
 

 

Jurnal Teologi  
(JUTEOLOG) 

Vol. 05 No. 02 (June 2025) hlm. 110 – 127 

Jurnal Teologi (JUTEOLOG)                 e-ISSN 2775-4006 

https://ejurnal.sttkadesiyogyakarta.ac.id/index.php/juteolog             p-ISSN 2774-9355 

 

https://doi.org/10.52489/juteolog.v5i2.259  

 

 

Konflik Kristologis dalam Injil Yohanes 5:18: Kajian Atas 

Tuduhan Penyamaan Diri dengan Allah 

Ridwan Henry Simamora
1)

, Happy Wahyu Nizar
2)

, Marvin 

Launic Wenno
3)

, Korneles Paradi
4)

 

Sekolah Tinggi Teologi Transformasi Indonesia Manado, 

henry.simamora68@gmail.com 

Recommended Citation 

Turabian 8
th

 edition (full note) 

Simamora et al, “Konflik Kristologis Dalam Injil Yohanes 5:18: Kajian Atas Tuduhan 

Penyamaan Diri Dengan Allah”, Jurnal Teologi (JUTEOLOG) 5, no. 2 (Oktober 13, 2025): 110-

127, accessed September 23, 2025, https://doi.org/10.52489/juteolog.v5i2.259  

American Psychological Association 7
th

 edition 

(Simamora, et al., 2025, p.110). 
 

Received: 26 Agustus 2025 Accepted: 18 September 2025 Published: 13 Oktober 2025 

 

This Article is brought to you for free and open access by Sekolah Tinggi Teologi Kadesi 

Yogyakarta. It has been accepted for inclusion in Christian Perspectives in Education by an 

authorized editor of Jurnal Teologi (JUTEOLOG). 

For more information, please contact henry.simamora68@gmail.com 

 

https://ejurnal.sttkadesiyogyakarta.ac.id/index.php/juteolog
https://doi.org/10.52489/juteolog.v5i2.259
mailto:henry.simamora68@gmail.com
https://doi.org/10.52489/juteolog.v5i2.259
https://ejurnal.sttkadesiyogyakarta.ac.id/index.php/jupak/open-access-policy-License
mailto:henry.simamora68@gmail.com


Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

111 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

Abstract 

This research examines John 5:18 as a crucial locus in Johannine Christology, particularly 

regarding the accusation that Jesus “made Himself equal with God.” The verse represents a 
transition from disputes over the Sabbath law to a deeper theological conflict about Jesus’ 
identity. Using a qualitative approach with theological exegesis, this study argues that the 

accusation should not be viewed merely as polemical opposition but as part of John’s 
narrative strategy to affirm the unity of Jesus with the Father. The conflict in John 5:18 

cannot be separated from the context of Jewish monotheism; nevertheless, it is precisely 

within this tension that the Gospel presents Christology that shaped the early church’s 
understanding of the Father–Son relationship. Therefore, this verse serves as a theological 

foundation for explaining why the path of Jesus to the cross was inevitable, while also 

opening space for the doctrinal development of the Trinity. 

Keywords: Gospel of John, Christology, theological conflict, Sabbath, Trinity 

Abstrak 

Penelitian ini menelaah Yohanes 5:18 sebagai locus penting dalam Kristologi Yohanes, 

khususnya terkait tuduhan bahwa Yesus “menyamakan diri dengan Allah.” Ayat ini 
menandai transisi dari konflik seputar hukum Sabat menuju konflik teologis yang lebih 

mendalam tentang identitas Yesus. Melalui pendekatan kualitatif dengan eksegesis teologis, 

kajian ini menunjukkan bahwa tuduhan tersebut bukan sekadar reaksi polemis, melainkan 

bagian dari strategi naratif Yohanes untuk menegaskan kesatuan Yesus dengan Bapa. Konflik 

dalam Yohanes 5:18 tidak dapat dilepaskan dari konteks monoteisme Yahudi, namun justru 

di dalam ketegangan itu Injil Yohanes menampilkan Kristologi yang menjadi dasar refleksi 

gereja mula-mula tentang relasi Bapa dan Anak. Dengan demikian, teks ini berperan sebagai 

fondasi teologis yang menjelaskan mengapa jalan Yesus menuju salib tidak terhindarkan, 

sekaligus membuka ruang bagi pengembangan doktrin Trinitas. 

Kata Kunci: Injil Yohanes, Kristologi, konflik teologis, Sabat, Trinitas 

PENDAHULUAN 

Injil Yohanes menonjol sebagai tulisan Perjanjian Baru yang paling tegas secara eksplisit 

menegaskan Kristologi. Sejak prolog dalam Injil Yohanes, Yesus digambarkan bukan hanya 

sebagai Firman yang bersama Allah, melainkan juga sebagai pribadi ilahi (Yoh 1:1–18). 

Seluruh narasi Yohanes kemudian mengungkap identitas ilahi itu melalui tanda-tanda, ajaran, 

dan berbagai pernyataan diri Yesus. Namun, penguatan atas identitas keilahian tersebut tidak 

berkembang dalam ruang netral; sebaliknya, ia terbentuk melalui ketegangan berkelanjutan 

dengan otoritas Yahudi. Jonge menegaskan bahwa konflik Yesus dengan orang-orang Yahudi 

dalam Injil Yohanes tidak sekadar fenomena historis, tetapi merupakan strategi teologis untuk 

menampilkan Kristologi yang menempatkan Yesus setara dengan Allah. Konflik-konflik 

inilah yang justru menggerakkan narasi Yohanes hingga puncaknya pada peristiwa salib. Hal 

ini sejalan dengan analisis Carter yang menunjukkan bahwa pertentangan Yesus dengan 

tradisi keagamaan Yahudi, khususnya terkait hukum Sabat, menjadi retorika naratif yang 

menggarisbawahi otoritas ilahi Yesus di atas institusi Yahudi (Carter, 2011). 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

112 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

 Salah satu teks yang menempati posisi sentral dalam dinamika konflik Yesus dengan 

otoritas Yahudi terdapat pada Yohanes 5:18. Setelah peristiwa penyembuhan seorang lumpuh 

di kolam Betesda pada hari Sabat (Yoh 5:1–17), Yesus dituduh tidak hanya melanggar 

hukum Sabat, tetapi juga menyamakan diri dengan Allah, suatu dakwaan serius bahwa Yesus 

“menyamakan diri dengan Allah” (Yoh 5:18). Pernyataan ini menunjukkan bahwa inti 
persoalan bukan sekadar dimensi hukum atau etika keagamaan, melainkan menyentuh aspek 

fundamental Kristologi Yohanes, yaitu relasi unik dan eksklusif antara Yesus dan Allah 

sebagai Bapa-Nya. Ayat ini menggarisbawahi bahwa pemahaman orang Yahudi tentang 

klaim Yesus telah menempatkan-Nya pada ranah keilahian (Tobing, 2024). Yohanes 5:18 

merupakan salah satu titik penting karena menegaskan bahwa orang Yahudi berusaha 

membunuh Yesus bukan hanya karena dianggap melanggar Sabat, tetapi juga karena Ia 

menyebut Allah sebagai Bapa-Nya sendiri, sehingga dipahami seolah Ia menyamakan diri 

dengan Allah. Ayat ini membuka ruang kajian tentang Kristologi tinggi Yohanes, sekaligus 

memperlihatkan natur konflik teologis yang menjadi latar jalan salib Yesus. Hal yang sama 

ditegaskan oleh Moloney yang menekankan bahwa Yohanes 5:18 berfungsi sebagai titik 

balik naratif, di mana konflik hukum Sabat berkembang menjadi konflik Kristologis yang 

menentukan jalan cerita menuju salib (Adon & Riyadi, 2021). Tuduhan ini mengarah 

langsung pada denyut kristologis dalam narasi Yohanes: bukan hanya persoalan hukum, 

melainkan klaim keilahian Yesus yang terjalin dalam relasi istimewa dengan Allah sebagai 

Bapa. Konflik semacam ini berfungsi sebagai landasan dramatik yang menggerakkan 

Kristologi dalam Injil dan bagaimana konflik itu berperan sebagai sarana teologis dalam 

menyatakan identitas ilahi Yesus. 

 Penelitian-penelitian sebelumnya mengenai Kristologi Yohanes banyak memberi 

perhatian pada teks-teks besar seperti pernyataan “Aku adalah” (ego eimi, Yoh 8:58), yang 
dibaca sebagai self-revelation dan peneguhan keilahian Yesus, seperti penelitian Cornelis 

menyinggung fungsi pernyataan “Aku adalah” sebagai self-disclosure yang mengisyaratkan 

kesetaraan dengan Allah (lihat bagian „Authority‟). Klaim kesatuan dengan Bapa (Yoh 10:30) 
yang ditelaah dalam bingkai monoteisme Israel dan polemik dengan otoritas Yahudi 

(Bennema, 2016). Menempatkan Yoh 5:18 dalam perdebatan hukum Sabat dan otoritas 

Yesus, sering tanpa penggalian khusus dimensi Kristologis konflik. Sedangkan Jebaru Adon 

dan Eko Riyadi, mengulas konflik Yesus dengan pemimpin Yahudi tetapi tanpa fokus khusus 

pada Kristologi Yohanes 5:18. Namun, kajian Yohanes 5:18 sering kali hanya disebut sekilas 

dalam kaitannya dengan diskusi hukum Sabat atau sebagai salah satu tahap konflik Yesus 

dengan orang Yahudi, bukan sebagai fokus utama analisis. Jarang sekali teks ini diteliti 

secara khusus sebagai pusat narasi konflik Kristologis Yohanes (Adon & Riyadi, 2021). 

Dengan demikian, terdapat ruang penelitian yang masih terbuka untuk mengeksplorasi 

Yohanes 5:18 sebagai kunci dalam memahami dinamika konflik teologis yang menopang 

Kristologi Injil Yohanes. 

 Penelitian ini didasarkan pada pemahaman bahwa konflik dalam Injil Yohanes tidak 

sekadar berfungsi sebagai latar historis, melainkan dimanfaatkan sebagai instrumen teologis 

untuk mengungkapkan identitas Yesus. Tuduhan bahwa Yesus “menyamakan diri dengan 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

113 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

Allah” (ἴζον ποιῶν ηῷ θεῷ) dalam Yohanes 5:18 tidak dapat dipandang hanya sebagai klaim 
palsu dari pihak orang Yahudi, tetapi sebagai bagian dari strategi naratif yang memperkuat 

Kristologi Yohanes. Melalui penyajian tuduhan tersebut, penulis Injil secara implisit 

menegaskan realitas keilahian Yesus, sekalipun pengakuan itu justru menimbulkan penolakan 

keras. 

 Penelitian ini menawarkan kebaruan dalam studi Injil Yohanes dengan cara: Fokus 

spesifik pada Yohanes 5:18 sebagai locus theologicus, bukan hanya menyebutnya sebagai 

bagian sampingan dari konflik yang lebih luas. Menafsirkan tuduhan “menyamakan diri 
dengan Allah” bukan sekadar sebagai reaksi negatif orang Yahudi, melainkan sebagai sarana 
teologis Yohanes untuk menegaskan Kristologi ilahi. Menunjukkan bahwa konflik itu sendiri 

adalah instrumen teologi Yohanes, di mana identitas Yesus sebagai Anak Allah justru 

dinyatakan melalui pertentangan dengan pemimpin Yahudi. Memberikan kontribusi 

akademis dengan menggeser fokus kajian Kristologi Yohanes dari pernyataan eksplisit Yesus 

(mis. “Aku adalah”) ke narasi konflik sebagai wahana penyataan keallahan Yesus. Dengan 
demikian, novelty artikel ini terletak pada cara membaca konflik dalam Yohanes 5:18 sebagai 

pusat Kristologi, bukan sekadar latar belakang historis atau tuduhan sosial. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode eksegesis historis-teologis. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian teologi Alkitab lebih berfokus pada penafsiran 

makna teks ketimbang pengukuran numerik. Data utama dalam penelitian ini adalah teks 

Yohanes 5:18, yang dianalisis dengan mempertimbangkan konteks literal, historis, dan 

teologis. Kajian pustaka berupa komentar Alkitab, literatur akademik, dan hasil penelitian 

sebelumnya menjadi sumber pendukung yang memperkaya analisis (Creswell, 2017). 

Thiselton menyatakan hermeneutika teologis tidak berhenti pada rekonstruksi historis, 

melainkan bertujuan menemukan makna teologis yang relevan bagi iman Kristen (Thiselton, 

2014). Demikian juga, Vanhoozer menekankan bahwa metode teologis harus memadukan 

kesetiaan pada teks dengan pemahaman akan drama besar pewahyuan Allah dalam sejarah 

(Vanhoozer, 2016). Metode eksegesis teologis digunakan untuk mengkaji teks dengan 

langkah-langkah penelitian meliputi: (1) analisis filologis terhadap teks Yunani Yohanes 

5:18; (2) penelusuran konteks historis Yudaisme abad pertama dan perdebatan tentang hukum 

Sabat; (3) analisis naratif untuk menempatkan perikop ini dalam alur konflik Injil Yohanes; 

serta (4) refleksi teologis mengenai signifikansi teks terhadap Kristologi Yohanes. Dengan 

demikian, metode ini memungkinkan penelitian tidak hanya mengungkap makna teks dalam 

konteks aslinya, tetapi juga kontribusinya terhadap pemahaman teologis dalam studi 

Perjanjian Baru kontemporer. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Analisis Teks Yohanes 5:18 

Teks Yunani: διὰ ηοῦηο οὖν μᾶλλον ἐδήηοσν αὐηὸν οἱ Ἰοσδαῖοι ἀποκηεῖναι, ὅηι οὐ μόνον 
ἔλσεν ηὸ ζάββαηον ἀλλὰ καὶ παηέρα ἴδιον ἔλεγεν ηὸν θεόν, ἴζον ἑασηὸν ποιῶν ηῷ θεῷ (Dia 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

114 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

touto oun mallon ezētoun auton hoi Ioudaioi apokteinai, hoti ou monon elyen to sabbaton alla 
kai patera idion elegen ton theon, ison heauton poiōn tō theō) 

Teks Inggris: Therefore the Jews sought the more to kill him, because he not only had 

broken the sabbath, but said also that God was his Father, making himself equal with God 

(KJV) 

Teks Inggris: For this reason they tried all the more to kill him; not only was he 

breaking the Sabbath, but he was even calling God his own Father, making himself equal 

with God (NIV) 

Teks Indonesia: Sebab itu orang-orang Yahudi lebih berusaha lagi untuk membunuh-

Nya, bukan saja karena Ia meniadakan hari Sabat, tetapi juga karena Ia mengatakan bahwa 

Allah adalah Bapa-Nya sendiri dan dengan demikian menyamakan diri-Nya dengan Allah. 

Analisis Perbandingan 

Melanggar/meniadakan 

Sabat 
Penyebutan Allah sebagai Bapa Kesetaraan dengan Allah 

Yunani: “ἔλσεν ηὸ 
ζάββαηον,” harfiah: 
“melepaskan/membatalkan 
Sabat.” 

Yunani: “παηέρα ἴδιον,” 
menekankan keunikan hubungan 

(“Bapa-Nya sendiri/khusus”). 

Yunani: “ἴζον ἑασηὸν 
ποιῶν ηῷ θεῷ,” 
“menjadikan diri-Nya 

setara dengan Allah.” 

KJV: “had broken the 

sabbath,” penekanan pada 
pelanggaran hukum. 

NIV: “his own Father,” 
memiliki nuansa Yunani. 

KJV: “making himself 

equal with God.” 

NIV: “was breaking the 

Sabbath,” nuansa 
progresif, menekankan 

persepsi orang Yahudi. 

KJV: hanya “his Father,” 
kurang menekankan 

“pribadi/unik.” 

 

NIV: “making himself 

equal with God.” 

TB: “meniadakan hari 
Sabat,” seakan Yesus 
membatalkan makna 

Sabat, bukan sekadar 

melanggar. 

TB: “Allah adalah Bapa-Nya 

sendiri,” merujuk pada Yunani, 
menekankan relasi eksklusif. 

TB: “menyamakan diri-
Nya dengan Allah.” 

Semua versi di atas sepakat bahwa inti tuduhan adalah klaim kesetaraan Yesus dengan Allah. 

 Dengan demikian, baik dalam teks Yunani maupun dalam terjemahan Inggris dan 

Indonesia, Yohanes 5:18 menampilkan eskalasi konflik; dari dugaan pelanggaran Sabat 

menuju tuduhan yang lebih serius yaitu klaim keilahian Yesus. 

Struktur Naratif: Ayat Ini Menjadi Transisi Dari Perbuatan Mujizat ke Konflik 

Teologis 

Kisah Yohanes 5 dimulai dengan peristiwa penyembuhan seorang yang lumpuh di kolam 

Betesda. Mujizat ini terjadi pada hari Sabat, yang segera menimbulkan ketegangan dengan 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

115 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

pemimpin-pemimpin Yahudi. Penulis Injil mencatat bahwa orang Yahudi mulai menganiaya 

Yesus karena tindakan-Nya dipandang sebagai pelanggaran terhadap hukum Sabat (Yoh. 

5:16). Dengan demikian, tahap awal konflik yang ditampilkan oleh Yohanes masih berpusat 

pada isu legalitas dan penafsiran hukum Sabat dalam tradisi keagamaan Yahudi 

(Köstenberger, 2013b). Ayat 18 menjadi titik balik yang penting, Di sini, terjadi pergeseran 

dramatis: dari tuduhan pelanggaran Sabat menuju tuduhan penyamaan diri dengan Allah. 

Craig S. Keener menyebut Yohanes 5:18 sebagai “momentum klimaks” yang mengubah isu 
hukum Sabat menjadi persoalan Kristologi yang menyentuh inti iman (Keener, 2012). 

Bauckham menegaskan bahwa klaim keilahian ini bukanlah tambahan belakangan, melainkan 

inti dari narasi Yohanes, di mana identitas Yesus sebagai Anak Allah yang setara dengan 

Bapa sudah ditegaskan sejak awal pelayanan-Nya (Bauckham, 2015). Hal ini menyatakan, 

konflik bukan lagi sekadar soal etika keagamaan, melainkan klaim Yesus atas keilahian-Nya 

sendiri. Dengan demikian, ayat 18 dapat dilihat sebagai menggeser fokus dari mujizat ke 

diskursus teologis, dari sekadar penganiayaan (ay.16) menjadi keinginan membunuh. 

Kristologis serta memperlihatkan bahwa inti konflik adalah klaim Yesus akan kesatuan-Nya 

dengan Bapa. 

 

Konteks Historis-Religius: Pemahaman Yahudi Tentang Monoteisme dan Hukum 

Sabat 

Konteks dunia religius orang Yahudi pada abad pertama, ada dua hal sangat mendasar: 

monoteisme dan ketaatan pada hukum Sabat. Monoteisme Israel bukan sekadar dogma, 

melainkan identitas kolektif yang membedakan mereka dari bangsa-bangsa lain. Mengakui 

hanya ada satu Allah (YHWH) berarti menolak segala bentuk penyamaan manusia dengan 

Allah, sebab hal itu dianggap sebagai bentuk penghujatan yang serius. Karena itu, ketika 

Yesus dituduh “menyamakan diri dengan Allah” (ἴζον ποιῶν ηῷ θεῷ), orang Yahudi 
melihatnya sebagai ancaman langsung terhadap iman monoteistik mereka (Hurtado, 2018). 

Di sisi lain, hukum Sabat adalah simbol komitmen Israel terhadap Allah dan perjanjian-Nya. 

Dalam tradisi Yahudi, Sabat dipahami bukan hanya sebagai aturan ibadah, tetapi juga sebagai 

peringatan akan karya penciptaan dan pembebasan dari Mesir. Pelanggaran terhadap Sabat 

berarti menodai hubungan perjanjian dengan Allah. Karena itu, ketika Yesus menyembuhkan 

pada hari Sabat, tindakan tersebut tidak hanya dipandang sebagai pelanggaran etis, melainkan 

juga pengkhianatan religious (Keener, 2012).  

 Yohanes 5:18 tidak sekadar mencatat konflik sosial, melainkan menyingkap benturan 

antara pemahaman Yahudi tentang Allah yang transenden dengan klaim Yesus tentang relasi-

Nya yang unik dengan Bapa. Yohanes sengaja menempatkan narasi ini untuk menegaskan 

bahwa keilahian Yesus tidak dapat dijelaskan hanya dalam kerangka hukum atau tradisi, 

melainkan sebagai pewahyuan ilahi yang melampaui batas-batas pemahaman religius Yahudi 

(Wright, 2013). Integrasi antara monoteisme dan Sabat dalam narasi Yohanes menunjukkan 

strategi teologis penulis Injil: justru dari konflik religius inilah Kristologi tinggi ditegaskan. 

Yesus bukan sekadar guru yang melanggar tradisi, melainkan Anak Allah yang memiliki 

otoritas ilahi, sehingga tindakan dan perkataan-Nya menjadi bagian dari karya Allah sendiri 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

116 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

(Hurtado, 2018). Dengan demikian, apa yang dilihat orang Yahudi sebagai penghujatan, oleh 

Yohanes ditampilkan sebagai pewahyuan. 

 

Sintaks 

Secara sintaksis, ayat ini terdiri dari kalimat majemuk yang diawali dengan konjungsi kausal 

διὰ ηοῦηο οὖν (“karena itu”), yang menghubungkan reaksi orang Yahudi dengan klaim Yesus 
sebelumnya. Verba utama ἐδήηοσν (mereka berusaha) berbentuk imperfect aktif indikatif, 
menunjukkan tindakan berulang dan intensif orang Yahudi untuk membunuh Yesus. Hal ini 

menegaskan bahwa konflik antara Yesus dan otoritas Yahudi bersifat progresif, bukan 

incidental (Keener, 2012).  

 Klausa ὅηι memperkenalkan alasan upaya tersebut. Yohanes menekankan dua hal 
secara paralel: pertama, οὐ μόνον ἔλσεν ηὸ ζάββαηον (“bukan saja Ia melanggar Sabat”), dan 
kedua, ἀλλὰ καὶ παηέρα ἴδιον ἔλεγεν ηὸν θεόν (“melainkan Ia juga menyebut Allah sebagai 
Bapa-Nya sendiri”). Dengan menambahkan kata ἴδιον, Injil Yohanes menegaskan bahwa 
relasi Yesus dengan Allah bersifat personal dan unik, berbeda dari relasi umum umat Israel 

dengan Allah (Köstenberger, 2013a). Analisis sintaksis Yohanes 5:18 menunjukkan bahwa 

konflik antara Yesus dan otoritas Yahudi bukan sekadar insiden sesaat, melainkan proses 

yang berkembang secara intensif. Penggunaan konjungsi kausal διὰ ηοῦηο οὖν (“karena itu”) 
menghubungkan pernyataan Yesus sebelumnya dengan reaksi keras orang Yahudi, sedangkan 

bentuk verba ἐδήηοσν (imperfect aktif indikatif) menunjukkan usaha berulang mereka untuk 
menyingkirkan Yesus. Hal ini memperlihatkan bahwa oposisi terhadap Yesus merupakan 

bagian integral dari narasi Yohanes, bukan sekadar episode tambahan. 

 

Eksegesis Frasa Kunci 

Dituduhkan, Bukan Fakta Teologis: Membatalkan Sabat (ἔλυεν ηὸ ζάββαηον)  
 Kata λύω memiliki beberapa arti: (1) to loose, untie (melepaskan ikatan), (2) to 

destroy, bring to an end (membatalkan atau menghancurkan), dan (3) to break law/custom 

(melanggar atau meniadakan hukum). Dalam Yohanes 5:18, arti ketiga lebih dominan, yaitu 

tuduhan bahwa Yesus membatalkan hukum Sabat. Kata kerja ἔλσεν (elyen) berasal dari akar 
kata λύω, berbentuk imperfect active indicative, 3rd singular, yang secara dasar berarti 

“melepaskan, menghancurkan, membatalkan”. Bentuk imperfect menunjukkan tindakan 

berulang atau terus-menerus, sehingga dapat diterjemahkan “Ia terus-menerus 

membatalkan/meniadakan” Sabat. Kata benda ηὸ ζάββαηον menunjuk kepada hari ketujuh 
yang sakral dalam tradisi Yahudi, pusat dari hukum Taurat dan identitas umat (Tobi et al., 

2024). Sedangkan dalam konteks hukum, λύω berarti “to cause not to be in force” 
(meniadakan atau membatalkan hukum).  

 Penggunaan kata ἔλσεν menunjukkan bahwa orang Yahudi memandang tindakan 

Yesus menyembuhkan orang lumpuh pada hari Sabat (Yoh. 5:1–16) bukan hanya sekadar 

pelanggaran teknis, melainkan sebagai tindakan yang membatalkan otoritas Sabat itu sendiri. 

Tuduhan ini mengangkat konflik ke level teologis dan kristologis, karena Yesus tidak hanya 

“melanggar” hukum, tetapi dipandang sedang menempatkan diri sebagai otoritas di atas 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

117 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

Taurat (Simanjuntak et al., 2019). Menariknya, tindakan Yesus pada hari Sabat juga tidak 

ditampilkan Yohanes sebagai sekadar pelanggaran hukum. Sebaliknya, Yesus digambarkan 

bekerja seperti Bapa yang terus berkarya dalam memelihara ciptaan. Dengan kata lain, 

aktivitas Yesus di hari Sabat menjadi cerminan karya Allah sendiri. Hal ini memperluas 

makna Sabat: bukan hanya berhenti bekerja, tetapi juga mengakui bahwa Allah adalah 

sumber kehidupan yang berkelanjutan. Dengan demikian, karya penyembuhan Yesus tidak 

membatalkan Sabat, melainkan menyingkapkan makna terdalamnya (Keener, 2012).  

 Dengan demikian, frasa ἔλσεν ηὸ ζάββαηον dalam Yohanes 5:18 tidak sekadar berarti 
“melanggar” Sabat, tetapi mengandung nuansa “membatalkan” atau “membongkar” otoritas 
hukum Sabat menurut tafsiran orang Yahudi. Yohanes memakai kata ini untuk menegaskan 

bahwa klaim Yesus jauh melampaui isu hukum, menuju pengakuan akan otoritas ilahi dan 

kesetaraan-Nya dengan Allah. 

 

Relasi Eksklusif, Bukan Kolektif: Bapa-Nya Sendiri (παηέρα ἴδιον) 
 Penggunaan istilah παηέρα ἴδιον oleh Yohanes ingin menegaskan bahwa relasi Yesus 
dengan Allah bukanlah sesuatu yang bisa dibagi atau dikolektifkan. Relasi itu hanya milik-

Nya, sebagai Anak Tunggal yang datang dari Bapa (Yoh. 1:14, 18). Maka, pembaca diajak 

memahami bahwa karya penyembuhan pada hari Sabat hanyalah pintu masuk kepada realitas 

yang lebih dalam: Yesus berotoritas karena Ia dan Bapa adalah satu dalam kehendak, 

pekerjaan, dan identitas ilahi (Köstenberger & Morgan, 2020). Dalam The New International 

Dictionary of New Testament Theology (NIDNTT), pembahasan kata παηήρ (pater, “bapa”) 
menunjukkan bahwa penggunaan umum dalam dunia Yunani-Romawi berkaitan dengan asal-

usul, otoritas, atau figur pelindung. Namun dalam Injil Yohanes, kata ini mendapat dimensi 

teologis khusus: Allah disebut “Bapa” tidak sekadar sebagai pencipta, tetapi sebagai relasi 

unik dengan Yesus (Putra, 2023). 

 Kata ἴδιος mempertegas kepemilikan pribadi “Bapa-Nya sendiri” menunjukkan 
identitas eksklusif Yesus sebagai Anak Tunggal yang tidak dimiliki orang lain. Penggunaan 

frasa ini menunjukkan Kristologi Yohanes: Yesus menegaskan diri-Nya bukan hanya utusan, 

tetapi satu-satunya Anak yang memiliki keintiman penuh dengan Bapa (Patiung, 2023). 
Dalam PL, kata     (‟āb, “bapa”) sering dipakai untuk Allah, tetapi lebih sering dalam 
kerangka kolektif: Allah sebagai Bapa Israel (Ul. 32:6; Yes. 63:16; Yer. 31:9). Akar kata ini 

tidak hanya menunjuk pada figur biologis, tetapi juga pada otoritas, pelindung, dan sumber 

kehidupan (Elis & Agustinus, 2024). Hal inilah yang membuat orang Yahudi menafsir klaim-

Nya sebagai upaya “menyamakan diri dengan Allah,” yang dalam konteks monoteisme 
Yahudi dianggap sebagai penghujatan. Dengan demikian, menyebut Allah sebagai “Bapa” 
biasanya bersifat komunal relasi umat dengan Allah. Maka, klaim Yesus yang memakai 

istilah παηέρα ἴδιον tidak sejalan dengan tradisi kolektif Israel, melainkan menggeser makna 
menuju relasi personal dan eksklusif. 

 Dengan latar belakang ini, Yohanes ingin menampilkan Yesus bukan sekadar 

melanggar tradisi Sabat, tetapi menyatakan identitas-Nya. Ketika Ia menyebut Allah sebagai 

“Bapa-Nya sendiri,” Ia menyingkapkan bahwa kasih, kuasa, dan misi-Nya berasal langsung 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

118 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

dari relasi eksklusif dengan Bapa. Relasi ini bukan sekadar hak istimewa yang menutup diri, 

melainkan jembatan kasih Allah yang terbuka bagi dunia. 

Klaim Kesetaraan Ontologis Dengan Allah (ἴζον ποιῶν ηῷ θεῷ) 
 Kata ἴζον dalam Yohanes 5:18 berasal dari akar kata ἴζος, yang dalam bahasa Yunani 
klasik berarti “sama” atau “setara” baik dalam kuantitas, status, maupun kualitas. Dalam teks 
ini, frasa ἴζον ἑασηὸν ποιῶν ηῷ θεῷ dapat diterjemahkan sebagai “menjadikan diri-Nya setara 

dengan Allah (Untung et al., 2021).” Bentuk akusatif tunggal ἴζον berfungsi sebagai 
predikatif, yang menjelaskan status Yesus dalam relasi dengan Allah. Dalam literatur Yunani, 

kata ἴζος kerap digunakan untuk menunjukkan kesetaraan dalam hal martabat atau 
kedudukan, misalnya dalam teks politik klasik yang berbicara tentang isonomia (kesetaraan 

hukum). Namun, dalam konteks religius Yahudi abad pertama, klaim “setara dengan Allah” 
memiliki implikasi yang jauh lebih radikal, sebab menempatkan Yesus tidak hanya sebagai 

utusan Allah, tetapi sebagai pribadi yang memiliki esensi ilahi yang sama dengan Bapa 

(Tilling, 2015).   

 Frasa kunci ἴζον ἑασηὸν ποιῶν ηῷ θεῷ (“menjadikan diri-Nya setara dengan Allah”) 
memiliki bobot kristologis yang signifikan. Partisipium ποιῶν (menjadikan) menunjukkan 
tindakan aktif Yesus dalam menyatakan identitas-Nya, sementara kata ἴζον (setara) 
menegaskan bahwa Ia ditempatkan dalam kesetaraan ontologis dengan Allah. Dalam konteks 

Yudaisme abad pertama, klaim semacam ini dianggap penghujatan serius, yang menjadi 

dasar legitimasi upaya pembunuhan terhadap-Nya (Bauckham, 2015). Sebagai bentuk 

penolakan terhadap pengakuan hakiki akan keilahian Kristus yang dinyatakan secara eksplisit 

dalam Injil Yohanes. Sedangkan Gaston menyatakan bahwa klaim tersebut bukan sekadar 

metafora naratif, melainkan bagian dari strategi teologis Yohanes untuk lebih menegaskan 

Kristologi yang tidak bisa dilewati, identitas Yesus sebagai Anak Tunggal dengan otoritas 

ilahi yang eksklusif (Gaston, 2014). Konflik teologis menjadi tak terhindarkan karena klaim 

identitas itu mengguncang batas-batas doktrinal monoteisme Yahudi dan mengukuhkan 

bahwa jalan Yesus menuju salib adalah konsekuensi logis dari pernyataan diri-Nya yang 

penuh otoritas. 

 Analisis ini memperlihatkan bahwa tuduhan orang Yahudi tidak hanya berkaitan 

dengan pelanggaran hukum Sabat, melainkan menyentuh inti Kristologi Yohanes: pengakuan 

Yesus sebagai Anak Allah yang memiliki kesatuan esensial dengan Bapa. Dengan 

menampilkan tuduhan ini, penulis Injil justru memperkuat bahwa keilahian Yesus adalah 

kenyataan teologis yang dinyatakan melalui narasi konflik. Dengan demikian, istilah ἴζον 
bukan sekadar catatan polemik, melainkan puncak dari penggambaran konflik teologis dalam 

Injil Yohanes, yang menjadi dasar bagi doktrin keilahian Kristus dalam tradisi gereja perdana  

 

Konflik Kristologis Dalam Injil Yohanes 

Natur Konflik 

 Natur konflik Kristologis dalam Yohanes 5:18 merupakan inti pertentangan bukan 

lagi soal praktik lahiriah (seperti Sabat), melainkan soal pengakuan identitas Yesus sebagai 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

119 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

Anak Allah. Konflik ini bersifat: Pertama, ontologis. Yesus menempatkan diri-Nya dalam 

relasi yang eksklusif dengan Allah sebagai Bapa-Nya. Dalam tradisi Yahudi, Allah adalah 

Bapa Israel secara kolektif (Ul. 32:6; Yer. 31:9). Yesus justru mengklaim relasi unik dan 

personal, yang melampaui kategori kolektif tersebut. MacGregor menegaskan bahwa Injil 

Yohanes menyajikan Yesus sebagai ontologis setara dengan Bapa (MacGregor, 2020). Yesus 

tidak hanya disalahkan karena melanggar Sabat tapi dituduh “menyamakan diri dengan 
Allah.” Tuduhan ini menyentuh level esensial dari keberadaan-Nya, apakah Ia sekadar 

manusia atau benar-benar Anak Allah yang setara dengan Bapa. Richard Bauckham 

menguraikan bahwa identitas Yesus sebagai Anak Allah merupakan klaim esensial Yohanes, 

inti dari konflik Kristologis dalam narasi Injil ini (Bauckham, 2015).  

 Kedua, teologis. Klaim Yesus dalam Yohanes 5:18 dipahami orang Yahudi sebagai 

tindakan “menyamakan diri dengan Allah.” Dalam konteks monoteisme Yahudi, hal ini 

dianggap penghujatan, karena tidak ada manusia yang dapat menempatkan diri sejajar dengan 

Allah (Bauckham, 2015). Tuduhan “menyamakan diri dengan Allah” menyentuh oleh batas 
monoteisme Yahudi yang sangat ketat satu Allah, tanpa pembagian. Menurut Neyrey, yet in 

the Fourth Gospel, such accusations (John 5:18, 8:53, 10:33) are integral to how the 

community articulates recognition of Jesus as sharing divine prerogatives, not as an 

insurgent identity but as divine identity granted by the Father (Neyrey, 2019). Klaim Yesus 

dapat dipahami bukan sebagai pemberontakan melawan monoteisme Yahudi, melainkan 

sebagai pengakuan atas identitas ilahi yang diberikan oleh Allah sendiri. 

 Ketiga Kristologis. Yohanes menekankan bahwa Yesus bukan sekadar nabi atau 

penyembuh, melainkan Anak Tunggal yang memiliki otoritas ilahi. Identitas ini menjadi 

pusat iman Kristen, tetapi juga titik konflik dengan otoritas Yahudi (Patiung, 2023). Ayat 18 

menjadi titik balik naratif dimana konflik legal (Sabat) berubah menjadi konflik identitas 

Kristologis. Dalam konteks ini, interpretasi John 5:18 membuka narasi lebar tentang otoritas 

ilahi Yesus, kedekatan relasional dengan Bapa, dan pemberian kuasa atas hidup dan penilaian 

(Yoh. 5:19–47). Yohanes menyoroti ketergantungan penuh Yesus kepada Bapa dan kesatuan 

esensial antara Bapa dan Anak sebagai landasan klaim identitas ilahi melintasi dimensi legal 

menjadi teologis (Hahn & van Eck, 2021).  

 Tuduhan bahwa Yesus “menyamakan diri dengan Allah” dipahami dalam bingkai 
monoteisme yang ketat, di mana setiap klaim kesetaraan dengan Allah dianggap sebagai 

bentuk penghujatan yang tak dapat ditoleransi. Namun, Yohanes justru menafsirkan tuduhan 

itu sebagai penegasan naratif tentang identitas Yesus yang sejati, yaitu Anak yang memiliki 

relasi unik dengan Bapa (Köstenberger, 2013a).  

 

Peran Konflik 

 Dalam Injil Yohanes, Yohanes 5:18 menempati posisi penting sebagai titik balik 

naratif. Konflik yang awalnya muncul dari persoalan hukum Sabat (Yoh. 5:16) bereskalasi 

menjadi tuduhan serius tentang identitas Yesus. Orang Yahudi menilai Yesus bukan hanya 

melanggar Sabat, tetapi juga “menyamakan diri dengan Allah.” Menurut Koester, ayat ini 
menunjukkan pergeseran konflik dari ranah legal-etis menuju ranah teologis yang 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

120 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

menyangkut identitas ilahi Yesus, sekaligus membuka tema sentral Injil Yohanes, yaitu 

perdebatan tentang siapa Yesus itu sebenarnya (Koester, 2008).  

 Konflik tersebut berfungsi sebagai landasan naratif karena memperkenalkan tema 

besar Injil Yohanes, yakni penolakan terhadap Yesus berdasarkan klaim Kristologis-Nya. 

Kajian naratif Loader menunjukkan bahwa sejak 5:18, ketika para pemimpin mulai “lebih 
lagi berusaha membunuh-Nya,” ketegangan tidak mereda, tetapi meningkat dan terulang 
dalam tuduhan penghujatan di pasal-pasal berikut (mis. 8:58–59; 10:30–33), hingga 

legitimasi eksekusi di bagian akhir kisah. Hal ini menegaskan bahwa Yohanes 5:18 tidak 

hanya mencatat perbedaan tafsir hukum Sabat, melainkan mengungkap awal dari sebuah 

konflik Kristologis yang mendalam yang akan terus berulang hingga klimaks di salib 

(Loader, 2021). Penolakan itu kemudian berkembang dalam berbagai bentuk; dari perdebatan 

mengenai asal-usul Yesus (Yoh. 7:27–29), tuduhan penghujatan (Yoh. 10:33), hingga 

rencana eksplisit untuk membunuh-Nya (Yoh. 11:53). Dengan demikian, Yohanes 5:18 

membuka jalan bagi pembacaan teologis yang melihat penderitaan dan penyaliban Yesus 

bukan sebagai kegagalan misi, melainkan konsekuensi logis dari pengungkapan identitas-Nya 

sebagai Anak Allah. Menuru Skinner, konflik dalam Yohanes memiliki fungsi literal sebagai 

mekanisme penggerak narasi, yang memastikan bahwa jalan menuju salib adalah bagian 

integral dari “jam” (ὥρα) yang direncanakan Allah (Skinner, 2021). Yohanes 5:18 bukan 

sekadar insiden historis, tetapi merupakan bagian dari teologi naratif Yohanes yang 

menempatkan salib sebagai puncak penyataan ilahi. 

 Dengan demikian, peran konflik dalam Yohanes 5:18 adalah sebagai titik awal dari 

pola naratif yang menegaskan bahwa jalan menuju penyaliban sudah terkandung sejak awal 

pelayanan Yesus. Dengan kata lain, konflik ini bukan sekadar latar historis, melainkan 

kerangka teologis yang meneguhkan makna salib sebagai klimaks pewahyuan Allah. 

 

Penegasan Kristologi  

 Secara naratif, penulis Yohanes tidak membantah tuduhan orang Yahudi, tetapi justru 

membiarkan narasi itu berdiri sebagai sebuah kesaksian teologis bahwa keilahian Yesus 

nyata. Dengan menuliskan frasa ini, Yohanes membentuk apa yang disebut oleh Anderson 

sebagai implicit high Christology, yaitu strategi naratif yang menegaskan kesetaraan Yesus 

dengan Allah tanpa harus menyatakan secara eksplisit dalam bentuk dogmatis (Skinner, 

2021). Yohanes menggunakan konflik ini untuk menegaskan bahwa Yesus benar-benar Anak 

Allah yang setara dengan Bapa. Dimensi teologis menyoroti makna teologis tuduhan tersebut 

dalam kerangka Kristologi Yohanes. Tuduhan “menyamakan diri dengan Allah” tidak 
dipahami semata sebagai polemik historis, melainkan sebagai pernyataan naratif yang 

menguatkan pengakuan keilahian Yesus (Köstenberger, 2013b).  

 Narasi Yohanes 5:18 memperlihatkan bagaimana penulis Injil dengan sengaja tidak 

membantah tuduhan para pemimpin Yahudi, melainkan membiarkannya menjadi bagian dari 

kesaksian iman. Tuduhan itu bukan hanya gambaran konflik historis, tetapi sebuah perangkat 

teologis yang menghadirkan kesadaran bahwa Yesus sungguh setara dengan Bapa. Melalui 

strategi ini, Yohanes menunjukkan bahwa identitas Yesus sebagai Anak Allah ditegaskan 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

121 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

bukan lewat pernyataan dogmatis, melainkan melalui dinamika naratif yang menghadirkan 

konflik sebagai medium pengungkapan (Anderson., 2011). Dengan demikian, frasa 

“menyamakan diri dengan Allah” tidak melemahkan, melainkan justru memperkokoh 

pengakuan akan keilahian Yesus dalam kerangka Kristologi Injil Yohanes. 

 

Signifikansi Teologis Yohanes 5:18 

Kristologi Yohanes Berakar Pada Kesadaran Yesus Sendiri Akan Relasi Unik Dengan 

Bapa 

 Kesadaran Yesus bahwa relasinya dengan Allah bukan relasi biasa, melainkan relasi 

yang unik dan eksklusif. Ungkapan “Bapa-Nya sendiri” (παηέρα ἴδιον) menjadi kunci, karena 
di sini Yesus tidak sedang berbicara tentang Allah sebagai Bapa umat Israel secara kolektif, 

melainkan sebagai Bapa dalam arti pribadi dan intim. Kesadaran ini membuat orang Yahudi 

menilai bahwa Yesus “menyamakan diri dengan Allah,” sebuah klaim yang dianggap 
berbahaya dan menghujat dalam konteks monoteisme Yahudi.  

 Dalam kerangka teologi Yohanes, signifikansi teologis dari ayat ini terletak pada 

pengungkapan identitas Yesus. Relasi unik tersebut menegaskan bahwa seluruh misi, 

perkataan, dan perbuatan-Nya bersumber langsung dari kehendak Bapa. Sebagaimana 

dikemukakan oleh Thompson, Injil Yohanes berulang kali menampilkan Yesus sebagai Anak 

yang tidak terpisah dari Bapa, melainkan satu dalam kehendak dan karya (Yoh. 10:30) 

(Mangentang & Salurante, 2021). Kristologi Yohanes tidak lahir dari refleksi gereja, 

melainkan berakar pada kesadaran Yesus sendiri tentang siapa Dia dan bagaimana Ia 

berhubungan dengan Bapa. Relasi ini bukan hanya doktrin abstrak, melainkan narasi hidup 

yang membawa dampak eksistensial bagi para murid. Frey menegaskan bahwa pernyataan 

Yesus dalam Yohanes 5:18 tidak bisa dipahami hanya sebagai “klaim metafisik,” tetapi 
sebagai pengungkapan identitas yang mengundang respons iman (Frey, 2020). Dengan 

menerima Yesus, para murid juga diundang masuk ke dalam relasi kasih antara Bapa dan 

Anak (Yoh. 17:21–23). 

 Dengan demikian, Yohanes 5:18 memiliki signifikansi teologis yang mendalam, 

memperlihatkan bahwa jalan menuju salib berakar pada kesadaran Kristologis Yesus sendiri. 

Relasi unik-Nya dengan Bapa bukan hanya pemicu konflik dengan otoritas Yahudi, tetapi 

juga dasar dari pengharapan iman Kristen, bahwa di dalam Kristus manusia dapat mengenal 

Allah sebagai Bapa secara nyata dan penuh kasih. 

 

Menegaskan Perbedaan Yesus Dari Nabi Atau Guru Yahudi  

 Yohanes 5:18 menjadi titik kritis yang memperlihatkan perbedaan mendasar antara 

Yesus dengan para nabi atau guru Yahudi pada zamannya. Para nabi biasanya berbicara 

dengan otoritas yang diberikan dari Allah, mereka berkata, “Beginilah firman Tuhan”. Para 
rabi dan guru Yahudi menafsirkan Taurat dan memberi petunjuk hidup berdasarkan tradisi 

leluhur. Namun Yesus berbicara dan bertindak dengan otoritas yang melekat pada diri-Nya 

sendiri, yang berakar pada relasi unik dengan Allah sebagai Bapa-Nya. Ungkapan 

“menyamakan diri dengan Allah” (ἴζον ἑασηὸν ποιῶν ηῷ θεῷ) menandai bahwa Yesus tidak 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

122 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

hanya mewakili Allah, tetapi menyatakan diri dalam kesatuan dengan Bapa. Di sinilah letak 

perbedaan mendasar: Yesus tidak sekadar menyampaikan firman, melainkan adalah Firman 

itu sendiri yang berinkarnasi (Yoh. 1:14). Pernyataan Yesus dalam Yohanes menciptakan 

ketegangan teologis karena tidak pernah terdengar sebelumnya dalam tradisi kenabian Israel 

yang pernah menyebut Allah sebagai Bapa-Ku sendiri dengan klaim keilahian implisit di 

dalamnya (Durie, 2025).  

 Perbedaan ini juga menampakkan dimensi relasional yang mendalam. Yesus tidak 

hanya mengajarkan hukum, tetapi menghadirkan Allah dalam kehidupan umat manusia. 

Sebagaimana pendapat Frey, Kristologi Yohanes menunjukkan bahwa identitas Yesus 

melampaui kategori guru atau nabi, karena Ia menyingkapkan kasih Bapa melalui diri-Nya 

sendiri, sesuatu yang tidak bisa digantikan oleh otoritas manusia mana pun (Frey, 2018). 

Dengan demikian, signifikansi teologis Yohanes 5:18 terletak pada pengakuan bahwa Yesus 

berdiri dalam posisi yang berbeda secara kualitatif dari nabi atau guru Yahudi. Jika para nabi 

menunjuk kepada Allah dari luar, Yesus justru mengundang orang untuk mengenal Allah dari 

dalam relasi-Nya sebagai Anak. Perbedaan inilah yang menjadi dasar pengharapan iman 

Kristen: bahwa melalui Yesus, manusia bukan hanya mendengar firman Allah, melainkan 

bertemu dengan Allah yang hidup. 

 

Menjadi Dasar Bagi Doktrin Trinitas (Relasi Anak Dan Bapa) 

 Dalam kerangka teologis, teks Yohanes 5:18 memperlihatkan dinamika relasi 

intratrinitarian: Yesus bukan sekadar utusan, melainkan Anak yang hidup dalam kesatuan 

hakiki dengan Bapa. Hal ini menjadi fondasi perkembangan doktrin Trinitas dalam gereja 

mula-mula, di mana identitas Anak dipahami bukan sebagai subordinat ciptaan, melainkan 

sebagai “satu hakikat” dengan Bapa. Dengan kata lain, Yohanes 5:18 berfungsi sebagai 
transisi kristologis dari pengakuan Yesus sebagai Mesias ke pengakuan-Nya sebagai Anak 

Allah yang setara dengan Bapa, sehingga membuka jalan bagi refleksi teologis tentang 

keesaan Allah yang berelasi secara personal dalam Bapa, Anak, dan Roh Kudus.  

 Klaim Yesus dalam Yohanes bukanlah sekadar ekspresi metaforis, tetapi bagian dari 

kristologi tinggi yang mengakar dalam kesadaran diri Yesus akan keilahian-Nya. 

Sebagaimana dicatat oleh Andrew Loke, pernyataan Yesus dalam Injil Yohanes harus dibaca 

sebagai klaim ontologis, bukan sekadar fungsional, sehingga memberikan dasar eksplisit bagi 

relasi Bapa dan Anak dalam konstruksi Trinitarian (Loke, 2017). Demikian pula Anderson 

menegaskan, bahwa ketegangan teologis dalam Yohanes 5:18 merupakan titik pijak penting 

bagi pemahaman gereja mula-mula bahwa monoteisme Israel dapat mencakup relasi Bapa 

dan Anak tanpa kehilangan keesaan ilahi. 

 

Konflik Teologis Tidak Bisa Dihindari  

 Ketika keilahian Yesus dihadapkan dengan monoteisme Yahudi, maka Yohanes 5:18 

menandai eskalasi dari sengketa hukum Sabat menuju pertarungan makna tentang siapa 

Yesus itu. Ketika Yesus menyebut Allah sebagai “Bapa-Nya sendiri” dan karena itu dianggap 

“menyamakan diri dengan Allah”, perdebatan tidak lagi berkisar pada praktik religius, 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

123 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

melainkan pada ontologi Yesus apakah Ia sekadar manusia, nabi, atau Anak yang berbagi 

otoritas ilahi dengan Bapa. Pergeseran ini secara naratif menjadikan konflik tak terhindarkan, 

sebab klaim identitas tidak dapat dinegosiasikan tanpa mengubah kerangka iman para pihak 

penentang Yesus (Loke, 2017). Bagi para pemimpin Yahudi, klaim kesetaraan dengan Allah 

mengancam batas monoteisme. Namun, teologi Yohanes justru mengartikulasikan bagaimana 

keesaan Allah dapat “memuat” relasi Bapa-Anak tanpa mereduksi keallahan salah satu pihak. 

Dengan kata lain, konflik muncul karena cara pandang berbeda tentang bagaimana Allah 

yang esa bertindak dan dihadirkan melalui karya Anak (Bauckham, 2015). Oleh sebab itu, 

benturan hermeneutis ini bukan insidental, melainkan konsekuensi langsung dari pewahyuan 

diri Yesus. 

 Yohanes 5:18 berfungsi sebagai titik balik: dari “penganiayaan” (5:16) ke niat 
“membunuh.” Sejak titik ini, Injil menata rangkaian konfrontasi yang memuncak pada 
penyaliban. Secara teologis, Yohanes memperlihatkan bahwa salib bukan kegagalan, 

melainkan konsekuensi logis dari penyingkapan identitas Anak, sehingga konflik menjadi 

media pewahyuan, bukan sekadar latar sejarah. Yesus tidak hanya melakukan karya-karya 

ilahi; Ia mengklaim lahir dari, berotoritas bersama, dan bertindak seirama dengan Bapa (lih. 

5:19–30). Oleh karena itu, resistensi teologis tidak dapat diredakan dengan kompromi etis; 

akar persoalannya adalah status ilahi. Literatur mutakhir menunjukkan bahwa dalam 

Yohanes, klaim Yesus harus dibaca secara ontologis, sehingga pertentangan dengan otoritas 

keagamaan menjadi tak terelakkan (Loke, 2017). Dengan demikian, konflik teologis menjadi 

keniscayaan, bukan karena provokasi etis, melainkan karena pewahyuan identitas ilahi yang 

menuntut reposisi total cara beriman. Di Yohanes 5:18, konflik itu mengantar pembaca pada 

pengakuan Kristologis yang matang, sebuah pijakan bagi teologi gereja tentang Allah yang 

esa dalam relasi Bapa dan Anak. 

 

Menghadapi Tantangan Pluralisme 

 Yohanes 5:18 menyimpan pesan teologis yang penting ketika ditempatkan di tengah 

tantangan dunia yang penuh dengan pluralitas keyakinan. Klaim Yesus tentang relasi unik 

dengan Bapa bukanlah sekadar perbedaan teologis dengan otoritas Yahudi pada masanya, 

melainkan sebuah pengakuan identitas yang menegaskan bahwa keilahian hadir dalam relasi 

kasih Bapa dan Anak. Bagi pembaca masa kini, teks ini menantang kita untuk memandang 

iman bukan sebagai sekadar sistem doktrin yang eksklusif, tetapi sebagai undangan untuk 

mengalami Allah yang hidup melalui Yesus. Dalam konteks pluralisme agama, keunikan 

Yesus sebagaimana ditampilkan Yohanes tidak berarti menolak keberadaan “yang 
lain,”(Tanaem et al., 2022) melainkan menegaskan bahwa kasih Allah terwujud penuh dalam 

diri-Nya (Nendissa et al., 2024). Dengan demikian, pengakuan iman pada Yesus tidak bisa 

dipandang sebagai sikap sektarian semata, tetapi sebagai pengalaman perjumpaan dengan 

Sang Sumber kehidupan. Ssalib dalam Injil Yohanes justru menghadirkan Allah yang 

terbuka, Allah yang mengasihi, dan Allah yang mempersembahkan diri bagi dunia (Skinner, 

2021). Hal ini menegaskan bahwa Kristologi Yohanes tidak mengarah pada eksklusivisme 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

124 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

yang menutup diri, melainkan membuka ruang dialog: keunikan Yesus ada pada kasih-Nya 

yang ditawarkan bagi semua orang. 

KESIMPULAN 

Kajian atas Yohanes 5:18 memperlihatkan bahwa konflik yang muncul antara Yesus dan 

otoritas Yahudi bukan sekadar perdebatan tentang hukum Sabat, melainkan menyentuh inti 

identitas-Nya. Tuduhan bahwa Yesus menyamakan diri dengan Allah menjadi titik balik 

naratif yang menggeser konflik dari ranah legal-etis menuju persoalan teologis yang lebih 

mendalam. Melalui kerangka eksegesis teologis, ditemukan bahwa Yohanes menggunakan 

peristiwa ini untuk menyingkapkan Kristologi ilahi yang menegaskan relasi unik dan 

eksklusif Yesus dengan Bapa. Konflik yang lahir dari klaim Kristologis ini tidak dapat 

dihindari, sebab dalam konteks monoteisme Yahudi, pernyataan Yesus dianggap menghujat. 

Namun, justru dalam ketegangan tersebut Injil Yohanes menyingkapkan kebenaran teologis 

bahwa Yesus bukan sekadar nabi atau guru, melainkan Firman yang berinkarnasi dan setara 

dengan Allah. Dengan demikian, Yohanes 5:18 bukan hanya catatan historis, tetapi fondasi 

teologis yang menjelaskan mengapa jalan Yesus menuju salib menjadi konsekuensi logis dari 

pengungkapan identitas-Nya. Ayat ini sekaligus membuka horizon teologis bagi gereja mula-

mula dalam merumuskan pemahaman tentang Allah Tritunggal. Gereja masa kini dipanggil 

untuk melihat bahwa konflik iman adalah bagian yang tidak terpisahkan dari kesaksian 

Kristiani. Sebagaimana Yesus menghadapi penolakan karena identitas-Nya, umat Kristen 

juga dipanggil untuk tetap setia mengakui Kristus di tengah pluralitas pandangan teologis 

maupun tekanan sosial. Pengakuan akan keilahian Yesus bukanlah hasil kompromi teologis, 

melainkan inti pewahyuan yang harus terus dipertahankan. Dalam konteks kehidupan modern 

yang sering merelatifkan kebenaran, Yohanes 5:18 mengingatkan gereja bahwa iman 

Kristiani berdiri di atas pengakuan bahwa Yesus adalah satu dengan Bapa, sebuah pengakuan 

yang memberi dasar bagi kesatuan gereja dan pengharapannya akan keselamatan. 

REFERENSI 

Adon, M. J., & Riyadi, S. E. (2021). Pokok-Pokok Perdebatan Yesus Dengan Para Pemimpin 

Yahudi Dalam Yohanes 5: 19-47. Jurnal Gamaliel : Teologi Praktika, 3(2), 100–114. 

https://doi.org/10.38052/gamaliel.v3i2.77 

Anderson., P. N. (2011). The Riddles of the Fourth Gospel: An Introduction to John. Fortress 

Press. 

Bauckham, R. (2015). Jesus and the God of Israel: God Crucified and Other Studies on the 

New Testament’s Christology of Divine Identity (2nd ed). Eerdmans Publishing. 

Bennema, C. (2016). Jesus‟ Authority And Influence In The Gospel Of John: Towards A 
Johannine Model Of Leadership. Scriptura, 115. https://doi.org/10.7833/115-0-1276 

Carter, W. (2011). Festivals, cultural intertextuality, and the Gospel of John‟s rhetoric of 

distance. HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 67(1). 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

125 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

https://doi.org/10.4102/hts.v67i1.802 

Creswell, J. (2017). Research Design: Pendekatan Kualitatif dan Mixed. Pustaka Belajar. 

Durie, M. (2025). The Meaning of the Son of God. Cognitive Semantics, 10(3), 327–359. 

https://doi.org/10.1163/23526416-bja10072 

Elis, E. T., & Agustinus, A. (2024). Allah sebagai Ibu bagi Semua yang Berdosa. Voice, 4(2), 

94. https://doi.org/10.54636/5tjgw493 

Frey, J. (2018). The Glory of the Crucified One: Christology and Theology in the Gospel of 

John (Wayne Coppins Christoph Heilig (ed.)). Baylor University Press. 

Frey, J. (2020). Between Jewish Monotheism and Proto-Trinitarian Relations: The Making 

and Character of Johannine Christology. In Monotheism and Christology in Greco-

Roman Antiquity (pp. 189–221). BRILL. https://doi.org/10.1163/9789004438088_010 

Gaston, T. E. (2014). Does the Gospel of John Have a High Christology? Horizons in 

Biblical Theology, 36(2), 129–141. https://doi.org/10.1163/18712207-12341279 

Hahn, N., & van Eck, E. (2021). The lame man at the pool of Bethesda: Christological and 

doxological significance of characterisation in John 5. In Die Skriflig / In Luce Verbi, 

55(1), 1–9. https://doi.org/10.4102/ids.v55i1.2713 

Hurtado, L. W. (2018). Honoring the Son: Jesus in Earliest Christian Devotional Practice. 

Eerdmans Publishing. 

Keener, C. S. (2012). The Gospel of John: A Commentary, Vol 1. Hendrickson Publishers. 

Koester, C. R. (2008). The Word of Life: A Theology of John’s Gospel. Eerdmans Publishing. 

Köstenberger, A. J. (2013a). A Theology of John’s Gospel and Letters: The Word, the Christ, 
the Son of God. Zondervan Academic. 

Köstenberger, A. J. (2013b). Encountering John (Walter A. Elwell (ed.); Second). Baker 

Academic. 

Köstenberger, A. J., & Morgan, and C. W. (2020). Theology of the New Testament. B&H 

Academic. 

Loader, W. R. G. (2021). Dissent and disparagement: Dealing with conflict and the pain of 

rejection in John. HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 77(2). 

https://doi.org/10.4102/hts.v77i2.6570 

Loke, A. T. E. (2017). The Origin of Divine Christology. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/9781108185486 

MacGregor, K. R. (2020). What Is the Nature of Jesus‟ Oneness with the Father? In A 

Historical and Theological Investigation of John’s Gospel (pp. 93–108). Springer 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

126 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-030-53401-1_3 

Mangentang, M., & Salurante, T. (2021). Membaca Konsep Kasih Dalam Injil Yohanes 

Menggunakan Lensa Hermeneutik Misional. Phronesis: Jurnal Teologi Dan Misi, 4(1), 

1–13. https://doi.org/10.47457/phr.v4i1.142 

Nendissa, J. E., Simamora, R. H., Rotua, D. M., Baringbing, P. G. W., & Farneyanan, S. 

(2024). Pluralisme Agama-Agama: Tantangan, Peluang, dan Perspektif Teologis Dalam 

Membangun Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. SAMI: Jurnal Sosiologi Agama 

Dan Teologi Indonesia, 2(2), 155–184. 

Neyrey, J. H. (2019). Was Jesus of Nazareth a Monotheist? Conversation with Cultural 

Studies. Biblical Theology Bulletin: Journal of Bible and Culture, 49(3), 132–145. 

https://doi.org/10.1177/0146107919852270 

Patiung, K. L. (2023). Kristologi menurut Injil Yohanes [Christology According to the 

Gospel of John]. Diligentia: Journal of Theology and Christian Education, 5(2), 112. 

https://doi.org/10.19166/dil.v5i2.6967 

Putra, A. (2023). Kajian Terhadap Istilah Monogenēs dalam Injil Yohanes. VISIO DEI: 

Jurnal Teologi Kristen, 5(2), 182–191. https://doi.org/10.35909/visiodei.v5i2.409 

Simanjuntak, F., Prasetyo, E., & Evimalinda, R. (2019). Praksis Yesus Menafsir Ulang 

Torah. DIEGESIS: Jurnal Teologi Kharismatika, 2(2), 53–59. 

https://doi.org/10.53547/diegesis.v2i2.52 

Skinner, C. W. (2021). The Johannine Cross as Revelation of the Father: Finding a 

Cruciform God in the Fourth Gospel. Eerdmans Publishing. 

Tanaem, N. S., Ibu, A. P., & Nendissa, J. E. (2022). Religiusitas Yesus di Tengah Yang Lain 

Dari Perspektif Emmanuel Levinas. SOPHIA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 

3(2), 82–94. https://doi.org/10.34307/sophia.v3i2.103 

Thiselton, A. C. (2014). Hermeneutics: An Introduction. Eerdmans Publishing. 

Tilling, C. (2015). Paul’s Divine Christology. Eerdmans Publishing. 

Tobi, O. R., Budiman, S., Guild, S., Tansi, F. G., & Tanhidy, J. (2024). Sabat dalam 

Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru dan Implikasi Bagi Orang Percaya Masa Kini. REI 

MAI: Jurnal Ilmu Teologi Dan Pendidikan Kristen, 2(2), 170–183. 

https://doi.org/10.69748/jrm.v2i2.184 

Tobing, L. J. L. (2024). Aku dan Bapa Adalah Satu: Analisis Teologis Yohanes 10:30. 

NABISUK : Jurnal Teologi Dan Pelayanan, 2(1). https://doi.org/10.46965/jn.v2i1.24 

Untung, S., Tulak, M. T., Tapang, O., Samboleboksambolebok@gmail.com, Anjani, M., & 

Dhesta, R. (2021). Telaah Evaluatif Mengenai Konsep Logos Dalam Injil Yohanes. 

https://doi.org/10.31219/osf.io/pfy9n 



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic 

Wenno, Korneles Paradi 

 

 

127 
Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025 

 

Vanhoozer, K. J. (2016). Biblical Authority after Babel: Retrieving the Solas in the Spirit of 

Mere Protestant Christianity. Brazos Press. 

Wright, N. T. (2013). The New Testament and the People of God. Fortress Press. 

 


