Jurnal Teologi
(JUTEOLOG)

Vol. 05 No. 02 (June 2025) hlm. 110 - 127

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) e-ISSN 2775-4006
https://ejurnal.sttkadesiyogyakarta.ac.id/index.php/juteolog p-ISSN 2774-9355

>< https://doi.org/10.52489/juteolog.v5i2.259

Konflik Kristologis dalam Injil Yohanes 5:18: Kajian Atas
Tuduhan Penyamaan Diri dengan Allah

) )

Ridwan Henry Simamora' , Happy Wahyu Nizar?
Launic Wenn03), Korneles Paradi”

, Marvin

Sekolah Tinggi Teologi Transformasi Indonesia Manado,
henry.simamora68@ gmail.com

Recommended Citation

Turabian 8" edition (full note)

Simamora et al, “Konflik Kristologis Dalam Injil Yohanes 5:18: Kajian Atas Tuduhan
Penyamaan Diri Dengan Allah”, Jurnal Teologi (JUTEOLOG) 5, no. 2 (Oktober 13, 2025): 110-
127, accessed September 23, 2025, https://doi.org/10.52489/juteolog.v5i2.259

American Psychological Association 7" edition

(Simamora, et al., 2025, p.110).

Received: 26 Agustus 2025 Accepted: 18 September 2025 Published: 13 Oktober 2025

This Article is brought to you for free and open access by Sekolah Tinggi Teologi Kadesi

Yogyakarta. It has been accepted for inclusion in Christian Perspectives in Education by an
authorized editor of Jurnal Teologi (JUTEOLOG).

For more information, please contact henry.simamora68@ gmail.com


https://ejurnal.sttkadesiyogyakarta.ac.id/index.php/juteolog
https://doi.org/10.52489/juteolog.v5i2.259
mailto:henry.simamora68@gmail.com
https://doi.org/10.52489/juteolog.v5i2.259
https://ejurnal.sttkadesiyogyakarta.ac.id/index.php/jupak/open-access-policy-License
mailto:henry.simamora68@gmail.com

Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

Abstract

This research examines John 5:18 as a crucial locus in Johannine Christology, particularly
regarding the accusation that Jesus “made Himself equal with God.” The verse represents a
transition from disputes over the Sabbath law to a deeper theological conflict about Jesus’
identity. Using a qualitative approach with theological exegesis, this study argues that the
accusation should not be viewed merely as polemical opposition but as part of John'’s
narrative strategy to affirm the unity of Jesus with the Father. The conflict in John 5:18
cannot be separated from the context of Jewish monotheism; nevertheless, it is precisely
within this tension that the Gospel presents Christology that shaped the early church’s
understanding of the Father—Son relationship. Therefore, this verse serves as a theological
foundation for explaining why the path of Jesus to the cross was inevitable, while also
opening space for the doctrinal development of the Trinity.

Keywords: Gospel of John, Christology, theological conflict, Sabbath, Trinity

Abstrak

Penelitian ini menelaah Yohanes 5:18 sebagai locus penting dalam Kristologi Yohanes,
khususnya terkait tuduhan bahwa Yesus “menyamakan diri dengan Allah.” Ayat ini
menandai transisi dari konflik seputar hukum Sabat menuju konflik teologis yang lebih
mendalam tentang identitas Yesus. Melalui pendekatan kualitatif dengan eksegesis teologis,
kajian ini menunjukkan bahwa tuduhan tersebut bukan sekadar reaksi polemis, melainkan
bagian dari strategi naratif Yohanes untuk menegaskan kesatuan Yesus dengan Bapa. Konflik
dalam Yohanes 5:18 tidak dapat dilepaskan dari konteks monoteisme Yahudi, namun justru
di dalam ketegangan itu Injil Yohanes menampilkan Kristologi yang menjadi dasar refleksi
gereja mula-mula tentang relasi Bapa dan Anak. Dengan demikian, teks ini berperan sebagai
fondasi teologis yang menjelaskan mengapa jalan Yesus menuju salib tidak terhindarkan,
sekaligus membuka ruang bagi pengembangan doktrin Trinitas.

Kata Kunci: Injil Yohanes, Kristologi, konflik teologis, Sabat, Trinitas
PENDAHULUAN

Injil Yohanes menonjol sebagai tulisan Perjanjian Baru yang paling tegas secara eksplisit
menegaskan Kristologi. Sejak prolog dalam Injil Yohanes, Yesus digambarkan bukan hanya
sebagai Firman yang bersama Allah, melainkan juga sebagai pribadi ilahi (Yoh 1:1-18).
Seluruh narasi Yohanes kemudian mengungkap identitas ilahi itu melalui tanda-tanda, ajaran,
dan berbagai pernyataan diri Yesus. Namun, penguatan atas identitas keilahian tersebut tidak
berkembang dalam ruang netral; sebaliknya, ia terbentuk melalui ketegangan berkelanjutan
dengan otoritas Yahudi. Jonge menegaskan bahwa konflik Yesus dengan orang-orang Yahudi
dalam Injil Yohanes tidak sekadar fenomena historis, tetapi merupakan strategi teologis untuk
menampilkan Kristologi yang menempatkan Yesus setara dengan Allah. Konflik-konflik
inilah yang justru menggerakkan narasi Yohanes hingga puncaknya pada peristiwa salib. Hal
ini sejalan dengan analisis Carter yang menunjukkan bahwa pertentangan Yesus dengan
tradisi keagamaan Yahudi, khususnya terkait hukum Sabat, menjadi retorika naratif yang
menggarisbawahi otoritas ilahi Yesus di atas institusi Yahudi (Carter, 2011).

111

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

Salah satu teks yang menempati posisi sentral dalam dinamika konflik Yesus dengan
otoritas Yahudi terdapat pada Yohanes 5:18. Setelah peristiwa penyembuhan seorang lumpuh
di kolam Betesda pada hari Sabat (Yoh 5:1-17), Yesus dituduh tidak hanya melanggar
hukum Sabat, tetapi juga menyamakan diri dengan Allah, suatu dakwaan serius bahwa Yesus
“menyamakan diri dengan Allah” (Yoh 5:18). Pernyataan ini menunjukkan bahwa inti
persoalan bukan sekadar dimensi hukum atau etika keagamaan, melainkan menyentuh aspek
fundamental Kristologi Yohanes, yaitu relasi unik dan eksklusif antara Yesus dan Allah
sebagai Bapa-Nya. Ayat ini menggarisbawahi bahwa pemahaman orang Yahudi tentang
klaim Yesus telah menempatkan-Nya pada ranah keilahian (Tobing, 2024). Yohanes 5:18
merupakan salah satu titik penting karena menegaskan bahwa orang Yahudi berusaha
membunuh Yesus bukan hanya karena dianggap melanggar Sabat, tetapi juga karena Ia
menyebut Allah sebagai Bapa-Nya sendiri, sehingga dipahami seolah Ia menyamakan diri
dengan Allah. Ayat ini membuka ruang kajian tentang Kristologi tinggi Yohanes, sekaligus
memperlihatkan natur konflik teologis yang menjadi latar jalan salib Yesus. Hal yang sama
ditegaskan oleh Moloney yang menekankan bahwa Yohanes 5:18 berfungsi sebagai titik
balik naratif, di mana konflik hukum Sabat berkembang menjadi konflik Kristologis yang
menentukan jalan cerita menuju salib (Adon & Riyadi, 2021). Tuduhan ini mengarah
langsung pada denyut kristologis dalam narasi Yohanes: bukan hanya persoalan hukum,
melainkan klaim keilahian Yesus yang terjalin dalam relasi istimewa dengan Allah sebagai
Bapa. Konflik semacam ini berfungsi sebagai landasan dramatik yang menggerakkan
Kristologi dalam Injil dan bagaimana konflik itu berperan sebagai sarana teologis dalam
menyatakan identitas ilahi Yesus.

Penelitian-penelitian sebelumnya mengenai Kristologi Yohanes banyak memberi
perhatian pada teks-teks besar seperti pernyataan “Aku adalah” (ego eimi, Yoh 8:58), yang
dibaca sebagai self-revelation dan peneguhan keilahian Yesus, seperti penelitian Cornelis
menyinggung fungsi pernyataan “Aku adalah” sebagai self-disclosure yang mengisyaratkan
kesetaraan dengan Allah (lihat bagian ‘Authority’). Klaim kesatuan dengan Bapa (Yoh 10:30)
yang ditelaah dalam bingkai monoteisme Israel dan polemik dengan otoritas Yahudi
(Bennema, 2016). Menempatkan Yoh 5:18 dalam perdebatan hukum Sabat dan otoritas
Yesus, sering tanpa penggalian khusus dimensi Kristologis konflik. Sedangkan Jebaru Adon
dan Eko Riyadi, mengulas konflik Yesus dengan pemimpin Yahudi tetapi tanpa fokus khusus
pada Kristologi Yohanes 5:18. Namun, kajian Yohanes 5:18 sering kali hanya disebut sekilas
dalam kaitannya dengan diskusi hukum Sabat atau sebagai salah satu tahap konflik Yesus
dengan orang Yahudi, bukan sebagai fokus utama analisis. Jarang sekali teks ini diteliti
secara khusus sebagai pusat narasi konflik Kristologis Yohanes (Adon & Riyadi, 2021).
Dengan demikian, terdapat ruang penelitian yang masih terbuka untuk mengeksplorasi
Yohanes 5:18 sebagai kunci dalam memahami dinamika konflik teologis yang menopang
Kristologi Injil Yohanes.

Penelitian ini didasarkan pada pemahaman bahwa konflik dalam Injil Yohanes tidak
sekadar berfungsi sebagai latar historis, melainkan dimanfaatkan sebagai instrumen teologis
untuk mengungkapkan identitas Yesus. Tuduhan bahwa Yesus “menyamakan diri dengan

112

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

Allah” (icov mow@dv 1® 0e®) dalam Yohanes 5:18 tidak dapat dipandang hanya sebagai klaim
palsu dari pihak orang Yahudi, tetapi sebagai bagian dari strategi naratif yang memperkuat
Kristologi Yohanes. Melalui penyajian tuduhan tersebut, penulis Injil secara implisit
menegaskan realitas keilahian Yesus, sekalipun pengakuan itu justru menimbulkan penolakan
keras.

Penelitian ini menawarkan kebaruan dalam studi Injil Yohanes dengan cara: Fokus
spesifik pada Yohanes 5:18 sebagai locus theologicus, bukan hanya menyebutnya sebagai
bagian sampingan dari konflik yang lebih luas. Menafsirkan tuduhan “menyamakan diri
dengan Allah” bukan sekadar sebagai reaksi negatif orang Yahudi, melainkan sebagai sarana
teologis Yohanes untuk menegaskan Kristologi ilahi. Menunjukkan bahwa konflik itu sendiri
adalah instrumen teologi Yohanes, di mana identitas Yesus sebagai Anak Allah justru
dinyatakan melalui pertentangan dengan pemimpin Yahudi. Memberikan kontribusi
akademis dengan menggeser fokus kajian Kristologi Yohanes dari pernyataan eksplisit Yesus
(mis. “Aku adalah”) ke narasi konflik sebagai wahana penyataan keallahan Yesus. Dengan
demikian, novelty artikel ini terletak pada cara membaca konflik dalam Yohanes 5:18 sebagai
pusat Kristologi, bukan sekadar latar belakang historis atau tuduhan sosial.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode eksegesis historis-teologis.
Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian teologi Alkitab lebih berfokus pada penafsiran
makna teks ketimbang pengukuran numerik. Data utama dalam penelitian ini adalah teks
Yohanes 5:18, yang dianalisis dengan mempertimbangkan konteks literal, historis, dan
teologis. Kajian pustaka berupa komentar Alkitab, literatur akademik, dan hasil penelitian
sebelumnya menjadi sumber pendukung yang memperkaya analisis (Creswell, 2017).
Thiselton menyatakan hermeneutika teologis tidak berhenti pada rekonstruksi historis,
melainkan bertujuan menemukan makna teologis yang relevan bagi iman Kristen (Thiselton,
2014). Demikian juga, Vanhoozer menekankan bahwa metode teologis harus memadukan
kesetiaan pada teks dengan pemahaman akan drama besar pewahyuan Allah dalam sejarah
(Vanhoozer, 2016). Metode eksegesis teologis digunakan untuk mengkaji teks dengan
langkah-langkah penelitian meliputi: (1) analisis filologis terhadap teks Yunani Yohanes
5:18; (2) penelusuran konteks historis Yudaisme abad pertama dan perdebatan tentang hukum
Sabat; (3) analisis naratif untuk menempatkan perikop ini dalam alur konflik Injil Yohanes;
serta (4) refleksi teologis mengenai signifikansi teks terhadap Kristologi Yohanes. Dengan
demikian, metode ini memungkinkan penelitian tidak hanya mengungkap makna teks dalam
konteks aslinya, tetapi juga kontribusinya terhadap pemahaman teologis dalam studi
Perjanjian Baru kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Analisis Teks Yohanes 5:18
Teks Yunani: S10 todto odv pudddov dftovy avtov oi Tovddiot dmokteivol, &t 00 povVoV
g\vev 10 capPfatov aAla kai Tatépa id1ov Eleyev Tov Oedv, icov Eavtov moidv @ Oe@d (Dia

113

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

touto oun mallon ez&toun auton hoi Ioudaioi apokteinai, hoti ou monon elyen to sabbaton alla
kai patera idion elegen ton theon, ison heauton poidn td thed)

Teks Inggris: Therefore the Jews sought the more to kill him, because he not only had
broken the sabbath, but said also that God was his Father, making himself equal with God
(KIV)

Teks Inggris: For this reason they tried all the more to kill him; not only was he
breaking the Sabbath, but he was even calling God his own Father, making himself equal
with God (N1V)

Teks Indonesia: Sebab itu orang-orang Yahudi lebih berusaha lagi untuk membunuh-
Nya, bukan saja karena Ia meniadakan hari Sabat, tetapi juga karena Ia mengatakan bahwa
Allah adalah Bapa-Nya sendiri dan dengan demikian menyamakan diri-Nya dengan Allah.

Analisis Perbandingan

Melanggar/meniadakan

Sabat

Penyebutan Allah sebagai Bapa

Kesetaraan dengan Allah

Yunani: “€Avev 10
capPartov,” harfiah:
“melepaskan/membatalkan
Sabat.”

Yunani: “motépa id10v,”
menekankan keunikan hubungan
(“Bapa-Nya sendiri/khusus”).

Yunani: “icov £avtov
oV 1@ Oed,”

“menjadikan diri-Nya
setara dengan Allah.”

KIJV: “had broken the
sabbath,” penekanan pada
pelanggaran hukum.

NIV: “his own Father,”
memiliki nuansa Yunani.

KIV: “making himself
equal with God.”

NIV: “was breaking the
Sabbath,” nuansa

progresif, menekankan
persepsi orang Y ahudi.

KJV: hanya “his Father,”
kurang menekankan
“pribadi/unik.”

NIV: “making himself
equal with God.”

TB: “meniadakan hari
Sabat,” seakan Yesus
membatalkan makna
Sabat, bukan sekadar
melanggar.

TB: “Allah adalah Bapa-Nya
sendiri,” merujuk pada Yunani,
menekankan relasi eksklusif.

TB: “menyamakan diri-
Nya dengan Allah.”

Semua versi di atas sepakat bahwa inti tuduhan adalah klaim kesetaraan Yesus dengan Allah.

Dengan demikian, baik dalam teks Yunani maupun dalam terjemahan Inggris dan
Indonesia, Yohanes 5:18 menampilkan eskalasi konflik; dari dugaan pelanggaran Sabat
menuju tuduhan yang lebih serius yaitu klaim keilahian Yesus.

Struktur Naratif: Ayat Ini Menjadi Transisi Dari Perbuatan Mujizat ke Konflik
Teologis

Kisah Yohanes 5 dimulai dengan peristiwa penyembuhan seorang yang lumpuh di kolam
Betesda. Mujizat ini terjadi pada hari Sabat, yang segera menimbulkan ketegangan dengan

114

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

pemimpin-pemimpin Yahudi. Penulis Injil mencatat bahwa orang Yahudi mulai menganiaya
Yesus karena tindakan-Nya dipandang sebagai pelanggaran terhadap hukum Sabat (Yoh.
5:16). Dengan demikian, tahap awal konflik yang ditampilkan oleh Yohanes masih berpusat
pada isu legalitas dan penafsiran hukum Sabat dalam tradisi keagamaan Yahudi
(Kostenberger, 2013b). Ayat 18 menjadi titik balik yang penting, Di sini, terjadi pergeseran
dramatis: dari tuduhan pelanggaran Sabat menuju tuduhan penyamaan diri dengan Allah.
Craig S. Keener menyebut Yohanes 5:18 sebagai “momentum klimaks” yang mengubah isu
hukum Sabat menjadi persoalan Kristologi yang menyentuh inti iman (Keener, 2012).
Bauckham menegaskan bahwa klaim keilahian ini bukanlah tambahan belakangan, melainkan
inti dari narasi Yohanes, di mana identitas Yesus sebagai Anak Allah yang setara dengan
Bapa sudah ditegaskan sejak awal pelayanan-Nya (Bauckham, 2015). Hal ini menyatakan,
konflik bukan lagi sekadar soal etika keagamaan, melainkan klaim Yesus atas keilahian-Nya
sendiri. Dengan demikian, ayat 18 dapat dilihat sebagai menggeser fokus dari mujizat ke
diskursus teologis, dari sekadar penganiayaan (ay.16) menjadi keinginan membunuh.
Kristologis serta memperlihatkan bahwa inti konflik adalah klaim Yesus akan kesatuan-Nya
dengan Bapa.

Konteks Historis-Religius: Pemahaman Yahudi Tentang Monoteisme dan Hukum
Sabat

Konteks dunia religius orang Yahudi pada abad pertama, ada dua hal sangat mendasar:
monoteisme dan ketaatan pada hukum Sabat. Monoteisme Israel bukan sekadar dogma,
melainkan identitas kolektif yang membedakan mereka dari bangsa-bangsa lain. Mengakui
hanya ada satu Allah (YHWH) berarti menolak segala bentuk penyamaan manusia dengan
Allah, sebab hal itu dianggap sebagai bentuk penghujatan yang serius. Karena itu, ketika
Yesus dituduh “menyamakan diri dengan Allah” (icov moidv t©@® 0e®), orang Yahudi
melihatnya sebagai ancaman langsung terhadap iman monoteistik mereka (Hurtado, 2018).
Di sisi lain, hukum Sabat adalah simbol komitmen Israel terhadap Allah dan perjanjian-Nya.
Dalam tradisi Yahudi, Sabat dipahami bukan hanya sebagai aturan ibadah, tetapi juga sebagai
peringatan akan karya penciptaan dan pembebasan dari Mesir. Pelanggaran terhadap Sabat
berarti menodai hubungan perjanjian dengan Allah. Karena itu, ketika Yesus menyembuhkan
pada hari Sabat, tindakan tersebut tidak hanya dipandang sebagai pelanggaran etis, melainkan
juga pengkhianatan religious (Keener, 2012).

Yohanes 5:18 tidak sekadar mencatat konflik sosial, melainkan menyingkap benturan
antara pemahaman Yahudi tentang Allah yang transenden dengan klaim Yesus tentang relasi-
Nya yang unik dengan Bapa. Yohanes sengaja menempatkan narasi ini untuk menegaskan
bahwa keilahian Yesus tidak dapat dijelaskan hanya dalam kerangka hukum atau tradisi,
melainkan sebagai pewahyuan ilahi yang melampaui batas-batas pemahaman religius Yahudi
(Wright, 2013). Integrasi antara monoteisme dan Sabat dalam narasi Yohanes menunjukkan
strategi teologis penulis Injil: justru dari konflik religius inilah Kristologi tinggi ditegaskan.
Yesus bukan sekadar guru yang melanggar tradisi, melainkan Anak Allah yang memiliki
otoritas ilahi, sehingga tindakan dan perkataan-Nya menjadi bagian dari karya Allah sendiri

115

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

(Hurtado, 2018). Dengan demikian, apa yang dilihat orang Yahudi sebagai penghujatan, oleh
Yohanes ditampilkan sebagai pewahyuan.

Sintaks

Secara sintaksis, ayat ini terdiri dari kalimat majemuk yang diawali dengan konjungsi kausal
3160 todto oVv (“karena itu”), yang menghubungkan reaksi orang Yahudi dengan klaim Yesus
sebelumnya. Verba utama é(fjtouv (mereka berusaha) berbentuk imperfect aktif indikatif,
menunjukkan tindakan berulang dan intensif orang Yahudi untuk membunuh Yesus. Hal ini
menegaskan bahwa konflik antara Yesus dan otoritas Yahudi bersifat progresif, bukan
incidental (Keener, 2012).

Klausa 6t memperkenalkan alasan upaya tersebut. Yohanes menekankan dua hal
secara paralel: pertama, o0 pévov &lvev 10 capPatov (“bukan saja Ia melanggar Sabat”), dan
kedua, dAAd kol matépa 1dov Edeyev TOV Bedv (“melainkan la juga menyebut Allah sebagai
Bapa-Nya sendiri”). Dengan menambahkan kata id1ov, Injil Yohanes menegaskan bahwa
relasi Yesus dengan Allah bersifat personal dan unik, berbeda dari relasi umum umat Israel
dengan Allah (Kd&stenberger, 2013a). Analisis sintaksis Yohanes 5:18 menunjukkan bahwa
konflik antara Yesus dan otoritas Yahudi bukan sekadar insiden sesaat, melainkan proses
yang berkembang secara intensif. Penggunaan konjungsi kausal 810 todto obv (“karena itu”)
menghubungkan pernyataan Yesus sebelumnya dengan reaksi keras orang Yahudi, sedangkan
bentuk verba é{ftovv (imperfect aktif indikatif) menunjukkan usaha berulang mereka untuk
menyingkirkan Yesus. Hal ini memperlihatkan bahwa oposisi terhadap Yesus merupakan
bagian integral dari narasi Yohanes, bukan sekadar episode tambahan.

Eksegesis Frasa Kunci
Dituduhkan, Bukan Fakta Teologis: Membatalkan Sabat (éAvev T0 oafifatov)

Kata Ao memiliki beberapa arti: (1) fo loose, untie (melepaskan ikatan), (2) fo
destroy, bring to an end (membatalkan atau menghancurkan), dan (3) to break law/custom
(melanggar atau meniadakan hukum). Dalam Yohanes 5:18, arti ketiga lebih dominan, yaitu
tuduhan bahwa Yesus membatalkan hukum Sabat. Kata kerja £lvev (elyen) berasal dari akar
kata AMw, berbentuk imperfect active indicative, 3rd singular, yang secara dasar berarti
“melepaskan, menghancurkan, membatalkan”. Bentuk imperfect menunjukkan tindakan
berulang atau terus-menerus, sehingga dapat diterjemahkan “la  terus-menerus
membatalkan/meniadakan™ Sabat. Kata benda 10 cdpPatov menunjuk kepada hari ketujuh
yang sakral dalam tradisi Yahudi, pusat dari hukum Taurat dan identitas umat (Tobi et al.,
2024). Sedangkan dalam konteks hukum, A0w berarti “fo cause not to be in force”
(meniadakan atau membatalkan hukum).

Penggunaan kata &wev menunjukkan bahwa orang Yahudi memandang tindakan
Yesus menyembuhkan orang lumpuh pada hari Sabat (Yoh. 5:1-16) bukan hanya sekadar
pelanggaran teknis, melainkan sebagai tindakan yang membatalkan otoritas Sabat itu sendiri.
Tuduhan ini mengangkat konflik ke level teologis dan kristologis, karena Yesus tidak hanya
“melanggar” hukum, tetapi dipandang sedang menempatkan diri sebagai otoritas di atas

116

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

Taurat (Simanjuntak et al., 2019). Menariknya, tindakan Yesus pada hari Sabat juga tidak
ditampilkan Yohanes sebagai sekadar pelanggaran hukum. Sebaliknya, Yesus digambarkan
bekerja seperti Bapa yang terus berkarya dalam memelihara ciptaan. Dengan kata lain,
aktivitas Yesus di hari Sabat menjadi cerminan karya Allah sendiri. Hal ini memperluas
makna Sabat: bukan hanya berhenti bekerja, tetapi juga mengakui bahwa Allah adalah
sumber kehidupan yang berkelanjutan. Dengan demikian, karya penyembuhan Yesus tidak
membatalkan Sabat, melainkan menyingkapkan makna terdalamnya (Keener, 2012).

Dengan demikian, frasa &lvev 10 cdffatov dalam Yohanes 5:18 tidak sekadar berarti
“melanggar” Sabat, tetapi mengandung nuansa “membatalkan” atau “membongkar” otoritas
hukum Sabat menurut tafsiran orang Yahudi. Yohanes memakai kata ini untuk menegaskan
bahwa klaim Yesus jauh melampaui isu hukum, menuju pengakuan akan otoritas ilahi dan
kesetaraan-Nya dengan Allah.

Relasi Eksklusif, Bukan Kolektif: Bapa-Nya Sendiri (ratépa id1ov)

Penggunaan istilah matépa i610v oleh Yohanes ingin menegaskan bahwa relasi Yesus
dengan Allah bukanlah sesuatu yang bisa dibagi atau dikolektifkan. Relasi itu hanya milik-
Nya, sebagai Anak Tunggal yang datang dari Bapa (Yoh. 1:14, 18). Maka, pembaca diajak
memahami bahwa karya penyembuhan pada hari Sabat hanyalah pintu masuk kepada realitas
yang lebih dalam: Yesus berotoritas karena Ia dan Bapa adalah satu dalam kehendak,
pekerjaan, dan identitas ilahi (Kostenberger & Morgan, 2020). Dalam The New International
Dictionary of New Testament Theology (NIDNTT), pembahasan kata matp (pater, “bapa”)
menunjukkan bahwa penggunaan umum dalam dunia Yunani-Romawi berkaitan dengan asal-
usul, otoritas, atau figur pelindung. Namun dalam Injil Yohanes, kata ini mendapat dimensi
teologis khusus: Allah disebut “Bapa” tidak sekadar sebagai pencipta, tetapi sebagai relasi
unik dengan Yesus (Putra, 2023).

Kata 1d10¢ mempertegas kepemilikan pribadi “Bapa-Nya sendiri” menunjukkan
identitas eksklusif Yesus sebagai Anak Tunggal yang tidak dimiliki orang lain. Penggunaan
frasa ini menunjukkan Kristologi Yohanes: Yesus menegaskan diri-Nya bukan hanya utusan,
tetapi satu-satunya Anak yang memiliki keintiman penuh dengan Bapa (Patiung, 2023).
Dalam PL, kata a8 (’ab, “bapa”) sering dipakai untuk Allah, tetapi lebih sering dalam
kerangka kolektif: Allah sebagai Bapa Israel (Ul. 32:6; Yes. 63:16; Yer. 31:9). Akar kata ini
tidak hanya menunjuk pada figur biologis, tetapi juga pada otoritas, pelindung, dan sumber
kehidupan (Elis & Agustinus, 2024). Hal inilah yang membuat orang Yahudi menafsir klaim-
Nya sebagai upaya “menyamakan diri dengan Allah,” yang dalam konteks monoteisme
Yahudi dianggap sebagai penghujatan. Dengan demikian, menyebut Allah sebagai “Bapa”
biasanya bersifat komunal relasi umat dengan Allah. Maka, klaim Yesus yang memakai
istilah matépa 1d1ov tidak sejalan dengan tradisi kolektif Israel, melainkan menggeser makna
menuju relasi personal dan eksklusif.

Dengan latar belakang ini, Yohanes ingin menampilkan Yesus bukan sekadar
melanggar tradisi Sabat, tetapi menyatakan identitas-Nya. Ketika [a menyebut Allah sebagai
“Bapa-Nya sendiri,” la menyingkapkan bahwa kasih, kuasa, dan misi-Nya berasal langsung

117

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

dari relasi eksklusif dengan Bapa. Relasi ini bukan sekadar hak istimewa yang menutup diri,
melainkan jembatan kasih Allah yang terbuka bagi dunia.

Klaim Kesetaraan Ontologis Dengan Allah (icov moiév T Ocd)

Kata icov dalam Yohanes 5:18 berasal dari akar kata icog, yang dalam bahasa Yunani
klasik berarti “sama” atau “setara” baik dalam kuantitas, status, maupun kualitas. Dalam teks
ini, frasa icov £avtov TOL®V T@ Be@®d dapat diterjemahkan sebagai “menjadikan diri-Nya setara
dengan Allah (Untung et al., 2021).” Bentuk akusatif tunggal icov berfungsi sebagai
predikatif, yang menjelaskan status Yesus dalam relasi dengan Allah. Dalam literatur Yunani,
kata icoc kerap digunakan untuk menunjukkan kesetaraan dalam hal martabat atau
kedudukan, misalnya dalam teks politik klasik yang berbicara tentang isonomia (kesetaraan
hukum). Namun, dalam konteks religius Yahudi abad pertama, klaim “setara dengan Allah”
memiliki implikasi yang jauh lebih radikal, sebab menempatkan Yesus tidak hanya sebagai
utusan Allah, tetapi sebagai pribadi yang memiliki esensi ilahi yang sama dengan Bapa
(Tilling, 2015).

Frasa kunci icov éavtov moidv 1@ 0ed (“menjadikan diri-Nya setara dengan Allah”)
memiliki bobot kristologis yang signifikan. Partisipium now®v (menjadikan) menunjukkan
tindakan aktif Yesus dalam menyatakan identitas-Nya, sementara kata icov (setara)
menegaskan bahwa Ia ditempatkan dalam kesetaraan ontologis dengan Allah. Dalam konteks
Yudaisme abad pertama, klaim semacam ini dianggap penghujatan serius, yang menjadi
dasar legitimasi upaya pembunuhan terhadap-Nya (Bauckham, 2015). Sebagai bentuk
penolakan terhadap pengakuan hakiki akan keilahian Kristus yang dinyatakan secara eksplisit
dalam Injil Yohanes. Sedangkan Gaston menyatakan bahwa klaim tersebut bukan sekadar
metafora naratif, melainkan bagian dari strategi teologis Yohanes untuk lebih menegaskan
Kristologi yang tidak bisa dilewati, identitas Yesus sebagai Anak Tunggal dengan otoritas
ilahi yang eksklusif (Gaston, 2014). Konflik teologis menjadi tak terhindarkan karena klaim
identitas itu mengguncang batas-batas doktrinal monoteisme Yahudi dan mengukuhkan
bahwa jalan Yesus menuju salib adalah konsekuensi logis dari pernyataan diri-Nya yang
penuh otoritas.

Analisis ini memperlihatkan bahwa tuduhan orang Yahudi tidak hanya berkaitan
dengan pelanggaran hukum Sabat, melainkan menyentuh inti Kristologi Yohanes: pengakuan
Yesus sebagai Anak Allah yang memiliki kesatuan esensial dengan Bapa. Dengan
menampilkan tuduhan ini, penulis Injil justru memperkuat bahwa keilahian Yesus adalah
kenyataan teologis yang dinyatakan melalui narasi konflik. Dengan demikian, istilah icov
bukan sekadar catatan polemik, melainkan puncak dari penggambaran konflik teologis dalam
Injil Yohanes, yang menjadi dasar bagi doktrin keilahian Kristus dalam tradisi gereja perdana

Konflik Kristologis Dalam Injil Yohanes
Natur Konflik

Natur konflik Kristologis dalam Yohanes 5:18 merupakan inti pertentangan bukan
lagi soal praktik lahiriah (seperti Sabat), melainkan soal pengakuan identitas Yesus sebagai

118

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

Anak Allah. Konflik ini bersifat: Pertama, ontologis. Yesus menempatkan diri-Nya dalam
relasi yang eksklusif dengan Allah sebagai Bapa-Nya. Dalam tradisi Yahudi, Allah adalah
Bapa Israel secara kolektif (Ul. 32:6; Yer. 31:9). Yesus justru mengklaim relasi unik dan
personal, yang melampaui kategori kolektif tersebut. MacGregor menegaskan bahwa Injil
Yohanes menyajikan Yesus sebagai ontologis setara dengan Bapa (MacGregor, 2020). Yesus
tidak hanya disalahkan karena melanggar Sabat tapi dituduh “menyamakan diri dengan
Allah.” Tuduhan ini menyentuh level esensial dari keberadaan-Nya, apakah Ila sekadar
manusia atau benar-benar Anak Allah yang setara dengan Bapa. Richard Bauckham
menguraikan bahwa identitas Yesus sebagai Anak Allah merupakan klaim esensial Yohanes,
inti dari konflik Kristologis dalam narasi Injil ini (Bauckham, 2015).

Kedua, teologis. Klaim Yesus dalam Yohanes 5:18 dipahami orang Yahudi sebagai
tindakan “menyamakan diri dengan Allah.” Dalam konteks monoteisme Yahudi, hal ini
dianggap penghujatan, karena tidak ada manusia yang dapat menempatkan diri sejajar dengan
Allah (Bauckham, 2015). Tuduhan “menyamakan diri dengan Allah” menyentuh oleh batas
monoteisme Yahudi yang sangat ketat satu Allah, tanpa pembagian. Menurut Neyrey, yet in
the Fourth Gospel, such accusations (John 5:18, 8:53, 10:33) are integral to how the
community articulates recognition of Jesus as sharing divine prerogatives, not as an
insurgent identity but as divine identity granted by the Father (Neyrey, 2019). Klaim Yesus
dapat dipahami bukan sebagai pemberontakan melawan monoteisme Yahudi, melainkan
sebagai pengakuan atas identitas ilahi yang diberikan oleh Allah sendiri.

Ketiga Kristologis. Yohanes menekankan bahwa Yesus bukan sekadar nabi atau
penyembuh, melainkan Anak Tunggal yang memiliki otoritas ilahi. Identitas ini menjadi
pusat iman Kristen, tetapi juga titik konflik dengan otoritas Yahudi (Patiung, 2023). Ayat 18
menjadi titik balik naratif dimana konflik legal (Sabat) berubah menjadi konflik identitas
Kristologis. Dalam konteks ini, interpretasi John 5:18 membuka narasi lebar tentang otoritas
ilahi Yesus, kedekatan relasional dengan Bapa, dan pemberian kuasa atas hidup dan penilaian
(Yoh. 5:19-47). Yohanes menyoroti ketergantungan penuh Yesus kepada Bapa dan kesatuan
esensial antara Bapa dan Anak sebagai landasan klaim identitas ilahi melintasi dimensi legal
menjadi teologis (Hahn & van Eck, 2021).

Tuduhan bahwa Yesus “menyamakan diri dengan Allah” dipahami dalam bingkai
monoteisme yang ketat, di mana setiap klaim kesetaraan dengan Allah dianggap sebagai
bentuk penghujatan yang tak dapat ditoleransi. Namun, Yohanes justru menafsirkan tuduhan
itu sebagai penegasan naratif tentang identitas Yesus yang sejati, yaitu Anak yang memiliki
relasi unik dengan Bapa (Kostenberger, 2013a).

Peran Konflik

Dalam Injil Yohanes, Yohanes 5:18 menempati posisi penting sebagai titik balik
naratif. Konflik yang awalnya muncul dari persoalan hukum Sabat (Yoh. 5:16) bereskalasi
menjadi tuduhan serius tentang identitas Yesus. Orang Yahudi menilai Yesus bukan hanya
melanggar Sabat, tetapi juga “menyamakan diri dengan Allah.” Menurut Koester, ayat ini
menunjukkan pergeseran konflik dari ranah legal-etis menuju ranah teologis yang

119

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

menyangkut identitas ilahi Yesus, sekaligus membuka tema sentral Injil Yohanes, yaitu
perdebatan tentang siapa Yesus itu sebenarnya (Koester, 2008).

Konflik tersebut berfungsi sebagai landasan naratif karena memperkenalkan tema
besar Injil Yohanes, yakni penolakan terhadap Yesus berdasarkan klaim Kristologis-Nya.
Kajian naratif Loader menunjukkan bahwa sejak 5:18, ketika para pemimpin mulai “lebih
lagi berusaha membunuh-Nya,” ketegangan tidak mereda, tetapi meningkat dan terulang
dalam tuduhan penghujatan di pasal-pasal berikut (mis. 8:58-59; 10:30-33), hingga
legitimasi eksekusi di bagian akhir kisah. Hal ini menegaskan bahwa Yohanes 5:18 tidak
hanya mencatat perbedaan tafsir hukum Sabat, melainkan mengungkap awal dari sebuah
konflik Kristologis yang mendalam yang akan terus berulang hingga klimaks di salib
(Loader, 2021). Penolakan itu kemudian berkembang dalam berbagai bentuk; dari perdebatan
mengenai asal-usul Yesus (Yoh. 7:27-29), tuduhan penghujatan (Yoh. 10:33), hingga
rencana eksplisit untuk membunuh-Nya (Yoh. 11:53). Dengan demikian, Yohanes 5:18
membuka jalan bagi pembacaan teologis yang melihat penderitaan dan penyaliban Yesus
bukan sebagai kegagalan misi, melainkan konsekuensi logis dari pengungkapan identitas-Nya
sebagai Anak Allah. Menuru Skinner, konflik dalam Yohanes memiliki fungsi literal sebagai
mekanisme penggerak narasi, yang memastikan bahwa jalan menuju salib adalah bagian
integral dari “jam” (&dpa) yang direncanakan Allah (Skinner, 2021). Yohanes 5:18 bukan
sekadar insiden historis, tetapi merupakan bagian dari teologi naratif Yohanes yang
menempatkan salib sebagai puncak penyataan ilahi.

Dengan demikian, peran konflik dalam Yohanes 5:18 adalah sebagai titik awal dari
pola naratif yang menegaskan bahwa jalan menuju penyaliban sudah terkandung sejak awal
pelayanan Yesus. Dengan kata lain, konflik ini bukan sekadar latar historis, melainkan
kerangka teologis yang meneguhkan makna salib sebagai klimaks pewahyuan Allah.

Penegasan Kristologi

Secara naratif, penulis Yohanes tidak membantah tuduhan orang Yahudi, tetapi justru
membiarkan narasi itu berdiri sebagai sebuah kesaksian teologis bahwa keilahian Yesus
nyata. Dengan menuliskan frasa ini, Yohanes membentuk apa yang disebut oleh Anderson
sebagai implicit high Christology, yaitu strategi naratif yang menegaskan kesetaraan Yesus
dengan Allah tanpa harus menyatakan secara eksplisit dalam bentuk dogmatis (Skinner,
2021). Yohanes menggunakan konflik ini untuk menegaskan bahwa Yesus benar-benar Anak
Allah yang setara dengan Bapa. Dimensi teologis menyoroti makna teologis tuduhan tersebut
dalam kerangka Kristologi Yohanes. Tuduhan “menyamakan diri dengan Allah” tidak
dipahami semata sebagai polemik historis, melainkan sebagai pernyataan naratif yang
menguatkan pengakuan keilahian Yesus (Kostenberger, 2013b).

Narasi Yohanes 5:18 memperlihatkan bagaimana penulis Injil dengan sengaja tidak
membantah tuduhan para pemimpin Yahudi, melainkan membiarkannya menjadi bagian dari
kesaksian iman. Tuduhan itu bukan hanya gambaran konflik historis, tetapi sebuah perangkat
teologis yang menghadirkan kesadaran bahwa Yesus sungguh setara dengan Bapa. Melalui
strategi ini, Yohanes menunjukkan bahwa identitas Yesus sebagai Anak Allah ditegaskan

120

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

bukan lewat pernyataan dogmatis, melainkan melalui dinamika naratif yang menghadirkan
konflik sebagai medium pengungkapan (Anderson., 2011). Dengan demikian, frasa
“menyamakan diri dengan Allah” tidak melemahkan, melainkan justru memperkokoh
pengakuan akan keilahian Yesus dalam kerangka Kristologi Injil Yohanes.

Signifikansi Teologis Yohanes 5:18
Kristologi Yohanes Berakar Pada Kesadaran Yesus Sendiri Akan Relasi Unik Dengan
Bapa

Kesadaran Yesus bahwa relasinya dengan Allah bukan relasi biasa, melainkan relasi
yang unik dan eksklusif. Ungkapan “Bapa-Nya sendiri” (ratépa id10v) menjadi kunci, karena
di sini Yesus tidak sedang berbicara tentang Allah sebagai Bapa umat Israel secara kolektif,
melainkan sebagai Bapa dalam arti pribadi dan intim. Kesadaran ini membuat orang Yahudi
menilai bahwa Yesus “menyamakan diri dengan Allah,” sebuah klaim yang dianggap
berbahaya dan menghujat dalam konteks monoteisme Yahudi.

Dalam kerangka teologi Yohanes, signifikansi teologis dari ayat ini terletak pada
pengungkapan identitas Yesus. Relasi unik tersebut menegaskan bahwa seluruh misi,
perkataan, dan perbuatan-Nya bersumber langsung dari kehendak Bapa. Sebagaimana
dikemukakan oleh Thompson, Injil Yohanes berulang kali menampilkan Yesus sebagai Anak
yang tidak terpisah dari Bapa, melainkan satu dalam kehendak dan karya (Yoh. 10:30)
(Mangentang & Salurante, 2021). Kristologi Yohanes tidak lahir dari refleksi gereja,
melainkan berakar pada kesadaran Yesus sendiri tentang siapa Dia dan bagaimana Ia
berhubungan dengan Bapa. Relasi ini bukan hanya doktrin abstrak, melainkan narasi hidup
yang membawa dampak eksistensial bagi para murid. Frey menegaskan bahwa pernyataan
Yesus dalam Yohanes 5:18 tidak bisa dipahami hanya sebagai “klaim metafisik,” tetapi
sebagai pengungkapan identitas yang mengundang respons iman (Frey, 2020). Dengan
menerima Yesus, para murid juga diundang masuk ke dalam relasi kasih antara Bapa dan
Anak (Yoh. 17:21-23).

Dengan demikian, Yohanes 5:18 memiliki signifikansi teologis yang mendalam,
memperlihatkan bahwa jalan menuju salib berakar pada kesadaran Kristologis Yesus sendiri.
Relasi unik-Nya dengan Bapa bukan hanya pemicu konflik dengan otoritas Yahudi, tetapi
juga dasar dari pengharapan iman Kristen, bahwa di dalam Kristus manusia dapat mengenal
Allah sebagai Bapa secara nyata dan penuh kasih.

Menegaskan Perbedaan Yesus Dari Nabi Atau Guru Yahudi

Yohanes 5:18 menjadi titik kritis yang memperlihatkan perbedaan mendasar antara
Yesus dengan para nabi atau guru Yahudi pada zamannya. Para nabi biasanya berbicara
dengan otoritas yang diberikan dari Allah, mereka berkata, “Beginilah firman Tuhan”. Para
rabi dan guru Yahudi menafsirkan Taurat dan memberi petunjuk hidup berdasarkan tradisi
leluhur. Namun Yesus berbicara dan bertindak dengan otoritas yang melekat pada diri-Nya
sendiri, yang berakar pada relasi unik dengan Allah sebagai Bapa-Nya. Ungkapan
“menyamakan diri dengan Allah” (icov €¢ovtov moudv 1@ 0e®d) menandai bahwa Yesus tidak

121

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

hanya mewakili Allah, tetapi menyatakan diri dalam kesatuan dengan Bapa. Di sinilah letak
perbedaan mendasar: Yesus tidak sekadar menyampaikan firman, melainkan adalah Firman
itu sendiri yang berinkarnasi (Yoh. 1:14). Pernyataan Yesus dalam Yohanes menciptakan
ketegangan teologis karena tidak pernah terdengar sebelumnya dalam tradisi kenabian Israel
yang pernah menyebut Allah sebagai Bapa-Ku sendiri dengan klaim keilahian implisit di
dalamnya (Durie, 2025).

Perbedaan ini juga menampakkan dimensi relasional yang mendalam. Yesus tidak
hanya mengajarkan hukum, tetapi menghadirkan Allah dalam kehidupan umat manusia.
Sebagaimana pendapat Frey, Kristologi Yohanes menunjukkan bahwa identitas Yesus
melampaui kategori guru atau nabi, karena la menyingkapkan kasih Bapa melalui diri-Nya
sendiri, sesuatu yang tidak bisa digantikan oleh otoritas manusia mana pun (Frey, 2018).
Dengan demikian, signifikansi teologis Yohanes 5:18 terletak pada pengakuan bahwa Yesus
berdiri dalam posisi yang berbeda secara kualitatif dari nabi atau guru Yahudi. Jika para nabi
menunjuk kepada Allah dari luar, Yesus justru mengundang orang untuk mengenal Allah dari
dalam relasi-Nya sebagai Anak. Perbedaan inilah yang menjadi dasar pengharapan iman
Kristen: bahwa melalui Yesus, manusia bukan hanya mendengar firman Allah, melainkan
bertemu dengan Allah yang hidup.

Menjadi Dasar Bagi Doktrin Trinitas (Relasi Anak Dan Bapa)

Dalam kerangka teologis, teks Yohanes 5:18 memperlihatkan dinamika relasi
intratrinitarian: Yesus bukan sekadar utusan, melainkan Anak yang hidup dalam kesatuan
hakiki dengan Bapa. Hal ini menjadi fondasi perkembangan doktrin Trinitas dalam gereja
mula-mula, di mana identitas Anak dipahami bukan sebagai subordinat ciptaan, melainkan
sebagai “satu hakikat” dengan Bapa. Dengan kata lain, Yohanes 5:18 berfungsi sebagai
transisi kristologis dari pengakuan Yesus sebagai Mesias ke pengakuan-Nya sebagai Anak
Allah yang setara dengan Bapa, sehingga membuka jalan bagi refleksi teologis tentang
keesaan Allah yang berelasi secara personal dalam Bapa, Anak, dan Roh Kudus.

Klaim Yesus dalam Yohanes bukanlah sekadar ekspresi metaforis, tetapi bagian dari
kristologi tinggi yang mengakar dalam kesadaran diri Yesus akan keilahian-Nya.
Sebagaimana dicatat oleh Andrew Loke, pernyataan Yesus dalam Injil Yohanes harus dibaca
sebagai klaim ontologis, bukan sekadar fungsional, sehingga memberikan dasar eksplisit bagi
relasi Bapa dan Anak dalam konstruksi Trinitarian (Loke, 2017). Demikian pula Anderson
menegaskan, bahwa ketegangan teologis dalam Yohanes 5:18 merupakan titik pijak penting
bagi pemahaman gereja mula-mula bahwa monoteisme Israel dapat mencakup relasi Bapa
dan Anak tanpa kehilangan keesaan ilahi.

Konflik Teologis Tidak Bisa Dihindari

Ketika keilahian Yesus dihadapkan dengan monoteisme Yahudi, maka Yohanes 5:18
menandai eskalasi dari sengketa hukum Sabat menuju pertarungan makna tentang siapa
Yesus itu. Ketika Yesus menyebut Allah sebagai “Bapa-Nya sendiri” dan karena itu dianggap
“menyamakan diri dengan Allah”, perdebatan tidak lagi berkisar pada praktik religius,

122

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

melainkan pada ontologi Yesus apakah la sekadar manusia, nabi, atau Anak yang berbagi
otoritas ilahi dengan Bapa. Pergeseran ini secara naratif menjadikan konflik tak terhindarkan,
sebab klaim identitas tidak dapat dinegosiasikan tanpa mengubah kerangka iman para pihak
penentang Yesus (Loke, 2017). Bagi para pemimpin Yahudi, klaim kesetaraan dengan Allah
mengancam batas monoteisme. Namun, teologi Yohanes justru mengartikulasikan bagaimana
keesaan Allah dapat “memuat” relasi Bapa-Anak tanpa mereduksi keallahan salah satu pihak.
Dengan kata lain, konflik muncul karena cara pandang berbeda tentang bagaimana Allah
yang esa bertindak dan dihadirkan melalui karya Anak (Bauckham, 2015). Oleh sebab itu,
benturan hermeneutis ini bukan insidental, melainkan konsekuensi langsung dari pewahyuan
diri Yesus.

Yohanes 5:18 berfungsi sebagai titik balik: dari “penganiayaan” (5:16) ke niat
“membunuh.” Sejak titik ini, Injil menata rangkaian konfrontasi yang memuncak pada
penyaliban. Secara teologis, Yohanes memperlihatkan bahwa salib bukan kegagalan,
melainkan konsekuensi logis dari penyingkapan identitas Anak, sehingga konflik menjadi
media pewahyuan, bukan sekadar latar sejarah. Yesus tidak hanya melakukan karya-karya
ilahi; Ia mengklaim lahir dari, berotoritas bersama, dan bertindak seirama dengan Bapa (lih.
5:19-30). Oleh karena itu, resistensi teologis tidak dapat diredakan dengan kompromi etis;
akar persoalannya adalah status ilahi. Literatur mutakhir menunjukkan bahwa dalam
Yohanes, klaim Yesus harus dibaca secara ontologis, sehingga pertentangan dengan otoritas
keagamaan menjadi tak terelakkan (Loke, 2017). Dengan demikian, konflik teologis menjadi
keniscayaan, bukan karena provokasi etis, melainkan karena pewahyuan identitas ilahi yang
menuntut reposisi total cara beriman. Di Yohanes 5:18, konflik itu mengantar pembaca pada
pengakuan Kristologis yang matang, sebuah pijakan bagi teologi gereja tentang Allah yang
esa dalam relasi Bapa dan Anak.

Menghadapi Tantangan Pluralisme

Yohanes 5:18 menyimpan pesan teologis yang penting ketika ditempatkan di tengah
tantangan dunia yang penuh dengan pluralitas keyakinan. Klaim Yesus tentang relasi unik
dengan Bapa bukanlah sekadar perbedaan teologis dengan otoritas Yahudi pada masanya,
melainkan sebuah pengakuan identitas yang menegaskan bahwa keilahian hadir dalam relasi
kasih Bapa dan Anak. Bagi pembaca masa kini, teks ini menantang kita untuk memandang
iman bukan sebagai sekadar sistem doktrin yang eksklusif, tetapi sebagai undangan untuk
mengalami Allah yang hidup melalui Yesus. Dalam konteks pluralisme agama, keunikan
Yesus sebagaimana ditampilkan Yohanes tidak berarti menolak keberadaan “yang
lain,”(Tanaem et al., 2022) melainkan menegaskan bahwa kasih Allah terwujud penuh dalam
diri-Nya (Nendissa et al., 2024). Dengan demikian, pengakuan iman pada Yesus tidak bisa
dipandang sebagai sikap sektarian semata, tetapi sebagai pengalaman perjumpaan dengan
Sang Sumber kehidupan. Ssalib dalam Injil Yohanes justru menghadirkan Allah yang
terbuka, Allah yang mengasihi, dan Allah yang mempersembahkan diri bagi dunia (Skinner,
2021). Hal ini menegaskan bahwa Kristologi Yohanes tidak mengarah pada eksklusivisme

123

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

yang menutup diri, melainkan membuka ruang dialog: keunikan Yesus ada pada kasih-Nya
yang ditawarkan bagi semua orang.

KESIMPULAN

Kajian atas Yohanes 5:18 memperlihatkan bahwa konflik yang muncul antara Yesus dan
otoritas Yahudi bukan sekadar perdebatan tentang hukum Sabat, melainkan menyentuh inti
identitas-Nya. Tuduhan bahwa Yesus menyamakan diri dengan Allah menjadi titik balik
naratif yang menggeser konflik dari ranah legal-etis menuju persoalan teologis yang lebih
mendalam. Melalui kerangka eksegesis teologis, ditemukan bahwa Yohanes menggunakan
peristiwa ini untuk menyingkapkan Kristologi ilahi yang menegaskan relasi unik dan
eksklusif Yesus dengan Bapa. Konflik yang lahir dari klaim Kristologis ini tidak dapat
dihindari, sebab dalam konteks monoteisme Yahudi, pernyataan Yesus dianggap menghujat.
Namun, justru dalam ketegangan tersebut Injil Yohanes menyingkapkan kebenaran teologis
bahwa Yesus bukan sekadar nabi atau guru, melainkan Firman yang berinkarnasi dan setara
dengan Allah. Dengan demikian, Yohanes 5:18 bukan hanya catatan historis, tetapi fondasi
teologis yang menjelaskan mengapa jalan Yesus menuju salib menjadi konsekuensi logis dari
pengungkapan identitas-Nya. Ayat ini sekaligus membuka horizon teologis bagi gereja mula-
mula dalam merumuskan pemahaman tentang Allah Tritunggal. Gereja masa kini dipanggil
untuk melihat bahwa konflik iman adalah bagian yang tidak terpisahkan dari kesaksian
Kristiani. Sebagaimana Yesus menghadapi penolakan karena identitas-Nya, umat Kristen
juga dipanggil untuk tetap setia mengakui Kristus di tengah pluralitas pandangan teologis
maupun tekanan sosial. Pengakuan akan keilahian Yesus bukanlah hasil kompromi teologis,
melainkan inti pewahyuan yang harus terus dipertahankan. Dalam konteks kehidupan modern
yang sering merelatifkan kebenaran, Yohanes 5:18 mengingatkan gereja bahwa iman
Kristiani berdiri di atas pengakuan bahwa Yesus adalah satu dengan Bapa, sebuah pengakuan
yang memberi dasar bagi kesatuan gereja dan pengharapannya akan keselamatan.

REFERENSI

Adon, M. J., & Riyadi, S. E. (2021). Pokok-Pokok Perdebatan Yesus Dengan Para Pemimpin
Yahudi Dalam Yohanes 5: 19-47. Jurnal Gamaliel : Teologi Praktika, 3(2), 100-114.
https://doi.org/10.38052/gamaliel.v3i2.77

Anderson., P. N. (2011). The Riddles of the Fourth Gospel: An Introduction to John. Fortress
Press.

Bauckham, R. (2015). Jesus and the God of Israel: God Crucified and Other Studies on the
New Testament’s Christology of Divine Identity (2nd ed). Eerdmans Publishing.

Bennema, C. (2016). Jesus’ Authority And Influence In The Gospel Of John: Towards A
Johannine Model Of Leadership. Scriptura, 115. https://doi.org/10.7833/115-0-1276

Carter, W. (2011). Festivals, cultural intertextuality, and the Gospel of John’s rhetoric of
distance. HTS Teologiese Studies /  Theological  Studies, 67(1).

124

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

https://doi.org/10.4102/hts.v6711.802
Creswell, J. (2017). Research Design: Pendekatan Kualitatif dan Mixed. Pustaka Belajar.

Durie, M. (2025). The Meaning of the Son of God. Cognitive Semantics, 10(3), 327-359.
https://doi.org/10.1163/23526416-bja10072

Elis, E. T., & Agustinus, A. (2024). Allah sebagai Ibu bagi Semua yang Berdosa. Voice, 4(2),
94. https://doi.org/10.54636/5tjgw493

Frey, J. (2018). The Glory of the Crucified One: Christology and Theology in the Gospel of
John (Wayne Coppins Christoph Heilig (ed.)). Baylor University Press.

Frey, J. (2020). Between Jewish Monotheism and Proto-Trinitarian Relations: The Making
and Character of Johannine Christology. In Monotheism and Christology in Greco-
Roman Antiquity (pp. 189-221). BRILL. https://doi.org/10.1163/9789004438088_010

Gaston, T. E. (2014). Does the Gospel of John Have a High Christology? Horizons in
Biblical Theology, 36(2), 129—141. https://doi.org/10.1163/18712207-12341279

Hahn, N., & van Eck, E. (2021). The lame man at the pool of Bethesda: Christological and
doxological significance of characterisation in John 5. In Die Skriflig / In Luce Verbi,
55(1), 1-9. https://doi.org/10.4102/ids.v55i1.2713

Hurtado, L. W. (2018). Honoring the Son: Jesus in Earliest Christian Devotional Practice.
Eerdmans Publishing.

Keener, C. S. (2012). The Gospel of John: A Commentary, Vol 1. Hendrickson Publishers.
Koester, C. R. (2008). The Word of Life: A Theology of John’s Gospel. Eerdmans Publishing.

Kostenberger, A. J. (2013a). A Theology of John’s Gospel and Letters: The Word, the Christ,
the Son of God. Zondervan Academic.

Kostenberger, A. J. (2013b). Encountering John (Walter A. Elwell (ed.); Second). Baker
Academic.

Kostenberger, A. J., & Morgan, and C. W. (2020). Theology of the New Testament. B&H
Academic.

Loader, W. R. G. (2021). Dissent and disparagement: Dealing with conflict and the pain of
rejection in John. HTS Teologiese Studies/Theological  Studies, 77(2).
https://doi.org/10.4102/hts.v77i2.6570

Loke, A. T. E. (2017). The Origin of Divine Christology. Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/9781108185486

MacGregor, K. R. (2020). What Is the Nature of Jesus’ Oneness with the Father? In A
Historical and Theological Investigation of John’s Gospel (pp. 93-108). Springer

125

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-030-53401-1_3

Mangentang, M., & Salurante, T. (2021). Membaca Konsep Kasih Dalam Injil Yohanes
Menggunakan Lensa Hermeneutik Misional. Phronesis: Jurnal Teologi Dan Misi, 4(1),
1-13. https://doi.org/10.47457/phr.v4il.142

Nendissa, J. E., Simamora, R. H., Rotua, D. M., Baringbing, P. G. W., & Farneyanan, S.
(2024). Pluralisme Agama-Agama: Tantangan, Peluang, dan Perspektif Teologis Dalam
Membangun Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. SAMI: Jurnal Sosiologi Agama
Dan Teologi Indonesia, 2(2), 155-184.

Neyrey, J. H. (2019). Was Jesus of Nazareth a Monotheist? Conversation with Cultural
Studies. Biblical Theology Bulletin: Journal of Bible and Culture, 49(3), 132-145.
https://doi.org/10.1177/0146107919852270

Patiung, K. L. (2023). Kristologi menurut Injil Yohanes [Christology According to the
Gospel of John]. Diligentia: Journal of Theology and Christian Education, 5(2), 112.
https://doi.org/10.19166/dil.v5i2.6967

Putra, A. (2023). Kajian Terhadap Istilah Monogenés dalam Injil Yohanes. VISIO DEI:
Jurnal Teologi Kristen, 5(2), 182—191. https://doi.org/10.35909/visiodei.v5i2.409

Simanjuntak, F., Prasetyo, E., & Evimalinda, R. (2019). Praksis Yesus Menafsir Ulang
Torah. DIEGESIS: Jurnal Teologi Kharismatika, 2(2), 53-59.
https://doi.org/10.53547/diegesis.v2i2.52

Skinner, C. W. (2021). The Johannine Cross as Revelation of the Father: Finding a
Cruciform God in the Fourth Gospel. Eerdmans Publishing.

Tanaem, N. S., Ibu, A. P., & Nendissa, J. E. (2022). Religiusitas Yesus di Tengah Yang Lain
Dari Perspektif Emmanuel Levinas. SOPHIA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen,
3(2), 82-94. https://doi.org/10.34307/sophia.v3i2.103

Thiselton, A. C. (2014). Hermeneutics: An Introduction. Eerdmans Publishing.
Tilling, C. (2015). Paul’s Divine Christology. Eerdmans Publishing.

Tobi, O. R., Budiman, S., Guild, S., Tansi, F. G., & Tanhidy, J. (2024). Sabat dalam
Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru dan Implikasi Bagi Orang Percaya Masa Kini. RE/
MAI:  Jurnal Ilmu Teologi Dan  Pendidikan  Kristen, 2(2), 170-183.
https://doi.org/10.69748/jrm.v2i2.184

Tobing, L. J. L. (2024). Aku dan Bapa Adalah Satu: Analisis Teologis Yohanes 10:30.
NABISUK : Jurnal Teologi Dan Pelayanan, 2(1). https://doi.org/10.46965/jn.v2i1.24

Untung, S., Tulak, M. T., Tapang, O., Samboleboksambolebok @gmail.com, Anjani, M., &
Dhesta, R. (2021). Telaah Evaluatif Mengenai Konsep Logos Dalam Injil Yohanes.
https://doi.org/10.31219/0sf.io/pfy9n

126

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



Ridwan Henry Simamora, Happy Wahyu Nizar, Marvin Launic
Wenno, Korneles Paradi

Vanhoozer, K. J. (2016). Biblical Authority after Babel: Retrieving the Solas in the Spirit of
Mere Protestant Christianity. Brazos Press.

Wright, N. T. (2013). The New Testament and the People of God. Fortress Press.

127

Jurnal Teologi (JUTEOLOG) Vol. 5 No. 2 June 2025



