
Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 1  

 

     ANALISIS TEORI KEDATANGAN DAN PERKEMBANGAN ISLAM 

DI INDONESIA 
  

Masruroh Lubis 

STAI Sumatera Medan 

masruroh_21@yahoo.co.id 

 

Irwanto 

STAI Serdang Lubuk Pakam 

irwantospdi@gmail.com 

 

Rasyid Anwar Dalimunthe 

STAI Serdang Lubuk Pakam 

rad577rad@gmail.com 

 

Ruslan Efendi 

STAI Aceh Tamiang 

ruslanefendi420@gmail.com 
 

Abstract: The urgency of discussing the arrival and development of Islam, especially for 
students of Islamic education, is certainly something that should not be missed. The purpose of 
this discussion is to make it easier for Indonesia to understand the strong sources of its arrival 
and those influencing its development. This article was conducted through a literature study 
from literature, books and the internet. Then conduct a study related to the discussion. The 
result was the entry of Islam into Indonesia where Arab traders brought Islam by sea. Third, 
while a strong candidate as the first location for the entry of Islam to Indonesia is the coast of 
Sumatra. The four developments of Islam in Indonesia that became the main actors were the 
da'i and ustadz, ulama and several Islamic kingdoms. Fifth, along with its development, the life 
of Sufism and Islamic institutions emerged, including mosques, pesantren, surau and dayah. 
 
Keywords: Arrival, Development Of Islam, Analysis 

 

PENDAHULUAN  

Dalam pendidikan Islam tentu diajarkan berbagai macam benda-benda dan hal lainnya 

sehingga dengan itu semua menjadi jalan untuk memahami keberadaan Allah swt.1 Untuk 

menyiapkan generasi muda kedepannya tentu dengan pengajaran Islam nantinya diharapkan 

akan memiliki kepribadian yang spritual.2 Pendidikan  selama  ini  lebih  diorientasikan  pada  

tiga  pilar  pendidikan,  yaitu menambah pengetahuan, pembekalan keterampilan hidup (life 

                                                 
1 Rasyid Anwar Dalimunthe, “Hasil-Hasil Rumusan Internasional Wolrd Muslim Conference On 

Educationtentang Pendidikan Dalam Islam,” Jurnal Asy-Syukriyyah 22, no. 1 (2021): 112–25, 
https://doi.org/10.36769/asy.v22i1.157. 

2 Asep Muljawan & Saiful Ibad, “Pengembangan Karakter Spiritual Keagamaan Siswa Dalam Perspektif 
Islam,” Jurnal Asy-Syukriyyah 21, no. 1 (2020): 49–60, https://doi.org/10.36769/asy.v21i1.98. 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196
mailto:masruroh_21@yahoo.co.id
mailto:irwantospdi@gmail.com
mailto:ruslanefendi420@gmail.com


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 2  

 

skill), dan menekankan cara menjadi  “orang”  sesuai  dengan  kerangka  berfikir  peserta  didik.3 

Kehadiran dan munculnya pendidikan  Islam  di  bumi  Indonesia sangat    erat    kaitannya    

dengan masuknya  Islam  di  bumi  pertiwi.4 Membicarakan kedatangan dan perkembangan 

Islam di Indonesia yang kejadiannya telah berlangsung lama tentu bukanlah pekerjaan mudah. 

Karena penting membuktikan secara nyata atau bisa dikatakan adanya temuan-temuan yang 

telah terukur oleh ahlinya sehingga bisa disebutkan  tempat  dan tanggal/bulan/tahun 

kejadiannya berlangsung. Namun tidak bisa dipungkiri banyak ahli yang ingin tahu tentang 

kedatangan dan perkembangan Islam di Indoensia itu berlangsung. Sehingga memunculkan 

temuan-temuan yang kadang berbeda atau bisa saja sama tentu memunculkan teori-teori yang 

beragam yang dapat dijadikan referensi-referensi dalam mengetahui kedatangan dan 

perkembangan Islam di Indoneisa bagi generasi saat ini. 

Masuknya   Islam   ke Nusanatara ini tentu karena   oleh   para   pedagang   dan penceramah 

dengan damai.5 Islam datang ke Timur Tengah dari rahim tempat lahirnya, terutama Arab 

Saudi, kemudian menyebar ke seluruh penjuru dunia termasuk Nusantara Asia Tenggara.Ini 

merupakan proses transformasi agama dan peradaban yang mengesankan. Namun sebagai 

kajian sejarah, secara teoritis penyebaran ini telah menimbulkan kompleksitas tersendiri, 

terutama di daerah-daerah terpencil di luar pusat kelahirannya. Karena kompleksitas Islam, 

misalnya, proses datangnya Islam ke nusantara menjadi pengkajian teoritis yang baik dan 

menambah pengetahuan, misalnya, banyak sudut pandang di kalangan sejarawan menunjukkan 

bukti-bukti yang berbeda. Alasan perbedaan ini adalah fokus dari bukti yang diberikan berbeda. 

Beberapa menunjukkan asal waktu kedatangan, pengangkut dan dampak yang ditunjukkan. 

Perbedaan yang mencolok tentunya akan mempengaruhi kesimpulan 6. 

Selanjutnya penulis juga menyadari judul ini telah banyak di kupas oleh beberapa penulis 

baik berbentuk artikel lainnya. Adapun sebagian artikel-artikel yang penulis dapatkan seperti 

Fauziah Nasution dengan hasil yang menyampaiakan, ketika Islam masuk ke Indonesia, sekitar 

tahun 1963 proses masuknya Islam ke Indonesia merupakan kajian yang diminati secara terus 

menerus. Oleh karena itu, terus menerus ada pengkajian dalam rangka memperbaiki atau 

                                                 
3 Supriadi, “Islam Dan Relasi Sosial Pandangan Al-Qur’an Tentang Multikulturalisme,” Jurnal Asy-

Syukriyyah 18, no. 1 (2017): 101–31, https://doi.org/10.36769/asy.v18i1.74. 
4 muslim, “Pertumbuhan Insititusi Pendidikan Awal Di Indonesia :Pesantren, Surau Dan Dayah,” Jurnal 

Bilqolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 19–37, https://doi.org/10.51672/jbpi.v2i1.45. 
5 Juli Iswanto, “Pertumbuhan Institusi Sosial Politik Samudera Pasai, Malaka, Banten Dan Mataram,” 

Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 37–49, https://doi.org/10.51672/jbpi.v2i1.46. 
6 Moeflich Hasbullah, Islam dan Transformasi Masyarakat Nusantara (Jakarta: Kencana, 2017), h. 1 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 3  

 

memperkokoh kajian-kajian yang ada. Ulama merupakan peran sentral awal kedatangan dan 

kemajuan Islam di Indonesia. Cendekiawan Arab sebagai pengusaha adalah kelompok utama 

yang menjadi perantara Islam ke wilayah nusantara dan mengembangkannya, diikuti oleh para 

misionaris dari kelompok sufi yang ahli. Citra imam sufi erat kaitannya dengan dua citra: 

seorang pengusaha yang menyebarkan Islam melalui perniagaan dan titik pusat ekonomi rakyat, 

dan melalui kekuatan seorang sultan sambil menginformasikan agama Islam7. Begitu juga 

dengan artikel Latifa Annum Dalimunthe menyampaikan bahwa Ada tiga teori tentang 

masuknya Islam ke Indonesia: 1) Teori Gujarat Snouck, yang mengklaim bahwa Islam berasal 

dari Gujarat, didasarkan pada: a) kurangnya fakta untuk menjelaskan peran bangsa Arab dalam 

menyebarkan Islam ke Nusantara. ) Hubungan perdagangan India memiliki sejarah panjang. c) 

Prasasti Islam tertua di Sumatera menggambarkan hubungan antara Sumatera dan Gujarat. 2) 

Teori Mekah, Hamka mengumumkan masuknya Islam ke Indonesia pada abad pertama H/7. 3) 

Teorinya mempelajari budaya Persia dalam masyarakat Islam Indonesia mirip dengan Persia 8. 

Selanjutnya artikel Husaini Husda menyampaikan proses Islamisasi di Indonesia berlangsung 

sangat rumit Kompleks dan panjang, ini juga berdasarkan berbagai teori. Penerimaan Islam oleh 

masyarakat adat secara bertahap telah mengintegrasikan Islam ke dalam tradisi, norma dan 

tatanan kehidupan sehari-hari masyarakat setempat. Hal ini menunjukkan bahwa orang 

Indonesia sangat mudah menerima nilai-nilai eksternal, dan ini juga merupakan bukti 

keterbukaan mereka. Sikap ini juga dibarengi dengan terbentuknya komunitas-komunitas 

muslim di wilayah pesisir yang semula merupakan tempat warga lokal berinteraksi dengan 

manca negara.9 

Proses artikel ini dilakukan melalui penelitian literatur dari buku, artikel dan internet dan 

lainnya. Kemudian melakukan pengkajian terkait dengan pembahasan. Untuk membahas hasil 

artikel dijelaskan melalui deskripsi ke literatur-literatur yang ada. Kemudian menarik 

kesimpulan atas hasil pencarian berdasarkan tujuan artikel. 

Beberapa artikel yang disampaikan oleh penulis, maka artikel ini mempunyai kelebihan 

tersendiri dari artikel-artikel yang dimaksud. Penulis dalam membuat judul artikel 

mengharapkan analisa terhadapa teori yang disampaiakan. Sehingga penulis yakin dan percaya 

                                                 
7 Fauziah Nasution, “Kedatangan dan Perkembangan Islam di Indonesia,” Jurnal Dakwah dan 

Pengembangan Sosial Kemanusiaan 11, no. 1 (2020): 26–46, https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.995. 
8 Latifa Annum Dalimunthe, “Kajian Proses Islamisasi Di Indonesia,” Jurnal Studi Agama dan 

Masyarakat 12, no. 1 (2016): 115–25, https://doi.org/10.23971/jsam.v12i1.467. 
9 Husaini Husda, “Islamisasi Nusantara (Analisis Terhadap Discursus Para Sejarawan),” Adabiya 18, no. 

35 (2016): 17–29, https://doi.org/10.22373/adabiya.v18i35.1202. 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 4  

 

artikel ini memiliki keunikan yang tentunya nanti akan menstimulasi para penulis selanjutnya 

untuk ikut berpartisipasi dalam menganalisa teori-teori yang disampaikan. Dari uraian di atas 

penulis menawarkan 2 (dua) hal fokus masalah yang akan ditelaah secara serius yaitu 

Bagaimana Kedatangan dan Perkembangan Islam Di Indonesia dan Analisa Penulis terhadap 

Teori Kedatangan dan Perkembangan Islam Di Indonesia?. Selanjutnya tujuan dari pembahasan 

ini tentu ingin mengetahui kedatangan dan perkembangan Islam di Indonesia serta analisa 

penulis. Adapun yang menjadi implikasi dari pembahasan ini yaitu sebagai bahan bacaan yang 

ilmiah bagi para akademisi-akademisi yang sedang belajar dalam seputar kedatangan dan 

perkembangan islam di indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

     Metode deskriptif digunakan dalam penelitian ini. Jenis penelitian ini adalah 

penelitian kepustakaan. Dalam penelusuran perpustakaan, yang mengambil data dari berbagai 

literatur terkait, untuk memperoleh data lainnya maka penulis juga menggunakan dokumentasi. 

Adapun literatur yang digunakan yaitu buku, jurnal dan google serta lainnya. 

 

PEMBAHASAN 

Kedatangan Islam Ke Indonesia 

Teori India 

Kebanyakan sarjana Belanda percaya bahwa kedatangan Islam datang dari India, termasuk 

Pijnappel dari Leiden University, J.P Moquette dan Snouck Hurgronje. Snouck Hurgronje 

meyakini bahwa abad ke-12 adalah masa yang paling mungkin untuk penyebaran Islam di 

Nusantara 10. Pijnappel mengatakan bahwa orang Arab Syafi'i berimigrasi dan menetap di India, 

membawa Islam ke Nusantara. Dalam perkembangan selanjutnya, teori tersebut dikemukakan 

oleh Snouck Hurgronje, yang percaya bahwa meskipun Islam memiliki pengaruh yang kuat di 

kota-kota India Selatan, banyak Muslim Dhaka tinggal di sana dan bertindak sebagai perantara 

perdagangan antara Timur Tengah dan pulau-pulau. Mereka menyebarkan Islam ke Kepulauan 

Melayu pertama, dan kemudian orang-orang Arab. Namun, Snouck Hurgronje tidak secara 

spesifik menyebut wilayah India Selatan, karena menurutnya itu adalah asal mula Grand Slam 

Nusantara, namun ia menyebutkan bahwa itu terjadi pada abad ke-12. Ini adalah periode yang 

                                                 
10 Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: 

Kencana, 2007), h. 13 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 5  

 

paling mungkin sejak Islam mulai menyebar di Nusantara. Snouck Hurgronje jarang 

menggunakan fakta untuk menyebut peran orang Arab dalam penyebaran Islam di Nusantara, 

sehingga ia menyimpulkan bahwa Islam di Nusantara tidak berasal dari Arabia. Di sisi lain, ia 

meyakini bahwa Islam berasal dari India karena hubungan perdagangan yang terjalin lama 

antara Nusantara dan India 11. 

Sarjana Belanda lainnya, Moquette, menyimpulkan bahwa asal muasal Islam di Nusantara 

adalah Gujarat. Mirip dengan nisan lain yang ditemukan di makam Maulana Malik Ibrahim 

(wafat 822/1419) di Gresik, Jawa Timur, sebenarnya bentuknya sama dengan nisan di Cambay, 

Gujarat. Berdasarkan contoh batu nisan tersebut, ia menyimpulkan bahwa batu nisan di Gujarat 

tidak hanya diproduksi untuk pasar lokal, tetapi juga digunakan untuk impor ke daerah lain, 

termasuk Sumatera dan Jawa. Selain itu dengan mendatangkan batu nisan dari Gujarat, 

masyarakat Nusantara juga menganut agama Islam dari sana. 

 

Gambar 1. Makam Maulana Malik Ibrahim,1419 M 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teori Gujarat adalah asal muasal Islam di Nusantara dan terlihat memiliki kekurangan-

kekurangan khusus. Misalnya, Marison membuktikan ini. Dia percaya bahwa meskipun Fatimi 

mengisyaratkan bahwa batu nisan yang ditemukan di beberapa bagian nusantara mungkin 

                                                 
11 Sarkawi B. Husaini, Sejarah Masyarakat Islam Indonesia (Surabaya: Airlangga University Press, 

2017), h. 2 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 6  

 

berasal dari Gujarat atau Bangladesh, ini tidak berarti bahwa Islam juga diperkenalkan di sana. 

Marisson membantah teori ini dan menunjukkan bahwa selama Islamisasi Samudra Pasai (raja 

pertama meninggal pada 698/1297), Gujarat pada waktu itu masih kerajaan Hindu. Hanya 

setahun kemudian (699/1298), Cambe di Gujarat diperintah oleh Muslim. Ia mengatakan bahwa 

jika Gujarat adalah pusat Islam dan para penyebar Islam telah masuk ke Nusantara sejak saat 

itu, maka Islam akan berdiri dan berkembang di Gujarat sebelum kematian Malik Saleh. Itu 

didirikan dan dikembangkan di Gujarat sebelum 698/1297.12 

Analisis penulis terhadap teori ini, memang bisa saja ada benarnya bahwa islam datang 

dari india bila mana kita meninjaunya dari segi perdagangan dan lalu lintas laut. Karena 

pedagang india juga aktif dalam hal mengunjungi nusantara sebagai objek perdagangan dan 

juga tempat yang tidak begitu jauh dari nusantara. Selain itu memang beberapa hal nama-nama 

ulama yang meningggal atau tempat dikebumikannya ulama tersebut terlihat ulama yang 

berasal dari india.  

Teori Arab 

Selain teori India, ada pula “teori Arab” yang meyakini bahwa Islam di Nusantara berasal 

dari bahasa Arab. Teori ini juga telah didukung oleh banyak sarjana, termasuk: Crawfurd, 

Niemann, dan pembela yang paling gigih adalah Naquib al-Attas 13 

Pandangan ini didasarkan pada kesamaan antara mazhab di Koromandel dan Malabar 

dengan mayoritas Muslim (yakni sekte Syafi’i) di Nusantara. Menurut Arnold, sejak awal abad 

Hijriah atau abad ketujuh dan kedelapan Masehi, pedagang Arab telah menduduki posisi 

dominan dalam perdagangan Islam Timur-Barat. Fakta-fakta dari Cina semakin menguatkan 

hipotesis ini bahwa pada akhir kuartal ketiga abad ke-7, para saudagar Arab telah menjadi 

pemimpin pemukiman Muslim Arab di sepanjang pantai Sumatra. Menurut laporan, beberapa 

dari mereka menikahi gadis-gadis lokal, sehingga menjadikan inti kumpulan Muslim yang 

terdiri dari imigran Arab dan penduduk lokal. Menurut Arnold, anggota komunitas Muslim juga 

melaksanakan aktivitas untuk menyebarkan Islam .14 

Pada seminar-seminar yang diadakan pada tahun 1969 dan 1978 tentang masuknya Islam 

ke Indonesia, mereka menyimpulkan bahwa Islam datang langsung dari Arab, bukan India. 

Bukan pada abad ke-12 atau ke-13, melainkan pada abad ke-1 Hijriah atau abad ke-7 Masehi. 

                                                 
12 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah & Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII 

(Jakarta: Kencana, 2013), h. 3 
13 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam di Indonesia: Historis dan Eksistensinya (Jakarta: Kencana, 

2019), h. 20 
14 Husaini, Sejarah Masyarakat Islam Indonesia, h. 5 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 7  

 

Tidak sulit dipercaya bahwa Islam yang masuk ke Indonesia berasal dari Arab, atau lebih 

tepatnya, dari Hanzhi sebagai jalan tengah. Hal ini didasarkan pada latar belakang bahwa 

Rasulullah SAW lahir, besar, menerima wahyu dan menjalankan tugas rasulnya di Hanzhi. 

Untuk teori-teori Islam yang berasal dari Persia dan India, Hassan Asari tidak memungkiri 

keberadaan dan kontribusi kedua wilayah ini ketika proses pembangunan Indonesia tiba. 

Menurut dia, letak geografis Indonesia yang jauh di timur Arab, Proses sejarah masuknya Islam 

ke Indonesia mau tidak mau akan melibatkan dimensi spasial yang menghubungkan Indonesia 

dengan bangsa Arab. 15 

Analisis penulis dengan teori Arab yang mengatakan Islam datang dari negeri Arab tersebut 

merupakan yang tidak bisa dibantahkan. Selain penulis setuju dengan anggapan islam lahir dari 

negeri tersebut juga para masyarakat arab juga begitu meminati perdagangan ke beberapa 

wilayah termasuk indonesia. Dan beberapa penelitan yang menyimpulkan bahwa islam di bawa 

oleh pedagang arab pada abad ke 7 Masehi menjadi kekuatan tersendiri untuk meyakini dan 

menerima bahwa islam datangnya dari negeri Arab tersebut. 

Teori Persia 

Teori yang dikemukakan oleh Otoritas Nasional Palestina percaya bahwa Islam di 

Kepulauan Islam berasal dari Persia. Hoesein Djajadiningrat percaya bahwa Islam masuk ke 

Nusantara pada abad ke-13, dengan Samudra Pasai sebagai pusatnya. Argumentasinya 

didasarkan pada kesamaan budaya antara masyarakat Islam di Nusantara dan budaya Persia. 

Ahmad Mansyur Suryanegara mencontohkan empat kesamaan budaya antara Persia dan Islam 

di Nusantara. Pertama dari peristiwa 10 Muharram atau Asyura adalah untuk memperingati 

Syiah. Kedua, ada kesamaan ajaran antara tokoh sufi Iran al-Hallaj dan Syekh Siti Jenar. Muens 

juga mendukung teori Persia ini. Mons mengatakan bahwa pada masa dinasti Sasanian pada 

abad ke-5 M, banyak orang Persia yang berada di Aceh. Dia mengatakan bahwa kata "Pasai" 

berasal dari kata "Persia". Selain itu, Muns juga menyatakan bahwa ketika Ibnu Batutah datang 

ke Aceh, ada dua ulama dari Persia, yaitu Tadjuddin al-Syirazi dan Shiraz Jerman (Sayyid 

Syarif al-Ashbahani). 16  

Analisis penulis tentang teori ini sudah jelas tidak memungkinkan untuk mengatakan Islam 

pertama kali di bawa oleh orang persia. Tetapi kita tidak memungkiri beberapa hal yang 

menjadi aktivitas ibadah yang dilakukan oleh masyarakat muslim indonesia ada kemiripan 

                                                 
15 Hasan Asari, Sejarah Pendidikan Islam (Medan: Perdana Publishing, 2018), h. 88 
16 Ahmad Fakhri Hutauruk, Sejarah Indonesia: Masuknya Islam Hingga Kolonialisme (Medan: Yayasan 

Kita Menulis, 2020), h. 8 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 8  

 

dengan beberapa amalan yang dilakukan muslim persia. Karena abad ke 13 masehi yang 

disampaikan tentu menjadi kesimpulan bahwa masih ada negara lain (Arab pada abad ke 1 

Masehi) yang lebih awal datang ke indonesia membawa islam. 

Teori Cina 

Pendapat mengatakan Islam di Nusantara adalah “teori Tionghoa” yang menyatakan 

karena saat abad ke-9 Masehi, beberapa Muslim Tionghoa di Guangzhou dan bagian Tiongkok 

selatan lainnya berdatangan ke Jawa, Kedah dan Sumatera. Evakuasi tersebut terjadi karena 

pada era tersebut, penduduk Provinsi Guangdong dan bagian lain China Selatan ditindas, dan 

mayoritas penduduk di daerah tersebut adalah Muslim. Dengan munculnya bukti-bukti 

peninggalan budaya, peran orang Tionghoa semakin terlihat jelas, yaitu adanya unsur Tionghoa 

pada bangunan berbagai masjid Jawa Kuno, seperti bagian atas Masjid Vantaa Banten yang 

berbentuk bulat 17.  

Gambar 2. Masjid Sendang Duwur Paciran Lamongan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Namun, teori Cina tidak berbicara tentang awal masuknya Islam, tetapi peran yang 

dimainkan dalam pemberitaan tentang keberadaan komunitas Muslim di awal Nusantara, dan 

peran dalam Islamisasi pada abad ke-15 dan ke-16. Tiongkok memberikan banyak informasi 

sejarah bagi keberadaan komunitas Islam. Selain berita Arab, berita tentang keberadaan orang 

Arab dan Muslim di Nusantara di China pada abad ke-7 dan ke-8 juga pernah diberitakan. Ini 

menunjukkan bahwa Islam masih hidup di Cina, kecuali lebih dulu dari sebelumnya. Jika 

Masjid Wajinzi (komunitas) didirikan di Guangzhou pada abad ke-7, hanya makam (individu) 

                                                 
17 Husaini, Sejarah Masyarakat Islam Indonesia, h. 9-10 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 9  

 

atau interaksi dengan perwakilan perdagangan yang akan ditemukan di Nusantara baru. Bahasa 

Tionghoa yang unik juga meningkatkan keberadaan dan fungsinya. Mudah dibaca. 

Teori Tukri 

Martin van Bruinessen mengajukan teori Islamisasi yang lain. Bruinessen mengungkapkan 

dalam dua karyanya bahwa selain Arab dan Tionghoa, Indonesia juga diislamkan oleh Kurdi 

Turki. Bruinessen melihat banyak data. Pertama berapa banyak Ulama Kurdi yang berperan 

dalam kursus Islam di pulau-pulau tersebut, dan buku-buku yang ditulis oleh para sarjana Kurdi 

telah menjadi sumber informasi yang berpengaruh. Buku Tanwir al-Qulub karya Muhammad 

Amin al-Kurdi sangat populer di kalangan Tarekat Naqsyabandi di Indonesia. Muhammad 

Amin adalah seorang ulama Kurdi. Kedua di antara para ulama di Madinah, Ibrahim al-Kurani 

pernah mengajar Ulama Indonesia dari Tarikat Syattariyah dan kemudian dibawa ke Nusantara. 

Ibrahim al-Kurani adalah seorang ulama Kurdi dan banyak muridnya adalah orang Indonesia. 

Ketiga dalam Islam, Syukuran dan tradisi lainnya, tradisi Barzanji yang populer di Indonesia 

dibacakan oleh setiap Maulid Nabi pada 12 Rabiul Awal. Bruinessen mengatakan bahwa 

Barzanji adalah seorang ulama yang berpengaruh di Kurdistan dan nama keluarga dari para 

syekh tarekat. Keempat bruinessen juga dikejutkan dengan istilah dan nama Kurdi yang sangat 

populer di Haji Kurdi, Jalan Kurdi, Gang Kurdi, di negara lain dan Indonesia 18. 

 

 

 

 

 

 

Gambar Peta Masuknya Islam Ke Indonesia 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
18 Hasbullah, h. 6 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 10  

 

 

 

 

 

Perkembangan Islam Di Indonesia 

Dalam perkembangan Islam, peran dakwah dan ustadz sangat penting. Dalam kurun waktu 

yang singkat, Islam berkembang di seluruh Indonesia. Dalam hal perkembangan Islam di 

Indonesia, ulama dan kerajaan Islam memiliki layanan yang sangat kaya, itulah sebabnya Islam 

telah menjadi agama di sebagian besar negara di Indonesia. Dalam perkembangan Islam di 

Indonesia didirikan lembaga-lembaga Islam seperti pendidikan, hukum, politik, dan ekonomi. 

Institusi pendidikan dimulai dengan pendirian masjid sebagai tempat ibadah dan pendidikan. 

Di masjid, anak-anak dan orang dewasa akan mengaji. Institusi pendidikan di luar masjid juga 

muncul di luar masjid, antara lain pesantren, dayah dan surau. Lembaga hukum Islam juga 

dibutuhkan, karena peran hukum Islam dalam masyarakat sangat penting. Berkaitan dengan 

hukum Islam, masyarakat perlu melakukan banyak hal, seperti nikah, warisan, sistem politik.  

Lahirnya kerajaan Islam: Pasai, Perlak, Aceh Darussalam di Sumatera Darussalam; Demak, 

Pajang Mataram, Banten dan Cirebon, serta berbagai pulau lainnya di Indonesia, Kalimantan, 

dan Sulawesi dan Maluku 19. 

Satu hal yang dapat diperdebatkan adalah bahwa Islam masuk ke Indonesia pada waktu 

yang berbeda, Islam telah memasuki wilayah tertentu sejak lama, dan ada juga wilayah yang 

mengalami kemunduran Islam. Dalam hal ini, sejarawan Islam sepakat bahwa Islam pertama 

kali masuk ke Indonesia di Sumatera. Sedangkan nisan di pemakaman Letima Fatima Bent 

Maimon (Letima), diduga merupakan saat Islam masuk ke Jawa.pada tahun 475 H (1082 M). 

Situasi politik mempercepat penyebaran Islam di pulau Jawa, ketika Majapahit dilemahkan oleh 

perselisihan. Bupati pesisir berhasil menyingkirkan pengaruh Raja Majapahit. Dengan Bupati 

pesisir yang beragama Islam, agama menjadi kekuatan baru dalam pembangunan masyarakat 

20. Kehidupan tasawuf juga makmur di Indonesia, bahkan ada yang beranggapan bahwa salah 

satu cara Islamisasi di Indonesia adalah melalui tasawuf. Dan kehidupan tasawuf telah bangkit 

di Indonesia, seperti: Hamzah Fansuri, Abdurrauf Assingkili, Burhunuddin Ulakan, dan 

kehidupan orang orang suci di Jawa 21. 

                                                 
19 Daulay, Pendidikan Islam di Indonesia: Historis dan Eksistensinya, h. 32 
20 Daulay, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia, h. 15 
21 Ibid 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 11  

 

 

Gambar 3. Peta Perkembangan Islam 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seperti terlihat dari gambar di atas, Sumatera (Barus, Aceh dan Pasai) hadir ke Nusantara 

mulai abad ke-12 hingga ke-14, dan maju secara terus menerus sejak abad ke-15 hingga ke-16. 

Pada abad ke-14 (tahun 1450 M), Islam berkembang dari Aceh ke Jawa, yaitu Jepara, Tuban 

dan Gresik. Kemudian pada abad ke-15 1460, terus berkembang menjadi wilayah Ternate dan 

Tidore. Sepuluh tahun kemudian, Islam masuk ke wilayah Demark pada tahun 1480 dan maju 

secara terus menerus dengan hadirnya Kerajaan Demark pada tahun 1575-1580 M. Islam masuk 

ke Banten dan Serbia pada tahun yang sama (yaitu 1525 M atau abad ke-15 M). Dan 

Kalimantan; Islam Buton dan Banjarmasin muncul pada abad ke-16 (1580). Kerajaan Banjar 

didirikan pada tahun 1980 dan 1588, menandai perkembangan Islam di wilayah tersebut. Pada 

tahun yang sama Kerajaan Islam Banjar jatuh, Kerajaan Islam Mataram juga berdiri pada tahun 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 12  

 

1588-1749. Masuk dan berkembangnya Islam di Makassar terjadi pada awal abad ke-16, yaitu 

1605-1669.22 

 

KESIMPULAN 

Sesuai analisis penulis, maka kesimpulan yang dapat diambil dan disampaikan. Pertama 

seiring dengan banyaknya para ahli yang melakukan penelitian tentang kedatangan Islam ke 

Indonesia maka muncul beberapa teori seperti teori India, Arabia, Persia, Cina dan Turki. 

Kedua namun beberapa teori yang ada masih dapat dibantah secara ilmiah oleh ahli-ahli lain 

sehingga yang lebih condong dan kuat, kedatangan Islam ke Indonesia adalah teori Arabia. 

Dimana Pedagang Arablah yang membawa Islam ke Indonesia melalui pesisir laut. Ketiga 

sedangkan kandidat kuat sebagai lokasi pertama kali yang menjadi kedatangan Islam ke 

Indonesia adalah pesisir sumatera. Keempat perkembanga Islam di Indonesia yang menjadi 

aktor utamanya adalah para muballig dan ustadz, ulama dan beberapa kerajaan-kerajaan Islam. 

Kelima seiring dengan perkembangan maka muncullah kehidupan tasawuf dan lembaga islam 

antara lain masjid, pesantren, surau dan dayah. Selanjutnya muncullah institusi pendidikan, 

hukum, politik dan ekonomi. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Asari, Hasan. Sejarah Pendidikan Islam. Medan: Perdana Publishing, 2018. 
 
Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah & Kepulauan Nusantara Abad XVII dan 

XVIII. Jakarta: Kencana, 2013. 
 
Dalimunthe, Latifa Annum. “Kajian Proses Islamisasi Di Indonesia.” Jurnal Studi Agama dan 

Masyarakat 12, no. 1 (2016): 115–25. https://doi.org/10.23971/jsam.v12i1.467. 
 
Dalimunthe, Rasyid Anwar. “Hasil-Hasil Rumusan Internasional Wolrd Muslim Conference 

On Educationtentang Pendidikan Dalam Islam.” Jurnal Asy-Syukriyyah 22, no. 1 (2021): 
112–25. https://doi.org/10.36769/asy.v22i1.157. 

 
Daulay, Haidar Putra. Pendidikan Islam di Indonesia: Historis dan Eksistensinya. Jakarta: 

Kencana, 2019. 
 
———. Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: 

Kencana, 2007. 
 
Hasbullah, Moeflich. Islam dan Transformasi Masyarakat Nusantara. Jakarta: Kencana, 2017. 
 

                                                 
22 Nasution, “Kedatangan dan Perkembangan Islam di Indonesia.”, h 26-46 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196


Jurnal Asy-Syukriyyah 

Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021 

P-ISSN 1693-136X 
E-ISSN 2715-6753 

DOI : https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196 

 

Jurnal Asy- Syukriyyah  Vol. 22 | Nomor 1 | Januari - Juni 2021  | 13  

 

Husaini, Sarkawi B. Sejarah Masyarakat Islam Indonesia. Surabaya: Airlangga University 
Press, 2017. 

 
Husda, Husaini. “Islamisasi Nusantara (Analisis Terhadap Discursus Para Sejarawan).” 

ADABIYA 18, no. 35 (2016): 17–29. https://doi.org/10.22373/adabiya.v18i35.1202. 
 
Hutauruk, Ahmad Fakhri. Sejarah Indonesia: Masuknya Islam Hingga Kolonialisme. Medan: 

Yayasan Kita Menulis, 2020. 
 
Ibad, Asep Muljawan & Saiful. “Pengembangan Karakter Spiritual Keagamaan Siswa Dalam 

Perspektif Islam.” Jurnal Asy-Syukriyyah 21, no. 1 (2020): 49–60. 
https://doi.org/10.36769/asy.v21i1.98. 

 
Iswanto, Juli. “Pertumbuhan Institusi Sosial Politik Samudera Pasai, Malaka, Banten Dan 

Mataram.” Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 37–49. 
https://doi.org/10.51672/jbpi.v2i1.46. 

 
Muslim. “Pertumbuhan Insititusi Pendidikan Awal Di Indonesia :Pesantren, Surau Dan 

Dayah.” Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 19–37. 
https://doi.org/10.51672/jbpi.v2i1.45. 

 
Nasution, Fauziah. “Kedatangan dan Perkembangan Islam di Indonesia.” Jurnal Dakwah dan 

Pengembangan Sosial Kemanusiaan 11, no. 1 (2020): 26–46. 
https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.995. 

 
Supriadi. “Islam Dan Relasi Sosial Pandangan Al-Qur’an Tentang Multikulturalisme.” Jurnal 

Asy-Syukriyyah 18, no. 1 (2017): 101–31. https://doi.org/10.36769/asy.v18i1.74. 
 

https://doi.org/10.36769/asy.v23i1.196

