Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

Integration of Imam Al-Syathibi's Maqasid al-Syari‘ah Concept in the
Development of a Fair Islamic Economic Strategy

Rauzatul Jannah? | Malahayatie®
*bSultanah Nahrasiah State Islamic University, Lhokseumawe

*Corresponding author: ojajuned@gmail.com

ABSTRACT

Islamic economic thought developed from the efforts of scholars to integrate
spiritual and moral values into economic activities in order to achieve the welfare
of the people. This study aims to comprehensively examine the biography,
scientific works, and economic thought patterns of Abu Ishaq Al-Syathibi within
the framework of maqasid al-syart‘ah. The research method used is a qualitative
approach with a literature study through analysis of Al-Syathibi's main works,
namely Al-Muwadafaqat fi Usil al-Syari‘ah and Al-I‘tisam, as well as various
relevant contemporary literature. The results of the study show that Al-Syathibi
places economics as an integral part of the Islamic way of life, which is oriented
towards benefit (jalb al-maslahah) and the prevention of harm (dar’ al-mafsadah).
His thinking emphasizes a balance between spiritual and material aspects, social
Jjustice, and moral responsibility in the distribution of wealth. The concept of
magqasid developed by Al-Syathibi became the ethical and philosophical basis for
modern Islamic economics in facing the challenges of globalization and
capitalism. Thus, Al-Syathibi's thoughts are relevant for building an adaptive, just,
and welfare-oriented Islamic economic paradigm.

Keywords: Al-Syathibi, Islamic economics, social justice, public welfare, maqasid
al-syari‘ah

ABSTRAK

Pemikiran ekonomi Islam berkembang dari upaya para ulama mengintegrasikan
nilai-nilai spiritual dan moral ke dalam aktivitas ekonomi untuk mencapai
kesejahteraan umat. Penelitian ini bertujuan mengkaji secara komprehensif
biografi, karya ilmiah, dan pola pemikiran ekonomi Abu Ishaq Al-Syathibi dalam
kerangka maqasid al-syart‘ah melalui pendekatan kualitatif dengan studi pustaka
terhadap karya utamanya, Al-Muwafaqat fi Usil al-Syart‘ah dan Al-I ‘tisam, serta
literatur kontemporer relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Syathibi
menempatkan ekonomi sebagai bagian integral dari cara hidup Islam yang
berorientasi pada kemaslahatan (jalb al-maslahah) dan pencegahan kerusakan
(dar’ al-mafsadah), serta menekankan keseimbangan antara aspek spiritual dan
material, keadilan sosial, dan tanggung jawab moral dalam distribusi kekayaan.
Konsep magqasid al-syari‘ah yang dikembangkannya menjadi landasan etis dan
filosofis bagi ekonomi Islam modern dalam menghadapi tantangan globalisasi
dan kapitalisme, sehingga pemikirannya relevan untuk membangun paradigma
ekonomi Islam yang adaptif, adil, dan berorientasi pada kesejahteraan.

Kata kunci: Al-Syathibi, ekonomi Islam, keadilan sosial, kesejahteraan publik,
Citation: magqasid al-syart ‘ah.

Jannah, R., & Malahayatie. (2025).
Integration of Imam Al-Syathibi’s Maqasid
al-SyarT ah concept in the development of a
fair Islamic economic strategy. Bisnis dan
Kajian Strategi Manajemen, 9 (2), 177—
187.

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 177 Vol. 9No.2


mailto:ojajuned@gmail.comid

Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

PENDAHULUAN

Pemikiran ekonomi Islam lahir dari refleksi mendalam para ulama terhadap teks-teks Al-
Qur’an dan As-Sunnah, dengan tujuan membangun sistem ekonomi yang berlandaskan keadilan,
kemaslahatan, dan kesejahteraan umat. Salah satu tokoh penting dalam khazanah pemikiran Islam
klasik yang memberikan kontribusi besar terhadap landasan filosofis dan metodologis ekonomi Islam
adalah Abu Ishaq al-Syathibi (w. 790 H/1388 M). Gagasan al-Syathibi yang terhimpun dalam karya
monumentalnya A/-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah tidak hanya berfokus pada hukum Islam, tetapi
juga menjelaskan kerangka maqasid al-syari‘ah sebagai dasar utama dalam memahami seluruh
dimensi kehidupan, termasuk ekonomi dan social (Saragih et al., 2025).

Pemikiran al-Syathibi menekankan pentingnya prinsip maslahah (kemaslahatan) sebagai
fondasi penetapan hukum, yang kemudian menjadi dasar dalam pembangunan teori ekonomi Islam
modern (Billah, 2025). Melalui pendekatan maqasid, al-Syathibi menempatkan aktivitas ekonomi
sebagai sarana mencapai tujuan syariat menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan
demikian, konsep ini memberikan arah yang seimbang antara aspek spiritual dan material dalam
sistem ekonomi Islam (Dede Nurwahidah et al., 2024). Dalam konteks kontemporer, relevansi
pemikiran al-Syathibi menjadi semakin signifikan ketika dihadapkan pada dinamika ekonomi modern
yang sering kali menimbulkan kesenjangan antara tujuan material dan nilai-nilai etis (Ginting et al.,
2025).

Gagasan maqasid al-syari‘ah yang digagasnya dinilai mampu menjadi paradigma alternatif
dalam mengintegrasikan moralitas keislaman ke dalam kebijakan ekonomi modern (Saragih et al.,
2025). Pendekatan hermeneutika maqasid al-Syathibi juga turut membuka jalan baru dalam
memahami teks-teks Al-Qur’an secara kontekstual untuk menjawab tantangan ekonomi global
(Delviany et al., 2024).

Selain itu, beberapa penelitian menunjukkan bahwa pemikiran al-Syathibi tidak hanya relevan
dalam bidang ekonomi, tetapi juga dalam rekonstruksi sosial dan hukum Islam. Misalnya, penerapan
teori maslahah dalam praktik tajdidun nikah (pembaruan akad nikah) dan reinterpretasi konsep
qiwamah (kepemimpinan dalam keluarga) menunjukkan keluasan maqasid al-syari‘ah dalam
menjawab problem sosial-keagamaan modern (Borotan, 2025). Kemudian penlitian yang dilakukan
oleh Anisa, 2025; Kurniawan & Hudafi, 2021; Pujiono, Euis Amalia, 2025; Wahyu, (2025) dalam
penerapan maqasid syariah menurut Asy-Syathibi berperan penting dalam menjembatani prinsip-
prinsip syariah dengan kebutuhan ekonomi modern tanpa mengabaikan nilai-nilai keadilan dan
kesejahteraan. Asy-Syathibi menegaskan bahwa maqasid syariah meliputi perlindungan terhadap
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, yang seluruhnya menjadi fondasi etis bagi praktik ekonomi
Islam.

Pemikiran ekonomi Islam Imam Al-Syatibi menunjukkan kesinambungan gagasan maqashid
syariah sebagai fondasi etika dan filosofis dalam membangun sistem ekonomi yang adil, pemikiran
Al-Syatibi menekankan keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat melalui penerapan
magqashid syariah dalam aktivitas ekonomi untuk mencapai keadilan sosial dan kesejahteraan umat
(Apriliani, Virgiawan, & Marlina, 2025). Pandangan ini diperkuat oleh A’yun yang menyoroti
integrasi maqashid syariah dalam kebijakan ekonomi sebagai upaya mewujudkan kesejahteraan umat

secara komprehensif, baik material maupun spiritual, melalui prinsip keadilan, distribusi kekayaan,
https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 178 Vol. 9No.2



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

dan pelarangan riba (Nurul A’yun, 2025;Pujiono 2025)

Konsep maqashid Al-Syatibi memberikan dasar normatif yang kuat bagi pengembangan
ekonomi Islam modern yang berkelanjutan dan berkeadilan sosial. Ketiga kajian tersebut secara
konsisten menempatkan Al-Syatibi sebagai tokoh kunci dalam pembentukan paradigma ekonomi
Islam berbasis maqashid, yang relevan diterapkan dalam menjawab tantangan ekonomi kontemporer,
termasuk isu ketimpangan, etika bisnis, dan pembangunan berkelanjutan (Tabrozi, 2025). Dengan
demikian, kajian terhadap pemikiran al-Syathibi menjadi penting tidak hanya untuk memahami akar
teoretis ekonomi Islam, tetapi juga untuk memperkuat fondasi normatif dan etis dalam menghadapi
tantangan globalisasi ekonomi. Melalui pendekatan maqasid al-syari‘ah yang bersifat universal dan
rasional, pemikiran al-Syathibi memberikan kontribusi besar terhadap pengembangan paradigma
ekonomi Islam yang berkeadilan, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

METODOLOGI PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah pendekatan kualitatif dengan
metode studi kepustakaan (library research). Penelitian ini berfokus pada analisis terhadap pemikiran
ekonomi Imam Al-Syathibi melalui penelusuran dan interpretasi terhadap karya-karyanya yang
relevan, terutama Al-Muwafaqat f1 Ustl al-Syari‘ah dan Al-I‘tisam, serta berbagai literatur sekunder
seperti jurnal, buku, dan artikel ilmiah kontemporer yang membahas konsep maqasid al-syari‘ah
dalam konteks ekonomi Islam. Data yang dikumpulkan bersifat deskriptif-analitis, dengan teknik
analisis isi (content analysis) untuk memahami, menafsirkan, dan mengaitkan gagasan Al-Syathibi
dengan pengembangan strategi ekonomi Islam berkeadilan. Melalui pendekatan ini, penelitian
berupaya menggali nilai-nilai filosofis dan prinsip etika dalam pemikiran Al-Syathibi yang dapat
diaplikasikan pada sistem ekonomi modern dan praktik manajemen strategis berbasis syariah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Al-Syatibi

Abu Ishaq Ibrahim bin Musa al-Lakhmi al-Gharnathi, dikenal sebagai Imam Al-Syathibi,
adalah seorang ulama besar asal Granada, Andalusia (Spanyol) yang hidup pada abad ke-8 H (sekitar
tahun 1320-1388 M) (Fadhilah, 2024;Apriliani et al., 2025). Ia tumbuh dalam lingkungan ilmiah yang
sarat dengan interaksi antara pemikiran Islam, filsafat Yunani, dan rasionalitas Barat, yang kemudian
membentuk corak intelektualnya sebagai seorang faqih, ushuliyyun, dan pemikir rasionalis Islam.
Melalui karya monumentalnya A/-Muwafaqat fi Usil al-Syari‘ah, Al-Syathibi memperkenalkan
pendekatan maqasid al-syari‘ah yang menekankan pentingnya kemaslahatan (maslahah) sebagai
tujuan utama hukum Islam, serta menggabungkan antara rasionalitas dan teks dalam memahami
syariat (Delviany et al., 2024). Dalam karyanya yang lain, A/-I tisam, ia menolak taklid buta dan
menegaskan urgensi ijtihad berdasarkan maqasid agar hukum Islam tetap relevan dengan perubahan
zaman. Kehidupan Al-Syathibi juga diwarnai dengan perjuangan intelektual menghadapi
penyimpangan keagamaan, bid‘ah, dan fanatisme mazhab yang marak di Granada (Farid, 2023). Ia
berupaya meluruskan aqidah dan praktik keagamaan masyarakat agar kembali pada sunnah
Rasulullah, meski mendapat penentangan dan tekanan dari ulama konservatif pada masanya. Melalui

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 179 Vol. 9No.2



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

keteguhan dan pemikirannya yang visioner, Al-Syathibi berhasil meletakkan dasar penting bagi
pembaruan pemikiran Islam dan menjadikannya tokoh sentral dalam pengembangan teori maqasid al-
syari‘ah yang berpengaruh hingga kini (Saragih et al., 2025).

Karya-Karya Imam Asy-Syatibi

Imam Asy-Syatibi dikenal sebagai seorang ilmuwan dan pendidik yang aktif mengajar serta
memberikan respons terhadap berbagai persoalan keagamaan sesuai bidang keilmuannya.
Keilmuannya tidak hanya tercermin dari kiprahnya dalam pendidikan dan fatwa, tetapi juga dari karya-
karya ilmiahnya yang berpengaruh besar dalam perkembangan hukum Islam.(Ginting et al., 2025).
Karya Asy-Syatibi terbagi menjadi dua kelompok, yaitu karya yang tidak dipublikasikan seperti 4/-
Majalis, Syarah Al-Khulashah, Unwan Al-Ittifaq fi ‘llm Al-Isytiqaq, Ashul An-Nahw, dan Fatawa Al-
Syathibi, serta karya yang diterbitkan seperti Al-Muwafaqat fi Ushul Al-Syariah, Al-1’tisham, dan Al-
Ifadat wa Al-Irsyadat. Di antara semua karya tersebut, dua yang paling monumental adalah A/-
Muwafaqat dan Al-I’tisham. Kitab Al-Muwafagat memuat pemikiran teologis dan ushul figh Asy-
Syatibi tentang konsep maslahah yang menjadi dasar bagi pembentukan hukum Islam modern. Karya
ini telah diedit dan diterbitkan berulang kali sejak pertama kali di Tunisia pada tahun 1884 hingga
edisi-edisi berikutnya di Mesir dan Kairo (Kurniawan & Hudafi, 2021). Sementara itu, A/-I tisham
membahas secara mendalam tentang konsep bid ‘ah, maslahah mursalah, dan istihsan, serta menjadi
salah satu referensi penting dalam kajian hukum Islam modern. Kedua karya tersebut menegaskan
posisi Asy-Syatibi sebagai pelopor pemikiran maqasid al-syari‘ah yang memberikan landasan
rasional dan etis bagi perkembangan hukum dan ekonomi Islam hingga masa kini (Kurniawan &
Hudafi, 2021)

Pola Pemikiran Ekonomi Al-Syatibi

Pemikiran ekonomi Al-Syathibi berakar kuat pada teori maqasid al-syari‘ah, yaitu konsep
tujuan-tujuan syariat Islam yang bertujuan mewujudkan kemaslahatan manusia secara menyeluruh
(jalb al-maslahah wa dar’ al-mafsadah). Dalam pandangannya, setiap aktivitas ekonomi harus
diarahkan untuk mencapai keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat serta menjaga
lima prinsip dasar maqasid: agama (din), jiwa (nafs), akal (‘agl), keturunan (nasl), dan harta
(mal).(Dede Nurwahidah et al., 2024)

Al-Syathibi berpendapat bahwa syariah diciptakan untuk kemaslahatan umat manusia.
Sebenarnya, kemaslahatan berarti mendapatkan rezeki, memenuhi keinginan hidup manusia, dan
mendapatkan apa yang mereka butuhkan dari segi emosi dan intelektual. Sangatlah penting
bahwasanya kegiatan ekonomi harus disesuaikan untuk mencapai kemaslahatan dan bukan
kemafsadatan. Bagian dari pemikiran ekonomi Al-Syathibi adalah kemampuan mereka untuk
mengaitkan maqashid syariah dengan elemen kepemilikan kekayaan, konsumsi, distribusi, dan
produksi. Dengan menggunakan konsep maqashid syariah, Al-Syathibi dapat menjelaskan konsep
kepemilikan harta. (Wafa, 2022).

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 180 Vol. 9No.2



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

ele@nt
-
form
age maslahah
berlefit study development
progress data -
hadith
-
prgﬁbet effort
|s|a%law 3 death magashid sharia ada tiga poip utama
B T,
acco@ance
> w /- social ghange
o h
existence o
h y
ab&ﬁ"ﬁs

a .
%, VOSviewer ; e
v 2016 2018 2020 2022 2024

Gambar 1. Visualisasi Bibliometric Pemikiran Imam Al-Syathibi

Terlihat bahwa kajian mengenai pemikiran Imam Al-Syathibi dan konsep magdasid al-syari‘ah
mengalami perkembangan signifikan dalam beberapa tahun terakhir. Peta keterkaitan kata kunci
menunjukkan bahwa fokus penelitian banyak berpusat pada tema-tema seperti maslahah
(kemaslahatan), islamic law, magqashid sharia, social change, dan development, yang saling
berhubungan erat dengan konsep keadilan, etika, serta tujuan syariah dalam konteks perubahan sosial
dan ekonomi modern. Kata kunci seperti study, time, text, dan effort menandakan adanya dinamika
akademik yang terus berkembang dalam memahami relevansi maqasid terhadap berbagai bidang ilmu,
terutama hukum dan ekonomi Islam. Hal ini sejalan dengan pemikiran Al-Syathibi yang menempatkan
maqasid al-syari‘ah sebagai fondasi utama dalam menetapkan hukum dan kebijakan publik yang
berorientasi pada kemaslahatan manusia secara universal. Dengan demikian, hasil kajian ini
menegaskan bahwa pemikiran Al-Syathibi terus menjadi rujukan utama dalam pengembangan teori
dan praktik ekonomi Islam modern yang menyeimbangkan antara nilai spiritual, moral, dan
rasionalitas dalam menghadapi tantangan zaman.

Menurutnya (Al-Syauthibi), untuk mewujudkan keadilan sosial dan ekonomi, kekayaan tidak
harus hanya dimiliki oleh orang kaya. Al-Syathibi menyatakan bahwa memenuhi kebutuhan adalah
tugas dan tanggung jawab setiap orang dalam ranah ekonomi yang mencakup produksi, distribusi, dan
konsumsi. Baik yang bersifat darurat (dharuriyyah), kebutuhan (hajiyah), dan penyempurnaan
(ahsiniyah). Sehingga dapat tercapainya aspek magashid syariah, yaitu agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta. Oleh karena itu, dasar pemikirannya merujuk pada prinsip sukut al-syari fi al-ibadah wa al-
mu’amalah, yang artinya bahwa setiap aktivitas ekonomi tidak lepas dari nilai ibadah, hubungan antar
https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 181 Vol. 9No.2



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

manusia, dan kemaslahatan umat. (Hunein et al., 2025)

Imam Syatibi membagi maslahat yang dituju dalam maqashid syariah menjadi tiga tingkatan
yaitu dharuriyyat (primer), hajiyyat (sekunder), dan tahsiniyat (tersier). Dharuriyyat adalah kebutuhan
pokok yang sangat mendasar bagi kelangsungan hidup manusia dan keberlangsungan tatanan social
(Ananda, et all 2025;Apriliani, et al., 2025;Fitria et al., 2025)

Al-Syathibi menolak praktik ekonomi yang hanya berorientasi pada keuntungan material
semata tanpa memperhatikan dimensi etika dan keadilan. Ia berpendapat bahwa ekonomi merupakan
sarana untuk mencapai falah (kebahagiaan dunia dan akhirat), bukan tujuan akhir dari aktivitas
manusia. Oleh karena itu, transaksi ekonomi seperti perdagangan, investasi, dan distribusi kekayaan
harus dijalankan dalam koridor syariah yang berkeadilan.(Ginting et al., 2025). Dalam kerangka
maslahah, Al-Syathibi membedakan antara maslahah dharuriyyah, hajiyyah, dan tahsiniyyah, yang
menjadi dasar bagi perumusan kebijakan ekonomi Islam. Misalnya, pemenuhan kebutuhan pokok
masyarakat seperti pangan dan sandang termasuk maslahah dharuriyyah, sedangkan kebijakan
pembangunan ekonomi yang mendukung kesejahteraan sosial termasuk dalam maslahah hajiyyah dan
tahsiniyyah (Billah, 2025;Achmad Fachmi, 2025). Pendekatan ini memperlihatkan bahwa pemikiran
ekonomi Al-Syathibi bersifat integratif, memadukan aspek moral, sosial, dan spiritual dalam sistem
ekonomi (Tabrozi, 2025).

Lebih jauh lagi, Al-Syathibi menekankan keadilan distributif dalam kepemilikan harta. Ia
berpandangan bahwa akumulasi kekayaan di tangan segelintir orang bertentangan dengan prinsip
magqasid, karena dapat menimbulkan ketimpangan sosial dan menyalahi tujuan syariat Oleh karena itu,
kebijakan zakat, infak, dan wakaf dianggap sebagai mekanisme penting dalam menjaga keseimbangan
ekonomi umat (Milhan 2022;Al Fatih 2024; Masyhuqi 2024; Akbar 2022;Kurniawan 2022).

Al-Syathibi juga menunjukkan fleksibilitas terhadap perubahan sosial, di mana hukum-hukum
ekonomi dapat disesuaikan dengan konteks zaman selama tidak bertentangan dengan maqasid syariah.
Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran ekonomi Al-Syathibi tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
aplikatif dan visioner. Relevansinya dengan dinamika ekonomi modern terletak pada kemampuan nya
mengintegrasikan nilai-nilai moral keislaman dalam sistem ekonomi global yang serba rasional dan
materialistik. Pola pemikiran ekonomi Al-Syathibi memberikan landasan filosofis bagi pengembangan
ekonomi Islam kontemporer yang menekankan kemaslahatan, keadilan, dan keseimbangan, serta
menolak eksploitasi ekonomi yang tidak beretika. Pemikiran ini tetap relevan sebagai pedoman bagi
pembangunan ekonomi umat yang berorientasi pada nilai-nilai syariah dan kesejahteraan
sosial.(Abdillah et al., 2024)

Abu Ishaq Al-Syathibi berpijak pada teori maqasid al-syari‘ah sebagai fondasi utama dalam
memahami tujuan syariat terhadap seluruh aktivitas manusia, termasuk dalam bidang ekonomi. Bagi
Al-Syathibi, ekonomi bukanlah sekadar kegiatan mencari keuntungan, tetapi merupakan instrumen
untuk mewujudkan kemaslahatan umat serta menjaga keseimbangan antara kebutuhan material dan
spiritual (Nurwahidah et al., 2024)

Prinsip Dasar Pemikiran Ekonomi Al-Syathibi

Al-Syathibi menekankan bahwa setiap kebijakan dan aktivitas ekonomi harus berorientasi
pada tujuan syariah (maqasid al-syari‘ah) yang mencakup lima kebutuhan pokok (al-daririyyat al-
https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 182 Vol. 9No.2



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

khamsah): menjaga agama (din), jiwa (nafs), akal (‘agl), keturunan (nasl), dan harta (mal). Dalam
konteks ekonomi, prinsip ini mengandung makna bahwa sistem ekonomi Islam harus memastikan
perlindungan terhadap harta dan jiwa manusia, menciptakan keadilan distribusi, serta menghindari
praktik ekonomi yang menimbulkan kemudaratan seperti riba, penipuan, atau eksploitasi (Billah,
2025). Al-Syathibi membagi tingkat kemaslahatan menjadi tiga:
1.  Maslahah Dharuriyyah kebutuhan pokok yang harus dipenuhi untuk kelangsungan hidup,
seperti sandang, pangan, dan keamanan ekonomi.
2. Maslahah Hajiyyah kebutuhan sekunder yang mendukung kelapangan hidup dan
mengurangi kesulitan, misalnya kemudahan transaksi dan fasilitas perdagangan.
3.  Maslahah Tahsiniyyah kebutuhan pelengkap yang berkaitan dengan moral, etika, dan
keindahan, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan kepedulian sosial.
4.  Struktur maslahah ini menunjukkan bahwa bagi Al-Syathibi, ekonomi bukan hanya soal
efisiensi dan keuntungan, melainkan juga moralitas dan kesejahteraan social (Saragih et
al., 2025).

Keadilan dan Distribusi Kekayaan

Salah satu ciri utama pemikiran ekonomi Al-Syathibi adalah penekanannya terhadap keadilan
(‘adl) dan pemerataan distribusi harta. [a menolak akumulasi kekayaan di tangan segelintir orang
karena bertentangan dengan maqasid yang menekankan kesejahteraan kolektif. Oleh karena itu,
konsep zakat, infak, sedekah, dan wakaf menjadi pilar penting dalam menciptakan mekanisme
distribusi yang adil dan berkelanjutan (Mardiana et all., 2025). Al-Syathibi memandang bahwa sistem
ekonomi harus mencegah terjadinya ihtikar (monopoli), riba, dan eksploitasi, karena ketiganya dapat
merusak keadilan sosial dan menghambat kemaslahatan umum. Keadilan bukan hanya berarti
persamaan formal, tetapi juga keseimbangan fungsional dalam pemenuhan hak-hak ekonomi
Masyarakat (Nurhidayah et al., 2025)

Etika dan Moralitas Ekonomi

Dalam pandangan Al-Syathibi, etika dan moralitas merupakan ruh ekonomi Islam. Setiap
transaksi ekonomi harus berlandaskan kejujuran (sidg), amanah, dan tanggung jawab sosial. la
menolak pemisahan antara etika dan ekonomi sebagaimana yang terjadi dalam paradigma ekonomi
kapitalis modern.(Ginting et al., 2025) Seseorang tidak dapat dikatakan sukses secara ekonomi apabila
keberhasilannya diperoleh dengan cara yang merugikan orang lain. Dengan demikian, sistem ekonomi
Islam menurut Al-Syathibi menolak praktik ekonomi eksploitatif dan menuntut keterpaduan antara
aspek moral, sosial, dan spiritual (Saragih et al., 2025; Zainuddin 2024).

Rasionalitas dan Fleksibilitas Ekonomi

Al-Syathibi dikenal sebagai ulama rasionalis yang membuka ruang bagi ijtihad dan
kontekstualisasi hukum ekonomi. Ia menyatakan bahwa hukum syariah bersifat universal dan fleksibel
terhadap perubahan zaman, selama tidak bertentangan dengan prinsip maqasid. (Delviany et al., 2024).
Dalam konteks ekonomi modern, pandangan ini sangat relevan untuk pengembangan instrumen
keuangan syariah, sistem investasi halal, dan kebijakan ekonomi yang adaptif tanpa mengabaikan
https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 183 Vol. 9No.2



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

nilai-nilai dasar Islam. Fleksibilitas ini membuat pemikiran Al-Syathibi mampu menjembatani antara
tradisi dan modernitas ekonomi.

Relevansi Pemikiran Al-Syathibi terhadap Ekonomi Kontemporer

Relevansi pemikiran Al-Syathibi terlihat jelas dalam upaya merumuskan sistem ekonomi Islam
yang tidak hanya berbasis figh, tetapi juga berorientasi pada nilai kemaslahatan dan keberlanjutan
sosial. Mardiana and Maulana, “Moderasi Pada Penggunaan Maqasyid Syariah Dalam Pengembangan
Sistem Ekonomi Islam Menurut Asy-Syathibi.” Prinsip maqasid dapat dijadikan sebagai kerangka etis
dan filosofis dalam pengelolaan ekonomi modern, termasuk dalam bidang keuangan syariah,
kebijakan fiskal, dan manajemen wakaf produktif. Pemikiran Al-Syathibi juga menjadi inspirasi dalam
membangun paradigma ekonomi berkeadilan sosial, yang menolak ketimpangan dan menempatkan
kesejahteraan umat sebagai tujuan utama pembangunan ekonomi. Dengan demikian, pemikiran
ekonomi Al-Syathibi tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga aplikatif untuk menjawab tantangan
globalisasi dan industrialisasi modern.

KESIMPULAN DAN SARAN

Pemikiran ekonomi Imam Al-Syathibi memberikan kontribusi penting dalam membangun
fondasi etis dan filosofis bagi pengembangan ekonomi Islam modern. Melalui konsep maqasid al-
syari‘ah, Al-Syathibi menegaskan bahwa seluruh aktivitas ekonomi harus berorientasi pada
kemaslahatan (jalb al-maslahah) dan pencegahan kerusakan (dar’ al-mafsadah), dengan menekankan
keadilan sosial, distribusi kekayaan yang merata, serta keseimbangan antara aspek spiritual dan
material. Pemikirannya menawarkan paradigma ekonomi Islam yang adaptif dan berkelanjutan, yang
relevan diterapkan dalam konteks kebijakan ekonomi dan manajemen strategis berbasis nilai-nilai
syariah.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada pendekatan yang masih bersifat konseptual dan
literatur sekunder, sehingga belum menggali implementasi praktis pemikiran Al-Syathibi dalam
sistem ekonomi kontemporer secara empiris.

Penelitian selanjutnya disarankan untuk melakukan kajian empiris atau komparatif dengan
tokoh-tokoh ekonomi Islam lainnya, serta mengkaji penerapan prinsip maqasid al-syari‘ah dalam
kebijakan publik, keuangan syariah, dan strategi bisnis modern.

Ucapan Terima Kasih

Penulis menyampaikan terima kasih kepada dosen pembimbing dan pihak Universitas Islam
Negeri Sultanah Nahrasiyah Lhokseumawe yang telah memberikan dukungan akademik dan
bimbingan selama proses penyusunan penelitian ini. Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada
para peneliti dan penulis terdahulu yang karyanya menjadi rujukan penting dalam kajian ini.

DAFTAR PUSTAKA
Abdillah, M. T., Vijaini, A., Habibah, N., & Parahdina, S. (2024). Konflik di Afghanistan di Bawah
Kepemimpinan Taliban Perspektif Maqdas id al- Syart " ah al-Syathibi dan Jasser Auda Conflict

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 184 Vol. 9No.2



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

in Afghanistan under Taliban Leadership Perspective of Maqas id al-Shari ° a al-Syathibi and
Jasser Auda. 5(2), 111-125.

Achmad Fachmi, A. M. (2025). Analisis Cash Waqf Linked Sukuk (Cwls) Di Badan Wakaf Indonesia
(Bwi): Pendekatan Magqgashid Syariah Imam Asy-Syatibi. Media Riset Bisnis Manajemen
Akuntansi, 1(3), 134—149. https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.503

Akbar, M. F., & Rusyana, A. Y. (2022). Pemikiran Ekonomi Ibnu Taimiyah Dan AsySyatibi
Dihubungkan Dengan Maqashid Al-Syari’Ah. Al Hisab: Jurnal Ekonomi Syariah, 2(2), 1-15

Alfa Syahriar and Zahrotun Nafisah, “Comparison of Maqgasid Al-Shari’ah Asy-Syathibi and Ibn
‘Ashur Perspective of Usul Al-Figh Four Mazhab,” Ulul Albab: Jurnal Studi Dan Penelitian
Hukum Islam 3, no. 2 (2020): 186—197, https://doi.org/10.30659/jua.v3i2.7630.

Ananda Fadil Rassya Saputra, Aqila Judya Shafwa, R. U. (2025). Analisis Cash Waqf Linked Sukuk
(Cwls) Di Badan Wakaf Indonesia (Bwi): Pendekatan Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibl.
Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, 1(1), 9.

Anisa, L. N. (2025). Maqasyid Syariah dalam Ekonomi: Tinjauan Kritis Atas Pemikiran Asy-Syatibi.
Jurnal Coomodity, 75—-116. https://doi.org/10.56997/commodity.v3i2.1669

Apriliani, R. H., Virgiawan, S. P., & Marlina, L. (2025). Analisis Maqashid Al- Syari ’ ah dalam
Pemikiran Islam Imam Al-Syatibi. Journal of Islamic Economics and Finance, 3, 95-110.
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2626

Apriliani, R. H., Virgiawan, S. P., Marlina, L., JI, A., No, S., Tawang, K., Tasikmalaya, K., & Barat,
J. (2025). Analisis Maqashid Al- Syari > ah dalam Pemikiran Islam Imam Al-Syatibi. Journal
of Islamic Economics and Finance. https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2626

Bekti Cikita Setiya Ningsih, “Comparison of Al-Syatibi and Thahir Ibn Asyria’s Thoughts on
Magashid Shari’ah,” JURNAL ILMIAH MIZANI: Wacana Hukum, Ekonomi, Dan
Keagamaan 8§, no. 1 (2021): 11-22, https://doi.org/10.29300/mzn.v811.4685

Billah, A. M. (2025). Penyuluhan Hukum Islam tentang Praktik Tajdidun Nikah Berdasarkan Teori
Maslahah  Al-Syathibi di Kecamatan Jatiroto Kabupaten Lumajang. 5458, 124.
https://doi.org/10.26887/bt.v1011.4777

Borotan, A. (2025). Rekonstruksi Konsep Qiwamah (Kepala Keluarga) Dalam Q.S. Al-Nisa’ Ayat 34
Perspektif Maqasyid Syari’ah Al-Syathibi. Jurnal Syaikh Mudo Madlawan (JSMM): Kajian
llmu-Iimu Keislaman, 2(1), 151-165.

Dede Nurwahidah, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah. (2024). Konsep Pemikiran Ekonomi dan
Magqashid Syariah Perspektif Imam Al-Syathibi. Mamen. Jurnal Manajemen, 3(3), 175—-189.
https://doi.org/10.55123/mamen.v3i3.3918

Delviany, V., Amril, M., & Dewi, E. (2024). Dekonstruksi Derrida dan Metode Istiqra’ Al Ma’nawi
Imam Asy Syathibi dalam Memahami Teks Al Quran. lhsanika : Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 3, 87—-107. https://doi.org/10.59841/ihsanika.v212.1376 Dekonstruksi

Fadhilah, M. H. (2024). Harmoni Tradisi dan Syariat: Telaah Bapingit dalam Pernikahan Adat Banjar
Perspektif Magqasyid Syariah Al-Syathibi. Indonesian Journal of
IslamicJurisprudence, Economic and Legal Theory, 2257. https://doi.org/10.62976/ijijel.
v2i4.839

Farid, M. (2023). Maslahat Dalam Konsep Maqashid As-Sya’riah Antara Pemikiran Al-Ghazali, Al
Syathibi, Dan Ibnu Ashur. Tahkim: Jurnal Hukum Dan Syariah, XIX(1), 96-106.
https://doi.org/10.33477/thk.v1911.2051

Fitria, L., Nurrahma, D. A., Ramadhan, A. W., & Hayati, F. (2025). Relevansi Pemikiran Ekonomi
Islam pada Masa Rasulullah SAW terhadap Sistem Ekonomi Kontemporer : Kajian Perspektif
Maqashid  Al-Shariah. Jurnal Ekonomi Dan  Keuangan Islam, 3, 175-189.

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 185 Vol. 9No.2



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

https://doi.org/https://doi.org/10.61132/santri.v3i3.1553

Ginting, C. A., Arifa, S., Siregar, K. N., & Rawy, H. R. (2025). Relevansi Pemikiran Ekonomi Abu
Ishaq Al-Syatibi Terhadap Dinamika Ekonomi Modern.

Hayati, F., Chairani, M., Imaniah, M., & Syahfitri, A. (2025). Pemikiran Ekonomi Abu Ishaq Al-
Syatibi.

Herdiansyah, “Al-Muwafaqat Karya Masterpiece Imam Asy-Syatibi ( W : 790 H/ 1388 M ) (Kajian
Historis, Dan Kandungan Isi Kitab),” Jurnal Hukum Das Sollen 3, no. 1 (2019): 1-11,
https://ejournal.unisi.ac.id/index.php/das-sollen/article/view/1334.

Hunein, H., Sumarni, & Subagyo, A. (2025). Pendekatan Maqgashid Syariah Dalam Kegiatan Sosial
Dan Ekonomi Pada Perspektif Praktik Figh Muamalah Kontemporer. Media Riset Bisnis
Manajemen Akuntansi, 1(3), 13-23. https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i2.376

Kurniawan, A., & Hudafi, H. (2021). Konsep Magqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam Kitab Al-
Muwafaqat. A/ Mabsut, 15(1), 29-38. https://doi.org/10.56997/almabsut.v15i1.502

Lara Aziza Putri, & Miftahul Zikri Sy. (2024). Relevansi Konsep Magashid Syariah Pada Pemasaran
Syariah Dalam Pandangan Imam Asysyatibi. Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen, 3(1),
12-23. https://doi.org/10.61722/jiem.v3i1.3312

Mardiana, A., & Maulana, M. (2025). Moderasi Pada Penggunaan Maqasyid Syariah Dalam
Pengembangan Sistem Ekonomi Islam Menurut Asy - Syathibi. Mutlagah : Jurnal Kajian
Ekonomi Syariah, 6(1), 34—49.

Milhan Milhan, “Maqashid Syari‘Ah Menurut Imam Syatibi Dan Dasar Teori Pembentukannya,”
AlUsrah : Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah 9, no. 2 (2022): 83—102, https://doi.org/10.30821/al-
usrah.v9i2.12335.

Muhammad Anis Mashduqi, “The Integration-Interconnection Paradigm in Islamic Law: AlSyatibi’s
Thought in Al-Muwafaqat,” Al-Mazaahib Jurnal Perbandingan Hukum 12, no. 2 (2024): 206—
221, https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v12i2.3915.

Nurhidayah Nurhidayah, Fitri Hayati, Maysa Chairani, Miratul Imaniah, & Aulia Syahfitri. (2025).
Pemikiran Ekonomi Abu Ishaq Al-Syatibi. EKONOMIKA45 : Jurnal Ilmiah Manajemen,
Ekonomi Bisnis, Kewirausahaan, 12(2), 340-350. https://doi.org/10.30640/e konomika45.
v12i2.4354

Nurul A’yun. (2025). Integrasi Maqashid Syariah dalam Ekonomi Islam: Perspektif Asy-Syatibi dan
Implikasinya terhadap Kesejahteraan Umat. A/-Muttaqin : Jurnal Studi, Sosial, Dan Ekonomi,
6(02), 212-217. https://doi.org/10.63230/al-muttaqin.v6102.309

Pujiono, Euis Amalia, S. H. (2025). Islamic And Conventional Economic Growth Thought Abi Yusuf,
Abii Ubaid, Al-Ghazali, Ibn Khaldiin, Asy-Syatibi, Monzer Khaf, Adam Smith, David
Ricardo, J.M. Keynes, Alfred Marshall, W.W. Rostow. Academic Journal of Islamic Studies,
53-78. https://doi.org/https://doi.org/10.29240/ajis.v10i1.13148

Rasy Rahmania Alfaatih et al., “Konsep Maqashid Al-Syar’i Imam Al-Syathibi Dalam Studi
Hermeneutika Al-Qur’an,” TAFAKKUR: Jurnal [lmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2024):
152-160, https://doi.org/10.62359/tafakkur.v4i2.229

R, F., & Firdaus. (2023). Pemikiran Imam Al-Syhatibi Tentang Maqashid Syariah. Journal of Islamic
Law and Economics, 140-258. https://journal.iainmanado.ac.id/ index.php/itisham/
article/view/2164/1567

Saragih, S. M., Harahap, Y. Y., Lubis, R. T., & Aulia, M. F. (2025). Pemikiran Ekonomi Islam Abu
Ishaq Al Syatibi. Jurnal Nuansa: Publikasi Ilmu Manajemen Dan Ekonomi Syariah,
September, 326-336. https://doi.org/https://doi.org/10.61132/nuansa.v3i3.1966

Tabrozi, D. (2025). Ijtihad Maqashid Sharia in the Thought of Asy-Syatibi and Muhammad At-Tahir
Ibn Ashur. Jurnal Perbandingan Hukum.

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 186 Vol. 9No.2



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen
Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025
ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544 (Online)

Wafa, F. ElL. (2022). Implikasi Teori Maqasid Al-Syari’ah Al-Syatibi Terhadap Perilaku Konsumen.
Jurnal Hadratul Madaniah, 9(8.5.2017), 2003—2005. https://doi.org/10.33084/ jhm.v9i1.3717

WAHYU, M. Z. EL. (2025). Islamic Ekonomi Islam dalam Pandangan Imam Asy Syatibi. Jurnal Al-
Fatih. https://doi.org/https://doi.org/10.59729/alfatih.v6i1.72

Zainuddin, A. (2024). Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi: Kajian Metodologi Studi
Islam.JADID: Journal of Quranic Studies and Islamic Communication, 4(02), 67-87.
https://doi.org/10.33754/jadid.v4102.1306

Zulkarnain Abdurrahman. (2022). Teori Maqasid Al-Syatibi Dan Kaitannya Dengan Kebu\Dasar
Manusia Menurut Abraham Maslow,. Jurnal AI-FIKR, 52-70. https://doi.org/10.24252/
jumdpi.v22i1.15534

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 187 Vol. 9No.2



