
 

Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah  
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw  | ISSN ............  
  

    30 

         http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw                       islamiceconomiclaw@gmail.com 

Kritik Filsafat Postmodernisme atas Pencapaian Living Shari’a pada 
Hukum Ekonomi Syariah Era Modern  

Haris Diar Rizki a,1,* 

*a,b STAI Brebes, Indonesia 
1 harisdiarrizky@gmail.com 

*Correspondent Author 
 

A R T I C L E  I N F O   A B S T R A C T   

 

Article history 

Received: 

21 Maret 2023 

Revised: 

23 April 2023 

Accepted: 

27 Mei 2023 
 

 Sharia economic law is a basic component for the development of 

Islamic finance. But in reality, there are many problems that show the 

strength of normative-ideological rather than objective-empirical 

forms. The paper is revealed to dissect the problem through the ethical 

critique of postmodernism in sharia standards in the global economic 

arena. The method used in this study is literature research, which is 

all efforts made by the author to obtain and collect all information 

relevant to the problem under study. This study contains several 

theories that are interrelated with each other which are supported by 

data from supporting literature sources, especially regarding 

interpretive studies. This article confirms that postmodernism based 

on the principle of practical value considers modernity in the study of 

sharia economic law has failed to realize the ideal of living sharia that 

they glorify, namely wanting to prosper all mankind, even though 

living sharia itself is sharia whose surface can change and change in 

line with the passage of time and changes in space; Sharia is not 

limited to words in textual sources. Thus, Islamic teachings that are 

enshrined in sharia economic law should be an instrument to change 

the economic and financial system based on fundamental values.    
 

 

Keywords 

Postmodernism; 

Sharia Economic Law; 

Living Sharia. 

 

A B S T R A K   

 
Hukum ekonomi syariah merupakan komponen dasar untuk pengembangan keuangan 
syariah. Tapi dalam realitanya, banyak ditemukan berbagai macam permasalahan yang 
menunjukkan  kuatnya bentuk normatif-ideologis daripada obyektif- empiris. Tulisan tersebut 
dikuak untuk membedah permasalahan tersebut dengan melalui kritik etika postmodernisme 
dalam standar shariah di kancah ekonomi global. Metode yang digunakan dalam kajian ini 
adalah kajian pustaka (literature research), yaitu segala upaya yang dilakukan oleh penulis 
untuk memperoleh dan menghimpun segala infromasi yang relevan dengan masalah yang 
diteliti. Kajian ini memuat beberapa teori yang saling berkaitan satu sama lain yang didukung 
oleh data-data dari sumber pustaka yang mendukung khususnya mengenai kajian tafsir. 
Artikel ini menegaskan bahwa postmodernisme yang didasari prinsip nilai praktis 
menganggap modernitas dalam studi Hukum Ekonomi Syariah telah gagal mewujudkan cita-cita sebagai living shari’a yang mereka agung-agungkan, yaitu ingin menyejahterakan seluruh umat manusia, padahal living shari’a itu sendiri syariah yang permukaannya dapat berganti 
dan berubah-ubah sejalan dengan perjalanan waktu dan perubahan ruang; syariah yang tidak 
terbatas pada perkataan dalam sumber-sumber tekstual. Sehingga, ajaran Islam yang 
dihentakkan  dalam hukum ekonomi syariah seharusnya bisa menjadi instrumen untuk 
mengubah sistem ekonomi dan keuangan yang berbasis nilai fundamental. 
 

Kata Kunci: Postmodernisme; Hukum Ekonomi Syariah; Living Shari’a. 
 

This is an open-access article under the CC–BY-SA license.    

 

 

http://ejournal.staibrebes.ac.id/index.php/islamiceconomiclaw
mailto:harisdiarrizky@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 31 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

Pendahuluan 
Konsep hukum Islam tidak dapat dipungkiri mempunyai perbedaan dengan konsep hukum 

positif, namun keduanya juga mempunyai persamaan dalam sudut-sudut tertentu (Tamam, 2018). Namun, penerapan hukum ekonomi syariah (fiqh muāmalah) di Lembaga Keuangan 
Syariah (LKS)  masih menyisakan berbagai macam masalah. Praktek LKS sebenarnya di 

lapangan masih jauh dari apa yang di fatwakan oleh DSN. Andai perbankan syariah maupun 

LKS benar-benar menerapkan ketentuan ini, niscaya masyarakat berbondong-bondong 

mengajukan pembiayaan dengan skema mudharabah. Dalam waktu singkat pertumbuhan 

perbankan syariah akan mengungguli perbankan konvensional. Namun kembali lagi, fakta 

tidak semanis teori (Budiono, 2017).          

Meskipun secara filosofis, cita-cita hukum ekonomi Indonesia adalah menggagas dan 

menyiapkan konsep hukum tentang kehidupan ekonomi. Kehidupan ekonomi yang diinginkan 

adalah kehidupan berbangsa dan bernegara yang rakyatnya memiliki kesejahteraan dan 

keadilan sosial, sebagaimana yang dicita-citakan Pancasila (Syarif, 2019). Belum ada ganjalan 

pragmatisme untuk membikin banyak lembaga keuangan syariah sebagai dampak dari realitas 

pasar (Yusdani, 2007) dan belum terealisasinya keadilan sosial sebagai cita-cita awal 

berdirinya lembaga keuangan syariah (Khoshroo, 2018). Oleh karena itu pada hal kemudian, 

hal itu memicu dilema dalam memahami prinsip hukum ekonomi syariah itu sendiri. 

Fenomena ini, sering kali membiaskan pengertian dalam membedakan secara tegas-

proporsional dimana wilayah keilmuan dan dimana wilayah keagamaan, dimana wilayah teori 

dan dimana wilayah ideologi. 

        Dalam informasi perkembangannya, hal diatas tentu saja menjadi hal, dua kutub 

berhadapan yang berbeda akan relatif pada karakter yang relatif berbeda pula. Suatu ilmu 

pengetahuan yang teoretis pasti memaksa sikap kritis, terbuka, empiris dan logis, 

besinggungan langsung dengan sikap religiusitas sebagai slogan yang hanya menekankan pada 

subjektivitas. (Barbour:1966) Apabila salah satu bagian ingin mendomisansi eksistensi yang 

lain, maka kemelut yang produktif berubah menjadi dominasi yang mematikan. Atau 

sebaliknya, di sisi lain kurang menyentuh pada nilai-nilai agama yang sui generis, yang amat 

bermanfaat dalam kehidupan manusia. (Abdullah:1995) Sehingga dalam realita bahwa bentuk 

kontemporer dari praktek keuangan syariah sudah sering menjadi sifat ideologis ketimbang 

obyektif ilmiah, yang justru kontra- produktif dalam usaha pengembangan hukum ekonomi syariah (fiqh muāmalah) itu sendiri. 
       Melihat keadaan itu, studi hukum ekonomi syariah sekarang hanya lebih ketataran 

ideologis, ketimbang dijabarkan dan dituangkan ke dalam praktek yang nyata. Artinya hal 

tersebut masih stagnan di penjelasan pragmatis saja. Sedangkan studi hukum islam yang 

terkhusus pada ekonomi syariah belum sepenuhnya tampil dan dimanfaatkan oleh 

masyarakat, padahal itu sangat mendesak untuk dikaji. Serta kajian ekonomi syariah masih 

bersifat dogma, dan menghindari masukan-masukan sosial, ekonomi, budaya, pesikologi dan 

lain-lain. Padahal Sebagaimana rumusan nalar hukum Islam, jika sebuah hukum masih saja 

didapati perbedaan penafsiran terhadapnya, maka itu berarti ia tidak bersifat mutlak (non 

transcendental dogmatic), dengan demikian perkara ini harus diselesaikan dengan 

menggunakan pendekatan nalar possitive-casuistic yang senantiasa mempertimbangkan sisi-

sisi etik dalam praktiknya. (Prihantoro, 2017) 

         Unsur rasionalitas yang menjadi hal utama dari modernisme tidak lagi diterima oleh 

masyarakat. Rasionalitas, subjek yang otonom dan bebas dalam modernisme justru telah 

membawa dampak yang buruk bagi keberlangsungan hidup umat manusia. Hal ini peran 

hukum ekonomi syariah kehilangan marwahnya dan hasilnya defungsionalisasi. Sehingga 

modernisme yang gagal, membuka celah untuk penganut postmodernisme karena peran 

hukum ekomoni syariah di era modern mengalami krisis identitas. Akhirnya peran 

postmodernisme menjelma jadi kritikus tajam pada konsep semula dari cita-cita luhur hukum 

ekonomi syariah di era modern. Postmodernisme yang didasari pada prinsip nilai praktis 

menganggap modernitas dalam studi Hukum Ekonomi Syariah telah gagal mewujudkan cita-cita sebagai living shari’a yang mereka agung-agungkan, yaitu ingin menyejahterakan seluruh 



32                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

umat manusia, padahal living shari’a itu sendiri syariah yang permukaannya dapat berganti 
dan berubah-ubah sejalan dengan perjalanan waktu dan perubahan ruang; syariah yang tidak 

terbatas pada perkataan dalam sumber-sumber tekstual (Kurnaz, 2019). Disisi lain, aktor yang 

bernama modernisme justru menciptakan masyarakat yang terlalu individualistik, yang kaya 

semakin kaya, yang miskin semakin miskin, dan yang pintar membodohi orang yang bodoh, 

serta negara yang kuat menjajah negara yang lemah. 

Metode  
Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif. Metode yang digunakan dalam kajian 

ini adalah kajian pustaka (literature research), yaitu segala upaya yang dilakukan oleh penulis 

untuk memperoleh dan menghimpun segala infromasi yang relevan dengan masalah yang 

diteliti. Kajian ini memuat beberapa teori yang saling berkaitan satu sama lain yang didukung 

oleh data-data dari sumber pustaka yang mendukung khususnya mengenai kajian tafsir. 

Langkah yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tasfir tematik. Data-data yang 

ditemukan kemudian di bahas dan dianalisis secara induktif untuk menghasilkan kesimpulan. 

 

Hasil dan Pembahasan 
Konsep Postmodernisme 

Secara harfiah, semula Postmodern adalah setelah modern, yang berarti zaman baru untuk 

menunjuk kepada batas antara era kekuasaan agama kristen dan era paganisme romawi 

(Saputra, 2021). Sedangkan menurut Sugiharto dalam Jurnal Kritik Postmodernisme Dalam 

Etika Modern adalah suatu istilah yang sangat kontroversial . Istilah itu sangat bias dan 

dipertanyakan. Masih sulit untuk menjelaskan kedalam pengertian baku tentang “postmodernisme” (Sobon & Ehaq, 2021). Di bawah ini, akan diberi penjelasan sekitar istilah “postmodernisme”, tidak untuk mencari solusi kontroversi yang ada, melainkan sebagai usaha untuk memahami kekaburan sekitar istilah “postmodernisme”.  
         Postmodernisme dalam ruang pikir di medan manusia diketahui telah membuat corak 

baru untuk dikaji. Tentu bukan saja karena kehadirannya cukup menggetarkan dunia 

akademik, tetapi juga postmodernisme telah membawa pesan-pesan menusuk untuk 

merayakan  interpretasi ulang atas berbagai tradisi yang selama ini diyakini kebenarannya. 

Masyarakat dikejutkan dengan munculnya gejala postmodernisme yang cukup untuk 

menghancurkan dimensi-dimensi ontologi, epistemologi, bahkan aksiologi yang tumbuh dalam 

pengetahuan dasar masyarakat mengenai realitas (Faizal, 2012).  

        Bagi kaum postmodernisme, manusia tidak akan mengetahui realitas yang objektif dan 

benar, tetapi yang diketahui manusia hanyalah bagian dari realitas. Lebih mudahnya, kita 

kaitkan dalam Hukum Ekonomi Syariah, yaitu peran LKS (Lembaga Keuangan Syariah) dengan 

prinsip syariah merupakan alternatif positif bagi sebagian masyarakat, karena prinsip agama 

atau kepercayaan tidak bersedia memanfaatkan jasa-jasa bank atau lembaga konvensional 

yang memiliki prinsip sistem bunga yang dianggap merupakan pelanggaran terhadap syariah 

agama Islam karena tidak sesuai dengan konsep Islam yaitu perjanjian/akad yang tidak 

mengandung gharar (ketidak jelasan), maisir (perjudian) dan riba (bunga uang) (Budiono, 

2017). Namun demikian, apakah penerapan prinsip syariah pada LKS telah sesuai dengan 

syariah? 

          Terdapat sementara itu praktik pihak LKS/bank syariah melaksanakan praktek tidak 

membeli barang melainkan hanya memberikan uang tunai saja dengan akad seolah olah bahwa 

uang itu akan di belikan barang sesuai yang diajukan debitur dan setelah uang diserahkan tidak 

ada kontrol apakah sudah dibelikan sesuai pengajuan ataukah tidak. Ini bermakna bahwa LKS 

tidak hendak menjualnya kepada nasabah tapi hanya melakukan Hilah atau pengelabuhan 

seolah olah adalah sesuai syariah padahal merupakan sesuatu yang mengandung riba, 

sehingga dapat dimaknai bahwa LKS/bank syariah sebenarnya tidak sungguh-sungguh 

menerapkan prinsip syariah yang seharusnya menjadi pedoman operasionalnya (Budiono, 

2017). 

 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 33 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

         Tanggapan uraian diatas tentang LKS sudah menjadi sifat pluralitas pemikiran umat 

Islam inilah yang menjadi salah satu ciri semangat postmodernisme. Postmodernisme 

menentang corak keseragaman pemikiran dalam berbagai diskursus apapun, termasuk dalam 

bidang pemikiran keagamaan. Postmodernime menempatkan manusia dalam relativitas, baik 

secara individu maupun kelompok (Ismail, 2019), namun lebih dari itu bahwa basis gerakan 

dan pemikiran postmodernisme hukum sendiri ada pada modernisme hukum, yakni ajaran 

positivisme dan realisme hukum. Positivisme hukum yang menegaskan bahwa dasar atau 

fondasi hukum ada pada kenyataan, pada kasus-kasus konkret, atau pada objektivitas yakni 

bahwa hukum nyata berlaku karena hasil legislasi dan ditetapkan. Dengan kata lain, tataran 

positivisme sudah lengser dalam lingkup teori, akan tetapi masih saja berakar kuat dan masih 

dipakai masyarakat meski banyak yang dikeluhkan (Raharjo, 2006).    

         Sementara realisme hukum menegaskan muatan pengalaman konkret yang 

terumuskan dalam hukum, peran pragmatis hukum, fungsi kontrol, serta komitmen pada 

tujuan hukum sebagai sarana mewujudkan keadilan melalui proses yang demokratis. (Weruin, 

2018) Ciri utama realisime sekarang, seperti yang ditekankan oleh golongan postmodernis 

adalah ciri khas masyarakat dewasa ini (Manalu, 2021), hal itu disebabkan nilai guna yang 

dicari secara langsung dalam menapaki kehidupan adalah bagaimana dampak hukum langsung 

terasa dimasyarakat. Dalam jurnal lain, Dengan adanya gerakan postmodern, manusia tidak 

akan mengetahui realitas yang sebenarnya secara objektif,  namun manusia hanya mengetahui 

satu versi realitas, tidak semuanya (Iskandar et al., 2023).  Seperti halnya membaca sebuah 

teks, realitas yang diketahui manusia adalah teks yang dibentuk oleh pengarangnya. Pada titik 

ini posmo jatuh ke dalam relativisme . 

        Dalam postmodernisme, martabat manusia dijunjung tinggi. Postmodernisme 

mengkritisi era modern yang cenderung mengatasnamakan manusia universal untuk 

menindas manusia (Sobon, 2018). Maksudanya, postmodernisme menjadikan kita cenderung 

peka terhadap kemungkinan, bahwa hukum positif, prinsip-prinsip etika positif, tentu bisa 

direkam ulang dan digunakan untuk menggilas manusia tanpa ampun. Harga diri manusia 

harus dijunjung tinggi, akan tetapi tidak semua perilaku yang mengatasnamakan manusia 

betul-betul menghormati harga diri manusia. Begitu pula kebebasan adalah nilai tertinggi, tapi 

bisa saja terjadi atas nama kebebasan, orang lain ditiadakan (Suseno, 2005) 

 

Postmodernisme dalam Kerangka Filosofis 

Kata postmodernisme diperkenalkan secara terukur oleh Jean Francois Lyotard dalam 

bukunya yang berjudul The Postmodern Condition: A Report on Knowledge (Lyotard:1986). 

Menurutnya, postmodernisme disebut sebagai ketidakpercayaan terhadap segala bentuk 

narasi besar; penolakan filsafat metafisis, filsafat sejarah dan segala bentuk pemikiran yang 

totalitas (Hegelianisme, Liberalisme, Marxisme, atau apa pun). Lyotard membawa istilah 

postmodernisme ke dalam medan diskusi filsafat yang lebih luas. Inti pemikirannya umumnya 

berkisar tentang posisi pengetahuan pada masa modern khususnya cara ilmu dilegitimasikan 

oleh narasi besar atau metanarasi.  

         Dalam jurnal Kritik Postmodernisme Terhadap Etika Modern oleh Kosmas Sobon, 

Metanarasi adalah Misalnya, Descartes mempunyai Cogito sebagai dasar legitimasi 

pengetahuan; Spinoza menemukan prinsip monistis Deus sive natura; Leibniz percaya teguh 

pada monad-monad; kaum empiris (Locke, Berkeley, Hume) berpegang teguh pada persepsi 

dan data-data empiris; Hegel dan para idealis tergantung pada dialektika Roh atau Subjek Absolut, dan seterusnya. Semuanya itu boleh disebut sebagai “grand narrative” tersendiri 
(Sobon, 2018). Sehingga, ada kebutuhan untuk beralih dari wacana totaliter ke demokrasi 

terbuka yang inklusif di semua lapisan masyarakat. Perspektif postmodern menggarisbawahi  

keragaman, perbedaan, heterogenitas, budaya lokal/etnis dan pengalaman sehari-hari 

(Setiawan & Sudrajat, 2018). 

 

         Disisi yang sama sebagai reaksi dan kritik terhadap modernisme dan lahir sebagai 

antisipasi semakin lemah dan kompleksnya persoalan ekonomi, sosial, budaya, politik dan 



34                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

seni, maka postmodern berani menerima dan membuka diri terhadap kemungkinan- 

kemungkinan yang ditolak oleh modernisme. Setiap kemapanan yang dibangun oleh 

modernisme, dirombak dan disusun kembali dengan wajah yang baru dan ragam yang kuat 

(Selan, 2019). Pola pikir post-modernisme juga sudah masuk dan mempengaruhi kehidupan masyarakat. Kita dapat melihat adanya pergeseran ‘modern’ ke ‘post-modern’ dalam budaya 
pop (pop-culture), seperti misalnya: video-musik, film, cara berpakaian hingga adanya 

pergeseran gaya hidup, termasuk juga dalam hal arsitektur, seni, drama, sastra, komunikasi, 

hingga teknologi (Pawitro, 2010). Pada pokoknya, aliran Post-modernisme merupakan reaksi 

anti-modern. 

 

Ciri dan Pemikiran Postmodernisme  

      Sebagai sebuah paradigma, postmodernisme tentu memiliki ciri-ciri tertentu yang 

membedakannya dengan paradigma-paradigma lain dalam kajian ilmu sosial-budaya. 

Mengingat bahwa definisi tentang paradigma postmodernisme juga masih banyak perdebatan 

di kalangan para ahli, maka alangkah bijaksana ketika kita mengidentifikasi aliran ini dengan 

menelusuri dan menelaah beragam ciri yang dimiliki atau bisa juga disebut dengan varian 

pemikiran yang dikenal dalam paradigma ini sebagaimana yang telah dipaparkan oleh para 

ahli ilmu sosial-budaya (Ilham, 2018). 

         Dalam kesempatan yang lain, di Jurnal Paradigma Postmodernisme; Solusi Untuk 

Kehiduooan Sosial (Ilham, 2018), menjelaskan pendapat Ben Agger (2003: 72-75) dalam 

bukunya tentang Teori Sosial Kritis: Kritik, Penerapan dan Implikasinya, menjelaskan bahwa 

ciri-ciri atau tanda-tanda dari gejala sosial yang menganut pemikiran postmodernisme adalah 

sebagai berikut:  

1. Lahirnya era globalisasi. Dalam globalisasi, hubungan antar negara atau antar wilayah menjadi semakin “dekat”, sehingga kebudayaan-kebudayaan menjadi kabur atau dalam bahasa 

yang lain terjadinya deteritorialisasi sosial. Batas-batas geografis bukan lagi suatu 

permasalahan yang problematis dalam menghubungkan dua negara atau dua wilayah.  

2. “Kematian” Individu atau dalam bahasa Foucault disebut dengan “the death of the subject”, di mana konsep borjuis tentang subjektivitas tunggal dan tetap yang secara jelas 
dibedakan dari dunia luar tidak lagi masuk akal dalam kacamata postmodernisme. Kini, diri 

atau subjek telah menjadi lahan pertarungan tanpa batas antara dirinya dan dunia luar. 

3. Munculnya dunia Informasi yang luar biasa, “mode produksi” dalam terminologi 
Marxis tidak lagi relevan dibandingkan dengan mode informasi –meminjam istilah Max 

Poster-, di mana masyarakat postmodernisme mengorganisir dan menyebar informasi dan 

hiburan secara bebas dan terbuka.  

4. Baudrilard (1983) menyebutnya dengan istilah Simulasi, artinya: realitas tidak lagi 

stabil dan tidak dapat dilacak dengan konsep saintifik tradisional, termasuk dengan Marxisme. Akan tetapi masyarakat semakin “tersimulasi”, tertipu dalam citra dan wacana. Misalnya, 
bagaimana iklan tentang suatu produk bisa mengubah cara pandang seseorang dalam 

menerjemahkan hidup. 

5. Perbedaan dan penundaan dalam Bahasa. Menurut Derrida, dalam postmodernisme, bahasa tidak lagi berada pada hubungan representatif pasif atas “kenyataan” sehingga kata 
dapat secara jelas dan jernih menjabarkan realitas dunia. Dalam hal ini, pembacaan teks 

dengan konsep dekonstruksi adalah aktivitas kreatif untuk mendapatkan makna yang ambigu 

atau yang hilang dari realitas. 

6. Polivokalitas. Segala hal dapat dikatakan secara berbeda, dalam berbagai cara yang 

secara inheren tidak superior ataupun inferior satu sama lain. Sehingga, sains menjadi satu dari sejumlah “narasi” yang melengkapi, menyaingi dan mengkontraskan dan tidak memiliki 
status epistemologis yang istimewa (misal, status superior teori pengetahuan).  

7. Postmodernisme juga ditandai dengan munculnya gerakan sosial baru. Terdapat 

berbagai gerakan akar rumput bagi perubahan sosial progressif, seperti gerakan anti 

diskriminasi warna kulit, pembela lingkungan hidup, feminisme, gay, serta lesbian. Negara 

maju semisal Belanda, bahkan telah melegalkan hubungan gay dan lesbian dan para pelakunya 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 35 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

juga dilindungi secara hukum. 

 

Kritik Postmodernisme pada Studi Pengembangan Hukum Ekonomi Syariah 

Salah satu cabang dari hukum Islam adalah hukum yang berkaitan dengan ekonomi, hukum ekonomi syariah dalam terminologi fiqh dikenal dengan fiqh mu’āmalah. Adapun kata mu’āmalah, secara etimologi berasal dari kata ‘āmala - yuāmilu - mu’āmalah yang artinya saling 

bertindak, saling berbuat, dan saling mengamalkan (Suhendi,2014). Terminologi hukum Islam 

memiliki beberapa istilah yang berbeda dalam istilah bahasa Arab yang meliputi istilah fiqh, sharī’ah, qānūn, dan‘urf (Auda,2007). Sedangkan pengertian fiqh mu’āmalah secara 
terminologis adalah aturan-aturan Allah yang wajib ditaati yang mengatur hubungan manusia 

dengan manusia dalam kaitannya dengan memperoleh dan mengembangkan harta benda (Suhendi,2014), dan konsep fiqih mu’amalah sudah sejak lama menjadi bahan dasar dalam pengembangan studi hukum ekonomi syari’ah. 
        Hukum Islam muncul secara bertahap dan evolutif, sehingga bukanlah sebuah 

kesalahan jika ditinjau Kembali secara kritis berdasarkan realitas yang ada dan berkembang. 

Sejarah pemikiran hukum Islam bisa dicari sejak masa sahabat dengan adanya dua kutub pemikiran, yakni mazhab ‘Umarī dan mazhab ‘Alawī. Selanjutnya, mata rantai mazhab ‘Umarī ini dilanjutkan oleh ‘Abd Allāh ibn Mas’ūd. Para tābi’in dari Kufah berguru kepadanya sehingga 
lahirlah mazhab Kufah yang menitikberatkan fiqh al-ra’y. Sementara itu, ’Alī tetap tinggal di 
Madinah, yang kelak berkembang menjadi mazhab Hijaz yang menekankan fiqh al-atsar 

(Amal.1993). Oleh karena itu, polarisasi mazhab fikih dalam Islam dapat diidentifikasi menjadi 

dua kelompok besar, yaitu ahl al-ra’y dan ahl al-hadīts, atau biasa dikenal sebagai faksi Kufah dan faksi Hijaz. Kelompok pertama, diwakili oleh imam Abū Hanīfah, seorang fakih dan alim yang lebih banyak menggunakan porsi ra’y atau paling tidak lebih cenderung rasional dalam pemikiran ijtihadnya (Zahrah,2014). Sementara faksi kedua, diwakili oleh Imam Mālik ibn Anas, fāqih dan ‘ālim yang lebih banyak menggunakan al-Hadīts dan tradisi masyarakat 
Madinah sebagai referensi dalam pemikiran ijtihadnya39. Masa inilah yang disebut golden age- 

nya Islam disegala bidang (Al-Sayis,1970). 

        Lahirnya lembaga keuangan syariah pada tahun 1970-an adalah sebuah respon dari 

dampak negatif sistem ekonomi dan keuangan yang diciptakan oleh Barat. Jargon yang diusung 

adalah maksimalisasi utilitas tanpa harus melirik siapa saja yang terlindas oleh roda individulistik, materialistik, dan hedonistik. Perkembangan pesat hukum ekonomi syari’ah 
sejak dahulu hingga sekarang mengalami perkembangan yang pesat. Akan tetapi dipihak lain 

banyak praktek ekonomi dan keungan yang dilakukan secara Islam cenderung bersifat 

subyektif, tidak transparan, bersifat ideologis ketimbang terbuka ke masyarakat (Malik et al., 

2011).  

        Pengembangan ilmu hukum ekonomi syariah pun akan terhambat lantaran terlalu 

terbebani dengan wilayah normatif-subjektif dan cenderung hampa dengan aspek yang 

objektif ilmiah. Sesungguhnya dalam Islam, kehidupan ekonomi dan agama merupakan satu 

kesatuan yang tidak terpisahkan. Keduanya menyatu menjadi satu kesatuan yang flowing dan 

fluid tetapi tidak macet dalam satu sisi. Jika tidak demikian, akan terjadi proses dominasi yang 

satu atas lainnya, sehingga menepikan aspek keilmiahan atau sebaliknya akan menepikan 

aspek normativitas yang sarat akan nilai-nilai untuk kesejahteraan (Wibawa & Muttaqin, 

2021). Untuk itu diperlukan adanya metode historis-empiris-induktif berdasarkan realitas dan 

emperis aktivitas perekonomian masyarakat yang sedang berkembang. Hukum ekonomi 

syariah tidak akan berkembang secara berarti dalam mengejar ketertinggalannya juga tidak 

akan banyak membantu dalam membuahkan hasil yang optimal jika misi keagamaan masih 

dominan dan kajian yang bersifat objektif ilmiah masih cenderung lamban. Harus diakui bahwa 

hukum ekonomi syariah yang pernah ada dari awal perkembangan sejarah Islam hingga 

sekarang bukanlah sebuah sistem yang sempurna yang lantas bisa diaplikaskan kapan saja 

(Wibawa & Muttaqin, 2022). 

          Dengan demikian, perlu untuk dikonseptualisasi seiring dengan perkembangan 

zaman yang semakin kompleks. Oleh karena itu, ilmuan dan praktisi hukum ekonomi syariah 



36                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

jangan terjebak dengan pola pikir menara gading yang hanya berpikir murni dalam bidangnya 

tanpa mengaitkan dengan kenyataan yang ada diluarnya karena setiap aktivitas keilmuan tidak 

dapat dilepaskan dari konteks kehidupan sosial kemasyarakatan yang mengitarinya. Sehingga, 

hukum ekonomi syariah dan implementasinya di lembaga keuangan syariah tidak akan 

berkembang secara berarti dalam mengejar ketertinggalannya, juga tidak akan banyak 

membantu dalam membuahkan hasil yang optimal jika misi keagamaan masih mendominasi 

dan kajian yang bersifat objektif ilmiah masih cenderung lamban (Wibawa & Muttaqin, 2022). 

Di satu sisi, berbagai studi tentang hubungan hukum dan ekonomi syariah menunjukkan 

bahwa kemajuan ekonomi syariah tidak akan berhasil tanpa pembangunan hukum yang 

mendahuluinya, sehingga sangat tepat jika dikatakan bahwa antara sistem hukum dan sistem 

ekonomi terdapat interaksi dan hubungan saling pengaruhmempengaruhi (Irawan, 2018). 

         Cita-cita etika modern ini ternyata membawa dampak buruk bagi kehidupan manusia. 

Martabat manusia bukan semakin ditegakkan melainkan terjadi dehumanisasi. Dalam keadaan seperti ini etika modern mengalami “krisis identitas” yang pada akhirnya postmodernisme 

mengkritisinya. Postmodernisme tidak bermaksud menghapus prinsip-prinsip moral yang 

telah berlaku dalam zaman modern, melainkan mengkritik keyakinan dasarnya yang selalu 

mengandaikan landasan mutlak dan unversalitas moral (Sobon & Ehaq, 2021). Begitu juga 

dengan hubungan hukum dengan system ekonomi dan Islam, ketiga hal itu saling 

mempengaruhi untuk tercapainya system inklusif yang kokoh.  

        Belum lagi persoalan pragmatisme untuk mendirikan ribuan lembaga keuangan 

syariah sebagai dampak dari realitas pasar dan belum terealisasinya keadilan sosial sebagai 

cita-cita awal berdirinya lembaga keuangan syariah, sehingga pada gilirannya memunculkan 

dilema dalam memahami hakikat hukum ekonomi syariah itu sendiri (Wibawa & Muttaqin, 

2022) Aristoteles mengemukakan tiga unsur dari pemerintahan berkonstitusi (Fariana, 2017).  

Pertama: pemerintah    dilaksanakan    untuk    kepentingan    umum, Kedua: Pemerintahan   

dilaksanakan   menurut   hukum   yang   berdasarkan ketentuan- ketentuan   umum,   bukan   

hukum   yang   dibuat   secara sewenang- wenang  yang  mengesampingkan  konversi  dan  

konstitusi, dan Ketiga: Pemerintahan  berkonstitusi  juga  dilaksanakan  atas  kehendak rakyat. 

Beberapa hal yang mewakili sebagai ciri Negara hukum adalah adil, keadilan  sosial  karena  

salah  satu  dari  tujuan  negara  hukum adalah  dicapai  keadilan Pengertian  keadilan  dalam  

Negara  hukum Indonesia  adalah bukan  hanya  keadilan  hukum  tetapi  juga  keadilan sosial. 

Sri   Soemantri (Soemantri:1992) mengemukakan   unsur-unsur   terpenting   dari Negara 

hukum yaitu: 

1. Pemerintah dalam melaksanakan tugas dan kewajibannya harus berdasar atas hukum 

atau perundang-undangan; 

2. Adanya jaminan terhadap hak asasi manusia (warganegara); 

3. Adanya pembagian kekuasaan; 

4. Adanya pengawasan dari badan-badan peradilan 

          Kemudian menurut Plato (Azhar:1992), negara republik adalah negeri yang 

diperintah oleh segelintir orang dari golongan elit atas Sebagian besar golongan budak yang 

tidak mempunyai kekuasaan politik. Sehingga apakah ini sebuah keniscayaan ataukah usaha 

mentok yang dimaksimalkan oleh hukum syariah Indonesia yang yang maksimal. Hal ini 

menjadi isu bola panas yang terus meluncur tanpa ujung. 

 

Living Shari’a sebagai Tujuan Postmodernisme 

        Serdar Kurnaz dalam artikelnya yang berjudul “ Ibn Rushd’s Legal Hermeneutics and Moral Theory for a ‘living Shari’a - an Alternative Approach to Islamic Law in Ibn Rushd’s 
Bidayat al-mujtahid’ menjelaskan bahwa living sharia ialah syariah “… which in its appearance 
can change across time and space, and it would not be restricted to the wording in the textual sources” Dengan  kata lain, living sharia berarti syariah yang permukaannya dapat berganti 
dan berubah-ubah sejalan dengan perjalanan waktu dan perubahan ruang; syariah yang tidak 

terbatas pada perkataan dalam sumber-sumber tekstual (Kurnaz,2019). Praktek 

postmodernisme, dalam pengertian Kurnaz tadi, merupakan praktek yang secara hakiki 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 37 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

berintikan syariah tapi dimanifestasikan dalam bentuk baru karena ia berubah menyesuaikan 

waktu dan ruang kontemporer supaya menjadi pandangan dunia.   

         Ratusan  tahun  yang  lalu  kata “worldview”  diterjemahkan  dalam bahasa Jerman dengan “weltanschauung” yang berarti “pandangan  dunia”.  Dan  dalam perkembangan-nya, Kata “worldview” menjadi    istilah    dari    suatu    hasil “pemikiran  manusia”  dari  beberapa 
factor  yang  menentukannya.  Dibawah ini beberapa faktor yang mempengaruhi    pola    pikir    manusia (human’s  worldview) menurut  sumber yang berbeda (Mukhlishi, 2014): 

1. Ketuhannan, duniawi, HAM, kehidupan akhirat, ilmu pengetahuan, akhlaq, dan sejarah. 

2. Mitos, doktrin (ajaran), etika, ritual ibadahdan kemasyarakatan 

3. Kepercayaan, pengetahuan, ketentraman,   sosial,   tradisi   dan  hukum adat  

4. Kondisi  alamiyah,    etika,  politik, biologi, psikologi, metode penelitian ilmu 

pengetahuan. 

5. Ketuhanan,  kepribadian,  alamiyah,  situausi dan kondisi. 

        Secara skematis prinsip dapat terefleksi dalam kehidupan sehari-hari    dan  wilayah 

jangkauannya lebih luas bagi kehidupan manusia (Mukhlishi, 2014). 

 

 

 

 

 

 
 

        

 

 

 

  

       Bisa disenadakan oleh Jesser Auda, tentang konsep syariah dalam bagan runut diatas 

bisa disimpulkan sebagai berikut tentang syariah (Auda, 2007): 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  Pertama ada maqoshid ‘ammah, yaitu tentang cakupan maslahah yang terdapat dalam perilaku tashri’ yang universal seperti keadilan, persamaan, toleransi, kemudahan bersosial 

dan lainnya. Termasuk maqoshid dalam tingkatan ini disebut daruriyat. Kemudian yang kedua 

ada maqoshid khoshshoh, yaitu masalah tertentu. Semisal tidak boleh menyakiti perempuan 

dalam lingkup keluarga dan tidak boleh menipu ke sesama dalam bisnis (mu’amalah). Terakhir ada maqoshid juz’iyyah, yaitu masalah paling inti dari peristiwa hukum. Kebanyakan menyebut masalah ini tentang “hikmah” atau “rahasia”. Contoh untuk maqoshid ini adalah kebutuhan akan aspek kejujuran dalam bermu’amalah dengan menunjukkan data yang valid 

terhadap pihak yang bersangkutan.  Makah hal ini pertanda tegas bahwa ketiga nilai itu secara langsung bersinggungan dengan konsep living shari’a yang sesuai dengan filosofi postmodern 

Prinsip Syariah 

Tauhid        Keadilan       Kemerdekaan     Tolong menolong      Toleransi 

Amar Ma’ruf  
Nahi Mungkar 

Persamaan 

Egaliter 

 

Hirarki 

Maqoshid 

Syariah 

 

 عامة 

 خاصة 

 جزئية 



38                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

dalam mengampanyekan hifdzu din (menjaga agama), nafs (jiwa), ‘aql (akal), nasl (keturunan 
yang berkualitas), dan mal (harta). 

        Hal diatas juga serupa dengan buku Timothy P Daniel berjudul living sharia: law and practice in Malaysia, bahwa definisi living shari’a is legal framework for the foundation and 
functioning of a society, it also guides detail moral, ethical, social, and political codes of conduct 

for Muslims at an individual and collective level (Daniels, 2019).  Yaitu proses kerangka hukum 

untuk fondasi dan fungsi masyarakat, juga menjaga kode etik moral, etika, sosial dan politik 

bagi umat Islam pada tingkat individu dan kolektif.  

        Disini bisa direfleksikan bahwa semua tatanan elemen berkaitan dengan 

postmodernisme di bidang agama akan terasa lebih kuat, jika secara inklusif diamalkan. Oleh 

karena itu, hubungan hukum ekonomi syariah di era postmodernisme adalah sebagai upaya 

untuk membantu melestarikan konsep syariah yang telah diajarkan pada tiap individu demi 

kenyamanan dalam lingkup keluarga, berbangsa dan bernegara. Sehingga akan tercipta 

kesejahterahan keluarga (familly well-being) dan ketahanan keluarga (familly resilience). 

Pengertian ketahanan keluarga dan kesejahterahan keluarga berbeda, namun saling berkaitan. 

Pengertian kesejahterahan keluarga lebih terkait pada output keluarga baik dimensi 

kesejahterahan fisik (phsycal well-being), kesejahterahan sosial (social well-being), 

kesejahterahan ekonomi (economical well being), kesejahterahan psikologi – spiritual 

(psychological-spiritual well-being). Sedangkan ketahanan keluarga menunjukkan suatu 

kekuatan baik dari sisi input, proses dan output keluarga (Puspitawati,2017).  

        Sedangkan dalam hubungan living shari’a dengan postmodernisme adalah hakikat 
percampuran sebagian atau seluruh pengertian modernisme sebagai akibat, konsekuensi, 

perkembangan, negasi, penolakan, dsb. Dengan munculnya berbagai perspektif muncul 

berbagai pemahaman bahwa masyarakat diharapkan menjunjung tinggi nilai-nilai seperti 

nilai-nilai agama, etika, moralitas, dan kesusilaan agar tidak mudah dikorupsi oleh ajaran yang 

sesat atau keluar jalur (Iskandar et al., 2023). Sehingga dapat dikatakan, living shari’a sendiri 
terhubung dengan pesan-pesan nilai yang disebutkan sebelumnya dengan corak sosial-religius 

sebagai perjuangan postmodernisme. Adapun implementasi model strategi postmodernisme 

dalam koridor syariah itu muncul mengarah pada kemampuan transformasi digital, bisa 

berkelanjutan secara konsisten dalam pendidikan tinggi dan teknologi pendidikan baru, 

portofolio kursus serta kebijakan yang mengandalkan azas nilai agama. Sehingga upaya studi 

hukum ekonomi syariah dapat terpraktekan sesuai keinginan masyarakat di kancah dunia 

modern. 

         Namun dalam konteks yang lain, postmodernisme juga menghadirkan tantangan, 

seperti menimbulkan kebingungan tentang nilai dan keyakinan yang tetap dalam dunia yang 

kompleks dan serba cepat, serta menimbulkan kritik terhadap otoritas dan kepercayaan 

terhadap sumber informasi (Iskandar et al., 2023). Oleh karena itu, kita perlu memperhatikan 

tantangan ini dan mempertimbangkan dengan hati-hati bagaimana kita dapat memanfaatkan 

peluang yang diberikan oleh postmodernisme dalam mempromosikan pendidikan inklusif dan kritis yang berbasis pada syari’ah, agar dapat mendorong keterampilan pemecahan masalah 
dan peningkatan kesadaran sosial dan budaya. Sehingga ini menjadi perhatian Aronowitz and 

Giroux dalam jurnal “Impact of Postmodernism” oleh Prof Dr. Ilkan Basar, bahwa kritik 
postmodern sangat penting bagi para pendidik karena mempertanyakan validitas cita-cita 

pencerahan dalam pendidikan dan memeriksa apakah mereka benar-benar melayani dunia 

postmodern saat ini (Başar, 2020).  
        Kita, sebagai manusia yang sudah melewati era modern ini, harus mempertimbangkan 

bagaimana mengatasi tantangan yang ditimbulkan oleh postmodernisme, seperti dengan 

mempromosikan pendekatan reflektif dan kritis dalam pembelajaran, serta memperkuat nilai 

dan keimanan yang penting dalam membentuk identitas kita sebagai manusia yang sejati. 

Sehingga tidak sekedar diskusi pragmatis yang melulu muncul dalam permukaan, tapi menjadi 

manfaat yang bisa ditularkan dan diterapkan ke masyarakat, terutama mengamalkan konsep living shari’a dan postmodernisme pada pusat kajian hukum ekonomi syariah. 
 



ISSN ……………….. Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 39 
 Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

 Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

Simpulan 
Postmodernisme mengkritisi era modern yang cenderung mengatasnamakan manusia 

universal untuk menindas manusia. Hal itu menjadikan kita cenderung peka terhadap 

kemungkinan, bahwa hukum positif, prinsip-prinsip etika positif, tentu bisa direkam ulang dan 

digunakan untuk menggilas manusia tanpa ampun. Harga diri manusia harus dijunjung tinggi, 

akan tetapi tidak semua perilaku yang mengatasnamakan manusia betul-betul menghormati 

harga diri manusia.  

Dalam konteks postmodernisme terhadap studi hukum ekonomi syariah, justru kian 

tersindir, karena ada hambatan wilayah normatif-subjektif antara konsep idealisme studi 

hukum ekonomi syariah dan realita masyarakat dalam menanggapainya, serta cenderung 

hampa dengan aspek yang objektif ilmiah. Sedangkan dalam Islam, kehidupan ekonomi dan 

agama merupakan satu kesatuan yang tidak terpisahkan. Keduanya menyatu menjadi satu 

kesatuan yang flowing dan fluid tetapi tidak macet dalam satu sisi. Jika tidak demikian, akan 

terjadi proses dominasi yang satu atas lainnya, sehingga menepikan aspek keilmiahan atau 

sebaliknya akan menepikan aspek normativitas yang sarat akan nilai-nilai untuk 

kesejahteraan. Untuk itu diperlukan adanya metode historis-empiris-induktif berdasarkan 

realitas dan emperis aktivitas perekonomian masyarakat yang sedang berkembang. Muncullah living shari’a, sebagai standar baku dalam parameter tertinggi syariah mu’amalah yang terhubung dengan pesan-pesan nilai yang disebutkan sebelumnya yang 

bercorak sosial-religius sebagai perjuangan postmodernisme. Adapaun hubungan living shari’a dengan postmodernisme pada hakekatnya merupakan percampuran sebagian atau 
seluruh pengertian modernisme, sebagai akibat, konsekuensi, perkembangan, negasi, 

penolakan, dsb. Hal ini disebabkan munculnya berbagai perspektif dan pemahaman bahwa 

masyarakat diharapkan menjunjung tinggi nilai-nilai seperti nilai-nilai agama, etika dan 

moralitas. 

Daftar Pustaka 
Abdullah, M. A. (1995). Falsafah Kalam di Era Postmodernisme. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Al-Sāyis, M. ‘ālî. (1970). Nash’ah al-Faqīh wa al-Ijtihād wa Aṭwāruh. Mesir: Majma’al-Buhūth alIslāmiyyah. 
Amal, T. A. (1993). Islam dan Tantangan Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman. 

Bandung: Mizan. Auda, J. (2007). Maqāsid al-Sharī’ah as Philosophy of Islamic Law. London: The International Institute of 
Islamic Thought. 

Azhari, Muhammad Tahir. (1992). Negara Hukum Suatu Studi tentang Prinsip Prinsipnya Dilihat Dari 

Segi Hukum Islam, Implementasinya pada Periode Negara Madinah danMasa Kini,Jakarta: Bulan 

Bintang, 83 Başar, İ. (2020). Impact of postmodernism in ELT. International Journal of Arts and Commerce, 9(10), 

28–38. 

Budiono, A. (2017). PENERAPAN PRINSIP SYARIAH PADA LEMBAGA KEUANGAN SYARIAH. Law and 

Justice, 2(1), Article 1. https://doi.org/10.23917/laj.v2i1.4337 

Faizal, L. (2012). Hukum yang Berkeadilan dalam Paradigma Postmodernisme di Era Globalisasi. ASAS, 

4(2). 

Fariana, A. (2017). Urgensi Fatwa MUI dalam Pembangunan Sistem Hukum Ekonomi Islam di Indonesia. 

AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial, 12(1), Article 1. https://doi.org/10.19105/al-

lhkam.v12i1.1191 

Ilham, I. (2018). Paradigma Postmodernisme; Solusi untuk Kehidupan Sosial? Jurnal Sosiologi USK 

(Media Pemikiran & Aplikasi), 12(1), Article 1. 

Irawan, M. (2018). Politik Hukum Ekonomi Syariah Dalam Perkembangan Lembaga Keuangan Syariah 

Di Indonesia. Jurnal Media Hukum, 25(1), 10–21. 

Iskandar, D., Purnamasari, E., Juansah, D. E., & Nulhakim, L. (2023). Postmodernisme: Antara Peluang 

dan Tantangan Bagi Filsafat dan Pendidikan. Mudir: Jurnal Manajemen Pendidikan, 5(1), 36–42. 

Ismail, Y. (2019). Postmodernisme dan Perkembangan Pemikiran Islam Kontemporer. Jurnal Studi Al-Qur’an, 15(2), 235–248. 

Khoshroo, S. (2018). Islamic finance: The convergence of faith, capital, and power [PhD Thesis]. 



40                               Islamic Economic Law: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah            ISSN……………. 
Vol. 1, No. 1, Juni 2023, pp. 30-40 

 

  

Haris Diar Rizki et.al (Kritik Filsafat Postmodernisme…) 

University of Oxford. 

Malik, M. S., Malik, A., & Mustafa, W. (2011). Controversies that make Islamic banking controversial: An 

analysis of issues and challenges. American Journal of Social and Management Sciences, 2(1), 41–
46. 

Manalu, N. (2021). Teologi Dan Teknologi Dalam Pandangan Sekuralisasi Di Era Post Modernitas. 

JURNAL KADESI, 3(2), 51–84. 

Mukhlishi, M. (2014). KONSEP MAQASHID AL-SHARIAH SEBAGAI TEORI PEMBENTUKAN HUKUM 

ISLAM TAK PERNAH TUNTAS PERSPEKTIF JASSER AUDA. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan 

Penelitian Ke Islaman, 1(1), Article 1. https://doi.org/10.31102/alulum.1.1.2014.12-27 

Nashihin, Husna. 2019. Proceedings of 2nd International Conference on ASIC. 

https://doi.org/10.1109/icasic.1996.562734. 

Nashihin, H. (2019). Analisis Wacana Kebijakan Pendidikan (Konsep dan Implementasi). Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=SXcqEAAAQBAJ 

Nashihin, Husna. (2017). Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pesantren. Retrieved from 

https://books.google.co.id/books?id=X27IDwAAQBAJ 

Nashihin, Husna. (2018). Praksis Internalisasi Karakter Kemandirian di Pondok Pesantren Yatim Piatu 

Zuhriyah Yogyakarta. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1). 

https://doi.org/10.18860/jpai.v5i1.6234 

Pawitro, U. (2010). Fenomena Post-Modernisme dalam Arsitektur Abad ke-21. Jurnal Itenas Rekayasa, 

14(1). 

Prihantoro, H. A. (2017). REVITALISASI NALAR HUKUM ISLAM: DARI GERAKAN POLITIK MENUJU 

KESADARAN ETIK. Al-A’raf : Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat, 14(1), 91–116. 

https://doi.org/10.22515/ajpif.v14i1.706 

Raharjo, A. (2006). Hukum Dan Dilema Pencitraannya. Jurnal Hukum Pro Justitia, 24(1). 

Saputra, R. (2021). IMPLEMENTASI PARADIGMA POSTMODERNISME DALAM PEMBAHARUAN HUKUM 

DI INDONESIA SERTA KRITIK TERHADAPNYA. Jurnal Kajian Dan Pengembangan Umat, 4(1). 

Selan, Y. (2019). Alkitab Di Dunia Postmodern. Jurnal Luxnos, 5(2), 89–92. 

Setiawan, J., & Sudrajat, A. (2018). PEMIKIRAN POSTMODERNISME DAN PANDANGANNYA TERHADAP 

ILMU PENGETAHUAN. Jurnal Filsafat, 28(1), 25. https://doi.org/10.22146/jf.33296 

Sobon, K. (2018). Konsep tanggung jawab dalam filsafat Emmanuel Levinas. Jurnal Filsafat, 28(1), 47–
73. 

Sobon, K., & Ehaq, T. A. L. (2021). KRITIK POSTMODERNISME TERHADAP ETIKA MODERN. Jurnal 

Filsafat Indonesia, 4(2), 132–141. 

Suseno, F. M. (2005). Pijar-pijar filsafat. Yogyakarta: Kanisius. 

Syarif, F. (2019). Perkembangan Hukum Ekonomi Syariah di Indonesia. Pleno Jure, 8(2), 1–16. 

Tamam, A. B. (2018). Konsep Subyek Hukum Dalam Hukum Islam, Hukum Positif dan Kompilasi Hukum 

Ekonomi Syariah. Al-Musthofa: Journal of Sharia Economics, 1(2), 107–117. Ulfa, Hidayatun, Sholeh Kurniandini, and Azim Miftachul Ihsan. 2023. “The Enforcement of Marriage Law 
( No 16 of 2019 ) Through The Ambassadors of Child Marriage Prevention in Tembarak District , 

Temanggung Regency I . Introduction.” Pena Justisia: Media Komunikasi Dan Kajian Hukum 22 (1): 

309–25. 

Weruin, U. U. (2018). Postmodernisme dan Hukum Kritik Postmodernisme Hukum Terhadap 

Modernisme Hukum. Jurnal Muara Ilmu Sosial, Humaniora, Dan Seni, 2(1), 240–253. 

Wibawa, G., & Muttaqin, R. (2021). Implikasi Filsafat Kritisisme Immanuel Kant Bagi Pengembangan 

Studi Hukum Ekonomi Syariah. Humantech: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, 1(1), 25–36. 

Wibawa, G., & Muttaqin, R. (2022). Implikasi Filsafat Kritisisme Immanuel Kant Bagi Pengembangan 

Studi Hukum Ekonomi Syariah. Cessie: Jurnal Ilmiah Hukum, 1(1), 19–28. 

Yusdani, Y. (2007). Islamisasi Model al-Faruqi dan Penerapannya dalam Ilmu Ekonomi Islam di 

Indonesia (Suatu Kritik Epistemik). La_Riba, 1(1), 77–94. Zahrah, A. (2010). Tārīkh al-Madzāhib al-Fiqhiyyah. Kairo: Mathba’al-Madanī. 
 

 

 

 

 

 

  

https://doi.org/10.31102/alulum.1.1.2014.12-27

