
SYAHADAH: JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN KEISLAMAN 
Vol. 13, No. 2 2025 hal. 1-16 

https://ejournal.unisi.ac.id/index.php/syahadah/about 
Riwayat Artikel: Dikirim: 30-09-2025| Diterima: 08-10-2025 | Diterbitkan: 30-10-2025 |  

 

 
 

PENAFSIRAN KATA NAFS MENURUT ASY-SYAUKĀNĪ  
DALAM TAFSIR FATH AL-QADĪR 

 
Siti Nur Asiah1, Amaruddin2, Nasrullah3  

 
123Universitas Islam Indragiri 

 E-mail: sn.asiah86@gmail.com, amaruddin.asra@gmail.com , anas.banjar@gmail.com  
 

Abstrak 
       Kata nafs adalah salah satu kata yang sering muncul dalam Al-Qur'an, tepatnya 
sebanyak 298 kali dalam 267 ayat, yang menunjukkan pentingnya kata ini. Karena kata ini 
memiliki makna yang berbeda, maka banyak orang melakukan penelitian untuk memahami 
arti dan turunan kata tersebut. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif tematik 
tokoh, khususnya dengan menganalisis kitab tafsir besar Fath al-Qadīr yang ditulis oleh 
Imam Asy-Syaukani. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kata nafs memiliki 35 bentuk 
turunan yang berbeda. Bentuk-bentuk ini terdapat di 36 surah, terdiri dari 43 surah 
Makkiyah dan 20 surah Madaniyah, yang menunjukkan bahwa kata ini tetap relevan dan 
muncul sepanjang masa turunnya wahyu. Menariknya, ada 15 ayat yang masing-masing 
mengandung dua kata nafs dengan bentuk yang berbeda. Menurut penafsiran Imam Asy-
Syaukani, makna dari kata nafs sangat luas dan bergantung pada konteks. Kata ini bisa 
berarti diri (QS. Ali-Imran: 61), diri manusia (QS. Al-An’am: 54), seseorang (QS. Al-An’am: 
130), ruh (QS. Al-An’am: 93), dan jiwa (QS. Al-Fajr: 27). Selain itu, ia juga memaknai "nafs" 
sebagai seluruh manusia secara utuh (QS. Al-Maidah: 32), bahkan sebagai bagian dalam diri 
manusia yang menjadi sumber munculnya perilaku (QS. Ar-Ra’d: 11). Analisis ini 
menunjukkan bahwa nafs bukanlah konsep yang tunggal, melainkan istilah yang memuat 
berbagai aspek dari keberadaan manusia. 
Kata Kunci: Nafs, Kitab Tafsir Fath al-Qadīr, Imam Asy-Syaukānī. 
 
Abstract  
The word nafs is one of the words that often appears in the Qur'an, precisely as many as 
298 times in 267 verses, which shows the importance of this word. Since this word has 
different meanings, many people do research to understand the meaning and derivatives 
of the word. This research uses a thematic qualitative approach of figures, especially by 
analyzing the great tafsir book Fath al-Qadīr written by Imam Ash-Syaukani. The results 
of the study show that the word nafs has 35 different derivative forms. These forms are 
found in 36 surahs, consisting of 43 Makkiyah surahs and 20 Madaniyah surahs, which 
shows that this word remained relevant and appeared throughout the time of revelation. 
Interestingly, there are 15 verses that each contain two words nafs with different forms. 
According to the interpretation of Imam Ash-Syaukani, the meaning of the word nafs is 
very broad and depends on the context. This word can mean self (QS. Ali-Imran: 61), the 
human being (QS. Al-An'am: 54), a person (QS. Al-An'am: 130), ruh (QS. Al-An'am: 93), 
and the soul (QS. Al-Fajr: 27). In addition, he also interprets "nafs" as the whole of 
humanity (QS. Al-Maidah: 32), even as a part of the human being that is the source of the 
emergence of behavior (QS. Ar-Ra'd: 11). This analysis shows that nafs is not a single 
concept, but a term that contains various aspects of human existence. 
Keywords: Nafs, Kitab Tafsir Fath al-Qadīr, Imam Ash-Shaykh 
 

https://ejournal.unisi.ac.id/index.php/syahadah/about
mailto:sn.asiah86@gmail.com
mailto:amaruddin.asra@gmail.com
mailto:anas.banjar@gmail.com


Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukānī Dalam Tafsir Fath Al-Qadīr 
 

 

 

 
Pendahuluan  

Al-Qur’an menempati posisi sentral sebagai sumber ajaran Islam yang paling 
primer dan otentik, yang diyakini oleh umat Muslim sebagai firman Allah SWT yang 
absolut.1 Kitab suci ini diwahyukan secara gradual melalui perantaraan Malaikat Jibril 
kepada Nabi Muhammad SAW selama kurang lebih 23 tahun, bukan sebagai sebuah 
produk budaya atau pemikiran manusia, melainkan sebagai petunjuk (hudan) yang abadi 
untuk seluruh umat manusia. Proses penurunannya yang bertahap (tanzīlun munajjam) 
bukanlah suatu kebetulan, melainkan mengandung hikmah yang profound, seperti untuk 
meneguhkan hati Nabi, menjawab dinamika sosial yang muncul, serta memudahkan proses 
penghafalan dan pemahaman bagi para sahabat. Oleh karena itu, setiap ayatnya tidak dapat 
dilepaskan dari konteks asbabun nuzul-nya, yang menjadi kunci penting dalam penafsiran. 
Keotentikan Al-Qur’an, yang terjaga melalui isnad yang mutawatir, menjadikannya rujukan 
utama dalam menetapkan hukum (syari'ah), akidah, dan akhlak, sekaligus sebagai landasan 
spiritualitas yang menyeluruh. 

Sebagai bukti keilahiannya, Al-Qur’an merupakan mukjizat terbesar Nabi 
Muhammad SAW yang abadi, yang kemukjizatannya (i'jaz) tidak hanya terletak pada aspek 
metafisik semata, tetapi sangat menonjol pada dua dimensi utama: kandungan (maddah) 
dan bahasa (lughawiy). Dari segi kandungan, Al-Qur’an menghadirkan kebenaran ilmiah 
yang baru dapat diverifikasi oleh sains modern berabad-abad kemudian, narasi sejarah yang 
akurat tentang umat-umat terdahulu, serta sistem hukum dan etika yang komprehensif dan 
relevan sepanjang masa. Sementara dari segi bahasa, keindahannya yang tak tertandingi 
menjadi tantangan terbuka bagi bangsa Arab yang mahir bersastra pada masa turunnya. 
Keindahan bahasa ini dapat diklasifikasikan lebih lanjut menjadi keindahan lafadz (seperti 
i'rab, fashahah, dan keharmonisan bunyi) serta keindahan makna (seperti kedalaman 
filosofis, metafora, dan universalitas pesan).2 Kombinasi antara kedalaman makna dan 
keagungan bentuk bahasanya inilah yang menjadikan studi stilistika (badī') Al-Qur’an 
sebagai disiplin ilmu yang sangat kaya. 

Lebih spesifik lagi, kekayaan linguistik Al-Qur’an termanifestasi dalam penggunaan 
diksi yang precise dan multi-dimensi, di mana satu lafadz dapat menyimpan ragam makna 
yang luas, tergantung pada konteks kalimat (siyaq al-āyāt) dan hubungannya dengan ayat 
lain. Fenomena semantik ini dapat diamati secara jelas pada lafadz "nafs" yang disebutkan 
berulang kali dalam Al-Qur’an, baik dalam bentuk tunggal (mufrad) seperti "nafs" maupun 
jamak (jam') seperti "anfus" atau "nufus". Pengulangan ini bukanlah redundansi, melainkan 
penekanan pada berbagai aspek dari suatu entitas yang kompleks. Sebagai contoh, dalam 
satu konteks, "nafs" dapat merujuk pada jiwa atau esensi diri manusia, sementara dalam 
konteks lain, ia dapat berarti hawa nafsu, nyawa, atau bahkan substansi kolektif dari suatu 
kelompok. Kajian semantik terhadap perjalanan makna lafadz "nafs" ini membuka 
cakrawala pemahaman yang lebih holistik tentang konsep manusia dalam Al-Qur’an, yang 
mencakup dimensi spiritual, psikologis, dan sosial.3 

Merujuk pada penafsiran ulama klasik seperti Asy-Syaukānī, kompleksitas makna 
"nafs" menjadi semakin nyata. Dalam menafsirkan QS. Ar-Ra’d: 11, ia memahami frasa 
"angfusihim" sebagai "diri mereka sendiri," yang menegaskan prinsip sunnatullah bahwa 

 
1
 Salim Said Daulay, dkk., “Pengenalan Al-Qur’an”, Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan. Vol. 9, No. 5, h. 

472. 
2
 Manna Al-Qathan, Pengantar Studi Ilmu Al-Qur’an, Terjemahan Aunur Rafiq El-Mazni, Cet. Ke-19 

(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2019), h. 329. 
3
 Huzaemah Tahido Yanggo, “Al-Qur’an Sebagai Mukjizat Terbesar”, Jurnal Waratsah, Vol. 01, No. 02, 

2019, h. 7. 



Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah 
 

 

 
3 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

perubahan nasib suatu komunitas, baik berupa nikmat keselamatan maupun musibah, 
sangat bergantung pada upaya dan perubahan (taghyīr) yang mereka lakukan pada diri 
mereka sendiri, khususnya dalam ketaatan kepada Allah. Kemudian, dalam QS. At-Takwir: 
7, yang membahas peristiwa hari Kiamat, Asy-Syaukānī mengartikan "nufus" dengan "ruh-
ruh," yang mengindikasikan makna nyawa atau jiwa yang dicabut dan dikumpulkan. 
Sementara itu, penafsirannya terhadap QS. Asy-Syams: 7 memberikan dimensi yang 
berbeda lagi, di mana "nafs" dalam konteks sumpah Allah diartikan sebagai jiwa primordial 
Nabi Adam AS, mewakili asal-usul penciptaan seluruh umat manusia. Interpretasi yang 
beragam ini menunjukkan kedalaman tafsir yang lahir dari pendalaman terhadap siyaq al-
kalam.4 

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa kajian leksikal terhadap lafadz kunci 
dalam Al-Qur’an, seperti "nafs," bukanlah pekerjaan yang sederhana, melainkan 
memerlukan pendekatan yang komprehensif dan multidisiplin. Keragaman makna yang 
dimiliki oleh lafadz "nafs" mencerminkan kekayaan konseptual Al-Qur’an dalam 
mendefinisikan hakikat manusia, yang meliputi aspek individual dan kolektif, jasmani dan 
rohani, serta potensi baik dan buruk. Pemahaman terhadap semantik Al-Qur’an seperti ini 
sangat penting bagi seorang peneliti tafsir untuk menghindari penafsiran yang simplistik 
dan reduktif. Dengan demikian, setiap lafadz dalam Al-Qur’an ibarat permata yang 
memancarkan cahaya makna yang berbeda dari setiap sudut pandang, dan tugas kitalah 
sebagai akademisi untuk terus menggali dan mengkontekstualisasikan khazanah keilmuan 
yang tak pernah kering ini bagi kehidupan kontemporer. 
Metode Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan penulis adalah penelitian kepustkanaan atau 
disebut dengan Library Research yaitu penelitian yang membatasi kegiatannya hanya pada 
bahan-bahan koleksi perpustakaan dan studi dukumen saja tanpa memerlukan penelitian 

lapangan.5 Dengan menggunakan dua sumber data yakni data primer atau sumber utama 
yang langsung dari subjek yang diteliti dan data sekunder yang merupakan data pendukung 
selain dari data primer yang dapat menambah wawasan ataupun pengetahuan mengenai 
pembahasan ini. Adapaun yang menjadi data primernya adalah kitab tafsir Fath al-Qadītr 
karya Imam Asy-Syaukānī. Sedangkan data sekundernya ialah kamus, buku-buku, skripsi, 
tesis, serta artikel dan jurnal-jurnal ilmiah yang berkaitan dan mendukung dengan 
pembahasan yang diteliti. 
Hasil dan Diskusi  
Definisi Nafs 

Nafs adalah salah satu kata, yang banyak disebutkan dalam kalam Allah. Penyebutan 
kata nafs yang beragam pada berbagai ayat dalam Al-Qur’an menimbulkan banyak 
pemaknaan yang berbeda antara ayat yang satu dengan ayat yang lain. Belum lagi intepretasi 
dari setiap mufassir dalam penafsiran ayat-ayat tersebut.6 

Kata nafs dalam Al-Qur’an memiliki makna yang berbeda-beda, tergantung dari 
konteks ayat yang digunakannya. Secara etimologi, nafs berarti jiwa, diri, atau ruh manusia. 
Al-Qur’an sangat memperhatikan bagian jiwa manusia, seperti terlihat dari banyaknya 
penjelasan tentang nafs, yaitu sebanyak 297 kali dalam berbagai ayat. Menariknya, kata nafs 
termasuk dalam kategori lafẓ al-musytarak, yaitu kata yang memiliki lebih dari satu makna, 
tergantung pada konteks penggunaannya. 

 Dalam penggunaannya, nafs bisa berarti manusia secara keseluruhan, yang 
menunjukkan bahwa manusia adalah makhluk yang terdiri dari tubuh dan pikiran. Selain 

 
4
 Nasruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), h. 263. 

  5 Fakultas Ilmu Agama Islam UNISI, Panduang Penelitian Karya Ilmiah, Tembilahan, FIAI UNISI, 
2013, H. 48. 

        6 Nabella Dananier, “Kajian Nafs Dalam Al-Qur’an  Serta Implementasinya Dalam Konsep Bimbingan 
Dan Konseling Islam”, Jurnal Al-Mabsut, Vol. 14, No. 2, 2020, h. 113  

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukānī Dalam Tafsir Fath Al-Qadīr 
 

 

 

itu, kata nafs juga bisa berarti keinginan (ṭhawīyah), hati nurani (ḍamīr), serta jiwa atau ruh 
yang menjadi pusat kehidupan manusia. Dengan berbagai makna tersebut, konsep nafs 
dalam Al-Qur’an mencerminkan keberagaman dimensi rohani dan psikologis manusia.7 

Secara bahasa dalam kamus al-munjid, nafs jamaknya nufus dan anfus yang memiliki 
arti sebagai roh dan diri sendiri. Sedangkan dalam kamus al-munawir disebutkan bahwa 
kata nafs jamaknya anfus dan nufus itu adalah roh dan jiwa, juga berarti al-jasad  (badan atau 
tubuh), as-syakhs (orang), as-syahks al-insan (diri orang), al dzat atau al-ain (diri sendiri).8 
Dalam Ensiklopedia Al-Qur’an disebutkan kata nafs berasal dari kata nafasa yang berarti 
bernafas, artinya nafas keluar dari rongga. Belakangan, arti kata tersebut berkembang 
sehingga ditemukan arti-arti yang beraneka ragam seperti menghilangkan, melahirkan, 
bernafas, jiwa, ruh, darah, manusia, diri, dan hakikat.9 

Dalam kamus Kamus Besar Bahasa Indonesia, nafs juga dipahami sebagai dorongan 
hati yang kuat untuk berbuat jelek. Istilah nafs yang dimaksud disini adalah istilah bahasa 
Arab yang dipakai dalam Al-Qur’an. Sedangkan dalam kamus lisan al-‘arab, Ibn Manzur 
menjelaskan bahwa kata nafs dalam bahasa Arab digunakan dalam dua pengertian yakni nafs 
dalam pengertian nyawa dan nafs yang mengandung makna keseluruhan dari sesuatu dan 
hakikatnya menunjuk kepada diri pribadi. Setiap manusia memiliki dua nafs, nafs akal dan 
nafs ruh. Hilangnya nafs akal menyebabkan manusia tidak dapat berpikir namun ia tetap 
hidup, ini terlihat ketika manusia dalam keadaan tidur, sedangkan hilangnya nafs ruh, 
menyebabkan hilangnya kehidupan.10 

 Ibn ‘Abd Bar mengartikan nafs bisa bermakna ruh dan bisa juga bermakna sesuatu 
yang membedakannya dari yang lain. Sedangkan menurut Ibn ‘Abbas dalam setiap diri 
manusia terdapat dua unsur nafs, yaitu nafs ‘aqliyyah yang bisa membedakan sesuatu dan nafs 
ruhiyyah yang menjadi unsur kehidupan. M. Quraish Shihab mengatakan nafs dalam konteks 
pembicaraan Al-Qur’an tentang manusia menunjukkan kepada sisi-dalam diri manusia 
yang memiliki potensi baik dan buruk, serta dapat mendorongnya untuk dapat melakukan 
kebaikan dan keburukan.11 

Menurut Ibnu Sina, nafs adalah kesempurnaan awal bagi jasad (kamal al-awwal lin 
jism). Selain kesempurnaan bagi jasad, Ibnu Sina mendefenisikan dengan makna lain bahwa 
nafs merupakan substansi rohani yang memancarkan kepada raga dan menghidupkan lalu 
menjadikannya alat untuk mendapatkan pengetahuan dan ilmu, sehingga dengan 
keduannya ia bisa menyempurnakan dirinya dan mengenal Tuhannya.12  

Lebih detail lagi Achmad Mubarak menjelaskan bahwa nafs berarti jiwa, dorongan 
hati yang kuat untuk berbuat kurang baik, sesuatu yang melahirkan sifat tercela dan buruk, 
sesuatu didalam diri manusia yang menggerakkan tingkah laku dan sisi dalam manusia yang 
diciptakan secara sempurna dimana didalamnya terkandung potensi baik dan buruk. Dari 
sekian banyak pengertian tersebut, Rafy Sapuri menggaris bawahi bahwa nafs (jiwa) 

 
7 Murni, dkk, “Konsep Al-Nafs dalam Al-Qur’an menurut Kitab Ibnu Katsir”, al-Munir, Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 6, No. 2, Desember 2024, h. 201-204. 
8 Muh. Aidil Sudarmono, “Pemikiran Islam Tentang Nafs”,  Jurnal Tajdid: Pemikiran Keislaman dan 

Kemanusiaan, Vol. 01, No. 1, April 2017, h. 151.  
9 Sahabuddin dan  M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata, Jilid 2, (Jakarta: 

Lentera Hati, 2007), h. 691  
10 Paisol Burlian, “Konsep Al-Nafs Dalam Kajian Tasawuf Al-Ghazali”, Jurnal Teologia, Vol. 24, No. 

2, Juli-Desember 2013, h. 4 
11 Zulfatmi, “Al-Nafs Dalam Al-Qur’an (Analisi Term Al-Nafs sebagai Dimensi Psikis Manusia), 

Jurnal Mudarrisuna, Vol. 10, No. 2, April-Juni 2020, h. 42. 
12 Syah Reza, “Konsep Nafs Menurut Ibnu Sina”, Jurnal Kalimah, Vol. 12, No. 2, September 2014, 

h. 266-267.  



Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah 
 

 

 
5 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

memiliki dua kecenderungan yaitu; baik dan buruk, dorongan dan tingkah laku. Keduannya 
adalah indikasi manusia yang tidak selamanya baik atau selamanya buruk.13  

Dalam Al-Qur’an kata nafs digunakan dalam berbagai bentuk dan aneka makna. 
Kata nafs dijumpai sebanyak 297 kali, masing-masing dalam bentuk mufrad (singular) 
sebanyak 140 kali. Sedangkan dalam bentuk jamak terdapat dua versi yaitu, nufus sebanyak 
2 kali dan anfus sebanyak 153 kali dan dalam bentuk fi’il ada 2 kali.14  
Klasifikasi Lafaz Nafs dan turunya ayat dalam Al-Qur’an 

Jika kita perhatikan setiap kata dalam Al-Qur'an, terlihat jelas bahwa pemilihan 
katanya sangat tepat dan teliti. Cara menempatkan, bentuk, serta jenis kata yang digunakan 
sangat sesuai dengan tujuan penyampaian pesan tersebut. Oleh karena itu, dalam usaha 
memahami Al-Qur'an, diperlukan penguasaan kosakata yang luas dan dalam. Pemahaman 
ini tidak hanya dilihat dari susunan katanya dalam ayat, tetapi juga dari jenis, bentuk, serta 
berbagai aspek lainnya yang harus diketahui oleh seorang mufassir. Berdasarkan hasil 
penelitian yang telah dilakukan, kata "nafs" muncul sebanyak 297 kali dalam 267 ayat dalam 
Al-Qur'an. Kata "nafs" dikelompokkan menjadi 35 bentuk turunan dari kata tersebut yang 
muncul dalam 63 surah dalam Al-Qur'an. 

Surah-surah dalam Al-Qur'an yang mengandung kata "nafs" ternyata sebagian besar 
berasal dari surah-surah Makkiyah. Jumlahnya mencapai 43 surah. Sementara itu, hanya 20 
surah yang termasuk dalam golongan Madaniyah. Dalam surah-surah Makkiyah, tema-tema 
seperti iman, kebenaran, kehidupan di akhirat, serta pengembangan kesadaran diri manusia 
sangat terasa. Karenanya, tidak aneh jika kata "nafs" sering muncul dalam surah-surah 
Makkiyah. Di sisi lain, meskipun jumlahnya lebih sedikit, kata "nafs" tetap digunakan dalam 
surah-surah Madaniyah untuk menjelaskan berbagai hal terkait tanggung jawab individu, 
hukum, dan kehidupan sosial umat Islam. 
Penafsiran Ayat Al-Qur’an Tentang Nafs Menurut Imam Asy-Syaukānī Dalam 
Tafsir Fath Al-Qadīr 

Berikut pemaparan beberapa ayat mengenai lafadz nafs dalam kitab tafsir Fath al-Qadīr 
menurut Imam Asy-Syaukānī.  

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna sebagai diri  
[QS. Ali-Imran: 61]  َكَ فِيهِ مِنۢ بَعۡدِ مَا جَاءَٓكَ مِن Ʒلۡعِلۡمِ فَقُلۡ تَعَالَوۡاْ نَدعُۡ أَبۡنَآءَنَا وَأَبۡنَآءَكُمۡ وَنِسَآءَنَا وَنِسَآءَكُمۡ وَأَنفُسَنَا  ٱفَمَنۡ حَآج ِ عَلَى ٱوَأَنفُسَكُمۡ ثُمƷ نَبتَۡهِلۡ فَنَجۡعَل لƷعنَۡتَ  ƷǊذِبِينَ  ٱ ŭَ̾لۡك   

Artinya: “Siapa yang membantahmu tentang kisah Isa sesudah datang ilmu (yang meyakinkan 
kamu), Maka Katakanlah (kepadanya): "Marilah kita memanggil anak-anak Kami dan anak-anak 
kamu, isteri-isteri Kami dan isteri-isteri kamu, diri Kami dan diri kamu; kemudian Marilah kita 
bermubahalah kepada Allah dan kita minta supaya la'nat Allah ditimpakan kepada orang-orang yang 
dusta.” 

 Makna dalam ayat ini adalah diri kami dan diri kamu. Jabir mengatakan: yang 
dimaksud diri kami dan diri kamu diayat ini adalah Rasullah dan Ali. Turunnya ayat ini 
diriwayatkan oleh Al-Hakim dan ia menshahihkannya, Ibnu Marduwaih dan Abu Nu’aim 
didalam Ad-Dalail, dari Jabir, ia menuturkan, “Al-Aqib dan As-Sayyid datang menemui 
Nabi Saw, lalu beliau mengajak keduannya memeluk Islam, keduanya berkata, “Kami telah 
memeluk Islam wahai Muhammad., Beliau bersabda: “Kalian berdua telah berdusta. Jika 
kalian mau, aku akan beritahukan kepada kalian berdua tentang apa yang menghalangi 
kalian untuk memeluk Islam.” Keduannya menjawab, “Silahkan”. Beliau bersabda: 

 
13 Dedi Sahputra Napitupulu, “Elemen-elemen Psikologi Dalam Al-Qur’an Studi Tentang Nafs, 

‘Aql, Qalb, Ruh dan Fitrah”, Psikoislamedia Jurnal Psikologi, Vol. 4, No. 1, 2019, h. 59.  
14 Zulfatmi, “Al-Nafs Dalam Al-Qur’an (Analisi Term Al-Nafs sebagai Dimensi Psikis 

Manusia),.….h. 43 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukānī Dalam Tafsir Fath Al-Qadīr 
 

 

 

“(karena) mencintai salib, minum khamar dan makan daging babi”. Jabir melanjutkan, 
“Lalu beliau mengajak mereka untuk mula’anah, maka keduannya pun berjanji untuk 
melaksanakannya esok hari. Maka (pada waktu yang telah ditentukan) Rasululah Saw pun 
memegang tangan Ali, Fatimah, Al-Hasam dan Al-Husain, kemudian mengirim utusan 
untuk kedua orang tersebut, namun keduanya menolak memenuhi dan keduannya 
mengakui beliau, maka beliau pun bersabda: “Demi dzat yang telah mengutusku dengan 
kebenaran, seandainya mereka berdua melalukannya, niscaya lembah itu akan menghuni 
keduanya dengan api”. Berkenaan dengan mereka itu turunlah ayat ayat:  (Marilah kita 
memanggil anak-anak Kami dan anak-anak kamu), Jabir mengatakan: (Diri kami dan diri kamu) 
adalah Rasullah dan Ali. (anak-anak kami) adalah Al-Hasan dan Al-Husain.  (istri-istri kami) 
adalah Fathimah.15 

Makna kata "diri kami" (anfusana) dalam penjelasan tersebut khusus merujuk kepada 
Nabi Muhammad SAW dan Sayyidina Ali bin Abi Thalib. Penekanan pada Ali sebagai 
"diri" Nabi bukan berarti mereka adalah dua orang yang sama secara fisik, melainkan untuk 
menunjukkan hubungan yang sangat dekat dan kedudukan spiritual Ali yang sangat 
istimewa di sisi Nabi. Pada masa itu, Nabi hanya membawa keluarga terdekat dan paling 
suci, yaitu Ahlul Bayt, dan Ali dianggap sebagai bagian dari diri Nabi. Secara ringkas, istilah 
"diri kami" dalam ucapan Jabir menunjukkan kedudukan dan keistimewaan spiritual Ali 
bin Abi Thalib di sisi Nabi Muhammad SAW. 

[QS. Yusuf: 54]  ٌكَ الْيَوْمَ لدََيْنَا مَكِيْنƷمَهٗ قَالَ اِنƷا كَلƷفَلَم Ƃْاَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِي ٓ يْ بِه  وَقَالَ الْمَلِكُ ائْتُوْنِ
 ̷اَمِيْنٌ 

Artinya: “dan raja berkata: "Bawalah Yusuf kepadaku, agar aku memilih dia sebagai orang 
yang rapat kepadaku". Maka tatkala raja telah bercakap-cakap dengan dia, dia berkata: 
"Sesungguhnya kamu (mulai) hari ini menjadi seorang yang berkedudukan tinggi lagi dipercayai pada 
sisi kami". 

Firman-Nya:  (dan raja berkata: "Bawalah Yusuf kepadaku, agar aku memilih dia sebagai 
orang yang rapat kepadaku") 

Makna kalimat: (agar aku memilih dia sebagai orang yang rapat kcpadaku) adalah agar aku 
menjadikannya khusus bagiku selain diriku. Sebelum itu orang khusus baginya adalah Al-
Aziz. Kata artinya adalah meminta pembebasan sesuatu dari kaitan penyekutuan. Raja 
berkata seperti itu karena Yusuf sangat berharga, dan kebiasaan raja adalah menjadikan hal-
hal yang berharga sebagai sesuatu yang khusus tanpa yang lain.16 

[QS. Az-Zariyat: 21]   َ̖وَفِيْٓ اَنْفُسِكُمْۗ  اَفَلَا تُبْصِرُوْن 
Artinya: “dan (juga) pada dirimu sendiri. Maka Apakah kamu tidak memperhatikan?” 
Maksudnya adalah  dan di dalam diri kalian juga terdapat tanda-tanda yang 

menunjukkan keesaan Allah serta kebenaran apa-apa yang dibawa oleh para rasul, karena 
Allah menciptakan mereka dari air mani, kemudian menjadi segumpal darah, kemudian 

 
15  Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min ‘Ilm At-Tafsīr. 

terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,  Jilid 2,  (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),  
h. 386. 

16 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min ‘Ilm At-Tafsīr. 
terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,  Jilid 5,  (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),  
h. 651-652. 



Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah 
 

 

 
7 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

menjadi segumpal daging, kemudian menjadi tulang yang dibungkus daging, hingga 
ditiupkan roh kepadanya. Setelah itu beragamlah bentuk, warna, tabiat, dan bahasa mereka. 
Kemudian kondisi ciptaan mereka juga dengan sifat yang menakjubkan itu, yaitu berupa 
daging, darah, tulang, anggota tubuh, indra, saluran-saluran darah dan napas.17 

Tanda-tanda keagungan Allah bisa kita lihat dalam diri manusia sendiri. Cara Allah 
menciptakan manusia, mulai dari air mani hingga menjadi tubuh yang sempurna, lengkap 
dengan bagian-bagian tubuh, akal, dan indra, menunjukkan keesaan-Nya. Hal ini juga 
menjadi bukti bahwa pesan para rasul benar. 

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna sebagai diri Tuhan 
[QS. Al-An’am : ayat 12]   ْكُم Ʒحْمَةَۗ  لَيَجْمَعَن Ʒى نَفْسِهِ الرŭكَتَبَ عَل  ۗ ِ ه ِǊّ ْتِ وَالْاَرْضِۗ قُل ŭو ŭم Ʒا فِى الس Ʒمَنْ م قُلْ لِّ

ا اَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُوْنَ  مَةِ لَا رَيْبَ فِيْهِۗ اَلƷذِيْنَ خَسِرُوْٓ ŭى يَوْمِ الْقِيŭ̍اِل  

Artinya; “Katakanlah: "Kepunyaan siapakah apa yang ada di langit dan di bumi." 
Katakanlah: "Kepunyaan Allah." Dia telah menetapkan atas Diri-Nya kasih sayang. Dia sungguh 
akan menghimpun kamu pada hari kiamat yang tidak ada keraguan padanya. orang-orang yang 
meragukan dirinya mereka itu tidak beriman”. 

(Dia telah menetapkan atas diri-Nya kasih sayang).  Yakni, telah menjanjikan kasih 
sayang sebagai anugerah dan pemuliaan dari-Nya.  

Disebutkannya nafs (diri) di sini adalah sebagai ungkapan tentang penegasan janji-
Nya dan penepisan akan penghalang-penghalangnya. Dalam redaksi kalimat ini terkandung 
anjuran bagi yang berpaling dari-Nya untuk berbalik kepada-Nya dan menenteramkan 
kekhawatiran mereka, bahwa Allah Maha Penyayang terhadap para hamba-Nya, tidak 
menyegerakan siksaan kepada mereka dan Allah menerima tobat mereka. Di antara bentuk 
kasih sayang-Nya adalah mengutus para rasul kepada mereka, menurunkan kitab-kitab dan 
menunjukkan bukti-bukti.18 

Ayat ini menyatakan bahwa dalam diri Allah terdapat sifat kasih sayang yang 
sempurna. Allah sendiri menetapkan rasa rahmat kepada diri-Nya sebagai janji dan hadiah 
bagi para hamba-Nya. Ini menunjukkan bahwa sifat utama Allah adalah Maha Penyayang, 
yang memandu manusia melalui para nabi, kitab-kitab, tanda-tanda, serta memberi 
kesempatan untuk bertobat tanpa terburu-buru dan tanpa penderitaan berlebihan. Dengan 
demikian, kasih sayang merupakan bagian mendasar dari sifat Allah yang bisa memberikan 
ketenangan dan memperkuat iman para hamba-Nya. 

[QS. Al-An’am : Ayat 54]  Ɓَحْمَة Ʒى نَفْسِهِ الرŭكُمْ عَلƹمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَب ŭتِنَا فَقُلْ سَل ŭي ŭذِيْنَ يُؤْمِنُوْنَ بِاƷوَاِذَا جَاۤءَكَ ال
حِيْمٌ  Ʒهٗ غَفُوْرٌ رƷتَابَ مِنْۢ بَعْدِه  وَاَصْلَحَ فَاَن Ʒهَالَةٍ ثُم  ̷اَنƷهٗ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوْۤءًاۢ بِجَ

Artinya: “apabila orang-orang yang beriman kepada ayat-ayat Kami itu datang kepadamu, 
Maka Katakanlah: "Salaamun alaikum. Tuhanmu telah menetapkan atas Diri-Nya kasih sayang, 
(yaitu) bahwasanya barang siapa yang berbuat kejahatan di antara kamu lantaran kejahilan, kemudian 

 
17 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min ‘Ilm At-Tafsīr. 

terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,  Jilid 10,  (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),  
h. 568-569. 

18 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min ‘Ilm At-Tafsīr. 
terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,  Jilid 3,  (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),  
h. 637. 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukānī Dalam Tafsir Fath Al-Qadīr 
 

 

 

ia bertaubat setelah mengerjakannya dan Mengadakan perbaikan, Maka Sesungguhnya Allah Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang”. 

Firman-Nya: (Tuhanmu telah menetapkan atas diri-Nya kasih sayang), maksudnya adalah 
Allah mewajibkan itu sebagai bentuk pewajiban keutamaan dan kebaikan. 

Ada yang berkata, “Maksudnya adalah, Allah menetapkan itu dalam Lauh 
Mahfuzh.”Ada yang mengatakan bahwa ini termasuk salah satu perintah Allah SWT. kepada 
beliau untuk menyampaikannya kepada orang-orang yang dikehendaki, sebagai kabar 
gembira tentang kekuasan ampunan Allah dan besarnya rahmat Allah.19 

Firman Allah itu menjelaskan bahwa dalam diri-Nya ada sifat kasih sayang yang 
sangat besar dan merupakan bagian dari ketentuan-Nya. Allah memberi rahmat kepada 
diri-Nya sendiri sebagai bentuk keutamaan, kebaikan, dan kasih sayang-Nya kepada 
makhluk ciptaan. Hal ini menunjukkan bahwa Allah adalah Tuhan yang sangat pengampun 
dan penyayang, serta memberi kabar baik kepada hamba-hamba-Nya tentang luasnya 
ampunan dan besar rahmat-Nya. 

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna seseorang 
[QS. Al-Furqan: 3]   ْلِاَنْفُسِهِم يَمْلِكُوْنَ  لَقُوْنَ وَلَا  يُخْ هُمْ  Ʒا و ōـ لُقُوْنَ شَيْ ا يَخْ Ʒلِهَةً ل ŭا  ٓ دُوْنِه  ذُوْا مِنْ  خَ Ʒوَات

لَا نشُُوْرًا   Ʒوةً و ŭلَا حَي Ʒلَا يَمْلِكُوْنَ مَوْتًا و Ʒلَا نَفْعًا و Ʒا و ƺ٣ضَر 
Artinya: “kemudian mereka mengambil tuhan-tuhan selain daripada-Nya (untuk disembah), 

yang tuhan-tuhan itu tidak menciptakan apapun, bahkan mereka sendiri diciptakan dan tidak Kuasa 
untuk (menolak) sesuatu kemudharatan dari dirinya dan tidak (pula untuk mengambil) suatu 
kemanfaatanpun dan (juga) tidak Kuasa mematikan, menghidupkan dan tidak (pula) 
membangkitkan”. 

Selanjutnya Allah mensifati tuhan-tuhan kaum musyrik dengan kelematran yang 
sangat, (dan tidak kuasa untuk [menolak] sesuatu kemudharatan dari dirinya dan tidak [pula untuk 
mengambil] sesuatu kemanfaatan pun), yakni tidak mampu mendatangkan manfaat bagi diri 
mereka dan tidak pula mencegah mudharat dari diri mereka. Didahulukannya penyebutan 
mudharat karena mencegahnya adalah lebih penting daripada mendatangkan manfaat, dan 
karena tuhan-tuhan itu tidak mampu mencegah mudharat dari diri mereka dan tidak 
mampu mendatangkan manfaat bagi diri mereka sendiri, maka bagaimana bisa mereka 
berkuasa atas para penyembah mereka?20 

Ayat ini mengingatkan bahwa seseorang tidak boleh bergantung pada sesuatu selain 
Allah. Karena selain-Nya tidak mampu memberi manfaat atau mencegah kerugian, bahkan 
bagi diri sendiri. Hal ini juga menunjukkan bahwa manusia harus menyadari 
ketidakmampuan makhluk lain, dan hanya kepada Allah yang Maha Kuasa, manusia 
seharusnya menyampaikan doa, beribadah, serta memohon perlindungan dalam segala hal. 

 
 
 
 
 
 

 
19  Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr... h. 706.   
20  Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min ‘Ilm At-Tafsīr. 

terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,  Jilid 8,  (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),  
h. 7-8. 



Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah 
 

 

 
9 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

[QS. Al-An’am: 130]   ْتِيْ وَيُنْذِرُوْنكَُم ŭي ŭوْنَ عَلَيْكُمْ ا ƹنْكُمْ يَقُص نِّ وَالْاِنسِْ اَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّ مَعْشَرَ الْجِ ŭي
ǂى   نْيَا وَشَهِدُوْا عَل ƹوةُ الد ŭتْهُمُ الْحَي Ʒى اَنْفُسِنَا وَغَرǂ ذَاۗ قَالُوْا شَهِدْنَا عَل ŭلِقَاۤءَ يَوْمِكُمْ ه

 Ʒفِرِيْنَ اَنْفُسِهِمْ اَن ŭهُمْ كَانُوْا ك΃ 
Artinya: “Hai golongan jin dan manusia, Apakah belum datang kepadamu Rasul-rasul dari 

golongan kamu sendiri, yang menyampaikan kepadamu ayat-ayatKu dan memberi peringatan kepadamu 
terhadap pertemuanmu dengan hari ini? mereka berkata: "Kami menjadi saksi atas diri Kami sendiri", 
kehidupan dunia telah menipu mereka, dan mereka menjadi saksi atas diri mereka sendiri, bahwa 
mereka adalah orang-orang yang kafir”. 

Firman-Nya: (mereka berkata, "Kami menjadi saksi atas diri kami sendiri."), adalah 
pernyataan dari mereka bahwa hujjah Allah berlaku atas mereka dengan diutusnya para 
rasul kepada mereka. Redaksi ini adalah jawaban atas pertanyaan yang diperkiraan, jadi ini 
merupakan redaksi kalimat permulaan. (Dan mereka menjadi saksi atas diri mereka sendiri, bahwa 
mereka adalah orang-orang yang kafir). Ini merupakan kesaksian lainnya dari mereka mengenai 
diri mereka sendri, bahwa sewaktu di dunia mereka adalah orang-orang yang mengingkari 
para rasul yang diutus kepada mereka. Demikian juga dengan bukti-bukti yang didatangkan 
kepada mereka. Penjelasan seperti ayat ini telah dipaparkan, pada pemyataan mereka yang 
mengakui kekufuran mereka sendiri, seperti perkataan mereka: (Demi Allah, Tuhan kami, 
tiadalah kami mempersekutukan Allah) (QS. AI An'am 16:23) Hal ini diartikan bahwa mereka 
pada sebagian sisi mangakui Hari Kiamat, namun pada sebagian sisi lainnya mengingkari, 
karena panjangnya hari tersebut, kacau balaunya hati dan akal pada saat itu serta tertutup 
dan buntunya pemahaman mereka pada saat itu.21 

Ayat ini menjelaskan bahwa suatu saat seseorang akan menjadi saksi atas perbuatan 
dan kepercayaannya sendiri. Mereka tidak bisa menyangkal lagi kesalahan dan 
ketidakpercayaan yang pernah mereka lakukan di dunia ini, bahkan meskipun dulu mereka 
menolak para rasul dan mengabaikan tanda-tanda kebenaran. Hal ini menunjukkan bahwa 
setiap manusia akan dihadapkan pada pertanggungjawaban, dan pengakuan akan 
kebenaran itu muncul secara alami dari hati mereka sendiri, menjadi bukti yang tidak bisa 
ditolak di hadapan Allah. 

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna ruh 
[QS. Al-An’am: 93]   ْمَن Ʒوَلَمْ يُوحَْ اِلَيْهِ شَيْءٌ و Ʒَكَذِبًا اَوْ قَالَ اُوْحِيَ اِلي ِ ى عَلَى اǊه ŭنِ افْتَر Ʒِوَمَنْ اَظْلَمُ ڇ

الْمَوْتِ   تِ  ŭغَمَر فِيْ  لِمُوْنَ  الظه اِذِ  ى  Ǆتَر ۗ وَلَوْ  ُ اǊه اَنْزَلَ  مَآ  مِثْلَ  سَاُنْزِلُ  قَالَ 
زَوْنَ عَذَابَ الْهُوْنِ بِمَا  وَالْمَلǃىŏكَةُ بَاسِطُوْآ اَ  يْدِيْهِمƂْ اَخْرِجُوْآ اَنْفُسَكُمْۗ اَلْيَوْمَ تُجْ

تِه  تَسْتَكْبِرُوْنَ  ŭي ŭغَيْرَ الْحَقِّ وكَُنْتُمْ عَنْ ا ِ  ͞كُنْتُمْ تَقُوْلُوْنَ عَلَى اǊه
Artinya: “dan siapakah yang lebih zalim daripada orang yang membuat kedustaan terhadap 

Allah atau yang berkata: "Telah diwahyukan kepada saya", Padahal tidak ada diwahyukan sesuatupun 
kepadanya, dan orang yang berkata: "Saya akan menurunkan seperti apa yang diturunkan Allah." 

 
21 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr... h. 880-881. 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukānī Dalam Tafsir Fath Al-Qadīr 
 

 

 

Alangkah dahsyatnya Sekiranya kamu melihat di waktu orang-orang yang zalim berada dalam tekanan 
sakratul maut, sedang Para Malaikat memukul dengan tangannya, (sambil berkata): "Keluarkanlah 
nyawamu" di hari ini kamu dibalas dengan siksa yang sangat menghinakan, karena kamu selalu 
mengatakan terhadap Allah (perkataan) yang tidak benar dan (karena) kamu selalu menyombongkan 
diri terhadap ayat-ayatNya”. 

 

Firman-Nya, ([sambil berkata], "Keluarkanlah nyawamu”), maksudnya adalah sambil 
berkata “Keluarkanlah nyawa kalian dari tekanan-tekanan yang kalian hadapi." Atau, 
"Keluarkan nyawa kalian dari tangan kami dan lepaskanlah dari siksaan ini." Atau, 
“(keluarkanlah nyawa kalian dari jasad kalian dan serahkanlah kepada Kami untuk Kami 
cabut."22 

Ayat ini menjelaskan bahwa ruh sepenuhnya berada di tangan Allah. Manusia tidak 
bisa mengendalikan atau melepaskan ruhnya sendiri. Ketika saat ajal tiba, ruh hanya bisa 
pergi dengan izin-Nya, yang menunjukkan bahwa hidup dan mati semuanya diatur oleh 
Allah. 

[QS. At-Takwir: 7]  žْجَت فُوْسُ زُوِّ ƹ٧وَاِذَا الن 
Artinya: “dan apabila ruh-ruh dipertemukan (dengan tubuh).” 

(Dan apabila ruh-ruh dipertemukan [dengan tubuh]) Yakni: disatukan antara orang yang 
shalih dengan orang yang shalih di surga dan orang yang jahat dengan orang yang jahat di 
neraka. Atha berkata: Ruh-ruh orang-orang beriman dikawinkan dengan para bidadari, dan 
ruh-ruh orang-orang kafir disatukan dengan syaitan-syaitan. Ada pendapat yang 
mengatakan bahwa disatukan semua jenis dengan jenis lainnya dalam kekuasaan, 
sebagaimana di dalam firman Allah, "Kumpulkanlah orang-orang yang lalim beserta teman sejawat 
rnereka” (QS. Ash-Shaaffaat: 22).  

Ikrimah berkata: Firman A1lah, "Dan apabita ruh-ruh dipertemuftan (dengan tubuh)," 
yakni: ruh-ruh disatukan dengan badan. Al-Hasan berkata: Setiap manusia dipertemukan 
dengan kelompoknya, yahudi dengan yahudi, nasrani dengan nasrani, majusi dengan 
majusi, semua yang menyembah selain Allah disatukan dengan kelompok lainnya yang 
sejalan dengan mereka, orang munafik dengan orang munafik dan orang-orang yang 
beriman dengan kalangan orang-orang yang beriman. 

Ada pendapat lain yang menyatakan maksudnya disatukan antara yang 
menyesatkan dengan yang disesatkannya, dari kalangan syaitan maupun manusia, dan 
disatukan orang-orang yang taat dengan orang-orang yang mengajaknya kepada ketaatan, 
dari kalangan para nabi dan orang-orang yang beriman. Ada pula yang mengatakan 
maksudnya disatukan antara jiwa-jiwa dengan amal perbuatannya.23

 

Ayat ini menjelaskan bahwa setiap ruh akan dipertemukan sesuai dengan kondisi 
dan perbuatan manusia tersebut. Ruh orang yang beriman akan bergabung dengan orang-
orang beriman lainnya dan mendapatkan kehormatan. Sementara itu, ruh orang yang kafir 
dan berdosa akan berkumpul dengan sesama orang kafir serta para setan. Beberapa ruh 
juga akan dipertemukan dengan perbuatan dan hasil amalnya. Hal ini menunjukkan bahwa 
ruh tidak akan terlepas dari akibat perbuatan seseorang di dunia, melainkan akan kembali 
ke kelompok, amal, dan balasan yang sesuai dengan ketentuan Allah. 

 

 
22 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr... h. 788. 
23 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min ‘Ilm At-Tafsīr. 

terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,  Jilid 12,  (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),  
h. 112-113. 



Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah 
 

 

 
11 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna jiwa 

[QS. Al-Fajr: 27]   Ɓُة Ʒنŏفْسُ الْمُطْمَى Ʒتُهَا الن Ʒاَيǂ̜ي 
Artinya: ”Hai jiwa yang tenang”. 
Patron "wahai jiwa yang tenang”. ‘Yang  tenang’ adalah (jiwa) yang tenang dan kokoh 

dengan keimanannya serta tauhid kepada Allah, yang menghubungkan dengan keteguhan 
keyakinan karena keraguan tidak mencampurinya dan kebimbangan tidak mencemari 
keyakinannya. Al-Hasan berkata: "Ia adalah (jiwa) yang beriman, yang yakin (dengan 
keimanannya)." Dan Mujahid berkata: “(jiwa) yang rela dengan segala ketetapan Allah yang 
menyadari bahwa segala sesuatu yang keliru tidak akan menimpanya, begitu juga apa yang 
menimpanya bukanlah atas kekeliruan-Nya" Muqatil berkata: "bahwa (jiwa itu) adalah yang 
beriman dan yang tenang." Ibnu Kaysan berpendapat: “(jiwa) yang tenang dengan 
menyebut (asma) Allah." Al-Mukhlishah berkata: "(Jiwa) yang tenang karena ia telah diberi 
kabar gembira dengan adanya surga ketika kematiannya dan ketika kebangkitannya."24 

Jiwa yang tenang adalah jiwa yang percaya dan yakin sepenuhnya kepada Allah. Ia 
tidak terganggu oleh keraguan, tidak gentar oleh kekhawatiran, dan selalu bersyukur atas 
ketetapan Allah. Jiwa ini merasa tenang ketika mengingat Allah, sabar menghadapi 
keputusan-Nya, dan mendapatkan berita gembira tentang surga ketika meninggal dunia dan 
saat bangkit kembali. 

[QS. Asy-Syams: 7]  žىهَا مَا سَوه Ʒ٧وَنَفْسٍ و 
Artinya: “dan jiwa serta penyempurnaannya (ciptaannya)”, 
Pembahasan mengenai "maa” di sini ayat tersebut sama dengan yang sebelumnya. 

Yang bermakna menciptakannya, membentuknya, menyempurnakan anggota-anggota 
tubuhnya. Atha mengatakan: “makna umumnya adalah kumpulan apa-apa yang diciptakan 
dari jenis jin dan manusia, adapun nakiroh adalah sebagai tafkhim, akan tetapi yang 
dimaksud di sini adalah jiwa Adam.25 

Kata “maa” dalam ayat tersebut mengacu pada penciptaan jiwa, yaitu proses Allah 
yang membentuk dan menyempurnakan manusia sejak awal, terutama jiwa Nabi Adam. 
Hal ini menunjukkan bahwa jiwa manusia merupakan ciptaan Allah yang sempurna, sebagai 
sumber kehidupan dan dasar bagi semua makhluk, baik manusia maupun jin. 

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna totalitas manusia 
[QS. Al-Maidah: 32]   ٍهٗ مَنْ قَتَلَ نَفْسًاۢ بِغَيْرِ نَفْسٍ اَوْ فَسَادƷى بَنِيْٓ اِسْرَاۤءِيْلَ اَنŭلِكَۛ  كَتَبْنَا عَل ŭمِنْ اَجْلِ ذ

النƷاسَ   اَحْيَا  فَكَاَنƷمَآ  اَحْيَاهَا  وَمَنْ  جَمِيْعًاۗ  النƷاسَ  قَتَلَ  فَكَاَنƷمَا  الْاَرْضِ  فِى 
لِكَ فِى الْاَرْضِ جَمِيْعًاۗ وَلَقَدْ جَاۤءَتْهُمْ رُ  ŭنْهُمْ بَعْدَ ذ تِ ثُمƷ اِنƷ كَثِيْرًا مِّ ŭن سُلُنَا بِالْبَيِّ

 ̡لَمُسْرِفُوْنَ 
Artinya: “oleh karena itu Kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil, bahwa: Barangsiapa 

yang membunuh seorang manusia, bukan karena orang itu (membunuh) orang lain, atau bukan karena 

 
24  Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr… h. 328-329. 
25  Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr… h. 366. 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukānī Dalam Tafsir Fath Al-Qadīr 
 

 

 

membuat kerusakan dimuka bumi, Maka seakan-akan Dia telah membunuh manusia seluruhnya. dan 
Barangsiapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, Maka seolah-olah Dia telah memelihara 
kehidupan manusia semuanya. dan Sesungguhnya telah datang kepada mereka Rasul-rasul Kami dengan 
(membawa) keterangan-keterangan yang jelas, kemudian banyak diantara mereka sesudah itu sungguh-
sungguh melampaui batas dalam berbuat kerusakan dimuka bumi”. 

Patron (bahwa barangsiapa yang membunuh seorang manusia), maksudnya adalah satu jiwa 
di antara jiwa-jiwa ini. (bukan karena orang itu [membunuh] orang lain), maksudnya adalah bukan 
karena orang itu membunuh orang lain yang mengharuskan qishash. Berarti ini tidak 
mencakup pembunuhan seseorang yang telah membunuh orang lain sebagai qishash.26  Ayat 
ini mengatakan bahwa membunuh seseorang tanpa alasan yang benar memiliki dampak 
sama beratnya dengan membunuh seluruh umat manusia. Ini menunjukkan betapa 
berharganya nyawa manusia menurut Allah, sehingga setiap jiwa harus dijaga dan dihormati 
secara penuh sesuai dengan nilai kemanusiaannya. 

[QS. Al-Qasas: 19]   ْتَقْتُلَنِي ى اَتُرِيْدُ اَنْ  Ǆمُوْس ŭي بِالƷذِيْ هُوَ عَدُوƶ لƷهُمَاƁ قَالَ  بْطِشَ  Ʒاَنْ اَرَادَ اَنْ ي آ  Ʒفَلَم
ارًا فِى الْاَرْضِ وَمَا تُرِيْدُ   Ʒآ اَنْ تَكُوْنَ جَب Ʒاِنْ تُرِيْدُ اِل žِبِالْاَمْس كَمَا قَتَلْتَ نَفْسًاۢ 

 ̔لِحِيْنَ  اَنْ تَكُوْنَ مِنَ الْمُصْ 
Artinya: ‘Maka tatkala Musa hendak memegang dengan keras orang yang menjadi musuh 

keduanya, musuhnya berkata: "Hai Musa, Apakah kamu bermaksud hendak membunuhku, 
sebagaimana kamu kemarin telah membunuh seorang manusia? kamu tidak bermaksud melainkan 
hendak menjadi orang yang berbuat sewenang-wenang di negeri (ini), dan Tiadalah kamu hendak menjadi 
salah seorang dari orang-orang yang Mengadakan perdamaian". 

Patron “(musuhnya berkata, "Hai Musa, apakah kamu bermaksud hendak membunuhku, 
sebagaimana kamu kemarin telah membunuh seorang manusia?)”. Orang yang mengatakan ini 
adalah orang Israil itu, ketika mendengar Musa mengatakan kepadanya. (sesungguhnya kamu 
benar-benar orang sesat yang nyata [kesesatannya]) dan melihatnya hendak memegang orang 
Qibthi kemarin mengiranya akan memukulnya, maka dia berkata kepada Musa, (apakah 
kamu bermaksud hendak membunuhku, sebagaimana kamu kemarin telah membunuh seorang 
manusia?). Ketika orang Qibthi tersebut mendengar itu, dia menyebarkannya, padahal 
sebelumnya tidak seorang pun dari orang-orang Fir'aun yang mengetahui bahwa Musalah 
yang telah membunuh orang Qibthi kemarin, sampai orang Israil itu menyebarkannya. 
Demikianlah yang dikatakan oleh mayoritas mufassir.  

Ada juga yang mengatakan bahwa yang mengatakan  (apakah kamu bermaksud hendak 
membunuh, sebagaimana kamu kemarin telah membmuh seorang manusia?) adalah orang Qibthi itu, 
dan dia telah mengetahui berita tersebut dari orang Israil itu. Ini penafsiran yang benar, 
karena oramg Qibthi ini telah disebutkan sebelum ini tanpa adanya pemisah, karena 
memang dia itulah yang dimaksud dengan (musuh keduanya), yakni musuh Musa dan orang 
Israil itu, dan tidak ada hal yang mengharuskan untuk menyelisihi zhahirnya, maka tidak 
perlu menafsirkan bahwa orang yang beriman kepada Musa yaitu yang meminta tolong 
kepadanya pada kali yang pertama dan pada kali yang kedua dia juga yang menyebarkan 
berita itu.27 

 
26  Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr, jilid 3… h. 348. 
27 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr… h. 436. 



Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah 
 

 

 
13 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

Kisah ini menunjukkan bahwa satu kata atau tindakan seseorang bisa berdampak 
besar terhadap kehidupan orang lain. Dalam peristiwa Musa, kabar tentang pembunuhan 
yang menyebar akhirnya mengungkapkan rahasia dan memengaruhi keamanannya. Hal ini 
mengajarkan bahwa manusia saling terhubung satu sama lain, sehingga setiap ucapan atau 
perbuatan perlu dijaga, karena bisa memengaruhi kehidupan seseorang secara menyeluruh. 

[QS. Al-Qasas: 33]   ِقْتُلُوْن Ʒيْ قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَاَخَافُ اَنْ ي  ̢قَالَ رَبِّ اِنِّ
Artinya: “Musa berkata: “Ya Tuhanku sesungguhnya aku telah membunuh seseorang manusia 

dari golongan mereka, maka aku takut mereka akan membunuhku”. 
Setelah Musa mendengar firman Allah SWT, bahwa itu adalah dua mukjizat.yang 

akan ditunjukkan kepada Fir'aun, dia memohon kepada-Nya agar meneguhkan hatinya, 
maka (Musa berkata, "Ya Tuhanku, sesungguhnya aku telah mernbunuh seseorang manusia 
dari golongan mereka."), yakni orang Qibthi yang dibunuhnya.28 Peristiwa Musa yang 
pernah terjadi dan membunuh seorang Qibti menunjukkan seberapa berharganya sebuah 
nyawa manusia. Hanya membunuh satu orang saja sudah menjadi beban yang berat dan 
terus dirasakan sepanjang hidup. Hal ini membuktikan bahwa setiap jiwa memiliki nilai 
yang sangat tinggi, dan sesuai dengan semangat kemanusiaan, kita harus selalu menjaga dan 
hormati kehidupan manusia secara utuh. 

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna sebagai sisi dalam manusia yang melahirkan 
perilaku  

[QS. Ar-Rad: 11]   رُ مَا َ لَا يُغَيِّ ۗ اِنƷ اǊه ِ فَظُوْنَهٗ مِنْ اَمْرِ اǊه بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِه  يَحْ نْۢ  بŭتٌ مِّ لهَٗ مُعَقِّ
ُ بِقَوْمٍ سُوْۤءًا فَلَا مَرَدƷ لهَٗ Ƃوَمَا لَهُمْ  اَرَادَ اǊه وَاِذَآ  رُوْا مَا بِاَنْفُسِهِمْۗ  ى يُغَيِّ بِقَوْمٍ حَته

نْ دُ  الٍ مِّ Ǯوْنِه  مِنْ و 
Artinya: “bagi manusia ada malaikat-malaikat yang selalu mengikutinya bergiliran, di muka 

dan di belakangnya, mereka menjaganya atas perintah Allah. Sesungguhnya Allah tidak merubah 
keadaan suatu kaum sehingga mereka merubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri. dan apabila 
Allah menghendaki keburukan terhadap suatu kaum, maka tak ada yang dapat menolaknya dan sekali-
kali tak ada pelindung bagi mereka selain Dia”. 

Maksudnya adalah, sampai mereka menaati Allah. Maknanya adalah, tidak ada yang 
dapat mengambil nikmat yang telah dianugerahkan kepada suatu kaum hingga mereka 
sendiri yang merubah kebaikan dan amal shalih yang ada pada mereka atan merubah fitrah 
yang telah Allah fitrahkan kepada mereka. Ada juga yang mengatakan, bahwa maksudnya 
bukan berarti tidak akan ada adzab yang menimpa seseorang hingga dia berdosa, akan 
tetapi terkadang turun musibah karena dosa-dosa orang lain, sebagaimana disebutkan di 
dalam hadits, bahwa seseorang pernah bertanya kepada Rasulullah SAW, dia berkata, 
"Apakah kami bisa binasa padahal di antara kami terdapat orang-orang shalih?" Beliau 
menjawab:”Ya, jika banyak terjadi keburukan”.29 

Nikmat Allah tidak akan lenyap sendiri, tapi bisa hilang karena manusia yang 
merusaknya dari dalam dirinya sendiri. Ketika hati dan jiwa mulai menjauh dari fitrah dan 
amal yang baik, maka timbul perilaku yang buruk, yang akhirnya membawa musibah. 
Bahkan, keburukan seseorang bisa memengaruhi seluruh masyarakat jika tidak diatasi. Hal 

 
28 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr… h. 468.  
29 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr… h. 813-814. 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukānī Dalam Tafsir Fath Al-Qadīr 
 

 

 

ini menunjukkan betapa pentingnya menjaga hati dan perbuatan manusia agar nikmat Allah 
tetap terjaga. 

[QS. Al-Anfal: 53]   Ʒوَاَن Ɓْرُوْا مَا بِاَنْفُسِهِم ى يُغَيِّ عْمَةً اَنْعَمَهَا عَلŭى قَوْمٍ حَته رًا نِّ َ لَمْ يَكُ مُغَيِّ لِكَ بِاَنƷ اǊه ŭذ 
 Ɓٌسَمِيْعٌ عَلِيْم َ  ̶اǊه

Artinya: “(siksaan) yang demikian itu adalah karena Sesungguhnya Allah sekali-kali tidak 
akan merubah sesuatu nikmat yang telah dianugerahkan-Nya kepada suatu kaum, hingga kaum itu 
mengubah apa-apa yang ada pada diri mereka sendiri, dan Sesungguhnya Allah Maha mendengar lagi 
Maha mengetahui”. 

Patron (hingga kaum itu mengubah apa-apa yang ada pada diri mereka sendiri) yang berupa 
perihal dan moral dengan mengingkari nikmat-nikmat Allah, tidak mensyukuri kebaikan-
Nya serta meremehkan perintah-perintah dan larangan-larangan-Nya. Demikian ini 
sebagaimana yang diberlakukan terhadap Fir'aun beserta para pengikutnya dan umat-umat 
sebelum mereka, serta Quraisy dan kaum musyrikin yang seperti mereka. Karena Allah 
telah membukakan bagi mereka pintu-pintu kebaikan di dunia dan menganugerahi mereka 
dengan mengirimkan para rasul kepada mereka dan menurunkan kitab-kitab kepada 
mereka. Namun mereka justru menyikapi nikmat-nikmat ini dengan kekufuran, maka 
mereka berhak mendapat perubahan nikmat karena mereka telah merubahnya sendiri, 
padahal semestinya itu dijalani dan diamalkan dengan mensyukuri dan menerimanya.30 

Ibnu Abu Hatim dan Abu Asy-syaikh meriwayatkan dari As-Suddi mengenai 
firman-Nya: “([siksaan] yang demikian itu adalah karena Sesungguhnya Allah sekali-kali tidak akan 
merubah sesuatu nikmat yang telah dianugerahkan-Nya kepada suatu kaum, hingga kaum itu mengubah 
apa-apa yang ada pada diri mereka sendiri), Ia berkata, “Nikmat Allah adalah Muhammad SAW. 
Allah menganugrahkan beliau kepada suku Quraisy, namun mereka kufur sehingga Allah 
memindahkan beliau kepada golongan Anshar.”31 

Ayat ini menyatakan bahwa perubahan keberkahan dari Allah terjadi karena kondisi 
hati seseorang. Ketika hati seseorang penuh dengan ketidakpatuhan, tidak bersyukur, dan 
meremehkan perintah Allah, maka timbul perbuatan buruk yang menghilangkan kebaikan. 
Contohnya seperti Fir’aun, Quraisy, dan umat-umat sebelumnya, mereka diberi nikmat 
besar berupa para nabi dan kitab, namun justru menolaknya. Ini menunjukkan bahwa 
perbuatan manusia berasal dari kondisi hatinya: jika hati bersyukur dan taat, nikmat tetap 
ada tetapi jika tidak bersyukur, nikmat akan lenyap. 
 
Kesimpulan  
       Makna nafs dalam Al-Qur’an secara umum bisa diartikan sebagai jiwa dan ruh, meskipun 
terkadang nafs digunakan dengan arti yang lebih dekat pada diri manusia. Nafs bisa merujuk 
pada diri seseorang secara utuh, yang mencakup tubuh, ruh, akal, dan hati. Dalam konteks 
ini, nafs menggambarkan individu secara lengkap, termasuk segala kemampuan baik dan 
buruknya. Al-Qur’an juga menyebutkan bahwa nafs adalah tempat berkembangnya pikiran, 
gagasan, keinginan, dan tekad yang selanjutnya mendorong seseorang untuk bertindak. Lafaz 
nafs dikelompokkan menjadi 35 bentuk derivasi. Terdapat pada 63 surah dalam Al-Qur’an, 

 
30 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min ‘Ilm At-Tafsīr. 

terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,  Jilid 4,  (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),  
h.520. 

31 Asy-Syaukānī, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min ‘Ilm At-Tafsīr… 
h. 522. 



Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah 
 

 

 
15 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

43 surah makkiyah dan 20 surah madaniyah serta ada 15 ayat yang masing-masing mengandung 
dua lafaz nafs sekaligus dalam satu ayat dengan bentuk yang berbeda. Lafaz nafs dalam Al-
Qur’an yang menjelaskan berbagai macam makna sesuai pada konsepnya. Imam Asy-
Syaukānī didalam tafsir Fath Al-Qadīr. Kata nafs memiliki ragam makna seperti diri 
diantaranya sebagaimana yang terdapat dalam QS. Ali-Imran: 61, QS. Yusuf: 54 dan QS. Az-
Zariyat: 21. Bermakna diri manusia diantaranya terdapat dalam QS. Al-An’am: 12 dan 54. 
Bermakna seseorang diantaranya terdapat dalam QS. Al-Furqan: 3 dan QS. Al-An’am: 130. 
Bermakna ruh diantaranya terdapat dalam QS. Al-An’am: 93. Bermakna jiwa diantaranya 
terdapat dalam QS. Al-Fajr: 27 dan QS. Asy-Syams: 7. Bermakna totalitas manusia 
diantaranya terdapat dalam QS. Al-Maidah: 32 dan QS. Al-Qasas: 19 & 33. Bermakna sebagai 
sisi dalam manusia yang melahirkan perilaku diantaranya terdapat dalam QS. Ar-Rad: 11 dan 
Al-Anfal: 53. 
 
Daftar Pustaka  
Al-Qathan, Manna’, 2019, Pengantar Studi Ilmu Al-Qur’an, Terjemahan Aunur Rafiq El-

Mazni, cet. Ke-19, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 
Asy-Syaukānī, 2008, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min 

‘Ilm At-Tafsīr. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, 
Jilid 2, Jakarta: Pustaka Azzam. 

Asy-Syaukānī, 2008, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min 
‘Ilm At-Tafsīr. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, 
Jilid 3, Jakarta: Pustaka Azzam. 

Asy-Syaukānī, 2008, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min 
‘Ilm At-Tafsīr. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, 
Jilid 4, Jakarta: Pustaka Azzam. 

Asy-Syaukānī, 2008, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min 
‘Ilm At-Tafsīr. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, 
Jilid 5, Jakarta: Pustaka Azzam. 

Asy-Syaukānī, 2008, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min 
‘Ilm At-Tafsīr. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, 
Jilid 12, Jakarta: Pustaka Azzam. 

Asy-Syaukānī, 2008, Fath Al-Qadīr Al-Jāmi’ Baina Fannī Ar-Riwāyah wa Ad-Dirāyah min 
‘Ilm At-Tafsīr. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, 
Jilid 8, Jakarta: Pustaka Azzam 

Baidan, Nasruddin, 2005, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Burlian, Paisol, 2013, “Konsep Al-Nafs Dalam Kajian Tasawuf Al-Ghazali”, Jurnal 

Teologia, Vol. 24, No. 2, Juli-Desember. 
Dananier, Nabella, 2020, “Kajian Nafs Dalam Al-Qur’an Serta Implementasinya Dalam 

Konsep Bimbingan Dan Konseling Islam”,  Jurnal Al-Mabsut, Vol. 14, No. 2, 
September.  

Daulay, Salim Said, dkk. “Pengenalan Al-Qur’an”, Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, Vol. 
9, No. 5. 

Fakultas Ilmu Agama Islam UNISI, 2013, Panduan Penulisan Karya Ilmiah, 
Tembilahan, FIAI UNISI. 

Murni, dkk. 2024. “Konsep Al-Nafs dalam Al-Qur’an menurut Kitab Ibnu Katsir”, al-
Munir, Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 6, No. 2, Desember. 

Napitupulu, Dedi Sahputra, 2019, “Elemen-elemen Psikologi Dalam Al-Qur’an Studi 
Tentang Nafs, ‘Aql, Qalb, Ruh dan Fitrah”, Psikoislamedia Jurnal Psikologi, Vol. 
4, No. 1. 

Reza, Syah, 2014, “Konsep Nafs Menurut Ibnu Sina”, Jurnal Kalimah, Vol. 12, No. 2, 
September. 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukānī Dalam Tafsir Fath Al-Qadīr 
 

 

 

Sahabuddin dan M. Quraish Shihab, 2007, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata, 
Jilid 2, Jakarta: Lentera Hati. 

Sudarmono, Muh. Aidil, 2017, “Pemikiran Islam Tentang Nafs”, Jurnal Tajdid: Pemikiran 
Keislaman dan Kemanusiaan, Vol. 01, No. 1, April. 

Yanggo, Huzaemah Tahido, 2019, “Al-Qur’an Sebagai Mukjizat Tersebar”, Jurnal 
Waratsah, Vol. 01, No. 02. 

Zulfatmi, 2020, “Al-Nafs Dalam Al-Qur’an (Analisi Term Al-Nafs sebagai Dimensi 

Psikis Manusia), Jurnal Mudarrisuna, Vol. 10, No. 2, April-Juli 

 


