SYAHADAH: JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN KEISLAMAN
Vol. 13, No. 2 2025 hal. 1-16
https://ejournal.unisi.ac.id/index.php/svahadah/about

Riwayat Artikel: Dikirim: 30-08-2025] Diterima: 08-10-2025 | Diterbitkan: 30-10-2025 |

PENAFSIRAN KATA NAFSMENURUT ASY-SYAUKANI
DALAM TAFSIR FATH AL-QADIR

Siti Nur Asiah', Amaruddin® Nasrullah’

PUniversitas Islam Indragiri
E-mail: sn.asiah86(@gmail.com, amaruddin.asra@gmail.com , anas.banjar@gmail.com

Abstrak

Kata nafs adalah salah satu kata yang sering muncul dalam Al-Qur'an, tepatnya
sebanyak 298 kali dalam 267 ayat, yang menunjukkan pentingnya kata ini. Karena kata ini
memiliki makna yang berbeda, maka banyak orang melakukan penelitian untuk memahami
arti dan turunan kata tersebut. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif tematik
tokoh, khususnya dengan menganalisis kitab tafsir besar Fath al-Qadir yang ditulis oleh
Imam Asy-Syaukani. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kata nafs memiliki 35 bentuk
turunan yang berbeda. Bentuk-bentuk ini terdapat di 36 surah, terdiri dari 43 surah
Makkiyah dan 20 surah Madaniyah, yang menunjukkan bahwa kata ini tetap relevan dan
muncul sepanjang masa turunnya wahyu. Menariknya, ada 15 ayat yang masing-masing
mengandung dua kata nafs dengan bentuk yang berbeda. Menurut penafsiran Imam Asy-
Syaukani, makna dari kata nafs sangat luas dan bergantung pada konteks. Kata ini bisa
berarti diri (QS. Ali-Imran: 61), diri manusia (QS. Al-An’am: 54), seseorang (QS. Al-An’am:
130), ruh (QS. Al-An’am: 93), dan jiwa (QS. Al-Fajr: 27). Selain itu, ia juga memaknai "nafs"
sebagai seluruh manusia secara utuh (QS. Al-Maidah: 32), bahkan sebagai bagian dalam diri
manusia yang menjadi sumber munculnya perilaku (QS. Ar-Ra’d: 11). Analisis ini
menunjukkan bahwa nafs bukanlah konsep yang tunggal, melainkan istilah yang memuat
berbagai aspek dari keberadaan manusia.
Kata Kunci: Nafs, Kitab Tafsir Fath al-Qadir, Imam Asy-Syaukani.

Abstract

The word nafs is one of the words that often appears in the Qur'an, precisely as many as
298 times in 267 verses, which shows the importance of this word. Since this word has
different meanings, many people do research to understand the meaning and derivatives
of the word. This research uses a thematic qualitative approach of figures, especially by
analyzing the great tafsir book Fath al-Qadir written by Imam Ash-Syaukani. The results
of the study show that the word nafs has 35 different derivative forms. These forms are
found in 36 surahs, consisting of 43 Makkiyah surahs and 20 Madaniyah surahs, which
shows that this word remained relevant and appeared throughout the time of revelation.
Interestingly, there are 15 verses that each contain two words nafs with different forms.
According to the interpretation of Imam Ash-Syaukani, the meaning of the word nafs is
very broad and depends on the context. This word can mean self (QS. Ali-Imran: 61), the
human being (QS. Al-An'am: 54), a person (QS. Al-An'am: 130), ruh (QS. Al-An'am: 93),
and the soul (QS. Al-Fajr: 27). In addition, he also interprets "nafs" as the whole of
humanity (QS. Al-Maidah: 32), even as a part of the human being that is the source of the
emergence of behavior (QS. Ar-Ra'd: 11). This analysis shows that nafs is not a single
concept, but a term that contains various aspects of human existence.

Keywords: Nafs, Kitab Tafsir Fath al-Qadir, Imam Ash-Shaykh



https://ejournal.unisi.ac.id/index.php/syahadah/about
mailto:sn.asiah86@gmail.com
mailto:amaruddin.asra@gmail.com
mailto:anas.banjar@gmail.com

Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukani Dalam Tafsir Fath Al-Qadir

Pendahuluan

Al-Qur'an menempati posisi sentral sebagai sumber ajaran Islam yang paling
primer dan otentik, yang diyakini oleh umat Muslim sebagai firman Allah SWT yang
absolut." Kitab suci ini diwahyukan secara gradual melalui perantaraan Malaikat Jibril
kepada Nabi Muhammad SAW selama kurang lebih 23 tahun, bukan sebagai sebuah
produk budaya atau pemikiran manusia, melainkan sebagai petunjuk (hudan) yang abadi
untuk seluruh umat manusia. Proses penurunannya yang bertahap (tanzilun munajjam)
bukanlah suatu kebetulan, melainkan mengandung hikmah yang profound, seperti untuk
meneguhkan hati Nabi, menjawab dinamika sosial yang muncul, serta memudahkan proses
penghafalan dan pemahaman bagi para sahabat. Oleh karena itu, setiap ayatnya tidak dapat
dilepaskan dari konteks asbabun nuzul-nya, yang menjadi kunci penting dalam penafsiran.
Keotentikan Al-Qur’an, yang terjaga melalui isnad yang mutawatir, menjadikannya rujukan
utama dalam menetapkan hukum (syari'ah), akidah, dan akhlak, sekaligus sebagai landasan
spiritualitas yang menyeluruh.

Sebagai bukti keilahiannya, Al-Qur’an merupakan mukjizat terbesar Nabi
Muhammad SAW yang abadi, yang kemukjizatannya (i'jaz) tidak hanya terletak pada aspek
metafisik semata, tetapi sangat menonjol pada dua dimensi utama: kandungan (maddah)
dan bahasa (lughawiy). Dari segi kandungan, Al-Qur’an menghadirkan kebenaran ilmiah
yang baru dapat diverifikasi oleh sains modern berabad-abad kemudian, narasi sejarah yang
akurat tentang umat-umat terdahulu, serta sistem hukum dan etika yang komprehensif dan
relevan sepanjang masa. Sementara dari segi bahasa, keindahannya yang tak tertandingi
menjadi tantangan terbuka bagi bangsa Arab yang mahir bersastra pada masa turunnya.
Keindahan bahasa ini dapat diklasifikasikan lebih lanjut menjadi keindahan lafadz (seperti
i'rab, fashahah, dan keharmonisan bunyi) serta keindahan makna (seperti kedalaman
filosofis, metafora, dan universalitas pesan).” Kombinasi antara kedalaman makna dan
keagungan bentuk bahasanya inilah yang menjadikan studi stilistika (badi') Al-Qut’an
sebagai disiplin ilmu yang sangat kaya.

Lebih spesifik lagi, kekayaan linguistik Al-Qur’an termanifestasi dalam penggunaan
diksi yang precise dan multi-dimensi, di mana satu lafadz dapat menyimpan ragam makna
yang luas, tergantung pada konteks kalimat (siyaq al-ayat) dan hubungannya dengan ayat
lain. Fenomena semantik ini dapat diamati secara jelas pada lafadz "nafs" yang disebutkan
berulang kali dalam Al-Qur’an, baik dalam bentuk tunggal (mufrad) seperti "nafs" maupun
jamak (jam') seperti "anfus" atau "nufus". Pengulangan ini bukanlah redundansi, melainkan
penekanan pada berbagai aspek dari suatu entitas yang kompleks. Sebagai contoh, dalam
satu konteks, "nafs" dapat merujuk pada jiwa atau esensi diri manusia, sementara dalam
konteks lain, ia dapat berarti hawa nafsu, nyawa, atau bahkan substansi kolektif dari suatu
kelompok. Kajian semantik terhadap petjalanan makna lafadz "nafs" ini membuka
cakrawala pemahaman yang lebih holistik tentang konsep manusia dalam Al-Qur’an, yang
mencakup dimensi spiritual, psikologis, dan sosial.’

Merujuk pada penafsiran ulama klasik seperti Asy-Syaukani, kompleksitas makna
"nafs" menjadi semakin nyata. Dalam menafsirkan QS. Ar-Ra’d: 11, ia memahami frasa
"angfusihim" sebagai "diri mereka sendiri," yang menegaskan prinsip sunnatullah bahwa

! Salim Said Daulay, dkk., “Pengenalan Al-Qur’an”, Jurnal Iimiah Wahana Pendidikan. Vol. 9, No. 5, h.
472.

2 Manna Al-Qathan, Pengantar Studi Ilmu Al-Qur’an, Terjemahan Aunur Rafiq El-Mazni, Cet. Ke-19
(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2019), h. 329.

3 Huzaemah Tahido Yanggo, “Al-Qur’an Sebagai Mukjizat Terbesar”, Jurnal Waratsah, Vol. 01, No. 02,
2019, h. 7.




Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah

perubahan nasib suatu komunitas, baik berupa nikmat keselamatan maupun musibah,
sangat bergantung pada upaya dan perubahan (taghyir) yang mereka lakukan pada diri
mereka sendiri, khususnya dalam ketaatan kepada Allah. Kemudian, dalam QS. At-Takwir:
7, yang membahas peristiwa hari Kiamat, Asy-Syaukani mengartikan "nufus" dengan "ruh-
ruh," yang mengindikasikan makna nyawa atau jiwa yang dicabut dan dikumpulkan.
Sementara itu, penafsirannya terhadap QS. Asy-Syams: 7 memberikan dimensi yang
berbeda lagi, di mana "nafs" dalam konteks sumpah Allah diartikan sebagai jiwa primordial
Nabi Adam AS, mewakili asal-usul penciptaan seluruh umat manusia. Interpretasi yang
beragam ini menunjukkan kedalaman tafsir yang lahir dari pendalaman terhadap siyaq al-
kalam.*

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa kajian leksikal terhadap lafadz kunci
dalam Al-Qur’an, seperti "nafs," bukanlah pekerjaan yang sederhana, melainkan
memerlukan pendekatan yang komprehensif dan multidisiplin. Keragaman makna yang
dimiliki oleh lafadz "nafs" mencerminkan kekayaan konseptual Al-Qut’an dalam
mendefinisikan hakikat manusia, yang meliputi aspek individual dan kolektif, jasmani dan
rohani, serta potensi baik dan buruk. Pemahaman terhadap semantik Al-Qur’an seperti ini
sangat penting bagi seorang peneliti tafsir untuk menghindari penafsiran yang simplistik
dan reduktif. Dengan demikian, setiap lafadz dalam Al-Qut’an ibarat permata yang
memancarkan cahaya makna yang berbeda dari setiap sudut pandang, dan tugas kitalah
sebagai akademisi untuk terus menggali dan mengkontekstualisasikan khazanah keilmuan
yang tak pernah kering ini bagi kehidupan kontemporer.

Metode Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan penulis adalah penelitian kepustkanaan atau
disebut dengan Library Research yaitu penelitian yang membatasi kegiatannya hanya pada
bahan-bahan koleksi perpustakaan dan studi dukumen saja tanpa memerlukan penelitian
lapangan.’ Dengan menggunakan dua sumber data yakni data primer atau sumber utama
yang langsung dari subjek yang diteliti dan data sekunder yang merupakan data pendukung
selain dari data primer yang dapat menambah wawasan ataupun pengetahuan mengenai
pembahasan ini. Adapaun yang menjadi data primernya adalah kitab tafsir Fath al-Qaditr
karya Imam Asy-Syaukani. Sedangkan data sekundernya ialah kamus, buku-buku, skripsi,
tesis, serta artikel dan jurnal-jurnal ilmiah yang berkaitan dan mendukung dengan
pembahasan yang diteliti.

Hasil dan Diskusi
Definisi Nafs

Nafs adalah salah satu kata, yang banyak disebutkan dalam kalam Allah. Penyebutan
kata nafs yang beragam pada berbagai ayat dalam Al-Qut’an menimbulkan banyak
pemaknaan yang berbeda antara ayat yang satu dengan ayat yang lain. Belum lagi intepretasi
dari setiap mufassir dalam penafsiran ayat-ayat tersebut.’

Kata nafs dalam Al-Qur’an memiliki makna yang berbeda-beda, tergantung dari
konteks ayat yang digunakannya. Secara etimologi, nafs berarti jiwa, diri, atau ruh manusia.
Al-Qur’an sangat memperhatikan bagian jiwa manusia, seperti terlihat dari banyaknya
penjelasan tentang nafs, yaitu sebanyak 297 kali dalam berbagai ayat. Menariknya, kata nafs
termasuk dalam kategoti /afz al-musytarak, yaitu kata yang memiliki lebih dari satu makna,
tergantung pada konteks penggunaannya.

Dalam penggunaannya, #afs bisa berarti manusia secara keseluruhan, yang
menunjukkan bahwa manusia adalah makhluk yang terdiri dari tubuh dan pikiran. Selain

# Nasruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), h. 263.
5 Fakultas Ilmu Agama Islam UNISI, Panduang Penelitian Karya Ilmiah, Tembilahan, FIAT UNISI,
2013, H. 48.
¢ Nabella Dananier, “Kajian Nafs Dalam Al-Qut’an Serta Implementasinya Dalam Konsep Bimbingan
Dan Konseling Islam”, Jurnal Al-Mabsut, Vol. 14, No. 2, 2020, h. 113

3 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman
P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349
Vol 13 Nomor 2, 2025


https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!

Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukani Dalam Tafsir Fath Al-Qadir

itu, kata #afs juga bisa berarti keinginan (thawiyah), hati nurani (damir), serta jiwa atau ruh
yang menjadi pusat kehidupan manusia. Dengan berbagai makna tersebut, konsep #afs
dalam Al-Qur’an mencerminkan keberagaman dimensi rohani dan psikologis manusia.’

Secara bahasa dalam kamus al-munjid, #afs jamaknya nufus dan anfus yang memiliki
arti sebagai roh dan diri sendiri. Sedangkan dalam kamus al-munawir disebutkan bahwa
kata nafs jamaknya anfus dan nafus itu adalah roh dan jiwa, juga berarti al/jasad (badan atau
tubuh), as-syakhs (orang), as-syahks al-insan (diri orang), al dzat atau al-ain (diti sendiri).”
Dalam Ensiklopedia Al-Qur’an disebutkan kata nafs berasal dari kata nafasa yang berarti
bernafas, artinya nafas keluar dari rongga. Belakangan, arti kata tersebut berkembang
sehingga ditemukan arti-arti yang beraneka ragam seperti menghilangkan, melahirkan,
bernafas, jiwa, ruh, darah, manusia, diri, dan hakikat.”

Dalam kamus Kamus Besar Babasa Indonesia, nafs juga dipahami sebagai dorongan
hati yang kuat untuk berbuat jelek. Istilah 7afs yang dimaksud disini adalah istilah bahasa
Arab yang dipakai dalam Al-Qur’an. Sedangkan dalam kamus /isan al-‘arab, Ibn Manzur
menjelaskan bahwa kata 7afs dalam bahasa Arab digunakan dalam dua pengertian yakni nafs
dalam pengertian nyawa dan 7zafs yang mengandung makna keseluruhan dari sesuatu dan
hakikatnya menunjuk kepada diri pribadi. Setiap manusia memiliki dua #afs, nafs akal dan
nafs ruh. Hilangnya nafs akal menyebabkan manusia tidak dapat berpikir namun ia tetap
hidup, ini terlihat ketika manusia dalam keadaan tidur, sedangkan hilangnya nafs ruh,
menyebabkan hilangnya kehidupan."’

Ibn ‘Abd Bar mengartikan 7afs bisa bermakna ruh dan bisa juga bermakna sesuatu
yang membedakannya dari yang lain. Sedangkan menurut Ibn ‘Abbas dalam setiap diri
manusia terdapat dua unsur zafs, yaitu nafs ‘aqliyyah yang bisa membedakan sesuatu dan nafs
rubiyyah yang menjadi unsur kehidupan. M. Quraish Shihab mengatakan #afs dalam konteks
pembicaraan Al-Qur’an tentang manusia menunjukkan kepada sisi-dalam diri manusia
yang memiliki potensi baik dan buruk, serta dapat mendorongnya untuk dapat melakukan
kebaikan dan keburukan."'

Menurut Ibnu Sina, #afs adalah kesempurnaan awal bagi jasad (kamal al-awwal lin
Jism). Selain kesempurnaan bagi jasad, Ibnu Sina mendefenisikan dengan makna lain bahwa
nafs merupakan substansi rohani yang memancarkan kepada raga dan menghidupkan lalu
menjadikannya alat untuk mendapatkan pengetahuan dan ilmu, sehingga dengan
keduannya ia bisa menyempurnakan dirinya dan mengenal Tuhannya.'

Lebih detail lagi Achmad Mubarak menjelaskan bahwa #zafs berarti jiwa, dorongan
hati yang kuat untuk berbuat kurang baik, sesuatu yang melahirkan sifat tercela dan buruk,
sesuatu didalam diri manusia yang menggerakkan tingkah laku dan sisi dalam manusia yang
diciptakan secara sempurna dimana didalamnya terkandung potensi baik dan buruk. Dari
sckian banyak pengertian tersebut, Rafy Sapuri menggaris bawahi bahwa nafs (jiwa)

7 Murni, dkk, “Konsep Al-Nafs dalam Al-Qur’an menurut Kitab Ibnu Katsir”, a/-Munir, Jurnal
Linu AL-Qur'an dan Tafsir, Vol. 6, No. 2, Desember 2024, h. 201-204.

8 Muh. Aidil Sudarmono, “Pemikiran Islam Tentang Nafs”, Jurnal Tajdid: Pemikiran Keislaman dan
Kemanusiaan, Vol. 01, No. 1, April 2017, h. 151.

9 Sahabuddin dan M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur'an: Kajian Kosakata, Jilid 2, (Jakarta:
Lentera Hati, 2007), h. 691

10 Paisol Burlian, “Konsep .4/-~Nafs Dalam Kajian Tasawuf Al-Ghazali”, Jurnal Teologia, Vol. 24, No.
2, Juli-Desember 2013, h. 4

11 Zulfatmi, “A/~Nafs Dalam Al-Qur’an (Analisi Term A4/~Nafs sebagai Dimensi Psikis Manusia),
Jurnal Mudarrisuna, Vol. 10, No. 2, April-Juni 2020, h. 42.

12 Syah Reza, “Konsep Nafs Menurut Ibnu Sina”, Jurmal Kalimah, Vol. 12, No. 2, September 2014,
h. 266-267.




Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah

memiliki dua kecenderungan yaitu; baik dan buruk, dorongan dan tingkah laku. Keduannya
adalah indikasi manusia yang tidak selamanya baik atau selamanya buruk."

Dalam Al-Qur’an kata zafs digunakan dalam berbagai bentuk dan aneka makna.
Kata nafs dijumpai sebanyak 297 kali, masing-masing dalam bentuk mufrad (singular)
sebanyak 140 kali. Sedangkan dalam bentuk jamak terdapat dua versi yaitu, nufus sebanyak
2 kali dan anfus sebanyak 153 kali dan dalam bentuk %/ ada 2 kali."*
Klasifikasi Lafaz Nafs dan turunya ayat dalam Al-Qur’an

Jika kita perhatikan setiap kata dalam Al-Qur'an, terlihat jelas bahwa pemilihan
katanya sangat tepat dan teliti. Cara menempatkan, bentuk, serta jenis kata yang digunakan
sangat sesual dengan tujuan penyampaian pesan tersebut. Oleh karena itu, dalam usaha
memahami Al-Qur'an, diperlukan penguasaan kosakata yang luas dan dalam. Pemahaman
ini tidak hanya dilihat dari susunan katanya dalam ayat, tetapi juga dari jenis, bentuk, serta
berbagai aspek lainnya yang harus diketahui oleh seorang mufassir. Berdasarkan hasil
penelitian yang telah dilakukan, kata "nafs" muncul sebanyak 297 kali dalam 267 ayat dalam
Al-Qur'an. Kata "nafs" dikelompokkan menjadi 35 bentuk turunan dari kata tersebut yang
muncul dalam 63 surah dalam Al-Qut'an.

Surah-surah dalam Al-Qur'an yang mengandung kata "7afs" ternyata sebagian besar
berasal dari surah-surah Makkiyah. Jumlahnya mencapai 43 surah. Sementara itu, hanya 20
surah yang termasuk dalam golongan Madanzyah. Dalam surah-surah Makkiyah, tema-tema
seperti iman, kebenaran, kehidupan di akhirat, serta pengembangan kesadaran diri manusia
sangat terasa. Karenanya, tidak aneh jika kata "#af" sering muncul dalam surah-surah
Makkiyah. Di sisi lain, meskipun jumlahnya lebih sedikit, kata "#af" tetap digunakan dalam
surah-surah Madaniyah untuk menjelaskan berbagai hal terkait tanggung jawab individu,
hukum, dan kehidupan sosial umat Islam.
Penafsiran Ayat Al-Qur’an Tentang Nafs Menurut Imam Asy-Syaukani Dalam
Tafsir Fath Al-Qadir

Berikut pemaparan beberapa ayat mengenai lafadz #afs dalam kitab tafsir Fath al-Qadir
menurut Imam Asy-Syaukani.

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna sebagai diri

[QS. Ali-Imran: 61]

AT v. i T o -
7’{'5V§M3@L"’3r§2@‘3@@‘i’bj@ﬁi//'gfﬂz\;u%bfg%\;ﬁ
> e, _ % P o . .

& Gt e I B3 Janid | Skl

Artinya: “Siapa yang membantabmu tentang kisab Isa sesudab datang ilmn (yang meyakinkan
kanmn), Maka Katakanlah (kepadanya): "Marilah kita memanggil anak-anak Kami dan anak-anak
kami, isteri-isteri Kami dan isteri-isteri kammu, diri Kamii dan diri kamu, kemndian Marilah kita
bermubahalah kepada Allah dan kita minta supaya la'nat Allah ditimpakan kepada orang-orang yang
dusta.”

Makna dalam ayat ini adalah diri kami dan diri kamu. Jabir mengatakan: yang
dimaksud diri kami dan diri kamu diayat ini adalah Rasullah dan Ali. Turunnya ayat ini
diriwayatkan oleh Al-Hakim dan ia menshahihkannya, Ibnu Marduwaih dan Abu Nu’aim
didalam Ad-Dalail, dari Jabir, ia menuturkan, “Al-Aqib dan As-Sayyid datang menemui
Nabi Saw, lalu beliau mengajak keduannya memeluk Islam, keduanya berkata, “Kami telah
memeluk Islam wahai Muhammad., Beliau bersabda: “Kalian berdua telah berdusta. Jika
kalian mau, aku akan beritahukan kepada kalian berdua tentang apa yang menghalangi
kalian untuk memeluk Islam.” Keduannya menjawab, “Silahkan”. Beliau bersabda:

13 Dedi Sahputra Napitupulu, “Elemen-elemen Psikologi Dalam Al-Qur’an Studi Tentang Nafs,
‘Aql, Qalb, Rub dan Fitrah”, Psifkoislamedia Jurnal Psifologs, Vol. 4, No. 1, 2019, h. 59.

14 Zulfatmi, “A/~Nafs Dalam Al-Qur'an (Analisi Term A/-Nafs sebagai Dimensi Psikis
Manusia),.....h. 43

5 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman
P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349
Vol 13 Nomor 2, 2025


https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!

Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukani Dalam Tafsir Fath Al-Qadir

“(karena) mencintai salib, minum khamar dan makan daging babi”. Jabir melanjutkan,
“Lalu beliau mengajak mereka untuk mmula’anah, maka keduannya pun berjanji untuk
melaksanakannya esok hari. Maka (pada waktu yang telah ditentukan) Rasululah Saw pun
memegang tangan Ali, Fatimah, Al-Hasam dan Al-Husain, kemudian mengirim utusan
untuk kedua orang tersebut, namun keduanya menolak memenuhi dan keduannya
mengakui beliau, maka beliau pun bersabda: “Demi dzat yang telah mengutusku dengan
kebenaran, seandainya mereka berdua melalukannya, niscaya lembah itu akan menghuni
keduanya dengan api”. Berkenaan dengan mereka itu turunlah ayat ayat: (Marilah kita
memanggil anak-anak Kami dan anak-anak kamun), Jabir mengatakan: (Diri kami dan diri kam)
adalah Rasullah dan Ali. (anak-anak kami) adalah Al-Hasan dan Al-Husain. (@stri-istri kanzi)
adalah Fathimah.”

Makna kata "diri kami" (anfusana) dalam penjelasan tersebut khusus merujuk kepada
Nabi Muhammad SAW dan Sayyidina Ali bin Abi Thalib. Penekanan pada Ali sebagai
"diri" Nabi bukan berarti mereka adalah dua orang yang sama secara fisik, melainkan untuk
menunjukkan hubungan yang sangat dekat dan kedudukan spiritual Ali yang sangat
istimewa di sisi Nabi. Pada masa itu, Nabi hanya membawa keluarga terdekat dan paling
suci, yaitu Ab/ul Bayt, dan Ali dianggap sebagai bagian dari diri Nabi. Secara ringkas, istilah
"diri kami" dalam ucapan Jabir menunjukkan kedudukan dan keistimewaan spiritual Ali
bin Abi Thalib di sisi Nabi Muhammad SAW.

[QS. Yusuf: 54]

@uﬂp&uu%w@m ) A 6

o g
dosp L}}f\

Artinya: “dan raja berkata: "Bawalah Y usuf kepadakn, agar aku memilib dia sebagai orang
yang rapat kepadaku’. Maka tatkala raja telah bercakap-cakap dengan dia, dia berkata:
"Sesunggubnya kamu (mulai) hari ini menjadi seorang yang berkedudnkan tinggi lagi dipercayai pada
sist keami".

Firman-Nya: (dan raja berkata: "Bawalah Y usuf kepadakn, agar akn memilih dia sebagai
orang yang rapat kepadakn")

Makna kalimat: (agar aku memilih dia sebagai orang yang rapat kepadaku) adalah agar aku
menjadikannya khusus bagiku selain diriku. Sebelum itu orang khusus baginya adalah Al-
Aziz. Kata artinya adalah meminta pembebasan sesuatu dari kaitan penyekutuan. Raja
berkata seperti itu karena Yusuf sangat berharga, dan kebiasaan raja adalah menjadikan hal-
hal yang berharga sebagai sesuatu yang khusus tanpa yang lain."

[QS. Az-Zariyat: 21]
<§n§s O}‘/‘M \).9\ rg_.m\

Artinya: “dan (juga) pada diriniu sendiri. Maka Apakah kann tidak memperhatikan?”

Maksudnya adalah dan di dalam diri kalian juga terdapat tanda-tanda yang
menunjukkan keesaan Allah serta kebenaran apa-apa yang dibawa oleh para rasul, karena
Allah menciptakan mereka dari air mani, kemudian menjadi segumpal darah, kemudian

15 Asy-Syaukant, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwdyah wa Ad-Dirdyah min Tl At-Tafsir.
terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, Jilid 2, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),
h. 386.

16 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwayah wa Ad-Dirayah min Tim At-Tafsir.
terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, Jilid 5, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),
h. 651-652.




Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah

menjadi segumpal daging, kemudian menjadi tulang yang dibungkus daging, hingga
ditiupkan roh kepadanya. Setelah itu beragamlah bentuk, warna, tabiat, dan bahasa mereka.
Kemudian kondisi ciptaan mereka juga dengan sifat yang menakjubkan itu, yaitu berupa
daging, darah, tulang, anggota tubuh, indra, saluran-saluran darah dan napas."”

Tanda-tanda keagungan Allah bisa kita lihat dalam diri manusia sendiri. Cara Allah
menciptakan manusia, mulai dari air mani hingga menjadi tubuh yang sempurna, lengkap
dengan bagian-bagian tubuh, akal, dan indra, menunjukkan keesaan-Nya. Hal ini juga
menjadi bukti bahwa pesan para rasul benar.

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna sebagai diri Tuhan
[QS. Al-An’am : ayat 12]

K et e ,./:éi_ L) Yy @ o« ,/w 13
M ;\w&c;s@y@m)%q\@uﬁy
[ - - )

Artinya; ‘“Katakanlah: "Kepunyaan siapakah apa yang ada di langit dan di bumi."”
Ratakanlah: "Kepunyaan Allah." Dia telah menetapkan atas Diri-Nya kasih sayang. Dia sunggub
akan menghimpun kamu pada hari kiamat yang tidak ada keraguan padanya. orang-orang yang
meragukan dirinya mereka itu tidak beriman’.

(Dia telah menetapkan atas diri-Nya kasib sayang). Yakni, telah menjanjikan kasih
sayang sebagai anugerah dan pemuliaan dari-Nya.

Disebutkannya #afs (diri) di sini adalah sebagai ungkapan tentang penegasan janji-
Nya dan penepisan akan penghalang-penghalangnya. Dalam redaksi kalimat ini terkandung
anjuran bagi yang berpaling dari-Nya untuk berbalik kepada-Nya dan menenteramkan
kekhawatiran mereka, bahwa Allah Maha Penyayang terhadap para hamba-Nya, tidak
menyegerakan siksaan kepada mereka dan Allah menerima tobat mereka. Di antara bentuk
kasih sayang-Nya adalah mengutus para rasul kepada mereka, menurunkan kitab-kitab dan
menunjukkan bukti-bukti."®

Ayat ini menyatakan bahwa dalam diri Allah terdapat sifat kasih sayang yang
sempurna. Allah sendiri menetapkan rasa rahmat kepada diri-Nya sebagai janji dan hadiah
bagi para hamba-Nya. Ini menunjukkan bahwa sifat utama Allah adalah Maha Penyayang,
yang memandu manusia melalui para nabi, kitab-kitab, tanda-tanda, serta memberi
kesempatan untuk bertobat tanpa terburu-buru dan tanpa penderitaan berlebihan. Dengan
demikian, kasih sayang merupakan bagian mendasar dari sifat Allah yang bisa memberikan
ketenangan dan memperkuat iman para hamba-Nya.

[QS. Al-An’am : Ayat 54]

N -
) ks ~/;;Sr§»15;ppw uﬁ,f;;m Hels 13l

m@;@w% B Al i3 BB llen 152 S 2 2

Artinya: “@pabila orang-orang yang beriman kepada ayat-ayat Kami itu datang kepadamu,
Maka Katakanlah: "Salaamun alaikum. Tubanmu telah menetapkan atas Diri-Nya kasih sayang,
(yaitn) bahwasanya barang siapa yang berbuat kejahatan di antara kamu lantaran kejahilan, kemudian

7 Asy-Syaukant, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwdyah wa Ad-Dirdayalh min Tln At-Tafsir.
tetj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, Jilid 10, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),
h. 568-569.

18 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir Al-]ami’ Baina Fanni Ar-Riwayah wa Ad-Dirayah min Tim At-Tafsir.
terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, Jilid 3, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),
h. 637.

7 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman
P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349
Vol 13 Nomor 2, 2025


https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!

Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukani Dalam Tafsir Fath Al-Qadir

ia bertaubat setelah mengerjakannya dan Mengadakan perbaikan, Maka Sesunggubnya Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang”.

Firman-Nya: (Tuhanmn telah menetapkan atas diri-Nya kasib sayang), maksudnya adalah
Allah mewajibkan itu sebagai bentuk pewajiban keutamaan dan kebaikan.

Ada yang berkata, “Maksudnya adalah, Allah menetapkan itu dalam Lawubh
Mabfuzh.” Ada yang mengatakan bahwa ini termasuk salah satu perintah Allah SWT. kepada
beliau untuk menyampaikannya kepada orang-orang yang dikehendaki, sebagai kabar
gembira tentang kekuasan ampunan Allah dan besarnya rahmat Allah.1

Firman Allah itu menjelaskan bahwa dalam diri-Nya ada sifat kasih sayang yang
sangat besar dan merupakan bagian dari ketentuan-Nya. Allah memberi rahmat kepada
diri-Nya sendiri sebagai bentuk keutamaan, kebaikan, dan kasih sayang-Nya kepada
makhluk ciptaan. Hal ini menunjukkan bahwa Allah adalah Tuhan yang sangat pengampun
dan penyayang, serta memberi kabar baik kepada hamba-hamba-Nya tentang luasnya
ampunan dan besar rahmat-Nya.

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna seseorang

[QS. Al-Furqan: 3]

) 5y 1 .¢ N T eAiA ez, T RNED R UT R P
Wﬁuﬁwjﬁjuﬂé@)@uﬁyﬁ\wsxb-@b
O e 3989 39 Ugr QN 39 SRV

Artinya: “kemudian mereka mengambil tuban-tuban selain daripada-Nya (untuk disenzbab),
yang tuban-tuban itu tidak menciptakan apapun, babkan mereka sendiri diciptakan dan tidak Knasa
untuk. (menolak) sesuatu kemudharatan dari dirinya dan tidak (pula untuk mengambil) suatu
kemanfaatanpun  dan  (juga) tidak Kuasa mematikan, menghidupkan dan  tidak  (pula)
membangkitkan’”.

Selanjutnya Allah mensifati tuhan-tuhan kaum musyrik dengan kelematran yang
sangat, (dan tidak knasa untuk [menolak] sesuatu kemudharatan dari dirinya dan tidak [pula untuk
mengambil] sesuatu kemanfaatan pun), yakni tidak mampu mendatangkan manfaat bagi diri
mereka dan tidak pula mencegah mudharat dari diri mereka. Didahulukannya penyebutan
mudharat karena mencegahnya adalah lebih penting daripada mendatangkan manfaat, dan
karena tuhan-tuhan itu tidak mampu mencegah mudharat dari diri mereka dan tidak
mampu mendatangkan manfaat bagi diri mereka sendiri, maka bagaimana bisa mereka
berkuasa atas para penyembah mereka?”

Ayat ini mengingatkan bahwa seseorang tidak boleh bergantung pada sesuatu selain
Allah. Karena selain-Nya tidak mampu memberi manfaat atau mencegah kerugian, bahkan
bagi diri sendiri. Hal ini juga menunjukkan bahwa manusia harus menyadari
ketidakmampuan makhluk lain, dan hanya kepada Allah yang Maha Kuasa, manusia
scharusnya menyampaikan doa, beribadah, serta memohon perlindungan dalam segala hal.

19 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir... h. 706.

20 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwayah wa Ad-Dirayah min Tl At-Tafsir.
terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, Jilid 8, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),
h. 7-8.




Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah

[QS. Al-An’am: 130]
S5ty ) S Sy S | »@%Jﬂ\/&;\/:w
&bwm o ks L e Juw;w J

Artinya: “Hai golongan jin dan manusia, Apakah belum datang kepadamn Rasul-rasul dari
golongan kamu sendiri, yang menyampaikan kepadamn ayat-ayatKu dan menberi peringatan kepadanm
terbadap pertemuanmu dengan bari ini? mereka berkata: "Kami menjadi saksi atas diri Kami sendiri",
kehidupan dunia telah menipu mereka, dan mereka menjadi saksi atas diri mereka sendiri, bahwa
mereka adalah orang-orang yang kafir”.

Firman-Nya: (mereka berkata, "Kami menjadi saksi atas diri kami sendiri."), adalah
pernyataan dari mereka bahwa hujjah Allah berlaku atas mereka dengan diutusnya para
rasul kepada mereka. Redaksi ini adalah jawaban atas pertanyaan yang diperkiraan, jadi ini
merupakan redaksi kalimat permulaan. (Dan mereka menjadi saksi atas diri mereka sendiri, bahwa
mereka adalah orang-orang yang kafir). Ini merupakan kesaksian lainnya dari mereka mengenai
diri mereka sendri, bahwa sewaktu di dunia mereka adalah orang-orang yang mengingkari
para rasul yang diutus kepada mereka. Demikian juga dengan bukti-bukti yang didatangkan
kepada mereka. Penjelasan seperti ayat ini telah dipaparkan, pada pemyataan mereka yang
mengakui kekufuran mereka sendiri, seperti perkataan mereka: (Dewi Allab, Tuban kanmi,
tiadalah kami mempersekutnkan Allah) (QS. Al An'am 16:23) Hal ini diartikan bahwa mereka
pada sebagian sisi mangakui Hari Kiamat, namun pada sebagian sisi lainnya mengingkari,
karena panjangnya hari tersebut, kacau balaunya hati dan akal pada saat itu serta tertutup
dan buntunya pemahaman mereka pada saat itu.”'

Ayat ini menjelaskan bahwa suatu saat seseorang akan menjadi saksi atas perbuatan
dan kepercayaannya sendiri. Mereka tidak bisa menyangkal lagi kesalahan dan
ketidakpercayaan yang pernah mereka lakukan di dunia ini, bahkan meskipun dulu mereka
menolak para rasul dan mengabaikan tanda-tanda kebenaran. Hal ini menunjukkan bahwa
setiap manusia akan dihadapkan pada pertanggungjawaban, dan pengakuan akan
kebenaran itu muncul secara alami dari hati mereka sendiri, menjadi bukti yang tidak bisa
ditolak di hadapan Allah.

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna ruh

[QS. Al-An’am: 93]

i sl dle j\JuJ\LSm\&J’\J&\,

2l oz g G 8l S T R Jio Js

L;u;-ej\u\,\cujﬁ ,J\ri_.p\ J>-\)_43.>:,\ \)LL&.,U\)
& Syasial 5238 g e A e Gy

Artinya: “dan siapakah yang lebih zalim daripada orang yang membunat kedustaan terbadap

Allah atan yang berkata: ""Telah diwabynkan kepada saya", Padabal tidak ada diwabynkan sesuatupun
kepadanya, dan orang yang berkata: "Saya akan menurunkan seperti apa yang diturunkan Allah."”

21 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir... h. 880-881.

9 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman
P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349
Vol 13 Nomor 2, 2025


https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!

Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukani Dalam Tafsir Fath Al-Qadir

Alangkah dabsyatnya Sekiranya kamu melibat di waktu orang-orang yang galim berada dalam tekanan
sakratul mant, sedang Para Malaikat memuknl dengan tangannya, (sambil berkata): "Keluarkanlah
myawamu'' di hari ini kamu dibalas dengan siksa yang sangat menghinakan, karena kamu selalu
mengatakan terhadap Allah (perkataan) yang tidak benar dan (Rarena) kamu selalu menyombongkan
diri terbadap ayat-ayatNya’.

Firman-Nya, (/sambil berkata], "Keluarkanlah nyawamsn”), maksudnya adalah sambil
berkata “Keluarkanlah nyawa kalian dari tekanan-tekanan yang kalian hadapi." Atau,
"Keluatkan nyawa kalian dari tangan kami dan lepaskanlah dari siksaan ini." Atau,
“(keluarkanlah nyawa kalian dari jasad kalian dan serahkanlah kepada Kami untuk Kami
cabut."*

Ayat ini menjelaskan bahwa ruh sepenuhnya berada di tangan Allah. Manusia tidak
bisa mengendalikan atau melepaskan ruhnya sendiri. Ketika saat ajal tiba, ruh hanya bisa
pergi dengan izin-Nya, yang menunjukkan bahwa hidup dan mati semuanya diatur oleh
Allah.

[QS. At-Takwir: 7]

&ﬁ, -2 AT
) e ui).d\ 135

Artinya: “dan apabila rub-rub dipertemukan (dengan tubuh).”

(Dan apabila rub-rub dipertemukan |dengan tubuh]) Yakni: disatukan antara orang yang
shalih dengan orang yang shalih di surga dan orang yang jahat dengan orang yang jahat di
neraka. Atha berkata: Ruh-ruh orang-orang beriman dikawinkan dengan para bidadari, dan
ruh-ruh orang-orang kafir disatukan dengan syaitan-syaitan. Ada pendapat yang
mengatakan bahwa disatukan semua jenis dengan jenis lainnya dalam kekuasaan,
sebagaimana di dalam firman Allah, " Kumpulkaniah orang-orang yang lalim beserta teman sejawat
rnereka’ (QQS. Ash-Shaaffaat: 22).

Iktimah berkata: Firman Allah, "Dan apabita rub-rub dipertemmuftan (dengan tubub),"”
yakni: ruh-ruh disatukan dengan badan. Al-Hasan berkata: Setiap manusia dipertemukan
dengan kelompoknya, yahudi dengan yahudi, nasrani dengan nasrani, majusi dengan
majusi, semua yang menyembah selain Allah disatukan dengan kelompok lainnya yang
sejalan dengan mereka, orang munafik dengan orang munafik dan orang-orang yang
beriman dengan kalangan orang-orang yang beriman.

Ada pendapat lain yang menyatakan maksudnya disatukan antara yang
menyesatkan dengan yang disesatkannya, dari kalangan syaitan maupun manusia, dan
disatukan orang-orang yang taat dengan orang-orang yang mengajaknya kepada ketaatan,
dari kalangan para nabi dan orang-orang yang beriman. Ada pula yang mengatakan
maksudnya disatukan antara jiwa-jiwa dengan amal perbuatannya.”

Ayat ini menjelaskan bahwa setiap ruh akan dipertemukan sesuai dengan kondisi
dan perbuatan manusia tersebut. Ruh orang yang beriman akan bergabung dengan orang-
orang beriman lainnya dan mendapatkan kehormatan. Sementara itu, ruh orang yang kafir
dan berdosa akan berkumpul dengan sesama orang kafir serta para setan. Beberapa ruh
juga akan dipertemukan dengan perbuatan dan hasil amalnya. Hal ini menunjukkan bahwa
ruh tidak akan tetlepas dari akibat perbuatan seseorang di dunia, melainkan akan kembali
ke kelompok, amal, dan balasan yang sesuai dengan ketentuan Allah.

22 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir... h. 788.

2 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwayah wa Ad-Dirayah min Um At-Tafsir.
terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, Jilid 12, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),
h. 112-113.




Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna jiwa
[QS. Al-Fajr: 27]

Y, S

R CRCs ’)\ /“.\ /..f\\)

,,;4,,2,5 \g ;

0 A 4
P

Artinya: "Hai jiwa yang tenang”.

Patron "wabai jiwa yang tenang”. Yang tenang’ adalah (jiwa) yang tenang dan kokoh
dengan keimanannya serta tauhid kepada Allah, yang menghubungkan dengan keteguhan
keyakinan karena keraguan tidak mencampurinya dan kebimbangan tidak mencemari
keyakinannya. Al-Hasan berkata: "la adalah (jiwa) yang beriman, yang yakin (dengan
keimanannya)." Dan Mujahid berkata: “(jiwa) yang rela dengan segala ketetapan Allah yang
menyadari bahwa segala sesuatu yang keliru tidak akan menimpanya, begitu juga apa yang
menimpanya bukanlah atas kekeliruan-Nya" Muqatil berkata: "bahwa (jiwa itu) adalah yang
beriman dan yang tenang." Ibnu Kaysan berpendapat: “(jiwa) yang tenang dengan
menyebut (asma) Allah." Al-Mukhlishah berkata: "(Jiwa) yang tenang karena ia telah diberi
kabar gembira dengan adanya surga ketika kematiannya dan ketika kebangkitannya."*

Jiwa yang tenang adalah jiwa yang percaya dan yakin sepenuhnya kepada Allah. Ia
tidak terganggu oleh keraguan, tidak gentar oleh kekhawatiran, dan selalu bersyukur atas
ketetapan Allah. Jiwa ini merasa tenang ketika mengingat Allah, sabar menghadapi
keputusan-Nya, dan mendapatkan berita gembira tentang surga ketika meninggal dunia dan
saat bangkit kembali.

[QS. Asy-Syams: 7]

do
- ) -z .
@ Gsa 6

Artinya: “dan jiwa serta penyempurnaannya (ciptaannya)”,

Pembahasan mengenai "maa” di sini ayat tersebut sama dengan yang sebelumnya.
Yang bermakna menciptakannya, membentuknya, menyempurnakan anggota-anggota
tubuhnya. Atha mengatakan: “makna umumnya adalah kumpulan apa-apa yang diciptakan
dari jenis jin dan manusia, adapun nakiroh adalah sebagai tafkhim, akan tetapi yang
dimaksud di sini adalah jiwa Adam.”

Kata “maa” dalam ayat tersebut mengacu pada penciptaan jiwa, yaitu proses Allah
yang membentuk dan menyempurnakan manusia sejak awal, terutama jiwa Nabi Adam.
Hal ini menunjukkan bahwa jiwa manusia merupakan ciptaan Allah yang sempurna, sebagai
sumber kehidupan dan dasar bagi semua makhluk, baik manusia maupun jin.

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna totalitas manusia

[QS. Al-Maidah: 32]

S35 B s R 8 s Jc\;;SV\M,\
S ) TG sl g w S JE G u@v
ﬂ\&v\m&wﬁsux Q.L:JL/ H’M\,MJ,
"*uyﬂl

Artinya: “oleh karena itu Kami tetapkan (suatn hukum) bagi Bani Israil, babwa: Barangsiapa
yang membunub seorang manusia, bukan karena orang itu (membunuh) orang lain, atan bukan karena

24 Asy-Syaukant, Fath Al-Qadir... h. 328-329.
% Asy-Syaukant, Fath Al-Qadir... h. 366.

11| Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman
P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349
Vol 13 Nomor 2, 2025


https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!

Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukani Dalam Tafsir Fath Al-Qadir

membuat kerusakan dimuka bumi, Maka seakan-akan Dia telah membunub manusia selurnbnya. dan
Barangsiapa yang memelibara kebidupan seorang manusia, Maka seolah-olah Dia telah memelibara
kehidupan manusia semuanya. dan Sesunggnbnya telah datang kepada mereka Rasul-rasul Kami dengan
(membawa) keterangan-keterangan yang jelas, kemudian banyak diantara mereka sesudab itu sunggub-
sunggub melampani batas dalam berbuat kerusakan dimnka bumi.

Patron (babhwa barangsiapa yang membunub seorang manusia), maksudnya adalah satu jiwa
di antara jiwa-jiwa ini. (bukan karena orang itn [membunub] orang lain), maksudnya adalah bukan
karena orang itu membunuh orang lain yang mengharuskan gzshash. Berarti ini tidak
mencakup pembunuhan seseorang yang telah membunuh orang lain sebagai gishash.”® Ayat
ini mengatakan bahwa membunuh seseorang tanpa alasan yang benar memiliki dampak
sama beratnya dengan membunuh seluruh umat manusia. Ini menunjukkan betapa
berharganya nyawa manusia menurut Allah, sehingga setiap jiwa harus dijaga dan dihormati
secara penuh sesuai dengan nilai kemanusiaannya.

[QS. Al-Qasas: 19]

-

“ s = ' ~ //Y ¥ ,1 — _ 5// i ,/“’///
B &) 30 e JB LG Bae e sl adarg G115 OV UG

s s G o T L, = PEVRUE SO
5 s 2V ks 338 SN & 5 O s el e
> A -~

W ‘,x;;\,aJi//’ 2) G Qﬁ 3

Artinya: ‘Maka tatkala Musa hendak memegang dengan keras orang yang menjadi musubh
kednanya, musubnya berkata: "Hai Musa, Apakah kamu bermaksud hendak  membunubkn,
sebagaimana kamn kemarin telah membunub seorang manusia? kamu tidak bermaksud melainkan
hendak menjadi orang yang berbuat sewenang-wenang di negeri (ini), dan Tiadalah kann hendak menjadi
salah seorang dari orang-orang yang Mengadakan perdamaian”.

Patron “(musubnya berkata, "Hai Musa, apakah kamn bermaksud hendak membunubkn,
sebagaimana kamn kemarin telah membunub seorang manusia?)”. Orang yang mengatakan ini
adalah orang Israil itu, kettka mendengar Musa mengatakan kepadanya. (sesunggubnya kanm
benar-benar orang sesat yang nyata [kesesatannya]) dan melihatnya hendak memegang orang
Qibthi kemarin mengiranya akan memukulnya, maka dia berkata kepada Musa, (apakabh
kamn  bermaksud hendak  membunubkn, sebagaimana kamu kemarin telah membunub seorang
manusia?). Ketika orang Qibthi tersebut mendengar itu, dia menyebarkannya, padahal
sebelumnya tidak seorang pun dati orang-orang Fir'aun yang mengetahui bahwa Musalah
yang telah membunuh orang Qibthi kemarin, sampai orang Israil itu menyebarkannya.
Demikianlah yang dikatakan oleh mayoritas mufassir.

Ada juga yang mengatakan bahwa yang mengatakan (apakah kanin bermatksnd hendafk
membunub, sebagaimana kamu kemarin telah membmub seorang manusia?) adalah orang Qibthi itu,
dan dia telah mengetahui berita tersebut dari orang Israil itu. Ini penafsiran yang benar,
karena oramg Qibthi ini telah disebutkan sebelum ini tanpa adanya pemisah, karena
memang dia itulah yang dimaksud dengan (wusub keduanya), yakni musuh Musa dan orang
Israil itu, dan tidak ada hal yang mengharuskan untuk menyelisihi zhahirnya, maka tidak
perlu menafsirkan bahwa orang yang beriman kepada Musa yaitu yang meminta tolong
kepadanya pada kali yang pertama dan pada kali yang kedua dia juga yang menyebarkan
berita itu.”

26 Asy-Syaukant, Fath Al-Qadir, jilid 3... h. 348.
27 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir. .. h. 4306.




Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah

Kisah ini menunjukkan bahwa satu kata atau tindakan seseorang bisa berdampak
besar terhadap kehidupan orang lain. Dalam peristiwa Musa, kabar tentang pembunuhan
yang menyebar akhirnya mengungkapkan rahasia dan memengaruhi keamanannya. Hal ini
mengajarkan bahwa manusia saling terhubung satu sama lain, sehingga setiap ucapan atau
perbuatan perlu dijaga, karena bisa memengaruhi kehidupan seseorang secara menyeluruh.

[QS. Al-Qasas: 33]
TGS gjlf;o Q\ SEGLeE W @\ <5 J\.e

Artinya: “Musa berkata: “Ya Tubanku sesunggubnya aku telah membunub seseorang manusia
dari golongan mereka, maka aku takut mereka akan menbunubku”.

Setelah Musa mendengar firman Allah SWT, bahwa itu adalah dua mukjizat.yang
akan ditunjukkan kepada Fir'aun, dia memohon kepada-Nya agar meneguhkan hatinya,
maka (Musa berkata, "Ya Tuhanku, sesungguhnya aku telah mernbunuh seseorang manusia
dari golongan mereka."), yakni orang Qibthi yang dibunuhnya.”® Peristiwa Musa yang
pernah terjadi dan membunuh seorang Qibti menunjukkan seberapa berharganya sebuah
nyawa manusia. Hanya membunuh satu orang saja sudah menjadi beban yang berat dan
terus dirasakan sepanjang hidup. Hal ini membuktikan bahwa setiap jiwa memiliki nilai
yang sangat tinggi, dan sesuai dengan semangat kemanusiaan, kita harus selalu menjaga dan
hormati kehidupan manusia secara utuh.

Penafsiran lafaz nafs yang bermakna sebagai sisi dalam manusia yang melahirkan
perilaku

[QS. Ar-Rad: 11]

\;)W/}XI‘UMQ ‘\b\f\ MM}&)/““L%BQM‘G

)
w
-

V@ijﬂsjﬂ%\;ﬁ)ﬁ«b\;\ )W\‘\“}Jwy/)b

> A
@ JI5 Gasps b

Artinya: “bagi manusia ada malaikat-malaikat yang selalu mengikutinya bergiliran, di muka
dan di belakangnya, mereka menjaganya atas perintah Allah. Sesungoubnya Allah tidak merubah
keadaan suatu kaum sehingga mereka mernbab keadaan yang ada pada diri mereka sendiri. dan apabila
Allah menghendafki keburukan terhadap suatu kaum, maka tak ada yang dapat menolaknya dan sekali-
kali tak ada pelindung bagi mereka selain Dia”.

Maksudnya adalah, sampai mereka menaati Allah. Maknanya adalah, tidak ada yang
dapat mengambil nikmat yang telah dianugerahkan kepada suatu kaum hingga mereka
sendiri yang merubah kebaikan dan amal shalih yang ada pada mereka atan merubah fitrah
yang telah Allah fitrahkan kepada mereka. Ada juga yang mengatakan, bahwa maksudnya
bukan berarti tidak akan ada adzab yang menimpa seseorang hingga dia berdosa, akan
tetapi terkadang turun musibah karena dosa-dosa orang lain, sebagaimana disebutkan di
dalam hadits, bahwa seseorang pernah bertanya kepada Rasulullah SAW, dia berkata,
"Apakah kami bisa binasa padahal di antara kami terdapat orang-orang shalih?" Beliau
menjawab:”Ya, jika banyak terjadi keburukan”.”’

Nikmat Allah tidak akan lenyap sendiri, tapi bisa hilang karena manusia yang
merusaknya dari dalam dirinya sendiri. Ketika hati dan jiwa mulai menjauh dari fitrah dan
amal yang baik, maka timbul perilaku yang buruk, yang akhirnya membawa musibah.
Bahkan, keburukan seseorang bisa memengaruhi seluruh masyarakat jika tidak diatasi. Hal

28 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir. .. h. 468.
2 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir... h. 813-814.

13| Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman
P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349
Vol 13 Nomor 2, 2025


https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!

Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukani Dalam Tafsir Fath Al-Qadir

ini menunjukkan betapa pentingnya menjaga hati dan perbuatan manusia agar nikmat Allah

tetap terjaga.
[QS. Al-Anfal: 53]

=N P PR PR AP T
015 el B 3K 35 38 e Lasil T In Sl &, s

N )
> ol é}.?.i 2|

Artinya: “(siksaan) yang demikian itn adalah karena Sesunggnbnya Allab sekali-kali tidak
akan mernbalh sesuatn nikmat yang telah dianugerahkan-Nya kepada suatu kanm, hingga kanm itu
mengnbabh apa-apa yang ada pada diri mereka sendir, dan Sesunggubnya Allah Maba mendengar lagi
Maha mengetahui”.

Patron (hingga kaum it mengubah apa-apa yang ada pada diri mereka sendiri) yang berupa
perihal dan moral dengan mengingkari nikmat-nikmat Allah, tidak mensyukuri kebaikan-
Nya serta meremehkan perintah-perintah dan larangan-larangan-Nya. Demikian ini
sebagaimana yang diberlakukan terhadap Fir'aun beserta para pengikutnya dan umat-umat
sebelum mereka, serta Quraisy dan kaum musyrikin yang seperti mereka. Karena Allah
telah membukakan bagi mereka pintu-pintu kebaikan di dunia dan menganugerahi mereka
dengan mengirimkan para rasul kepada mereka dan menurunkan kitab-kitab kepada
mereka. Namun mereka justru menyikapi nikmat-nikmat ini dengan kekufuran, maka
mereka berhak mendapat perubahan nikmat karena mereka telah merubahnya sendiri,
padahal semestinya itu dijalani dan diamalkan dengan mensyukuri dan menerimanya.”

Ibnu Abu Hatim dan Abu Asy-syaikh meriwayatkan dari As-Suddi mengenai
firman-Nya: “(/siksaan] yang demikian itn adalah karena Sesunggnbnya Allab sekali-kali tidak akan
mernbah sesuatu nikmat yang telah dianugerabkan-INya kepada suatu kanm, hingga kaum itu mengnbah
apa-apa yang ada pada diri mereka sendiri), la berkata, “Nikmat Allah adalah Muhammad SAW.
Allah menganugrahkan beliau kepada suku Quraisy, namun mereka kufur sechingga Allah
memindahkan beliau kepada golongan Anshar.”!

Ayat ini menyatakan bahwa perubahan keberkahan dari Allah terjadi karena kondisi
hati seseorang. Ketika hati seseorang penuh dengan ketidakpatuhan, tidak bersyukur, dan
meremehkan perintah Allah, maka timbul perbuatan buruk yang menghilangkan kebaikan.
Contohnya seperti Firaun, Quraisy, dan umat-umat sebelumnya, mereka diberi nikmat
besar berupa para nabi dan kitab, namun justru menolaknya. Ini menunjukkan bahwa
perbuatan manusia berasal dari kondisi hatinya: jika hati bersyukur dan taat, nikmat tetap
ada tetapi jika tidak bersyukur, nikmat akan lenyap.

4

EY

Kesimpulan

Makna nafs dalam Al-Qur’an secara umum bisa diartikan sebagai jiwa dan ruh, meskipun
terkadang #afs digunakan dengan arti yang lebih dekat pada diri manusia. Nafs bisa merujuk
pada diri seseorang secara utuh, yang mencakup tubuh, ruh, akal, dan hati. Dalam konteks
ini, #afs menggambarkan individu secara lengkap, termasuk segala kemampuan baik dan
buruknya. Al-Qur’an juga menyebutkan bahwa #afs adalah tempat berkembangnya pikiran,
gagasan, keinginan, dan tekad yang selanjutnya mendorong seseorang untuk bertindak. Lafaz
nafs dikelompokkan menjadi 35 bentuk derivasi. Terdapat pada 63 surah dalam Al-Qur’an,

30 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwayah wa Ad-Dirdyah min Thm At-Tafsir.
terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1, Jilid 4, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008),
h.520.

31 Asy-Syaukani, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwayah wa Ad-Dirayab min Tm At-Tafsir. ..
h. 522.




Siti Nur Asiah, Amaruddin, Nasrullah

43 surah makkiyah dan 20 surah madaniyah serta ada 15 ayat yang masing-masing mengandung
dua lafaz nafs sekaligus dalam satu ayat dengan bentuk yang berbeda. Lafaz nafs dalam Al-
Quran yang menjelaskan berbagai macam makna sesuai pada konsepnya. Imam Asy-
Syaukani didalam tafsir Fath Al-Qadir. Kata nafs memiliki ragam makna seperti diri
diantaranya sebagaimana yang terdapat dalam QS. Ali-Imran: 61, QS. Yusuf: 54 dan QS. Az-
Zariyat: 21. Bermakna diri manusia diantaranya terdapat dalam QS. Al-An’am: 12 dan 54.
Bermakna seseorang diantaranya terdapat dalam QS. Al-Furqan: 3 dan QS. Al-An’am: 130.
Bermakna ruh diantaranya terdapat dalam QS. Al-An’am: 93. Bermakna jiwa diantaranya
terdapat dalam QS. Al-Fajr: 27 dan QS. Asy-Syams: 7. Bermakna totalitas manusia
diantaranya terdapat dalam QS. Al-Maidah: 32 dan QS. Al-Qasas: 19 & 33. Bermakna sebagai
sisi dalam manusia yang melahirkan perilaku diantaranya terdapat dalam QS. Ar-Rad: 11 dan
Al-Anfal: 53.

Daftar Pustaka

Al-Qathan, Manna’, 2019, Pengantar Studi llmn Al-Qur'an, Terjemahan Aunur Rafiq El-
Mazni, cet. Ke-19, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Asy-Syaukant, 2008, Fath Al-Qadir Al-]ami’ Baina Fanni Ar-Riwdayah wa Ad-Dirdyah min
Tlm At-Tafsir. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,
Jilid 2, Jakarta: Pustaka Azzam.

Asy-Syaukant, 2008, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwdyah wa Ad-Dirdyah min
Tim At-Tafsir. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,
Jilid 3, Jakarta: Pustaka Azzam.

Asy-Syaukant, 2008, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwayah wa Ad-Dirayah min
Tim At-Tafsir. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,
Jilid 4, Jakarta: Pustaka Azzam.

Asy-Syaukant, 2008, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwdyah wa Ad-Dirdyah min
Tlm At-Tafsir. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,
Jilid 5, Jakarta: Pustaka Azzam.

Asy-Syaukant, 2008, Fath AlL-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwdyah wa Ad-Dirdyah min
Tim At-Tafsir. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,
Jilid 12, Jakarta: Pustaka Azzam.

Asy-Syaukant, 2008, Fath Al-Qadir Al-Jami’ Baina Fanni Ar-Riwdyah wa Ad-Dirdyah min
Tim At-Tafsir. terj. Penerjemah Tim Pustaka Azzam, Tafsir Fath Al-Qadir, cet 1,
Jilid 8, Jakarta: Pustaka Azzam

Baidan, Nasruddin, 2005, Wawasan Baru llmu Tafsir, Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Burlian, Paisol, 2013, “Konsep Al-Nafs Dalam Kajian Tasawuf Al-Ghazali”, Jurnal
Teologia, Vol. 24, No. 2, Juli-Desember.

Dananier, Nabella, 2020, “Kajian Nafs Dalam Al-Qur’an Serta Implementasinya Dalam
Konsep Bimbingan Dan Konseling Islam”, Jurnal Al-Mabsut, Vol. 14, No. 2,
September.

Daulay, Salim Said, dkk. “Pengenalan Al-Qur’an”, Jurnal Ilniah Wahana Pendidikan, NV ol.
9, No. 5.

Fakultas Ilmu Agama Islam UNISI, 2013, Panduan Penulisan Karya Ilmiah,
Tembilahan, FTAT UNISI.

Murni, dkk. 2024. “Konsep Al-Nafs dalam Al-Qur’an menurut Kitab Ibnu Katsir”, al-
Munir, Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 6, No. 2, Desember.

Napitupulu, Dedi Sahputra, 2019, “Elemen-elemen Psikologi Dalam Al-Qur’an Studi
Tentang Nafs, ‘Aql, Qalb, Ruh dan Fitrah”, Psikoislamedia Jurnal Psikologi, Vol.
4, No. 1.

Reza, Syah, 2014, “Konsep Nafs Menurut Ibnu Sina”, Jurnal Kalimah, Vol. 12, No. 2,
September.

15 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman
P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349
Vol 13 Nomor 2, 2025


https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!

Penafsiran Kata Nafs Menurut Asy-Syaukani Dalam Tafsir Fath Al-Qadir

Sahabuddin dan M. Quraish Shihab, 2007, Ensiklopedia Al-Qur’an: Kajian Kosakata,
Jilid 2, Jakarta: Lentera Hati.

Sudarmono, Muh. Aidil, 2017, “Pemikiran Islam Tentang Nafs”, Jurnal Tajdid: Pemikiran
Keislaman dan Kemanusiaan, Vol. 01, No. 1, April.

Yanggo, Huzaemah Tahido, 2019, “Al-Qur’an Sebagai Mukjizat Tersebar”, Jurnal
Waratsah, Vol. 01, No. 02.

Zulfatmi, 2020, “Al-Nafs Dalam Al-Qur’an (Analisi Term Al-Nafs sebagai Dimensi
Psikis Manusia), Jurnal Mudarrisuna, Vol. 10, No. 2, April-Juli




