MENELAAH KEMBALI GAGASAN PEMIKIRAN DAN PERJUANGAN
AHMAD SYAFII MAARIF JALAN TENGAH KEBERAGAMAN

Wandi
STIE Syari’ah Al-Mujaddid, Jambi
huseinwandi220@ gmail.com

M. Arif Musthofa
STIE Syari’ah Al-Mujaddid, Jambi
7ariefherio @ gmail.com

Khusnul Yatima
STIE Syari’ah Al-Mujaddid, Jambi
yatimakhusnul @ yahoo.co.id

ABSTRACT

This research was specifically written as a result of reflection on diversity in
Indonesia at this time, where friction in the name of ethnicity, race, religion and even
the issue of state always appear in the public sphere, departing from the problem above,
the author wants to "re-examine ideas, thoughts and Ahmad SyafiiMaarif's struggle for
a middle path of diversity" a search for solutions to the problemsas the writer has
mentionedabove. This type of research was a literature study by collecting primary
books about the works and thoughts of Ahmad SyafiiMaarif both written by himself and
written by others. The result was an important key to realizing a glorious Islamic
civilization in Indonesia. Integration between Islam, Indonesia and humanity is urgently
needed where these three issues must be resolved in order to stem the friction, for the
achievement of a friendly Islam, providing security, security and protection of the
inhabitants of the archipelago in a humanitarian frame.

Keywords: Ideas, Thoughts, Diversity

ABSTRAK

Kajian ini secara khusus ditulis sebagai hasil refleksi tentang keberagaman di
Indonesia pada saat ini, dimana gesekan-gesekan atas nama suku, ras, agama bahkan
persoalan bentuk negara selalu saja muncul di ruang publik, berangkat dari masalah
diatas penulis ingin “menelaah kembali gagasan, pemikiran dan perjuangan Ahmad
Syafii Maarif jalan tengah keberagaman™ sebagai pencarian solusi atas masalah diatas.
Jenis penelitian pada studi adalah studi pustaka dengan mengumpulkan buku-buku
primer tentang karya dan pemikiran Ahmad Syafii Maarif baik yang ditulisnya sendiri
maupun yang ditulis orang lain. Hasilnya adalah kunci penting untuk mewujudkan


mailto:huseinwandi220@gmail.com
mailto:7ariefherio@gmail.com
mailto:yatimakhusnul@yahoo.co.id

Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman
(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima)

peradaban Islam yang gemilang di Indonesia sangat dibutuhkan integrasi antara Islam,
kelndonesiaan dan kemanusiaan dimana tiga persoalan ini harus selesai agar dapat
membendung gesekan-gesekan seperti yang penulis sebutkan diatas, demi tercapainya
Islam yang bersahabat, memberi keadialan, keamanan dan perlindungan kepada
penduduk nusantara dalam bingkai kemanusiaan.

Kata Kunci: Gagasan, Pemikiran, Keberagaman

A. PENDAHULAN

Di era perkembangan teknologi informasi, bangsa Indonesia tengah diterpa
berbagai macam permasalahan khususnya persoalan tentang titik terang posisi agama
Negara dan sistem demokrasi yang seakan-akan tidak pernah selesai. Namun ditengah
berbagai persoalan itu bangsa Indonesia tidak akan pernah pula habis bermunculan
tokoh-tokoh pemikir, yang selalu memikirkan bagaimana nasib bangsa ini ke depan
salah satunya adalah tokoh sekaligus cendikiawan berasal dari tanah minang yaitu
Ahmad Syafii Maarif.

Jika berbicara tentang tokoh pemikir Islam tentu pemikiran Ahmadi Syafii
Maarif tidak bisa dikesampingkan, apalagi jika ditelaah beberapa dekade terakhir, saat
bermunculannya isu politisasi agama. Ahmad Syafii Maarif sering kali dimintai
pendapatnya tentang hal tersebut bahkan kerap kali ia sering kali dimintai pendapatnya
oleh presiden tentang pendapatnya tersebut. Hal ini dikarenakan selain pemikiranya
sudah diakui, tentu konsep-konsepnya yang brilian tentang pemikiran Islam Indonesia
sudah diakui sejak dahulu oleh sosok yang sudah dikenal luas sebagai cendikiawan
muslin dan juga guru ini.

Gagasan dan refleksi pemikirannya lahir dari keprihatinan akan kondisi umat
Islam yang merupakan penduduk mayoritas di bumi nusantara, sudah semestinya tidak
lagi mempesoalkan antara hubungan Islam, kelndonesiaan dan kemanusiaan.
Menurutnya ketiga konsepsi tersebut haruslah senafas agar Islam yang berkembang di
Indonesia adalah sebuah Islam yang ramah dan terbuka.’

Inilah tantangan sekaligus yang akan digarap dan dikampanyekan oleh Ahmad
Syafii Maarif. Menurutnya, jika kelslaman, kelndonesiaan, dan kemanusiaan telah

senafas dalam jiwa, fikiran, dan tindakan umat Islam Indonesia maka umat akan mampu

'Ahmad Syafii Maarif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan: Sebuah Refleksi
Sejarah (Bandung: Mizan Pustaka), hlm 410.



KERATON : Journal of History Education and Culture
Vol. 1, No. 2, Desember 2019

memberi solusi terhadap masalah-masalah besar bangsa. Sebuah Islam yang dinamis,
dan bersahabat, yang memberi keadilan, keamanan, dan perlindungan kepada penduduk
nusantara. Sebuah Islam yang sepenuhnya berpihak kepada rakyat miskin, dan menolok
kemisikinan sehingga berhasil dihalau dari Negara Kesatuan Republik Indonesia.

Tentu jika flashback ke belakang masih banyak pekerjaan-pekerjaan besar yang
harus dibenahi oleh segenap pemerintah dan masyarakat Indonesia, terutama masalah-
masalah kelndonesiaan dan kemanusiaan. Berangkat dari uraian tersebut tidak ada
salahnya jika kita menelaah kembali pemikiran-pemikiran cemerlang dari sang guru
bangsa Ahmad Syafii Maarif mengenai. Hubungan Islam dan Negara Indenesia,
Pemikiran Islam Ahmad Syafii Maarif  dalam Bingkai Kelndonesiaan dan
Kemanusiaan, Toleransi Beragama Ahmad Syafii Maarif, serta gagasan Tentang Relasi
Negara dan Agama yang digagasnya. Dari penelitian ini diharapkan dapat ditemui
benang merah akar permasalahan kelndonesiaan dan Kemanusiaan yang sedang

menerpa umat Islam Indonesia saat ini.

B. METODE PENELITIAN

Kajian ini berdasarkan studi literatur dan interpretasi secara mendalam serta
akumulasi pemahaman dari berbagai sumber buku-buku primer terpercaya yang menulis
tentang pemikiran Ahmad Syafii Maarif. Studi literatur berasal dari hasil penelitian
terdahulu, dan buku-buku terpercaya dan telah dijadikan sebagai acuan utama untuk
memahami konsep tentang Meleaah Kembali Gagasan, Pemikiran dan Perjuangan
Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman. Pengumpulan data dilakukan melalui
metode tinjauan pustaka terhadap buku-buku karangan tentang pemikiran Ahmad Syafii

Maarif.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Biografi

Ahmad Syafii Maarif lahir di Nagari Calau, Sumpur Kudus, Minangkabau 31
Mei 1935 atau sekitar 84 tahun yang lalu. la lahir dari pasangan Ma’rifat Rauf Datuk
Rajo Melayu, dan Fathiyah. Ayahnya adalah seorang saudagar gambir, yang belakangan

diangkat sebagai kepala suku di kaumnya. Sewaktu Ahmad Syafii Maarif berusia satu



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman
(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima)

setengah tahun, ibunya meninggal, Maarifpun kemudian dititipkan ke rumah adik
ayahnya yang bernama Bainah.

Pada tahun 1942, ia masuk sekolah rakyat setingkat SD di Simpur Kudus,
Ahmad Syafii Maarif juga belajar agama disebuah Madrasah Ibtidaiyah
Muhammadiyah pada sore hari dan malamnya belajar mengaji di surau yang berada di
sekitar tempat ia tinggal, sebagaimana umumnya anak laki-laki di Minangkabau pada
masa itu.

Pendidikannya di Sekolah Rakyat, yang seharusnya ia tempuh selama enam
tahun, dapat ia selesaikan selama lima tahun. Ia tamat dari SR pada tahun 1947, tetapi
tidak memperoleh ijazah karena pada masa itu terjadi perang revolusi kemerdekaan.
Namun, setelah tamat, karena beban ekonomi yang di tanggung ayahnya, ia tidak dapat
meneruskan sekolahnya selama beberapa tahun. Baru pada tahun 1950, ia masuk ke
Madrasah Muallimin Muhammadiyah di Balai Tengah, sampai duduk di bangku kelas
tiga.

a. Merantau ke Jawa

Pada tahun 1953, dalam usia 18 tahun, ia meninggalkan kampung halamannya
untuk merantau ke pulau Jawa. Bersama dua adik sepupunya, yakni Azra’l dan Suward,
ia diajak belajar ke Yogyakarta oleh Muhammad Sanusi Latif, namun sesampainya di
Yogyakarta, niatnya semula untuk meneruskan sekolahnya ke Madrasah Muallimin di
kota itu tidak terwujud, karena pihak sekolah menolah menerimanya di kelas empat
dengan alasan kelas sudah penuh. Tidak lama setelah itu, ia justru diangkat menjadi
guru bahasa Inggris dan bahasa Indonesia di sekolah tersebut tapi tidak lama.

Pada saat bersamaan, ia bersama Azra’t mengkuti sekolah montir sampai
akhirnya lulus setelah beberapa bulan belajar. Setelah itu, ia kembali mendaftar ke
Muallimin dan akhirnya ia diterima tetapi ia harus mengulang kuartal terakhir kelas
tiga. Selama belajar di sekolah tersebut, ia akfit dalam organisasi kepanduan Hizbul
Wathan dan pernah menjadi pemimpin redaksi majalah Sinar (kin dibawahi oleh
lembaga pers Muallimin), sebuah majalah pelajar Mualimmin di Yogyakarta.

Setelah ayahnya meninggal pada 5 Oktober 1955, kemudian ia tamat dari
Muallimin pada 12 Juli 1956, ia memutuskan untuk tidak melanjutkan sekolahnya,
terutama karena masalah biaya. Dalam usia 21 tahun, tidak lama setelah tamat, ia

berangkat ke Lombok untuk menjadi guru. Sesampai di Lombok Timur, ia disambut



KERATON : Journal of History Education and Culture
Vol. 1, No. 2, Desember 2019

oleh pengurus Muhammadiyah setempat, lalu menuju sebuah kampung di Pohgading
tempat ia ditugaskan sebagai guru.

Setelah setahun lamanya mengajar di sebuah sekolah Muhammadiyah di
Pohgading, sekitar bulan Maret 1957, dalam usia 22 tahun, ia mengunjungi kampung
halamannya, kemudian kembali lagi ke pulau Jawa untuk melanjutkan pendidikan ke
perguruan tinggi di Surakarta. Sesampai di Surakarta, ia masuk ke Universitas
Cokroaminoto dan memperoleh gelar sarjana muda pada tahun 1964. Setelah itu, ia
melanjutkan pendidikannya untuk tingkat doctoral pada Fakultas Keguruan Ilmu Sosial,
IKIP (sekarang Universitas Negeri Yogyakarta) dan tamat pada tahun 1968.

b. Karir

Selanjutnya bekas aktivis Himpunan Mahasiswa Islam ini, terus menekuni ilmu
sejarah dengan mengikuti program master di Departemen Sejarah Universitas Ohio,
AS. Sementara gelar doktornya diperoleh dari Program Studi Bahasa dan Peradaban
Timur, Universitas Chicago AS, dengan disertasi: Islam as the Basis of State: A Study
of the Islamic Political ldeas as Reflected in the Consistent Assembly Debates in
Indonesia.

Selama di Chicago inilah, anak bungsu dari empat bersaudara ini, terlibat secara
intensif melakukan pengkajian terhadapa al-qur’an, dengan bimbingan dari seorang
tokoh pembaharu pemikiran Islam, Fazlur Rahman. Di sana pula, ia kerap terlibat
diskusi intensif dengan Nurcholish Madjid dan Amien Rais yang mengikuti pendidikan
doktornya.

c. Aktivitas

Setelah meninggalkan posisinya sebagai ketua umum PP Muhammadiyah, kini
ia aktif dalam komunitas Maarif Institute, disamping itu guru besar IKIP Yogyakarta
ini, juga rajin menulis, disamping itu ia juga menjadi pembicara dalam sejumlah
seminar. Sebagian besar tulisannya adalah masalah-masalah seputaran Islam dan
dipublikasikan di sejumlah media cetak. Selain itu ia juga menulis berbagai macam
buku seputaran Islam. Berangkat dari buku-buku karya Ahmad Syafii Maarif, penulis
mencoba memetakan beberapa pemikiran progresif tentang Islam menurut Ahmad

Syafii Maarif.



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman
(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima)

2. Telaah Hubungan Islam dan Negara Indonesia

Dalam kesempatan ini, penulis akan memetakan pandangan Ahmad Syafii
Maarif tentang hubungan Islam dan Negara. Diskusi mengenai tema ini mencakup dua
aspek, yaitu aspek normative dan aspek historis. Dengan mendiskusikannya,
diharapkkan dapat memperjelas bagaimana sesungguhnya relasi Islam dan Negara.

Menurut Ahamd Syafii Maarif, secara dokrinal, Islam tidak menetapkan dan
menegaskan pola apapun tentang teori Negara Islam yang wajib digunakan oleh kaum
muslim. H.A.R Gibb seperti dikutip Buya Ahmad Syafii Maarif, memaparkan bahwa
baik Al-qur’an maupun sunah tidak memberikan petunjuk yang tegas tentang bentuk
pemerintahan dan lembaga-lembaga politik lainnya sebagai cara bagi umat
mempertahankan persatuannya.2

Terminologi “kerajaan Islam”, “kesultanan Islam” atau “monarki Islam”
menurut Ahmad Syafii Maarif sebenarnya bersifat kontradiktif di dalamnya. Monarki,
kesultanan, dan seterusnya tidak secara otomatis dapat menjadi Islam kendatipun
mengunakan embel-embel nama Islam, ia juga mengkritik gagasan tentang Negara
Islam. Menurutnya gagasan Negara Islam tidak memiliki basis religio intlektual yang
kukuh, yang berbicara secara teoritik.

Terminologi Negara Islam tidak ada dalam kepustakaan Islam klasik. Dalam
piagam madina pun, terminologi ini tidak ditemukan. Gagasan Negara Islam (Daulatul-
Islamiyyah), menurutnya, merupakan fenomena abad 20. Kendati demikian, Islam
sangat membutuhkan mesin Negara untuk membumikan cita-cita dan ajaran-ajaran
moral.” Al-Qur’an yang penuh dengan ajaran imperatif moral, lanjutnya tidak dapat
diragukan lagi sangat membutuhkan Negara sebagai institusi ‘“pemaksa” bagi
pelaksanaan perintah dan ajaran moralnya.4

Argumentasi Ahmad Syafii Maarif ini berangkat dari asumsi bahwa Islam
bukanlah sekedar cita-cita moral dan nasihat-nasihat agama yang lepas begitu saja.
Islam membutuhkan sarana sejarah untuk mewujudkan cita-cita moralnya yang

mencakup seluruh aspek kehidupan. Sarana yang dimaksud Ahmad Syafii Maarif tidak

’Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Masalah Kenegaraan: Studi tentang Percaturan dalam
Konstituante, (Jakarta: LP3ES, 1985), him 10.

*Ahmad Syafii Maarif, Islam: Kekuatan Doktrin dan Keagamaan Umat, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1997), hlm 60-62.

*Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Politik: Teori Belah Bambu Masa Demokrasi Terpimpin 1959-
1965, (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), hm 193.



KERATON : Journal of History Education and Culture
Vol. 1, No. 2, Desember 2019

lain adalah Negara. Oleh karenanya, ia menolak pandangan yang menghendaki
pemisahan Islam dan Negara. Menurutnya, disamping tidak memilki basis teoritis yang
kuat, pendapat seperti itu dalam waktu yang panjang akan berakhir menjadi kerja bunuh
diri.

Ahmad Syafii Maarif menganggap bahwa semua aspek kehidupan tidak dapat
ditempatkan dalam kategori yang dikotomis, antara ibadah dan kerja sekuler.” Dalam
hal ini, ia sepakat dengan pandangan Ibnu Taimiyah dalam kitab as-siyasi as-syar’iyah
yang mengemukakan bahwa Negara (kekuasaan politik) merupakan sesuatu yang
penting bagi agama. Tanpa adanya Negara, agama tidak akan tegak dan kukuh. Ibnu
Taimiyah menuturkan bahwa Allah mewajibkan amar ma’ruf nahi mungkar, jihad,
keadilan, dan semua hal yang diwajibkan oleh Allah. Hal ini tidak mungkin terealisasi
dengan sempurna tanpa kekuatan dan kekuasaan.®

Menariknya, sekalipun menyerukan pentingnya Negara bagi Islam, tetapi
Ahmad Syafii Maarif menolak tesis yang mengatakan bahwa Islam adalah din dan
daulah. Sebagaimana telah penulis singgung di atas bahwa, tidak ditemukan landasan
yang kuat bahwa Islam adalah din dan daulah, baik didalam Al-Qur’an, Hadits, maupun
Piagam Madinah. Apabila Islam merupakan din sekaligus daulah, maka secara otomatis
menempatkan posisi agama dan Negara pada posisi sejajar.

Dengan demikian mereka yang meyakini Islam sebagai din sekaligus daulah
secara tidak sadar menempatkan alat dengan risalah. Ia menilai tesis yang mengatakan
bahwa Islam itu agama sekaligus Negara sebagai kekeliruan serius. Hal ini lantaran
agama adalah sesuatu yang immutable (tetap), sementara Negara adalah sesuatu yang
mutable (berubah) sesuai dengan tuntutan ruang dan waktu. Dengan menempatkan
Negara selevel dengan posisi agama berarti mereka mengagungkan Negara sama halnya
dengan mengagungkan agama.’ Inilah yang menjadi kekhawatiran Ahmad Syafii
Maarif.

Menurut Ahmad Syafii Maarif, posisi Nabi Muhammad dalam Al-Qur’an
hanyalah sebagai rasul. Kendatipun tak dapat dipungkiri dalam rekaman historis, ia
pernah menjadi pemimpin agama sekaligus pemimpin Negara. Posisinya sebagai rasul

Allah tidak pernah berubah sampai ia wafat pada 632 M. kedudukan Nabi Muhammad

5 Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Politik, ,hlm 194
SIbid., him 133
"Ibid., him 195-196



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman
(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima)

sebatas Rasul Allah termaktub juga dalam Q.S Surat Ali Imran:144. Statement Al-
Qur’an bahwa “Muhammad hanyalah seorang rasul” inilah yang kemudian dijadikan
argumentasi Ahmad Syafii Maarif untuk menolak tesis bahwa “Islam adalah agama dan
Negara”. Bagi Ahmad Syafii Maarif, tesis bahwa “Islam merupakan agama dan negara”
mengaburkan hakikat yang sebenarnya dari posisi kenabian Muhammad SAW.®

Perspektif Ahmad Syafii Maarif tentang relasi Islam dan Negara di atas pastinya
bersebrangan dengan pendapat para pengusung Negara Islam dan formalisasi syariat
Islam. Hal ini karena bagi mereka, Islam adalah agama sekaligus Negara. Maka pendiri
Negara Islam dan pemberlakuan syariat Islam merupakan perintah tuhan yang wajib
dilakukan dan pandang sebagai amal sholeh. Hal ini misalnya dapat dilihat dari
pernyataan mantan juru bicara HTI Ismail Yunanto, yang menganggap pendirian
Negara Islam sebagai tuntutan akidah Islam.’

Menurut Ahmad Syafii Maarif, aspirasi menjadikan Islam sebagai dasar Negara
yang dilakukan para tokoh Islam di masa kemerdekaan jika di kaji lebih dalam
sesungguhnya tidak jelas aspirasi Islam yang diperjuangkannya. Di matanya, tidak
gamblang menempatkan syariat Islam ke dalam mekanisme kehidupan politik modern.
Ia mencontohkan Pakistan sebagai Negara Islam yang sampai sekarang masih bingung
menempatkan syariat dalam kehidupan kenegaraannya. Dalam konteks ini, ia
mengkritik para tokoh Islam masa lampau yang menurutnya lebih mengutamakan
wadah, yaitu menegakkan Negara berdasarkan Islam secara formal. 10

Ketika pertama kali mengikuti kuliah Fazlur Rahman di Chicago, Ahmad Syafii
Maarif pernah berkata: “Professor Rahman, please give me one fourt of your
knowledge of Islam, I will convert Indonesia into an Islamic state”. Namun setelah
mengikuti kuiah selama beberapa bulan, kalimat itu tidak pernah lagi di ucapkannya
karena sebutan Negara Islam itu tidak diperlukan lagi. Yang terpenting adalah moral
Islam harus dijadikan sebagai dasar prilaku bagi masyarakat, jika memang Indonesia
ingin menjadi sebuah negeri yang adil dan makmur. Adapun perangkat hukum-hukum
Islam, dapat dikawinkan dengan sistem hukum nasional melalui proses demokratisasi.

Ia mengacu pada istilah Muhammad Hatta yang berbunyi ‘janganlah gunakan filsafat

8 Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Masalah., him 14

°Sigit Kamseno, “Komprehisivisme din al-Islam: Kritik atas Konsep Kulturalisme dan
Strukturalisme Islam ”, Jurnal Politik Islam, Vol. 1 No 2, 2006, hlm 164.

1YAhmad Syafii Maarif, Islam di Masa Demokrasi Liberal dan Demokrasi Terpimpin, Prisma
No. 5, Tahun XVIII, 1988, hlm 26.



KERATON : Journal of History Education and Culture
Vol. 1, No. 2, Desember 2019

gincu, tampak tetapi tak terasa; pakailah filsafat garam, tak tampak tapi terasa’.

Artinya, Negara Indonesia adalah sebuah Negara yang berasaskan pancasila (bukan

Islam), akan tetapi nilai-nilai moral Islam harus selalu diketengahkan dalam kehidupan

bernegara dan bermasyarakat; meskipun “Negara Islam” tidak tampak, tapi moral Islam

tetap dijalankan.

3. Pemikiran Ahmad Syafii Maarif Islam dalam Bingkai Kelndonesiaan dan
Kemanusiaan.

Dalam karya Ahmad Syafii Maarif ini dengan jelas memperlihatkan dan
didukung oleh argumentasi yang dapat dipertanggungjawabkan bahwa antara Islam, ke
Indonesiaan, dan kemanusiaan tidak saja berjalan bersama dan seiring, tetapi ketiganya
dapat menyatu dan saling mengisi untuk membangun sebuah tatanan yang khas
Indonesia. Ketiga kekuatan nilai itu mestilah saling melengkapi.

Agar watak universal Islam tampil dalam wujud kemanusiaan yang adil dan
beradab. Sebagai agama yang dipeluk oleh mayoritas penduduk nusantara, semua
gerakan yang bercorak Islam harus senantiasa mempertimbangkan dengan cermat dan
cerdas atas realitas sosio-historis Indonesia, demi keamanan, kedamain, dan kejayaan
agama ini dalam mencapai tujuan mulia yang harus pula ditempuh dengan cara-cara
yang mulia dan beradab.

Di luar koridor itu, Islam hanya akan berhenti pada tataran ritual yang
kehilangan ruh, sedangkan misi utamanya tercecer di tengah jalan. Bagaimana yang
tersisih hanyalah kerangkanya dalam bentuk formal, jika bukan monster, tetapi sepi dari
nilai-nilai kemanusiaan yang halus, elok dan sejuk. Ia bukan lagi Islam yang hidup
menghidupkan, buka pula Islam kenabian atau Islam Qur’ani yang selalu memberi
inspirasi untuk berbuat yang terbaik bagi semua makhluk. t

Pesan Ahmad Syafii Maarif yang tersurat dalam buku-bukunya adalah agar para
kader menjaga stamina spiritual dan komitmen yang tulus untuk sebuah Indonesia yang
adil dan bermartabat. Ia menginginkan terbentuknya sebuah Indonesia sebagai

perumahan, yang membuat betah bagi kehidupan bersama sebagai bangsa dan Negara. 12

""Muhammad Iqbal, The Recontruction of Religion Thought In Islam. (Lahore, Kashmiri Bazar,
1971), him. 148

"2Jakob Oetama, Berpikir Ulang Tentang Keindonesiaan, (Jakarta: Penerbit Buku Kompas,
2011), him 4.



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman
(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima)

Kelalaian kita sejak proklamasi adalah sikap yang tidak serius dalam upaya
memelihara dan menjaga sesuatu yang tidak given ini, karena menyangka semuanya
sudah beres, semuanya sudah tertetap. Pandangan serba parochial inilah yang menjadi
salah satu sebab mengapa bangsa ini sering dihadapkan kepada letupan-letupan sosial
politik yang menguras energi dan perhatian, tidak jarang pula berdarah-darah.

Peradaban Islam tidak boleh dibiarkan seperti kerakap diatas batu, mati tidak,
hidup pun enggan. Harus ada keberanian untuk melakukan keberanian untuk melakukan
terobosan dengan berpijak atas dalil-dalil agama yang dipahami secara benar dan
cerdas, tekstual sekaligus kontekstual. Penafsiran Islam klasik jangan dijadikan berhala,
sehingga hilang keberanian untuk menafsirkan Islam dengan cara baru, segar, dan
bertanggung jawab. Tafsiran baru ini harus benar dalam perspektif ilmu, tetapi tetap
berada dalam parameter iman yang tulus.

Kemudian untuk semua gerakan Islam di Indonesia, yang harus diingat selalu
dan diperhitungkan dengan hati-hati adalah agar benturan-benturan yang berbau agama,
etnis dan kultural tidak boleh terjadi lagi di masa yang akan datang. Ongkosnya terlalu
mahal yang harus dibayar, dan sampai batas-batas tertentu telah merusak suasana
tatanan nusantara yang elok itu. Indonesia sebagai bangsa dan Negara yang belum
berusia satu abad, dengan pengalaman manis dan pahit yang telah dilaluinya, harus
pandai belajar secerdas mungkin dan memetik kearif lokal dari kemampuan penuh roda
dan pengalaman yang sangat berharga itu."”?

Karena kita telah memilih demokrasi sebagai sistem politik politik yang sudah
diperjuangkan sejak awal pergerakan nasional pada abad yang lalu, maka konsistensi
kita dalam membelanya tidak boleh kepalang tanggung, sekalipun sering sangat
melelahkan. Sebagaimana telah disinggung sebelumnya, demokrasi ditangan para
petualang politik bisa menjadi sumber malapetaka dan kesengsaraan, seperti jelas
terlihat dalam politik luar negeri Amerika yang imprealistik di bawah Presiden Bush
(2001-2009) yang menghancurkan bangsa-bangsa lain dengan berbagai dalih palsu.

Manusia tidak beriman pun harus dilindungi oleh Negara selama mereka patuh
kepada konstitusi dan hukum positif yang berlaku di Indonesia, ketentuan serupa juga
berlaku bagi mereka yang mengaku beriman, selama dia tidak melanggar undang-

undang. Beriman atau tidak beriman adalah pilihan bebas seseorang, asal semuanya itu

B Ahmad Syafii Maarif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan: Sebuah
Refleksi Sejarah, hlm 450.

10



KERATON : Journal of History Education and Culture
Vol. 1, No. 2, Desember 2019

dilakukan dengan jujur dan penuh tanggung jawab serta tidak eksklusif. Dalam
perspektif ini, seseorang yang berpindah agama ke agama lain atau memilih tidak
beragama merupakan hak asasi manusia yang wajib di hormati. Fikih klasik Islam yang
mengukum mati orang murtad harus di tinjau kembali karena berlawanan dengan ruh
Al-Qur’an, sekalipun Allah marah kepada mereka yang berganti iman.

Al-Qur’an haruslah dipahami secara holistik, diikuti benang merah ajarannya,
sehingga di depan mata kita terlihat jelas bentangan sebuah pandangan dunia yang elok,
asri dan diliputi rasa keadilan yang penuh rahmat untuk semua makhluk, tanpa
terkecuali. Barangkali dunia ideal semacam ini tidak mungkin diraih dimuka bumi,
tetapi roda peradaban harus bergerak kearah itu tanpa merasa letih, sekalipun perjalanan
dipenuhi onak dan duri. Apa yang dinamakan perjuangan hidup adalah menyingkirkan
onak dan duri itu dengan sikap berani yang penuh kearifan. Manakala umat Islam
mampu menampilkan roda kehidupan yang sarat dengan nilai-nilai kemanusian, itulah
hakikat dakwah yang menghidupkan dakwah yang sejati.'*

Menciptakan sebuah bangunan Islam dalam bingkai kelndonesiaan dan
kemanusiaan dalam suatu tarikan nafas lebih merupakan kerja dakwah dan kebudayaan
bukan sekedar kerja politik. Melalui pendekatan dakwah dan kebudayaan, nilai-nilai
dasar Islam, ke Indonesiaan dan kemanusiaan dapat dirancang dengan lebih teliti, sabar
dan berdaya jangka jauh. Jika nilai-nilai dasar ini sudah menguat, maka pengaruhnya di
ranah politik juga akan terasa, yaitu tampilnya politik berkeadaban, bukan politik
kekerasan yang kerjanya menyikut kiri-kanan, tidak peduli orang lain tersingkir dan
tersungkur. Politik yang dibimbing oleh nilai-nilai profetik pastilah akan bermuara pada
kedamaian dan keadilan, sekalipun para pelakunya berbeda ideologi.

Ditangan para pemimpin dengan kualitas diatas, persenyawaan antara Islam
yang di dukung oleh agama-agama lain yang hidup di tanah air kita, dengan
kelndonesiaan dan kemanusian, bangsa ini akan menemukan jati dirinya yang sejati dan
padu. Dengan pensenyawaan ini, pancasila akan diberi fondasi spitual kenabian yang
tahan banting. Sebuah Indonesia masa depan yang utuh sungguh memerlukan dasar
spiritual kultural yang kukuh dalam upaya menopang harkat martabat bangsa ini untuk

masa yang panjang, tanpa batas.

“Ahmad Syafii Maarif, Islam: Kekuatan Doktrin dan Keagamaan Umat, hlm 60-62.

11



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman
(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima)

4. Toleransi Beragama Ahmad Syafii Maarif

Toleransi beragama dalam gagasan Ahmad Syafii Maarif, menekankan agar
setiap pemeluk agama untuk tidak selalu mengklaim kebenaran untuk dirinya sendiri
serta mendiskreditkan pemeluk agama yang lain, tetapi dalam pandangannya hendaklah
setiap pemeluk agama memberikan kebebasan kepada pemeluk agama lain untuk
memeluk apa yang mereka yakini benar, serta tidak menuduh pemeluk agama lain salah,
karena dengan saling tuduh dan mengucilkan pemeluk agama yang berbeda dari yang
diyakininya akan dapat menimbulkan sebuah perpecahan sehingga tidak akan pernah
ada peradaban baru yang dapat di torehkan oleh bangsa Indonesia yang dikenal dengan
kebesaran jiwa dan toleransinya.'

Demikian juga sebaliknya, toleransi antar umat beragama adalah cara agar
kebebasan beragama dapat terlindungi dengan baik. Kebebasan dan toleransi tidak dapat
diabaikan. Namun yang sering kali terjadi adalah penekanan dari salah satunya,
misalnya penekanan kebebasan yang mengabaikan toleransi dan usaha untuk
merukunkan dengan memaksakan toleransi dengan membelenggu kebebasan. Untuk
dapat mempersandingkan keduanya, pemahaman yang benar mengenai kebebasan
beragama dan toleransi antar umat beragama merupakan sesuatu yang penting dalam

kehidupan sehari-hari dalam bermasyarakat.

D. KESIMPULAN

Pemikiran Ahmad Syafii Maarif tentang Islam dalam bingkai ke Indonesiaan
dan kemanusiaan adalah suatu pemikiran integratif antara Islam, kelndonesiaan dan
kemanusiaan dimana ketiga hal tersebut dapat saling berintegrasi satu sama lain untuk
mewujudkan peradaban Islam di Indonesia yang maju, progresif, ramah terbuka dan
inklusif. Pemikiran ini memiliki visi untuk memberikan ruang agama Islam agar
pemikiran mengenai Islam, kelndonesiaan dan kemanusiaan dapat diterima dan tidak
perlu diperdebatkan lagi sehingga Islam dapat berjalan sejalan dengan ketiga hal
tersebut sehingga bermanifestasi menjadi sebuah Islam yang memayungi dan memberi

rasa keadilan, keamanan dan perlindungan bagi seluruh rakyat Indonesia.

'*Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Politik: Teori Belah Bambu Masa Demokrasi Terpimpin
1959-1965, him 193.

12



KERATON : Journal of History Education and Culture
Vol. 1, No. 2, Desember 2019

DAFTAR PUSTAKA
Igbal, Muhammad. 1997. The Recontruction of Religion Thought In Islam. Lahore,

Kashmiri Bazar, 1971.

Kamseno, Sigit. 2006. “Komprehisivisme din al-Islam: Kritik atas Konsep Kulturalisme
dan Strukturalisme Islam”’, Jurnal Politik Islam, Vol. 1 No 2.

Maarif, Ahmad. Syafii, 1985. Islam dan Masalah Kenegaraan: Studi tentang
Percaturan dalam Konstituante, Jakarta: LP3ES.

Maarif, Ahmad. Syafii, 1996. Islam dan Politik: Teori Belah Bambu Masa Demokrasi
Terpimpin 1959-1965, Jakarta: Gema Insani Press.

Maarif, Ahmad. Syafii, 1997. Islam: Kekuatan Doktrin dan Keagamaan Umat,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Maarif, Ahmad. Syafii, 1998. Islam di Masa Demokrasi Liberal dan Demokrasi
Terpimpin, Prisma No. 5, Tahun XVIIL

Maarif, Ahmad. Syafii, Islam dalam Bingkai Kelndonesiaan dan Kemanusiaan:
Sebuah Refleksi Sejarah Bandung: Mizan Pustaka.

Oetama, Jakob. 2011. Berpikir Ulang Tentang Kelndonesiaan, Jakarta: Penerbit Buku
Kompas.

13



