
 

 

1 

 

MENELAAH KEMBALI GAGASAN PEMIKIRAN DAN PERJUANGAN 

AHMAD SYAFII MAARIF JALAN TENGAH KEBERAGAMAN 

 

Wandi 

STIE Syari’ah Al-Mujaddid, Jambi 

huseinwandi220@gmail.com 

 

M. Arif Musthofa 

STIE Syari’ah Al-Mujaddid, Jambi 

7ariefherio@gmail.com 

 

Khusnul Yatima 

STIE Syari’ah Al-Mujaddid, Jambi 

yatimakhusnul@yahoo.co.id 

 

ABSTRACT 

This research was specifically written as a result of reflection on diversity in 

Indonesia at this time, where friction in the name of ethnicity, race, religion and even 

the issue of state always appear in the public sphere, departing from the problem above, 

the author wants to "re-examine ideas, thoughts and Ahmad SyafiiMaarif's struggle for 

a middle path of diversity" a search for solutions to the problemsas the writer has 

mentionedabove. This type of research was a literature study by collecting primary 

books about the works and thoughts of Ahmad SyafiiMaarif both written by himself and 

written by others. The result was an important key to realizing a glorious Islamic 

civilization in Indonesia. Integration between Islam, Indonesia and humanity is urgently 

needed where these three issues must be resolved in order to stem the friction, for the 

achievement of a friendly Islam, providing security, security and protection of the 

inhabitants of the archipelago in a humanitarian frame. 

Keywords: Ideas, Thoughts, Diversity 

 

ABSTRAK 

Kajian ini secara khusus ditulis sebagai hasil refleksi tentang keberagaman di 

Indonesia pada saat ini, dimana gesekan-gesekan atas nama suku, ras, agama bahkan 

persoalan bentuk negara selalu saja muncul di ruang publik, berangkat dari masalah 

diatas penulis ingin “menelaah kembali gagasan, pemikiran dan perjuangan Ahmad 
Syafii Maarif jalan tengah keberagaman” sebagai pencarian solusi atas masalah diatas. 
Jenis penelitian pada studi adalah studi pustaka dengan mengumpulkan buku-buku 

primer tentang karya dan pemikiran Ahmad Syafii Maarif baik yang ditulisnya sendiri 

maupun yang ditulis orang lain. Hasilnya adalah kunci penting untuk mewujudkan 

mailto:huseinwandi220@gmail.com
mailto:7ariefherio@gmail.com
mailto:yatimakhusnul@yahoo.co.id


Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman 

(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima) 

2 

 

peradaban Islam yang gemilang di Indonesia sangat dibutuhkan integrasi antara Islam, 

keIndonesiaan dan kemanusiaan dimana tiga persoalan ini harus selesai agar dapat 

membendung gesekan-gesekan seperti yang penulis sebutkan diatas, demi tercapainya 

Islam yang bersahabat, memberi keadialan, keamanan dan perlindungan kepada 

penduduk nusantara dalam bingkai kemanusiaan.   

Kata Kunci: Gagasan, Pemikiran, Keberagaman 

 

A. PENDAHULAN 

Di era perkembangan teknologi informasi, bangsa Indonesia tengah diterpa 

berbagai macam permasalahan khususnya persoalan tentang titik terang posisi agama 

Negara dan sistem demokrasi yang seakan-akan tidak pernah selesai. Namun ditengah 

berbagai persoalan itu bangsa Indonesia tidak akan pernah pula habis bermunculan 

tokoh-tokoh pemikir, yang selalu memikirkan bagaimana nasib bangsa ini ke depan 

salah satunya adalah tokoh sekaligus cendikiawan berasal dari tanah minang yaitu 

Ahmad Syafii Maarif.  

 Jika berbicara tentang tokoh pemikir Islam tentu pemikiran Ahmadi Syafii 

Maarif tidak bisa dikesampingkan, apalagi jika ditelaah beberapa dekade terakhir, saat 

bermunculannya isu politisasi agama. Ahmad Syafii Maarif sering kali dimintai 

pendapatnya tentang hal tersebut bahkan kerap kali ia sering kali dimintai pendapatnya 

oleh presiden tentang pendapatnya tersebut. Hal ini dikarenakan selain pemikiranya 

sudah diakui, tentu konsep-konsepnya yang brilian tentang pemikiran Islam Indonesia 

sudah diakui sejak dahulu oleh sosok yang sudah dikenal luas sebagai cendikiawan 

muslin dan juga guru ini.  

 Gagasan dan refleksi pemikirannya lahir dari keprihatinan akan kondisi umat 

Islam yang merupakan penduduk mayoritas di bumi nusantara, sudah semestinya tidak 

lagi mempesoalkan antara hubungan Islam, keIndonesiaan dan kemanusiaan. 

Menurutnya ketiga konsepsi tersebut haruslah senafas agar Islam yang berkembang di 

Indonesia adalah sebuah Islam yang ramah dan terbuka.
1
 

 Inilah tantangan sekaligus yang akan digarap dan dikampanyekan oleh Ahmad 

Syafii Maarif. Menurutnya, jika keIslaman, keIndonesiaan, dan kemanusiaan telah 

senafas dalam jiwa, fikiran, dan tindakan umat Islam Indonesia maka umat akan mampu 

                                                 
1
Ahmad Syafii Maarif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan  dan Kemanusiaan: Sebuah Refleksi 

Sejarah (Bandung: Mizan Pustaka), hlm 410. 



KERATON : Journal of History Education and Culture 

Vol. 1, No. 2, Desember 2019 

 

3 

 

memberi solusi terhadap masalah-masalah besar bangsa. Sebuah Islam yang dinamis, 

dan bersahabat, yang memberi keadilan, keamanan, dan perlindungan kepada penduduk 

nusantara. Sebuah Islam yang sepenuhnya berpihak kepada rakyat miskin, dan menolok 

kemisikinan sehingga berhasil dihalau dari Negara Kesatuan Republik Indonesia.  

 Tentu jika flashback ke belakang masih banyak pekerjaan-pekerjaan besar yang 

harus dibenahi oleh segenap pemerintah dan masyarakat Indonesia, terutama masalah-

masalah keIndonesiaan dan kemanusiaan. Berangkat dari uraian tersebut tidak ada 

salahnya jika kita menelaah kembali pemikiran-pemikiran cemerlang dari sang guru 

bangsa Ahmad Syafii Maarif mengenai. Hubungan Islam dan Negara Indenesia, 

Pemikiran Islam Ahmad Syafii Maarif  dalam Bingkai KeIndonesiaan dan 

Kemanusiaan, Toleransi Beragama Ahmad Syafii Maarif, serta gagasan Tentang Relasi 

Negara dan Agama yang digagasnya. Dari penelitian ini diharapkan dapat ditemui 

benang merah akar permasalahan keIndonesiaan dan Kemanusiaan yang sedang 

menerpa umat Islam Indonesia saat ini.   

 

B. METODE PENELITIAN 

Kajian ini berdasarkan studi literatur dan interpretasi secara mendalam serta 

akumulasi pemahaman dari berbagai sumber buku-buku primer terpercaya yang menulis 

tentang pemikiran Ahmad Syafii Maarif. Studi literatur berasal dari hasil penelitian 

terdahulu, dan buku-buku terpercaya dan telah dijadikan sebagai acuan utama untuk 

memahami konsep tentang Meleaah Kembali Gagasan, Pemikiran dan Perjuangan 

Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman. Pengumpulan data dilakukan melalui 

metode tinjauan pustaka terhadap buku-buku karangan tentang pemikiran Ahmad Syafii 

Maarif. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Biografi 

Ahmad Syafii Maarif lahir di Nagari Calau, Sumpur Kudus, Minangkabau 31 

Mei 1935 atau sekitar 84 tahun yang lalu. Ia lahir dari pasangan Ma’rifat Rauf Datuk 

Rajo Melayu, dan Fathiyah. Ayahnya adalah seorang saudagar gambir, yang belakangan 

diangkat sebagai  kepala suku di kaumnya. Sewaktu Ahmad Syafii Maarif berusia satu 



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman 

(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima) 

4 

 

setengah tahun, ibunya meninggal, Maarifpun kemudian dititipkan ke rumah adik 

ayahnya yang bernama Bainah.  

Pada tahun 1942, ia masuk sekolah rakyat setingkat SD di Simpur Kudus, 

Ahmad Syafii Maarif juga belajar agama disebuah Madrasah Ibtidaiyah 

Muhammadiyah pada sore hari dan malamnya belajar mengaji di surau yang berada di 

sekitar tempat ia tinggal, sebagaimana umumnya anak laki-laki di Minangkabau pada 

masa itu.  

Pendidikannya di Sekolah Rakyat, yang seharusnya ia tempuh selama enam 

tahun, dapat ia selesaikan selama lima tahun. Ia tamat dari SR pada tahun 1947, tetapi 

tidak memperoleh ijazah karena pada masa itu terjadi perang revolusi kemerdekaan. 

Namun, setelah tamat, karena beban ekonomi yang di tanggung ayahnya, ia tidak dapat 

meneruskan sekolahnya selama beberapa tahun. Baru pada tahun 1950, ia masuk ke 

Madrasah Muallimin Muhammadiyah di Balai Tengah, sampai duduk di bangku kelas 

tiga.    

a. Merantau ke Jawa 

Pada tahun 1953, dalam usia 18 tahun, ia meninggalkan kampung halamannya 

untuk merantau ke pulau Jawa. Bersama dua adik sepupunya, yakni Azra’I dan Suward, 

ia diajak belajar ke Yogyakarta oleh Muhammad Sanusi Latif, namun sesampainya di 

Yogyakarta, niatnya semula untuk meneruskan sekolahnya ke Madrasah Muallimin di 

kota itu tidak terwujud, karena pihak sekolah menolah menerimanya di kelas empat 

dengan alasan kelas sudah penuh. Tidak lama setelah itu, ia justru diangkat menjadi 

guru bahasa Inggris dan bahasa Indonesia di sekolah tersebut tapi tidak lama.  

Pada saat bersamaan, ia bersama Azra’i mengkuti sekolah montir sampai 

akhirnya lulus setelah beberapa bulan belajar. Setelah itu, ia kembali mendaftar ke 

Muallimin dan akhirnya ia diterima tetapi ia harus mengulang kuartal terakhir kelas 

tiga. Selama belajar di sekolah tersebut, ia akfit dalam organisasi kepanduan Hizbul 

Wathan dan pernah menjadi pemimpin redaksi majalah Sinar (kin dibawahi oleh 

lembaga pers Muallimin), sebuah majalah pelajar Mualimmin di Yogyakarta.  

Setelah ayahnya meninggal pada 5 Oktober 1955, kemudian ia tamat dari 

Muallimin pada 12 Juli 1956, ia memutuskan untuk tidak melanjutkan sekolahnya, 

terutama karena masalah biaya. Dalam usia 21 tahun, tidak lama setelah tamat, ia 

berangkat ke Lombok untuk menjadi guru. Sesampai di Lombok Timur, ia disambut 



KERATON : Journal of History Education and Culture 

Vol. 1, No. 2, Desember 2019 

 

5 

 

oleh pengurus Muhammadiyah setempat, lalu menuju sebuah kampung di Pohgading 

tempat ia ditugaskan sebagai guru.  

Setelah setahun lamanya mengajar di sebuah sekolah Muhammadiyah di 

Pohgading, sekitar bulan Maret 1957, dalam usia 22 tahun, ia mengunjungi kampung 

halamannya, kemudian kembali lagi ke pulau Jawa untuk melanjutkan pendidikan ke 

perguruan tinggi di Surakarta. Sesampai di Surakarta, ia masuk ke Universitas 

Cokroaminoto dan memperoleh gelar sarjana muda pada tahun 1964. Setelah itu, ia 

melanjutkan pendidikannya untuk tingkat doctoral pada Fakultas Keguruan Ilmu Sosial, 

IKIP (sekarang Universitas Negeri Yogyakarta) dan tamat pada tahun 1968.  

b. Karir 

Selanjutnya bekas aktivis Himpunan Mahasiswa Islam ini, terus menekuni ilmu 

sejarah dengan mengikuti  program master di Departemen Sejarah Universitas Ohio, 

AS. Sementara gelar doktornya diperoleh dari Program Studi Bahasa dan Peradaban 

Timur, Universitas Chicago AS, dengan disertasi: Islam as the Basis of State: A Study 

of the Islamic Political Ideas as Reflected in the Consistent Assembly Debates in 

Indonesia.  

Selama di Chicago inilah, anak bungsu dari empat bersaudara ini, terlibat secara 

intensif melakukan pengkajian terhadapa al-qur’an, dengan bimbingan dari seorang 

tokoh pembaharu pemikiran Islam, Fazlur Rahman. Di sana pula, ia kerap terlibat 

diskusi intensif dengan Nurcholish Madjid dan Amien Rais yang mengikuti pendidikan 

doktornya.  

c. Aktivitas 

Setelah meninggalkan posisinya sebagai ketua umum PP Muhammadiyah, kini 

ia aktif dalam komunitas Maarif Institute, disamping itu guru besar IKIP Yogyakarta 

ini, juga rajin menulis, disamping itu ia juga menjadi pembicara dalam sejumlah 

seminar. Sebagian besar tulisannya adalah masalah-masalah seputaran Islam dan 

dipublikasikan di sejumlah media cetak. Selain itu ia juga menulis berbagai macam 

buku seputaran Islam. Berangkat dari buku-buku karya Ahmad Syafii Maarif, penulis 

mencoba memetakan beberapa pemikiran progresif tentang Islam menurut Ahmad 

Syafii Maarif.   

 

 



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman 

(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima) 

6 

 

2. Telaah Hubungan Islam dan Negara Indonesia 

Dalam kesempatan ini, penulis akan memetakan pandangan Ahmad Syafii 

Maarif tentang hubungan Islam dan Negara. Diskusi mengenai tema ini mencakup dua 

aspek, yaitu aspek normative dan aspek historis. Dengan mendiskusikannya, 

diharapkkan dapat memperjelas bagaimana sesungguhnya relasi Islam dan Negara.  

Menurut Ahamd Syafii Maarif, secara dokrinal, Islam tidak menetapkan dan 

menegaskan pola apapun tentang teori Negara Islam yang wajib digunakan oleh kaum 

muslim. H.A.R Gibb seperti dikutip Buya Ahmad Syafii Maarif, memaparkan bahwa 

baik Al-qur’an maupun sunah tidak memberikan petunjuk yang tegas tentang bentuk 

pemerintahan dan lembaga-lembaga politik lainnya sebagai cara bagi umat 

mempertahankan persatuannya.
2
  

Terminologi “kerajaan Islam”, “kesultanan Islam” atau “monarki Islam” 

menurut Ahmad Syafii Maarif sebenarnya bersifat kontradiktif di dalamnya. Monarki, 

kesultanan, dan seterusnya tidak secara otomatis dapat menjadi Islam kendatipun 

mengunakan embel-embel nama Islam, ia juga mengkritik gagasan tentang Negara 

Islam. Menurutnya gagasan Negara Islam tidak memiliki basis religio intlektual yang 

kukuh, yang berbicara secara teoritik.  

Terminologi Negara Islam tidak ada dalam kepustakaan Islam klasik. Dalam 

piagam madina pun, terminologi ini tidak ditemukan. Gagasan Negara Islam (Daulatul-

Islamiyyah), menurutnya, merupakan fenomena abad 20. Kendati demikian, Islam 

sangat membutuhkan mesin Negara untuk membumikan cita-cita dan ajaran-ajaran 

moral.
3
 Al-Qur’an yang penuh dengan ajaran imperatif moral, lanjutnya tidak dapat 

diragukan lagi sangat membutuhkan Negara sebagai institusi “pemaksa” bagi 

pelaksanaan perintah dan ajaran moralnya.
4
   

Argumentasi Ahmad Syafii Maarif ini berangkat dari asumsi bahwa Islam 

bukanlah sekedar cita-cita moral dan nasihat-nasihat agama yang lepas begitu saja. 

Islam membutuhkan sarana sejarah untuk mewujudkan cita-cita moralnya yang 

mencakup seluruh aspek kehidupan. Sarana yang dimaksud Ahmad Syafii Maarif tidak 

                                                 
2
Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Masalah Kenegaraan: Studi tentang Percaturan dalam 

Konstituante, (Jakarta: LP3ES, 1985), hlm 10. 
3
Ahmad Syafii Maarif, Islam: Kekuatan Doktrin dan Keagamaan Umat, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1997), hlm 60-62. 
4
Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Politik: Teori Belah Bambu Masa Demokrasi Terpimpin 1959-

1965, (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), hlm 193. 



KERATON : Journal of History Education and Culture 

Vol. 1, No. 2, Desember 2019 

 

7 

 

lain adalah Negara. Oleh karenanya, ia menolak pandangan yang menghendaki 

pemisahan Islam dan Negara. Menurutnya, disamping tidak memilki basis teoritis yang 

kuat, pendapat seperti itu dalam waktu yang panjang akan berakhir menjadi kerja bunuh 

diri.  

Ahmad Syafii Maarif menganggap bahwa semua aspek kehidupan tidak dapat 

ditempatkan dalam kategori yang dikotomis, antara ibadah dan kerja sekuler.
5
 Dalam 

hal ini, ia sepakat dengan pandangan Ibnu Taimiyah dalam kitab as-siyasi as-syar’iyah 

yang mengemukakan bahwa Negara (kekuasaan politik) merupakan sesuatu yang 

penting bagi agama. Tanpa adanya Negara, agama tidak akan tegak dan kukuh. Ibnu 

Taimiyah menuturkan bahwa Allah mewajibkan amar ma’ruf nahi mungkar, jihad, 

keadilan, dan semua hal yang diwajibkan oleh Allah. Hal ini tidak mungkin terealisasi 

dengan sempurna tanpa kekuatan dan kekuasaan.
6
   

Menariknya, sekalipun menyerukan pentingnya Negara bagi Islam, tetapi 

Ahmad Syafii Maarif menolak tesis yang mengatakan bahwa Islam adalah din dan 

daulah. Sebagaimana telah penulis singgung di atas bahwa, tidak ditemukan landasan 

yang kuat bahwa Islam adalah din dan daulah, baik didalam Al-Qur’an, Hadits, maupun 

Piagam Madinah. Apabila Islam merupakan din sekaligus daulah, maka secara otomatis 

menempatkan posisi agama dan Negara pada posisi sejajar.  

Dengan demikian mereka yang meyakini Islam sebagai din sekaligus daulah 

secara tidak sadar menempatkan alat dengan risalah. Ia menilai tesis yang mengatakan 

bahwa Islam itu agama sekaligus Negara sebagai kekeliruan serius. Hal ini lantaran 

agama adalah sesuatu yang immutable (tetap), sementara Negara adalah sesuatu yang 

mutable (berubah) sesuai dengan tuntutan ruang dan waktu. Dengan menempatkan 

Negara selevel dengan posisi agama berarti mereka mengagungkan Negara sama halnya 

dengan mengagungkan agama.
7
 Inilah yang menjadi kekhawatiran Ahmad Syafii 

Maarif.  

Menurut Ahmad Syafii Maarif, posisi Nabi Muhammad dalam Al-Qur’an 

hanyalah sebagai rasul. Kendatipun tak dapat dipungkiri dalam rekaman historis, ia 

pernah menjadi pemimpin agama sekaligus pemimpin Negara. Posisinya sebagai rasul 

Allah tidak pernah berubah sampai ia wafat pada 632 M. kedudukan Nabi Muhammad 

                                                 
5
Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Politik,,hlm 194  

6
Ibid., hlm 133 

7
Ibid., hlm 195-196 



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman 

(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima) 

8 

 

sebatas Rasul Allah termaktub juga dalam Q.S Surat Ali Imran:144. Statement Al-

Qur’an bahwa “Muhammad hanyalah seorang rasul” inilah yang kemudian dijadikan 

argumentasi Ahmad Syafii Maarif untuk menolak tesis bahwa “Islam adalah agama dan 

Negara”. Bagi Ahmad Syafii Maarif, tesis bahwa “Islam merupakan agama dan negara” 

mengaburkan hakikat yang sebenarnya dari posisi kenabian Muhammad SAW.
8
   

 Perspektif Ahmad Syafii Maarif tentang relasi Islam dan Negara di atas pastinya 

bersebrangan dengan pendapat para pengusung Negara Islam dan formalisasi syariat 

Islam. Hal ini karena bagi mereka, Islam adalah agama sekaligus Negara. Maka pendiri 

Negara Islam dan pemberlakuan syariat Islam merupakan perintah tuhan yang wajib 

dilakukan dan pandang sebagai amal sholeh. Hal ini misalnya dapat dilihat dari 

pernyataan mantan juru bicara HTI Ismail Yunanto, yang menganggap pendirian 

Negara Islam sebagai tuntutan akidah Islam.
9
    

Menurut Ahmad Syafii Maarif, aspirasi menjadikan Islam sebagai dasar Negara 

yang dilakukan para tokoh Islam di masa kemerdekaan jika di kaji lebih dalam 

sesungguhnya tidak jelas aspirasi Islam yang diperjuangkannya. Di matanya, tidak 

gamblang menempatkan syariat Islam ke dalam mekanisme kehidupan politik modern. 

Ia mencontohkan Pakistan sebagai Negara Islam yang sampai sekarang masih bingung 

menempatkan syariat dalam kehidupan kenegaraannya. Dalam konteks ini, ia 

mengkritik para tokoh Islam masa lampau yang menurutnya lebih mengutamakan 

wadah, yaitu menegakkan Negara berdasarkan Islam secara formal.
10

 

 Ketika pertama kali mengikuti kuliah Fazlur Rahman di Chicago, Ahmad Syafii 

Maarif pernah berkata: “Professor Rahman, please give  me one fourt of your 

knowledge of Islam, I will convert Indonesia into an Islamic state”. Namun setelah 

mengikuti kuiah selama beberapa bulan, kalimat itu tidak pernah lagi di ucapkannya 

karena sebutan Negara Islam itu tidak diperlukan lagi. Yang terpenting adalah moral 

Islam harus dijadikan sebagai dasar prilaku bagi masyarakat, jika memang Indonesia 

ingin menjadi sebuah negeri yang adil dan makmur. Adapun perangkat hukum-hukum 

Islam, dapat dikawinkan dengan sistem hukum nasional melalui proses demokratisasi. 

Ia mengacu pada istilah Muhammad Hatta yang berbunyi “janganlah gunakan filsafat 

                                                 
8
Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Masalah., hlm 14 

 
9
Sigit Kamseno, “Komprehisivisme din al-Islam: Kritik atas Konsep Kulturalisme dan 

Strukturalisme Islam”, Jurnal Politik Islam, Vol. 1 No 2, 2006, hlm 164. 

 
10

Ahmad Syafii Maarif, Islam di Masa Demokrasi Liberal dan Demokrasi Terpimpin, Prisma 

No. 5, Tahun XVIII, 1988, hlm 26. 



KERATON : Journal of History Education and Culture 

Vol. 1, No. 2, Desember 2019 

 

9 

 

gincu, tampak tetapi tak terasa; pakailah filsafat garam, tak tampak tapi terasa”. 

Artinya, Negara Indonesia adalah sebuah Negara yang berasaskan pancasila (bukan 

Islam), akan tetapi nilai-nilai moral Islam harus selalu diketengahkan dalam kehidupan 

bernegara dan bermasyarakat; meskipun “Negara Islam” tidak tampak, tapi moral Islam 

tetap dijalankan.   

3. Pemikiran Ahmad Syafii Maarif Islam dalam Bingkai KeIndonesiaan dan 

Kemanusiaan. 

 Dalam karya Ahmad Syafii Maarif ini dengan jelas memperlihatkan dan 

didukung oleh argumentasi yang dapat dipertanggungjawabkan bahwa antara Islam, ke 

Indonesiaan, dan kemanusiaan tidak saja berjalan bersama dan seiring, tetapi ketiganya 

dapat menyatu dan saling mengisi untuk membangun sebuah tatanan yang khas 

Indonesia. Ketiga kekuatan nilai itu mestilah saling melengkapi.  

Agar watak universal Islam tampil dalam wujud kemanusiaan yang adil dan 

beradab. Sebagai agama yang dipeluk oleh mayoritas penduduk nusantara, semua 

gerakan yang bercorak Islam harus senantiasa mempertimbangkan dengan cermat dan 

cerdas atas realitas sosio-historis Indonesia, demi keamanan, kedamain, dan kejayaan 

agama ini dalam mencapai tujuan mulia yang harus pula ditempuh dengan cara-cara 

yang mulia dan beradab. 

Di luar koridor itu, Islam hanya akan berhenti pada tataran ritual yang 

kehilangan ruh, sedangkan misi utamanya tercecer di tengah jalan. Bagaimana yang 

tersisih hanyalah kerangkanya dalam bentuk formal, jika bukan monster, tetapi sepi dari 

nilai-nilai kemanusiaan yang halus, elok dan sejuk. Ia bukan lagi Islam yang hidup 

menghidupkan, buka pula Islam kenabian atau Islam Qur’ani yang selalu memberi 

inspirasi untuk berbuat yang terbaik bagi semua makhluk.
11

  

Pesan Ahmad Syafii Maarif yang tersurat dalam buku-bukunya adalah agar para 

kader menjaga stamina spiritual dan komitmen yang tulus untuk sebuah Indonesia yang 

adil dan bermartabat. Ia menginginkan terbentuknya sebuah Indonesia sebagai 

perumahan, yang membuat betah bagi kehidupan bersama sebagai bangsa dan Negara.
12

 

                                                 
11

Muhammad Iqbal, The Recontruction of Religion Thought In Islam. (Lahore, Kashmiri Bazar, 

1971), hlm. 148 
12

Jakob Oetama, Berpikir Ulang Tentang Keindonesiaan, (Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 

2011), hlm 4. 



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman 

(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima) 

10 

 

 Kelalaian kita sejak proklamasi adalah sikap yang tidak serius dalam upaya 

memelihara dan menjaga sesuatu yang tidak given ini, karena menyangka semuanya 

sudah beres, semuanya sudah tertetap. Pandangan serba parochial inilah yang menjadi 

salah satu sebab mengapa bangsa ini sering dihadapkan kepada letupan-letupan sosial 

politik yang menguras energi dan perhatian, tidak jarang pula berdarah-darah.  

Peradaban Islam tidak boleh dibiarkan seperti kerakap diatas batu, mati tidak, 

hidup pun enggan. Harus ada keberanian untuk melakukan keberanian untuk melakukan 

terobosan dengan berpijak atas dalil-dalil agama yang dipahami secara benar dan 

cerdas, tekstual sekaligus kontekstual. Penafsiran Islam klasik jangan dijadikan berhala, 

sehingga hilang keberanian untuk menafsirkan Islam dengan cara baru, segar, dan 

bertanggung jawab. Tafsiran baru ini harus benar dalam perspektif ilmu, tetapi tetap 

berada dalam parameter iman yang tulus.  

Kemudian untuk semua gerakan Islam di Indonesia, yang harus diingat selalu 

dan diperhitungkan dengan hati-hati adalah agar benturan-benturan yang berbau agama, 

etnis dan kultural tidak boleh terjadi lagi di masa yang akan datang. Ongkosnya terlalu 

mahal yang harus dibayar, dan sampai batas-batas tertentu telah merusak suasana 

tatanan nusantara yang elok itu. Indonesia sebagai bangsa dan Negara yang belum 

berusia satu abad, dengan pengalaman manis dan pahit yang telah dilaluinya, harus 

pandai belajar secerdas mungkin dan memetik kearif lokal dari kemampuan penuh roda 

dan pengalaman yang sangat berharga itu.
13

   

Karena kita telah memilih demokrasi sebagai sistem politik politik yang sudah 

diperjuangkan sejak awal pergerakan nasional pada abad yang lalu, maka konsistensi 

kita dalam membelanya tidak boleh kepalang tanggung, sekalipun sering sangat 

melelahkan. Sebagaimana telah disinggung sebelumnya, demokrasi ditangan para 

petualang politik bisa menjadi sumber malapetaka dan kesengsaraan, seperti jelas 

terlihat dalam politik luar negeri Amerika yang imprealistik di bawah Presiden Bush 

(2001-2009) yang menghancurkan bangsa-bangsa lain dengan berbagai dalih palsu.  

Manusia tidak beriman pun harus dilindungi oleh Negara selama mereka patuh 

kepada konstitusi dan hukum positif yang berlaku di Indonesia, ketentuan serupa juga 

berlaku bagi mereka yang mengaku beriman, selama dia tidak melanggar undang-

undang. Beriman atau tidak beriman adalah pilihan bebas seseorang, asal semuanya itu 

                                                 
13

Ahmad Syafii Maarif, Islam dalam Bingkai Keindonesiaan  dan Kemanusiaan: Sebuah 

Refleksi Sejarah, hlm 450. 



KERATON : Journal of History Education and Culture 

Vol. 1, No. 2, Desember 2019 

 

11 

 

dilakukan dengan jujur dan penuh tanggung jawab serta tidak eksklusif. Dalam 

perspektif ini, seseorang yang berpindah agama ke agama lain atau memilih tidak 

beragama merupakan hak asasi manusia yang wajib di hormati. Fikih klasik Islam yang 

mengukum mati orang murtad harus di tinjau kembali karena berlawanan dengan ruh 

Al-Qur’an, sekalipun Allah marah kepada mereka yang berganti iman.   

Al-Qur’an haruslah dipahami secara holistik, diikuti benang merah ajarannya, 

sehingga di depan mata kita terlihat jelas bentangan sebuah pandangan dunia yang elok, 

asri dan diliputi rasa keadilan yang penuh rahmat untuk semua makhluk, tanpa 

terkecuali. Barangkali dunia ideal semacam ini tidak mungkin diraih dimuka bumi, 

tetapi roda peradaban harus bergerak kearah itu tanpa merasa letih, sekalipun perjalanan 

dipenuhi onak dan duri. Apa yang dinamakan perjuangan hidup adalah menyingkirkan 

onak dan duri itu dengan sikap berani yang penuh kearifan. Manakala umat Islam 

mampu menampilkan roda kehidupan yang sarat dengan nilai-nilai kemanusian, itulah 

hakikat dakwah yang menghidupkan dakwah yang sejati.
14

 

Menciptakan sebuah bangunan Islam dalam bingkai keIndonesiaan dan 

kemanusiaan dalam suatu tarikan nafas lebih merupakan kerja dakwah dan kebudayaan 

bukan sekedar kerja politik. Melalui pendekatan dakwah dan kebudayaan, nilai-nilai 

dasar Islam, ke Indonesiaan dan kemanusiaan dapat dirancang dengan lebih teliti, sabar 

dan berdaya jangka jauh. Jika nilai-nilai dasar ini sudah menguat, maka pengaruhnya di 

ranah politik juga akan terasa, yaitu tampilnya politik berkeadaban, bukan politik 

kekerasan yang kerjanya menyikut kiri-kanan, tidak peduli orang lain tersingkir dan 

tersungkur. Politik yang dibimbing oleh nilai-nilai profetik pastilah akan bermuara pada 

kedamaian dan keadilan, sekalipun para pelakunya berbeda ideologi. 

 Ditangan para pemimpin dengan kualitas diatas, persenyawaan antara Islam 

yang di dukung oleh agama-agama lain yang hidup di tanah air kita, dengan 

keIndonesiaan dan kemanusian, bangsa ini akan menemukan jati dirinya yang sejati dan 

padu. Dengan pensenyawaan ini, pancasila akan diberi fondasi spitual kenabian yang 

tahan banting. Sebuah Indonesia masa depan yang utuh sungguh memerlukan dasar 

spiritual kultural yang kukuh dalam upaya menopang harkat martabat bangsa ini untuk 

masa yang panjang, tanpa batas.    

  

                                                 
14

Ahmad Syafii Maarif, Islam: Kekuatan Doktrin dan Keagamaan Umat, hlm 60-62. 



Menelaah Kembali Gagasan Pemikiran dan Perjuangan Ahmad Syafii Maarif Jalan Tengah Keberagaman 

(Wandi, M. Arif Musthofa, Khusnus Yatima) 

12 

 

4. Toleransi Beragama Ahmad Syafii Maarif 

Toleransi beragama dalam gagasan Ahmad Syafii Maarif, menekankan agar 

setiap pemeluk agama untuk tidak selalu mengklaim kebenaran untuk dirinya sendiri 

serta mendiskreditkan pemeluk agama yang lain, tetapi dalam pandangannya hendaklah 

setiap pemeluk agama memberikan kebebasan kepada pemeluk agama lain untuk 

memeluk apa yang mereka yakini benar, serta tidak menuduh pemeluk agama lain salah, 

karena dengan saling tuduh dan mengucilkan pemeluk agama yang berbeda dari yang 

diyakininya akan dapat menimbulkan sebuah perpecahan sehingga tidak akan pernah 

ada peradaban baru yang dapat di torehkan oleh bangsa Indonesia yang dikenal dengan 

kebesaran jiwa dan toleransinya.
15

 

Demikian juga sebaliknya, toleransi antar umat beragama adalah cara agar 

kebebasan beragama dapat terlindungi dengan baik. Kebebasan dan toleransi tidak dapat 

diabaikan. Namun yang sering kali terjadi adalah penekanan dari salah satunya, 

misalnya penekanan kebebasan yang mengabaikan toleransi dan usaha untuk 

merukunkan dengan memaksakan toleransi dengan membelenggu kebebasan. Untuk 

dapat mempersandingkan keduanya, pemahaman yang benar mengenai kebebasan 

beragama dan toleransi antar umat beragama merupakan sesuatu yang penting dalam 

kehidupan sehari-hari dalam bermasyarakat.  

 

D. KESIMPULAN 

 Pemikiran Ahmad Syafii Maarif tentang Islam dalam bingkai ke Indonesiaan 

dan kemanusiaan adalah suatu pemikiran integratif antara Islam, keIndonesiaan dan 

kemanusiaan dimana ketiga hal tersebut dapat saling berintegrasi satu sama lain untuk 

mewujudkan peradaban Islam di Indonesia yang maju, progresif, ramah terbuka dan 

inklusif. Pemikiran ini memiliki visi untuk memberikan ruang agama Islam agar 

pemikiran mengenai Islam, keIndonesiaan dan kemanusiaan dapat diterima dan tidak 

perlu diperdebatkan lagi sehingga Islam dapat berjalan sejalan dengan ketiga hal 

tersebut sehingga bermanifestasi menjadi sebuah Islam yang memayungi dan memberi 

rasa keadilan, keamanan dan perlindungan bagi seluruh rakyat Indonesia.    

 

 

                                                 
15

Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Politik: Teori Belah Bambu Masa Demokrasi Terpimpin 

1959-1965, hlm 193. 



KERATON : Journal of History Education and Culture 

Vol. 1, No. 2, Desember 2019 

 

13 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Iqbal, Muhammad. 1997. The Recontruction of Religion Thought In Islam. Lahore, 

Kashmiri Bazar, 1971. 

 

Kamseno, Sigit. 2006. “Komprehisivisme din al-Islam: Kritik atas Konsep Kulturalisme 

dan Strukturalisme Islam”, Jurnal Politik Islam, Vol. 1 No 2. 

 

Maarif, Ahmad. Syafii, 1985. Islam dan Masalah Kenegaraan: Studi tentang 

Percaturan dalam Konstituante, Jakarta: LP3ES. 

 

Maarif, Ahmad. Syafii, 1996. Islam dan Politik: Teori Belah Bambu Masa Demokrasi 

Terpimpin 1959-1965, Jakarta: Gema Insani Press. 

 

Maarif, Ahmad. Syafii, 1997. Islam: Kekuatan Doktrin dan Keagamaan Umat, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 

Maarif, Ahmad. Syafii, 1998. Islam di Masa Demokrasi Liberal dan Demokrasi 

Terpimpin, Prisma No. 5, Tahun XVIII. 

 

Maarif, Ahmad. Syafii, Islam dalam Bingkai KeIndonesiaan  dan Kemanusiaan: 

Sebuah Refleksi Sejarah Bandung: Mizan Pustaka. 

 

Oetama, Jakob. 2011. Berpikir Ulang Tentang KeIndonesiaan, Jakarta: Penerbit Buku 

Kompas. 

 

 


