
Raqib: Jurnal Studi Islam 

Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 

ISSN: xxxx-xxxx | E-ISSN: xxxx-xxxx   

  
  

 

 

72 
 

 

PENGARUH AL-QUR’AN DALAM PENDIDIKAN KARAKTER 
(The Influence of the Quran in Character Education) 

 
Zaenal Abidin Riam 

Institut Teknologi dan Bisnis Visi Nusantara Bogor 
email: abidinriam@gmail.com 

 

Dini Khoirunnida  
Universitas PTIQ Jakarta 

email: inikhoirunnida03@gmail.com 
 

 
Abstract 

The Qur'an is the absolute and main guideline as a guide to life for its adherents. Although it is 
centuries old, the essence of the Qur'an remains intact and its benefits can still be felt today as a 
bearer of influence and guidance for human life. Among the teachings contained in it is the 
formation of character in a person. In living this short life, humans need to have character so that 
they are not easily swayed by the pleasures of the world that are fleeting. This is important so that 
a person can become a moral person, as emphasized in the Qur'an regarding the importance of 
character education that begins as early as possible and begins from the family. Based on this, 
this study focuses on deepening the Qur'an as a guideline for character education through a 
literature review methodology. The results of the study show that the Qur'an has a major influence 
on the process of forming a person's character. This character education includes two aspects, 
namely good morals and bad morals along with their various forms. In the long term, the values 
of the Qur'an that contain character education are expected to strengthen and strengthen a 
person's personality in religion and society in the midst of an era full of tests and challenges. 
 
Keywords: The Influence of The Quran, Character Building, Moral. 

 
Abstrak 

Al-Qur’an menjadi pedoman mutlak dan utama sebagai petunjuk hidup bagi para pemeluknya. 
Meskipun usianya telah berabad-abad, esensi Al-Qur’an tetap terjaga dan manfaatnya masih 
dapat dirasakan hingga kini sebagai pembawa pengaruh dan petunjuk bagi kehidupan manusia. 
Di antara ajaran yang terkandung di dalamnya adalah pembentukan karakter pada diri 
seseorang. Dalam menjalani kehidupan yang singkat ini, manusia perlu memiliki karakter agar 
tidak mudah terombang-ambing oleh kesenangan dunia yang fana. Hal ini penting agar 
seseorang dapat menjadi pribadi yang bermoral, sebagaimana ditekankan dalam Al-Qur’an 
mengenai pentingnya pendidikan karakter yang dimulai sedini mungkin dan berawal dari 
keluarga. Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini berfokus pada pendalaman Al-Qur’an sebagai 
pedoman pendidikan karakter melalui metodologi kajian pustaka. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa Al-Qur’an memiliki pengaruh besar dalam proses pembentukan karakter seseorang. 
Pendidikan karakter ini mencakup dua aspek, yaitu akhlak baik dan akhlak buruk beserta 
berbagai bentuknya. Dalam jangka panjang, nilai-nilai Al-Qur’an yang mengandung pendidikan 
karakter diharapkan dapat memperkokoh dan memperkuat kepribadian seseorang dalam 
beragama dan bermasyarakat di tengah zaman yang penuh ujian dan tantangan. 
 
Kata kunci: Pengaruh Al Quran, Pendidikan Karakter, Akhlak. 

 
PENDAHULUAN 
 Al-Qur’an menurut bahasa berarti “bacaan", berasal dari kata qara’a. Kata al- 
Qur’an berbentuk masdar dengan arti isim maf’ul yaitu maqru’ yang memiliki arti dibaca. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 | 
 

 

73 

Al-Qur’an menurut istilah ialah “kalam Allah Swt yang merupakan mu’jizat yang 
diwahyukan kepada Nabi Muhammad saw dan yang ditulis di mushaf dan diriwayatkan 
dengan mutawatir serta membacanya adalah ibadah.1 Al Quran bagian dari mujizat yang 
ada pada Nabi Muhammad, yang mana mukjizat berupa kalam Allah ini berisi petunjuk 
hidup manusia hingga akhir zaman kelak. Segala permasalahan atau topik pembahasan 
ada di dalam al Quran, dan dikatakan dalam firman Allah bahwa hanya orang-orang 
yang mempelajarilah yang mengetahui dan memahami. Segala pengajaran ada di dalam 
Al Quran, baik yang berbentuk jawaban atas permasalahan di kalangan sahabat pada 
masa itu, kisah-kisah nabi terdahulu sampai narasi-narasi kebesaran Allah melalui alam 
yang diciptakannya. Semua itu dapat menjadi pedoman hidup bagi manusia di akhir 
zaman agar dapat mengambil pelajaran serta mengikuti segala yang diperintahkan di 
dalamnya. 
 Adapun istilah karakter secara harfiah berasal dari bahasa Latin “charakter”, yang 
antara lain berarti: watak, tabiat, sifat-sifat kejiwaan, budi pekerti, kepribadian atau 
akhlak.2 Hermawan Kertajaya mendefinisikan karakter adalah ciri khas yang dimiliki oleh 
suatu benda atau individu. Ciri khas tersebut adalah asli dan mengakar pada kepribadian 
benda atau individu tersebut dan merupakan mesin pendorong terhadap cara seorang 
bertindak, bersikap, berujar dan merespons sesuatu.3 Atau yang dikatakan Thomas 
Lickona, karakter merupakan sifat alami seseorang dalam menanggapi situasi secara 
bermoral. Sifat alami tersebut tercermin dalam tindakan nyata melalui tingkah laku yang 
baik, jujur, bertanggung jawab, adil, menghormati orang lain, disiplin, dan karakter mulia 
lainnya.4 Maka seburuk-buruknya manusia pasti ia tahu dan ia dapat merasakan mana 
kebaikan dan keburukan karna alamiahnya perasaan itu telah ada dalam dirinya. 
Karakter bagian dari hal yang penting dan mendasar dalam diri seseorang. Sejak awal 
keberadaan atau lahirnya manusia, karakter itu telah terbawa olehnya menjadi sikap 
dalam merespon sesuatu. 
 Namun, dalam penerapannya, manusia sering kali dihadapkan pada dilema dalam 
memilih antara yang baik dan yang buruk. Tidak jarang pula nilai-nilai baik seolah hilang 
begitu saja, sehingga menimbulkan minimnya akhlak dan lunturnya karakter. Fenomena 
ini dapat kita lihat di masyarakat saat ini, seperti memudarnya sopan santun antara anak 
dengan guru atau orang tua, berkurangnya rasa hormat orang tua terhadap guru, 
maraknya seks bebas di kalangan remaja hingga orang dewasa, pertikaian antar 
saudara atau keluarga, bahkan kasus ekstrem seperti pembunuhan dan bunuh diri 
akibat masalah hutang. 
 Selain itu, tanpa disadari, budaya global yang masuk melalui media sosial juga 
turut membentuk karakter seseorang. Hal ini terlihat dari kebiasaan berkomentar 
sembarangan di dunia maya, hingga mengikuti berbagai tren kekinian yang tidak ramah 
bagi anak-anak. Waktu yang seharusnya digunakan untuk belajar justru banyak 
dihabiskan dengan bermain gawai. 
 Karakter yang secara alami ada dalam diri manusia perlu terus dibentuk dan 
diasah melalui proses yang berkelanjutan. Pembentukan karakter ini memerlukan 
pembiasaan, layaknya organ tubuh yang perlu dilindungi oleh otot-otot yang terlatih agar 
tetap kuat dan berfungsi dengan baik. Oleh karena itu, pendidikan memiliki peran penting 
sebagai upaya pembimbingan dan penguatan karakter. Hal ini sejalan dengan pendapat 

 
1 Zaenal Abidin Riam dan Suheri. “Tinjauan Historis Tradisi Keilmuan Islam 

Bidang Al-Qur’an.” GAPAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam 2 no. 1 (Juni 2024): 106-117. 
2 Amri, Sofan. et.al, Implementasi Pendidikan Karakter dalam Pembelajaran: 

Strategi Analisis dan Pengembangan Karater Siswa dalam Proses Pembelajaran, 
(Jakarta: PT. Prestasi Pustakaraya, 2011) hlm 57. 

3 Ubabuddin. “Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Islam.” Ta’dib: Jurnal 
Pendidikan Islam 7, no. 1 (Juni 2018): 454-460. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 | 
 

 

74 

Zamroni bahwa pendidikan merupakan proses menanamkan dan mengembangkan 
pengetahuan, sikap, serta nilai-nilai hidup pada diri peserta didik agar kelak mampu 
membedakan mana yang benar dan salah, mana yang baik dan buruk, sehingga 
kehidupannya di tengah masyarakat menjadi bermakna dan berfungsi secara optimal.4 
 Berbagai permasalahan terkait lunturnya karakter pada diri seseorang tentu 
menjadi hal yang perlu mendapat perhatian serius. Kesenjangan atau belum optimalnya 
pelaksanaan pendidikan karakter membuat seseorang kehilangan nilai-nilai moral dalam 
dirinya. Dalam ajaran Islam, Nabi Muhammad saw diutus sebagai uswatun hasanah atau 
teladan yang baik bagi umat manusia, sedangkan Al-Qur’an menjadi pedoman hidup. 
Nabi Muhammad saw menyampaikan pesan-pesan Allah dengan mengajak kepada 
kebaikan dan mencegah kemungkaran, serta memberikan contoh nyata melalui tutur 
kata dan perilakunya. Namun, yang terjadi saat ini adalah nilai-nilai moral sering kali 
tidak lagi menjadi prioritas dalam menentukan sikap dan perilaku seseorang. 
 
METODE 
 Penelitian ini dalam pembuatannya menggunakan metode kualitatif dengan kajian 
pustaka berupa pengumpulan literatur ilmiah atau naskah akademik seperti jurnal, buku, 
dan artikel yang memiliki kaitan dengan tema penelitian. Kajian terhadap jurnal, buku, 
dan artikel dilakukan secara serius, mendalam, dan sistematis untuk mendukung 
keabsahan hasil penelitian sehingga dapat memberikan gambaran yang utuh, valid, dan 
relevan dengan tujuan yang ingin dicapai. 
  
HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. Peran Al Quran Di dalam Kehidupan Manusia 
1. Al Quran sebagai pedoman hidup  

Allah Swt. Berfirman : Alif laam miim. Kitab (Al Quran) ini tidak ada keraguan 
padanya; petunjuk bagi mereka yang bertakwa. (yaitu) mereka yang beriman kepada 
yang ghaib, yang mendirikan shalat, dan menafkahkan sebahagian rezeki yang Kami 
anugerahkan kepada mereka. Dan mereka yang beriman kepada Kitab (Al Quran) 
yang telah diturunkan kepadamu dan Kitab-kitab yang telah diturunkan sebelummu, 
serta mereka yakin akan adanya (kehidupan) akhirat. Mereka itulah yang tetap 
mendapat petunjuk dari Tuhan mereka, dan merekalah orang-orang yang beruntung. 
Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka, kamu beri peringatan atau 
tidak kamu beri peringatan, mereka tidak juga akan beriman. (QS. Al Baqarah : 1-6) 

Adapun pada ayat pertama, para ulama memiliki perbedaan pendapat dalam 
menafsirkan ayat ini. Dalam Tafsir Jalalain disebutkan bahwa makna dari Alif Lam 
Mim adalah Allah yang lebih mengetahui maksudnya. Hal yang sama juga 
dikemukakan oleh Ibnu Abi Syaibah dalam kitab tafsirnya. Ketika beliau ditanya 
mengenai arti fawatih as-suwar, Ibnu Abi Syaibah menjawab bahwa itu adalah nama-
nama Allah yang tertulis dengan huruf muqatha‘ah. Bahkan Ar-Rabi‘ bin Anas, salah 
satu ulama di Bashrah, berpendapat bahwa Alif diambil dari kata Allah, Lam diambil 
dari kata Lathif (Maha Lembut), dan Mim diambil dari kata Majid (Maha Mulia). Imam 
Al-Baihaqi juga menambahkan dalam kitabnya Asma’ wa Ash-Shifat bahwa: “Semua 
huruf pembuka adalah nama-nama Allah.” 

Selanjutnya, pada ayat kedua terdapat pesan atau informasi bahwa Al-Qur’an 
diturunkan sebagai petunjuk atau pedoman hidup. (Kitab ini), yakni yang dibacakan 
oleh Muhammad, (tidak ada keraguan padanya) artinya benar-benar berasal dari sisi 
Allah. Kalimat negatif ini menjadi predikat dari subjek Kitab ini, sedangkan kata 
isyarat dzaalik (itu) digunakan sebagai bentuk penghormatan. Menjadi petunjuk 

 
4 Rulianto dan Febri Hartono. “Pendidikan Sejarah Sebagai Penguat Pendidikan 

Karakter.” Jurnal Ilmiah Ilmu Sosial 4, no. 2 (Desember 2018): 127-134. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 | 
 

 

75 

merupakan predikat kedua, artinya Al-Qur’an menjadi penuntun bagi orang-orang 
yang bertakwa, yaitu mereka yang berusaha menjaga ketakwaan dengan mengikuti 
perintah dan menjauhi larangan demi melindungi diri dari api neraka.5 

Pada ayat berikutnya, diuraikan bagaimana gambaran orang-orang yang 
bertakwa dalam Surah Al-Baqarah ayat kedua. Orang-orang yang bertakwa adalah 
mereka yang beriman kepada hal-hal gaib, yaitu sesuatu yang tidak tampak dan 
tidak dapat dijangkau oleh akal maupun indra, seperti Allah, malaikat, surga, neraka, 
dan perkara lain yang diberitakan oleh Allah dan Rasul-Nya. Sebagai bukti dari 
keimanan tersebut, mereka beribadah kepada Allah dengan menunaikan salat 
secara sempurna sesuai tuntunan Allah dan Rasul-Nya, dengan penuh kekhusyukan 
serta memperhatikan waktu-waktunya. Selain itu, mereka juga menafkahkan 
sebagian rezeki yang diberikan Allah, baik berupa harta, ilmu, kesehatan, 
kekuasaan, maupun hal-hal bermanfaat lainnya, semata-mata sebagai bentuk 
ketaatan kepada Allah dan untuk meraih keridaan-Nya.6 

Pada ayat ini masih dijelaskan bagaimana ciri-ciri orang-orang yang bertakwa. 
Maksud dari ayat tersebut adalah menegaskan bahwa orang yang bertakwa adalah 
mereka yang beriman kepada Al-Qur’an yang diturunkan Allah kepada Nabi 
Muhammad saw. Selain itu, orang yang bertakwa juga beriman kepada kitab-kitab 
yang diturunkan sebelum Nabi Muhammad saw, yaitu Kitab Taurat, Injil, dan Zabur. 
Mereka juga meyakini akan datangnya hari kiamat. 

Mereka yang memiliki ciri-ciri sebagaimana disebutkan dalam ayat keempat 
inilah yang mendapat petunjuk dari Tuhannya dan berada pada kedudukan yang 
mulia dan agung, karena mereka menaati seluruh perintah-Nya dan menjauhi segala 
larangan-Nya. Hanya mereka lah orang-orang yang beruntung, yang akan 
memperoleh apa yang mereka inginkan: kebahagiaan hidup di dunia dan 
keselamatan di akhirat dengan dimasukkan ke dalam surga dan dibebaskan dari api 
neraka.7 

Serta di ayat keenam, menjelaskan bagaimana keadaan sebaliknya. Orang-
orang kafir adalah orang yang tidak beriman kepada Allah Swt, sebagaimana yang 
dikehendaki-Nya. Di dalam Al-Quran disebutkan bahwa orang-orang kafir, yaitu ahli 
kitab dan orang-orang musyrik, yang sangat ingkar kepada Rasulullah saw; mereka 
tidak akan beriman walaupun diberi peringatan yang disertai dengan ancaman. Bagi 
mereka sama saja, apakah mereka diberi peringatan keras atau tidak.8 
 

2. Al Quran sebagai sumber ilmu pengetahuan  
Allah Swt. Berfirman: Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu Yang 
menciptakan, Dia telah menciptakan manusia dari segumpal darah. Bacalah, dan 
Tuhanmulah Yang Maha Pemurah, Yang mengajar (manusia) dengan perantaran 

 
5 Abu Anwar, Ulumul Qur’an Sebuah Pengantar (Pekanbaru: Amzah, 2002) hlm 

13. 
6 Arditya Prayogi, Alamul Yaqin, and M Zulvi Romzul Huda Fuadi. “Descriptive 

Study of the Nabawiyah Sirah by Ibn Ishaq and Ibn Hisham.” International Journal of 
Islamic Thought and Humanities 1, no. 2 (September 2022): 107–116. 

7 Sri Widyastri et al. “Transmission of Al-Qur’an Learning in Saudi Arabia and 
Indonesia.” International Journal of Islamic Thought and Humanities 1, no. 2 (September 
2022): 117–131. 

8 Hudzaifah Achmad Qotadah, Iqbal Syafri, and Adang Darmawan Achmad. 
“Fostering Religious Inclusivism Attitudes in School Through Learning The 
Quran and Ḥadīth.” International Journal of Islamic Thought and Humanities 1, 
no. 2 (September 2022): 145–155. 

 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 | 
 

 

76 

kalam, Dia mengajar kepada manusia apa yang tidak diketahuinya. (QS. Al Alaq : 1-
5). 
 Surat Al-‘Alaq (Iqra’) merupakan wahyu pertama yang diturunkan dalam Al-
Qur’an. Surat ini termasuk surat Makkiyah, terdiri atas 19 ayat, 93 kata, dan 280 
huruf. Dalam Surat Al-‘Alaq tergambar dengan hidup peristiwa terbesar dalam 
sejarah manusia, yaitu pertemuan pertama Nabi Muhammad saw dengan Malaikat 
Jibril di Gua Hira, saat beliau menerima wahyu pertama pada usia 40 tahun. 

Bagian pertama Surat Al-‘Alaq mengarahkan Nabi Muhammad saw untuk 
berkomunikasi dengan Allah dan membaca ayat-ayat Al-Qur’an yang disampaikan 
melalui Malaikat Jibril—bukan membaca tulisan di atas kertas, karena beliau adalah 
seorang ummi (tidak pandai baca tulis). Wahyu ini menunjukkan bahwa segala 
sesuatu berasal dari Allah dan kepada-Nya semua akan kembali. Wahyu pertama ini 
juga menegaskan bahwa Allah telah memuliakan martabat manusia melalui perintah 
membaca. Dengan proses belajar-mengajar, manusia mampu menguasai ilmu 
pengetahuan dan memahami rahasia alam semesta yang bermanfaat bagi 
kesejahteraan hidupnya, padahal manusia diciptakan Allah hanya dari segumpal 
darah yang melekat di rahim ibu. Surat Al-‘Alaq ayat 1–5 diturunkan ketika Rasulullah 
saw sedang berkhalwat di Gua Hira, pada usia beliau yang ke-40 tahun. Ayat-ayat 
pertama ini sekaligus menjadi tanda diangkatnya Nabi Muhammad saw sebagai 
Rasul Allah. 

Surat Al-‘Alaq ayat 1–5 memuat perintah untuk membaca. Membaca berarti 
berpikir secara teratur dan sistematis dalam mempelajari firman dan ciptaan-Nya. 
Dengan berpikir kritis serta menghubungkan ayat qauliyyah (firman) dan kauniyyah 
(ciptaan), manusia akan mampu menemukan konsep-konsep sains dan ilmu 
pengetahuan. Perintah pertama yang Allah titahkan kepada Nabi Muhammad saw 
dan umat Islam bahkan adalah perintah untuk mengembangkan ilmu pengetahuan 
serta cara mendapatkannya. Ilmu pengetahuan hanya dapat diperoleh melalui 
membaca, karena membaca adalah kunci pengetahuan, baik membaca ayat 
qauliyyah maupun kauniyyah. Sebab manusia lahir tanpa pengetahuan; 
pengetahuan diperoleh melalui proses belajar, pengalaman, serta pengolahan akal, 
pendengaran, dan penglihatan demi meraih kejayaan dan kebahagiaan di dunia 
maupun di akhirat.9 
 

3. Al Quran sebagai sumber hukum Islam 
Sebagai kitab suci, Al-Quran merupakan pedoman hidup bagi umat manusia, sebab 
di dalamnya terkandung aturan dan kaidah-kaidah kehidupan yang harus 
dilaksanakan. Al-Quran juga ditetapkan oleh Allah Swt. sebagai sumber pertama 
hukum islam, sebaimana tertuang dalam surah An-nisa: Sesungguhnya Kami telah 
menurunkan kitab kepadamu dengan membawa kebenaran, supaya kamu mengadili 
antara manusia dengan apa yang telah Allah wahyukan kepadamu, dan janganlah 
kamu menjadi penantang (orang yang tidak bersalah), karena (membela) orang-
orang yang khianat. (QS. An Nisa : 105) 
 Imam Syafi’i berpendapat bahwa al-Qur’an merupakan sumber hukum islam 
yang paling pokok, dan beranggapan bahwa al- Quran tidak bisa dilepaskan dari as-
Sunnah, karena hubungan antara keduanya sangat erat sekali. Sehingga seakan-
akan beliau menganggap keduanya berada pada satu martabat, namun bukan 
berarti Imam Syafi’i menyamakan derajat al- Qur’an dengan Sunnah, perlu dipahami 
bahwa kedudukan as-Sunnah adalah sumber hukum setelah al-Qur’an, yang mana 
keduanya sama-sama berasal dari Allah Swt. Dengan demikian tak heran bila Imam 

 
9 Tamlekha. “Al Quran Sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan.” Basha’ir: Jurnal 

Studi Alquran dan Tafsir 1, no.2 (Desember 2021):105-115. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 | 
 

 

77 

Syafi’i dalam berbagai pendapatnya sangat mementingkan penggunaan Bahasa 
Arab, misalkan dalam shalat, nikah dan ibadah lainnya. Beliau mengharuskan 
penguasaan bahasa Arab bagi mereka yang mau memahami dan mengistinbat 
hukum dari al-Qur’an.10 

 
B. Urgensi Pendidikan Karakter Pada Masa Kini 

Di dalam Kebijakan Nasional Pengembangan Karakter Bangsa secara fungsional 
memiliki tiga fungsi utama sebgai berikut: 
1. Fungsi Pembentukan dan Pengembangan Potensi  

Pembangunan karater bangsa berfungsi untuk membentuk dan 
mengembangkan potensi manusia atau warga negara Indonesia agar berpikiran 
baik dan berperilaku baik sesuai dengan falsafah hidup Pancasila. 

2. Fungsi Perbaikan dan Penguatan  

Pengembangan karakter bangsa berfungsi untuk memperbaiki dan memperkuat 

peran keluarga, satuan pendidikan, masyarakat dan pemerintah untuk ikut 

berpartisipasi dan bertanggung jawab dalam pengembangan potensi warga 

negara dan pembangunan bangsa menuju bangsa yang maju, mandiri dan 

sejahtera. 

3. Fungsi Penyaringan  

Pembangunan karakter bangsa berfungsi untuk memilih budaya bangsa sendiri 

dan menyaring budaya bangsa lain yang tidak sesuai dengan nilai-nilai budaya 

dan karakter bangsa yang bermartabat. 

Ketiga fungsi tersebut dilaksanakan melalui: pengukuhan Pancasila sebagai falsafah 

dan ideologi bangsa; penguatan nilai dan norma konstitusional UUD 1945; 

penguatan komitmen kebangsaan terhadap Negara Kesatuan Republik Indonesia 

(NKRI); penguatan nilai-nilai keberagaman sesuai dengan konsensus Bhinneka 

Tunggal Ika; serta penguatan keunggulan dan daya saing bangsa untuk 

keberlanjutan kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara dalam konteks 

global.11 

 Jamal Ma’ruf Asmani menyebutkan, terdapat empat jenis karakter yang dikenal 
dan dilaksanakan dalam proses pendidikan, yaitu sebagai berikut: 

a. Pendidikan karakter berbasis nilai religius yang merupakan kebenaran wahyu 

Tuhan (konservasi moral). 

b. Pendidikan karakter berbasis nilai budaya, misalnya berupa budi pekerti, 

pancasila, apresiasi sastra, keteladanan tokoh sejarah dan lainnya. 

c. Pendidikan karakter berbasis lingkungan (konservasi lingkungan). 

d. Pendidikan karakter berbasis potensi diri 

Pengolahan ke empat potensi tersebut juga merupakan desain induk dari 

pendidikan karakter yang memiliki tujuan menjadikan manusia yang bisa 

memaksimalkan segala potensi yang dimilikinya12. Adapun tujuan pengolahan 

keempat potensi manusia tersebut adalah: 

 
10 Tentiyo Suharto, et.al. “Konsep Al-Qur’an sebagai Sumber Utama dalam 

Hukum.” Jurnal Multidisiplin Madani (MUDIMA) 2, no.2 (Desember 2022): 955-976. 
11 Sri Narwati, Pendidikan Karakter, (Yogyakarta: Familia, 2011) hlm 13. 
12 Hendri, Pendidikan Karakter Berbasis Dongeng, (Bandung: Simbiosa 

Rekatama Media, 2013 ) hlm 34. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 | 
 

 

78 

1) Karakter yang bersumber dari olah hati, antara lain : beriman dan bertaqwa, 

bersyukur, jujur, amanah, tertib, sabar, disiplin, taat aturan, bertanggung jawab, 

berempati, punya rasa iba, berani mengambil resiko, pantang menyerah dan 

lain-lain. 

2) Karakter yang bersumber dari olah pikir, antara lain: cerdas, kritis, kreatif, 

inovatif, analitis ingin tahu, produktif, berorientasi pada iptek, dan reflektif 

3) Karakter dari olah raga atau kinestetika, antara lain: bersih, dan sehat, sportif, 

tangguh, andal, berdaya tahan, berahabat, koopratif, ceria, ulet dan gigih. 

4) Karakter dari olah rasa dan karsa, antara lain: kemanusian, saling menghargai, 

saling mengasihi, gotong royong, saling kebersamaan, ramah, peduli, toleran, 

nasionlis, kosmopolit (mendunia), mengutamakan kepentingan umum, dinamis, 

kerja keras dan beretos kerja.  

Sedangkan dalam istilah Islam, karakter memiliki makna yang sama dengan 
akhlak. Dalam perspektif ilmu menurut Hamdani Hamid dan Ahmad Saebani, 
karakter terbagi menjadi empat macam, yaitu: 
1. Karakter falsafi atau karakter teoritis, yaitu menggali kandungan Al-Qur’an dan 

Hadis secara mendalam, rasional, dan kontemplatif untuk dirumuskan sebagai 
teori dalam bertindak. 

2. Karakter amali, yaitu akhlak praktis, yakni akhlak dalam arti sebenarnya yang 
tampak dalam perbuatan atau tingkah laku. 

3. Karakter fardhi atau akhlak individu, yaitu perbuatan seorang manusia yang tidak 
terikat dengan orang lain. 

4. Karakter kelompok atau akhlak jama‘ah, yaitu tindakan yang disepakati dan 
dilaksanakan bersama-sama, misalnya akhlak dalam organisasi, partai politik, 
atau masyarakat normatif, dan sebagainya 
 

C. Al Quran Sebagai Pedoman dalam Pendidikan Karakter 
Pendidikan karakter dalam Islam lebih sering disebut dengan pendidikan akhlak. 

Bentuk jamak dari kata khulq adalah akhlak, sedangkan kata kerja khalaqa 
(menciptakan) masih satu rumpun dengan akar katanya. Hakikat jiwa (malakah) 
seseorang, menurut akar penciptaannya, adalah ahsanu taqwim (sebaik-baik 
bentuk). Allah SWT menciptakan ruh manusia sesuai fitrahnya (fitratallah allati 
fataran-nas ‘alaiha). Oleh karena itu, berkarakter berarti berpikir, bertindak, dan 
berperilaku sesuai dengan kodratnya atau hati nurani. Akhlak dapat dicirikan sebagai 
watak, perangai, perilaku, atau sikap, bergantung pada konteksnya. Konsep akhlak 
dikembangkan sebagai sarana untuk menjalin interaksi positif antara manusia 
dengan Khaliq, dengan sesama makhluk, bahkan dengan alam dan hewan, sesuai 
dengan pesan Allah dalam Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad saw. 

Akhlak merupakan ilmu yang mendefinisikan cara membedakan yang baik dan 
yang salah, serta mengatur cara berinteraksi antara makhluk dengan makhluk dan 
antara makhluk dengan Allah SWT. Ibnu Miskawaih mendefinisikan pendidikan 
akhlak sebagai kondisi jiwa yang membuat seseorang berperilaku tanpa harus 
berpikir terlebih dahulu. Ia menjelaskan bahwa jiwa manusia memiliki dua 
kecenderungan dominan: sifat buruk seperti pengecut, sombong, dan tidak jujur; 
serta sifat baik seperti keadilan, keberanian, amal, kesabaran, kejujuran, dapat 
dipercaya, dan kerja keras. Dengan demikian, pendidikan akhlak pada hakikatnya 
adalah upaya mengolah fitrah yang telah ada dalam diri manusia. Kriteria untuk 
menilai mana yang benar dan salah dalam pendidikan akhlak berlandaskan Al-
Qur’an dan hadis sebagai pedoman utama dalam Islam. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 | 
 

 

79 

Al-Ghazali, atau Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali, juga 
menetapkan standar akhlak yang sejalan dengan pemikiran Ibnu Miskawaih, yaitu 
bahwa akhlak harus melekat dalam jiwa dan perbuatan harus muncul secara alami 
tanpa perlu pemikiran atau penelitian mendalam. Akhlak tidak hanya ditentukan oleh 
tindakan (fi‘l), kekuatan (quwwah), atau pengetahuan (ma‘rifah), tetapi lebih kepada 
kondisi batin (hal) atau keadaan jiwa yang menetap dalam diri seseorang.13  
Pembeda antara manusia dan makhluk ciptaan Allah yang lain adalah akhlak, karena 
dengan tidak adanya akhlak, maka manusia dipastikan kehilangan predikat sebagai 
makhluk Allah SWT yang derajatnya tertinggi bila diperbandingkan terhadap 
makhluk Allah SWT yang lain. Firman Allah SWT pada surat At-Tin: 4-6 
Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-
baiknya. Kemudian Kami kembalikan dia ke tempat yang serendah- rendahnya 
(neraka), Kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal saleh; maka 
bagi mereka pahala yang tiada putus-putusnya. (QS. At Tin : 4-6).  

Islam menganggap karakter dan akhlak memiliki peranan yang sangat urgen 
serta berfungsi bagi manusia untuk dijadikan pedoman bersosialisasi di lingkungan 
sekitar. Surat Luqman ayat 17-18 dapat dijadikan landasan dalam pendidikan 
karakter, Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia) mengerjakan yang 
baik dan cegahlah (mereka) dari perbuatan yang mungkar dan bersabarlah terhadap 
apa yang menimpa kamu. Sesungguhnya yang demikian itu termasuk hal-hal yang 
diwajibkan (oleh Allah). Dan janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia 
(karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di muka bumi dengan angkuh. 
Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi 
membanggakan diri. (QS. Luqman : 17-18). 

Adapun dalil lainnya terdapat di dalam al Quran surat al Isra : 23, sebagai berikut: 
Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan menyembah selain Dia 
dan hendaklah kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik-baiknya. Jika 
salah seorang di antara keduanya atau kedua-duanya sampai berumur lanjut dalam 
pemeliharaanmu, maka sekali-kali janganlah kamu mengatakan kepada keduanya 
perkataan "ah" dan janganlah kamu membentak mereka dan ucapkanlah kepada 
mereka perkataan yang mulia. (QS. Al Isra : 23).  

endidikan karakter harus dimulai sedini mungkin, sebagaimana telah diajarkan 
dalam agama Islam. Rasulullah saw menjelaskan hal ini dalam sabdanya yang 
diriwayatkan oleh Abu Dawud dalam kitab Al-Shalat, Bab Mata Yu’maru al-Ghulam 
bi al-Shalati, hadis nomor 494, yang diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia oleh 
Hafidz Al-Mundziri dalam buku Mukhtasar Sunan Abi Dawud, 14 yang artinya: “Dari 
Amar bin Syu’aib, dari ayahnya dari kakeknya, ia berkata: Rasulullah saw Bersabda: 
Perintahlah anak-anakmu mengerjakan salat ketika berusia tujuh tahun, dan 
pukullah mereka karena meninggalkan salat bila berumur sepuluh tahun, dan 
pisahlah tempat tidur mereka (laki-laki dan perempuan)!” (HR. Abu Dawud). 

Pendidikan karakter disesuaikan dengan fase tumbuh kembang anak. Di dalam 
ajaran islam telah diuraikan tahapan-tahapan pendidikan karakter sesuai dengan 
usia perkembangannya, antara lain: 

1. Tauhid, 0-2 tahun : penanaman nilai tauhid menjadi hal yang paling utama di 
awal masa pertumbuhan anak. 

 
13 A Busroli. “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam al-Ghazali dan 

Relevansinya dengan Pendidikan Karakter di Indonesia.” AT-Tarbiyah: Jurnal 
Pendidikan Islam,10, no. 2 (November 2019): 71–94. 

14 H Al-Munzdiry, Mukhtasar Sunan Abi Dawud, (Surabaya: Asy- Syifa, 1992) hlm 
123. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 | 
 

 

80 

2. Adab, 5-6 tahun : berhubungan dengan sifat jujur, mengenalkan baik dan 
buruk, benar dan salah serta perintah dan larangan. 

3. Tanggung Jawab, 7-8 tahun : salah satu hal pokok yang perlu diajarkan. 
4. Peduli, 9-10 tahun : Sikap kepedulian akan muncul ketika anak telah 

mengembangkan rasa tanggung jawab, baik terhadap lingkungan maupun 
orang lain. 

5. Kemandirian, 11-12 tahun : Sikap mandiri telah terlihat di usia ini. Hal ini 
ditandai dengan siapnya mental anak dalam menerima risiko yang akan 
dialaminya. 

6. Bermasyarakat, 13 tahun : Pada kehidupan sehari-hari anak hendaknya mulai 
bisa bermasayarakat atau bersosialisasi dengan lingkungan sekitar. 
 

Berkaitan dengan tahapan perkembangan karakter, anak usia sekolah dasar 
umumnya melalui fase tanggung jawab (7–8 tahun), kepedulian (9–10 tahun), dan 
kemandirian (11–12 tahun). Pada usia 7–8 tahun, anak mulai mengenal lingkungan 
baru di sekolah setelah sebelumnya hanya terbiasa dengan suasana rumah. Pada 
tahap ini, anak belajar menyesuaikan diri dan mulai memiliki rasa tanggung jawab 
terhadap peran barunya sebagai siswa, khususnya dalam belajar dan beradaptasi 
dengan iklim belajar yang baru. Memasuki usia 9–10 tahun, anak mulai 
mengembangkan kepedulian terhadap lingkungan sekitar. Hal ini muncul sebagai 
hasil pertemuan dengan banyak orang dan pengalaman menghadapi berbagai 
situasi di sekitarnya, sehingga menumbuhkan rasa peduli terhadap orang lain dan 
kondisi lingkungan. Sementara itu, pada usia 11–12 tahun, anak mulai menunjukkan 
kemandirian. Masa ini menjadi tahap persiapan menuju jenjang sekolah lanjutan, di 
mana anak diharapkan mampu mengelola tanggung jawabnya sendiri dengan lebih 
baik.15 

 
KESIMPULAN   
 Al-Qur’an memiliki pengaruh besar terhadap pendidikan karakter. Di dalam Al-
Qur’an terkandung banyak informasi mengenai pendidikan karakter, baik secara 
langsung maupun tidak langsung. Pendidikan karakter merupakan upaya pembimbingan 
untuk menanamkan dan meningkatkan nilai-nilai moral yang mulai hilang dalam diri 
seseorang. Dalam Islam, bentuk pendidikan karakter dikenal dengan istilah akhlak. Al-
Qur’an menegaskan bahwa pendidikan karakter sebaiknya dimulai sedini mungkin 
dalam diri seseorang. Hasil atau wujud implementasi pendidikan karakter yang 
sempurna dapat dilihat pada diri Nabi Muhammad saw, sebagaimana ditegaskan dalam 
Al-Qur’an bahwa beliau merupakan uswatun hasanah atau teladan yang baik bagi 
seluruh umat manusia. 
 
DAFTAR PUSTAKA 

 

 
 Achmad, Hudzaifah Qotadah, Iqbal Syafri, and Adang Darmawan Achmad. “Fostering 

Religious Inclusivism Attitudes in School Through Learning The Quran and Ḥadīth.” 

International Journal of Islamic Thought and Humanities 1, no. 2 (September 2022): 

145–155. 

 

15 W Bermi. “Pendidikan Karakter Siswa SD Dalam Pandangan Islam.” Allubab: 
Jurnal Penelitian Pendidikan dan Keagamaan Islam 6, no. 1 (Juni 2020): 67–84. 

 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 | 
 

 

81 

Al baihaqi, Ahmad Bin Husain . (2002). Al-asma Wa Al-shifat. Beirut: Darul Kutub Al 

ilmiyah. 

Al-Munzdiry, H. (1992). Mukhtasar Sunan Abi Dawud, terj. H Bey Arifin & Syinqithy 

Djamaluddin. Asy-Syifa. 

Amri, Sofan. et.al. (2011). Implementasi Pendidikan Karakter dalam Pembelajaran: 

Strategi Analisis dan Pengembangan Karater Siswa dalam Proses Pembelajaran, 

Jakarta: PT. Prestasi Pustakaraya. 

Anwar, Abu . (2022). Ulumul Qur’an Sebuah Pengantar. Pekanbaru: Amzah. 

Bermi, W. “Pendidikan Karakter Siswa SD Dalam Pandangan Islam.” Allubab: Jurnal 

Penelitian Pendidikan dan Keagamaan Islam 6, no. 1 (Juni 2020): 67–84. 

Busroli, A. “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Imam al-Ghazali dan Relevansinya 

dengan Pendidikan Karakter di Indonesia.” AT-Tarbiyah: Jurnal Pendidikan 

Islam,10, no. 2 (November 2019): 71–94. 

Hendri. 2013. Pendidikan Karakter Berbasis Dongeng. Bandung: Simbiosa Rekatama 

Media. 

Narwati, Sri . 2011. Pendidikan Karakter. Yogyakarta: Familia. 

Prayogi, Arditya, Alamul Yaqin, and M Zulvi Romzul Huda Fuadi. “Descriptive Study of 

the Nabawiyah Sirah by Ibn Ishaq and Ibn Hisham.” International Journal of Islamic 

Thought and Humanities 1, no. 2 (September 2022): 107–116. 

Riam, Zaenal Abidin dan Suheri. "Tinjauan Historis Tradisi Keilmuan Islam Bidang Al-

Qur’an." GAPAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 1. (Juni 2024): 106-117. 

Rulianto dan Febri Hartono. “Pendidikan Sejarah Sebagai Penguat Pendidikan 

Karakter.” Jurnal Ilmiah Ilmu Sosial 4, no. 2 (Desember 2018): 127-134. 

Sri Widyastri et al. “Transmission of Al-Qur’an Learning in Saudi Arabia and Indonesia.” 

International Journal of Islamic Thought and Humanities 1, no. 2 (September 2022): 

117–131. 

Tamlekha. “Al Quran Sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan.” Basha’ir: Jurnal Studi 

Alquran dan Tafsir 1, no.2 (Desember 2021):105-115. 

Tentiyo Suharto, et.al. “Konsep Al-Qur’an sebagai Sumber Utama dalam Hukum.” Jurnal 

Multidisiplin Madani (MUDIMA) 2, no.2 (Desember 2022): 955-976. 

Ubabuddin. “Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Islam.” Ta’dib: Jurnal Pendidikan 

Islam 7, no. 1 (Juni 2018): 454-460. 

 

 


