Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 9 Nomor 4 (2025)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

v" .
opaSaspns APLCE

Eksistensi Ritual Tabuh Rah dalam Kehidupan Keagamaan
Di Desa Dukuh Kecamatan Kubu Karangasem
(Perspektif Teologi Kebudayaan)

I Wayan Sunampan Putra
Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singaraja, Indonesia
sunamfan91 @ gmail.com

Abstract

Tabuh rah (traditional Balinese music) is a Balinese cultural tradition present in
religious activities. Its development has sometimes undergone dynamics, but unlike in
Dukuh village, tabuh rah still exists as a religious activity in yadnya ceremonies. To
address this issue, a study was conducted aimed at analyzing tabuh rah from a cultural
theology perspective. This is because tabuh rah, as part of Balinese culture, reflects a
theological dimension. The research employed qualitative research, with data collection
using observation, interviews, and documentation. The analysis revealed that tabuh rah
exists for various reasons, including theological, sociological, and cultural reasons.
Tabuh rah is typically performed during dewa yadnya and bhuta yadnya ceremonies.
Tabuh rah, as a cultural practice with a theological dimension, demonstrates the concept
of cultural theology. Based on this analysis, it can be concluded that Balinese culture is
intertwined with theological aspects, thus presenting the concept of cultural theology.
This cultural theology concept can certainly contribute to cultural preservation and
strengthen theological understanding.

Keywords: Existence of Tabuh Rah; Religious Life; Cultural Theology

Abstrak

Tabuh rah merupakan salah satu kebudayaan masyarakat Bali yang hadir dalam
aktivitas keagamaan. Dalam perkembangannya terkadang mengalami dinamika, namun
berbeda dengan yang ada di desa Dukuh, bahwa tabuh rah sampai saat ini masih eksis
sebagai aktivitas keagamaan dalam upacara yadnya. Untuk menjawab permasalahan
tersebut, maka dilakukan penelitian yang memiliki tujuan untuk menganalisis tabuh rah
dari perspektif teologi kebudayaan. Hal ini dikarenakan fabuh rah sebagai kebudayaan
masyarakat Bali menggambarkan dimensi teologis. Pada proses penelitian menggunakan
jenis penelitian kualitatif. Dimana proses pengumpulan data menggunakan observasi,
wawancara, serta dokumentasi. Adapun hasil analisis yang didapatkan yakni tabuh rah
bisa eksis dikarenakan berbagai alasan seperti alasan teologis, sosiologis dan budaya.
Pelaksanaan tabuh rah dilaksanakan pada upacara dewa yadnya dan bhuta yadnya. Tabuh
rah sebagai kebudayaan yang mengandung dimensi teologis menunjukkan adanya konsep
teologi kebudayaan. Berangkat dari hasil analisis tersebut, maka dapat disimpulkan
bahwa kebudayaan masyarakat Bali berkaitan dengan aspek teologis. Sehingga
menghadirkan gagasan teologi kebudayaan. Gagasan teologi kebudayaan tentunya dapat
memberikan kontribusi bagi pelestarian kebudayaan dan menguatkan pemahaman
teologis.

Kata Kunci: Eksistensi Tabuh Rah; Kehidupan Keagamaan; Teologi Kebudayaan

Pendahuluan

Kebudayaan sesungguhnya merupakan sesuatu yang sangat kompleks dan
memiliki dimensi makna yang beragam. Merujuk dalam pandangan antropologis,
kebudayaan merupakan seluruh sistem gagasan dan rasa, tindakan, serta karya yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



dihasilkan manusia dalam kehidupan bermasyarakat, serta dijadikan sebagai milik
manusia (Koentjaraningrat, 2014). Berangkat dari definisi tersebut, maka kebudayaan
sangat berkaitan dengan keberadaan manusia di dunia. Hal ini dikarenakan manusia
sebagai sentral dalam kebudayaan, maka tidak salah jika kebudayaan dikatakan sebagai
hasil dari budhi daya manusia. Lebih lanjut, Artadi (2009) kebudayaan merupakan hasil
dari pemikiran dan akal manusia dalam kehidupannya.

Secara umum, kebudayaan diwujudkan dalam dimensi ide, dimensi aktivitas serta
dimensi material yang berwujud. Lebih lanjut kebudayaan memiliki tiga wujud yakni,
idea yang merupakan dimensi ideologi atau abstraksi manusia, aktivitas merupakan
dimensi tindakan ataupun perilaku manusia, dan artefak yakni dimensi material hasil
karya manusia dalam bentuk benda. Kebudayaan memiliki unsur yang sangat luas
sehingga disebut kebudayaan universal. Adapun unsur-unsur universal yang dimaksud
yaitu sistem keyakinan, sistem kemasyarakatan, sistem pengetahuan, sistem bahasa,
sistem kesenian, sistem ekonomi, dan teknologi (Koentjaraningrat, 2014).

Berangkat dari pengertian kebudayaan tersebut, sesungguhnya kebudayaan
memiliki peran yang sangat penting dalam ritual keagamaan. Bahkan, keberadaan
kebudayaan mewakili pelaksanaan ritual keagamaan. Hal ini dapat dilihat bahwa ritual
keagamaan dimanifestasikan melalui kebudayaan. Salah satu kebudayaan masyarakat
yang beriringan dengan upacara keagamaan yaitu fabuh rah. Tabuh rah dimaknai oleh
masyarakat sebagai salah satu ritual keagamaan yang memiliki hubungan dengan aspek
teologis. Meminjam uraian Dharmika (2021) bahwa tabuh rah merupakan ritual tabur
darah yang memiliki tujuan untuk menyeimbangkan alam semesta.

Berangkat dari hal tersebut, maka tabuh rah identik dengan ritual meneteskan
darah atau tabur darah ke pertiwi. Tetesan darah pada pertiwi adalah sebuah ritual kosmis
yang mampu membangkitkan energi positif sehingga, alam semesta menjadi harmoni.
Hal ini tentu sejalan dengan ritual caru yang juga berfungsi untuk mengharmoniskan alam
semesta. Wiranata (2023) bahwa ritual caru tabuh rah memiliki fungsi dalam proses
pembersihan alam semesta sehingga menjadi harmonis. Sebagai salah satu ritual
keagamaan tentu memiliki aturan yang berpedoman dalam ajaran agama. Adanya aturan
yang mengikat tentu menjadikan tabuh rah sebagai aktivitas keagamaan yang memiliki
tujuan untuk menciptakan keharmonisan bhuana agung dan bhuana alit.

Keberadaan tabuh rah sebagai aktivitas ritual keagamaan dapat juga terlihat di
desa Dukuh Kecamatan Kubu Kabupaten Karangasem. Eksistensi tabuh rah di Desa
Dukuh tidak terlepas dari kehidupan keagamaan. Dimana pelaksanaan tabuh rah selalu
berkaitan dengan kegiatan keagamaan seperti dewa yadnya, manusa yadnya dan bhuta
yadnya. Hal yang menarik adalah, setiap keluarga di Desa Dukuh rutin mengadakan tabuh
rah setahun sekali di pekarangan rumah sebagai bentuk dari ritual fabuh rah atau caru.
Sehingga, tabuh rah dilaksanakan setahun sekali di masing pekarangan rumah.

Selain hal tersebut, tabuh rah juga dilaksanakan sebagai bentuk sesangi, artinya
jika masyarakat memohon sesuatu baik itu pekerjaan atau keturunan maka, biasanya
dengan jalan mesesangi dengan mengadakan fabuh rah di pekarangan rumah disertai
dengan rangkaian ritual khusus. Bahkan tabuh rah yang rutin dilaksanakan setahun sekali
akan terus berlanjut. Hal ini dikarenakan masyarakat pantang jika tidak melaksanakan
tabuh rah karena secara teologis akan mendapat pengaruh buruk dari hak yang bersifat
niskala.

Eksistensi tabuh rah di Desa Dukuh dalam kehidupan ritual keagamaan berbeda
dengan fenomena fabuh rah yang berkembang saat ini diberbagai wilayah, kadangkala
terjadi dinamika. Dinamika yang terjadi adalah dari tabuh rah sebagai aktivitas ritual
menjadi tajen yang bernuansa judi. Mengacu pada penelitian Gunarta (2019) bahwa
dalam perkembangannya ritual fabuh rah mengalami transformasi menjadi fajen.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Transformasi yang terjadi secara evolusi sehingga bisa diterima oleh masyarakat.
Menurut Angel (2019) menyatakan bahwa pelaksanaan ritual tabuh rah juga mengalami
dinamika yang awalnya menggunakan sarana ritual namun dalam perkembangannya
tidak lagi menggunakan sarana ritual. Dinamika tabuh rah sebagai aktivitas ritual menjadi
tajen yang sarat dengan judi tentu berimplikasi masalah sosial. Apriyanti (2023)
menyatakan bahwa dinamika fabuh rah menjadi tajen mempengaruhi motivasi
masyarakat yang awalnya adalah motivasi religius berubah menjadi motivasi relasi sosial
dan ekonomi. Adanya pergeseran dari tabuh rah menjadi tajen tentu menimbulkan
masalah sosial masyarakat. Putrajaya (2022) bahwa keberadaan tajen merupakan bentuk
masalah sosial karena adanya unsur judi di dalamnya. Walaupun keberadaan tajen
kadangkala dibalut dengan fabuh rah. Wiguna (2023) menyatakan bahwa tajen yang
berkedok tabuh rah mulai adanya penertiban karena perjudian melanggar hukum, nilai
etika serta ajaran agama.

Adanya pembeda eksistensi tabuh rah di Desa Dukuh yang masih bernuansa
ritual keagamaan dengan dinamika tabuh rah yang terjadi seperti unsur judi, maka
dilakukan penelitian yang dimana objek materialnya adalah eksistensi tabuh rah sebagai
salah satu kebudayaan Bali dalam aktivitas keagamaan. Kemudian objek formalnya
adalah teologi kebudayaan, dimana mencoba melihat dimensi teologis pada ritual fabuh
rah sebagai bentuk kebudayaan Bali. Pada proses penelitian untuk mengkaji
permasalahan tersebut, maka akan dirumuskan menjadi beberapa rumusan masalah.
Adapun rumusan masalah yang diuraikan yakni; 1) Mengapa tabuh rah bisa eksis di desa
Dukuh? Bagaimana proses pelaksanaan fabuh rah di desa Dukuh? Bagaimana aspek
teologi kebudayaan pada ritual tabuh rah di desa Dukuh? Untuk dapat menjawab rumusan
masalah tersebut, maka dilakukan penelitian kancah dengan tujuan untuk menganalisis
tabuh rah dari perspektif teologi kebudayaan. Analisis ini tentu berusaha menampilkan
aspek novelty dari perspektif yang baru mengenai ritual tabuh rah.

Metode

Penelitian ini merupakan salah satu penelitian dengan menggunakan jenis
penelitian kualitatif. Hal ini1 dikarenakan pada penelitian ini mencoba mengkaji salah satu
kebudayan Bali yakni tabuh rah yang berkaitan dengan ritual keagamaan, sehingga
sejalan dengan konsep penelitian kualitatif yang mencoba mengkaji masalah sosial
budaya secara alamiah. Pendekatan yang digunakan adalah fenomenologis, dimana
pendekatan ini mencoba mengkaji sesuatu yang ada dibalik yang nampak atau mencoba
menganalisis makna dibalik simbol budaya maupun sosial, sehingga sejalan dengan
gagasan fenomenologis yakni mencoba menafsirkan pengalaman keagamaan melalui
simbol-simbol. Selanjutnya, lokasi yang dipilih sebagai lokasi penelitian adalah di Desa
Dukuh Kecamatan Kubu Kabupaten Karangasem. Dipilihnya lokasi tersebut dikarenakan
merupakan lokasi yang baru dari aspek belum pernah diteliti terkait obyek penelitian.
Sumber data yang digunakan yakni sumber data primer yaitu sumber data utama yang
didapatkan langsung dari lokasi penelitian. Kemudian data sekunder sebagai data
pendukung data primer yang didapat dari data pustaka berupa artikel, buku, teks
keagamaan yang berhubungan dengan objek penelitian. Penentuan informan dengan
teknik purposive sampling yakni memilih beberapa informan yang memenuhi kriteria
seperti tokoh agama, pelaku tabuh rah, ataupun tokoh masyarakat. Teknik pengumpulan
data dengan menggunakan teknik observasi yaitu mengamati langsung objek penelitian
di lokasi penelitian. Selanjutnya juga menggunakan teknik wawancara yaitu melakukan
wawancara dengan informan yang dipilih untuk memperdalam data penelitian. Teknik
yang terakhir yaitu dengan teknik dokumentasi yakni melakukan dokumentasi pada objek
penelitian. Ketika data sudah terkumpul selanjutnya data dianalisis, dalam analisis data

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



menggunakan metode analisis data dari Miles & Huberman (1992) dimana tahapannya
adalah reduksi data, penyajian data serta pemberikan kesimpulan. Ketika data sudah
dianalisis, selanjutnya data disajikan dengan teknik non formal dikarenakan penyajiannya
mengikuti alur penelitian kualitatif.

Hasil dan Pembahasan
1. Tabuh Rah di Desa Dukuh Kecamatan Kubu Karangasem

Tabuh rah merupakan ritual keagamaan di Desa Dukuh sudah ada dari jaman
dahulu. Keberadaan tabuh rah sebagai salah satu kebudayaan Bali selalu berhubungan
dengan kegiatan keagamaan. Dilihat dari definisinya maka, tabuh rah memiliki beberapa
arti yakni, 1) Tabuh rah merupakan taburan binatang sebagai rangkaian upacara yadnya,
yang terurai dalam panca yadnya. 2) Dasar pelaksanaan tabuh rah tercantum dalam
prasasti Sukawana, Prasasti Batur Abang, Prasasti Batuan, Lontar Tattwa Purana dan
Lontar Yadnya Prakerti. 3) Tabuh rah sebagai taburan darah biasanya dilakukan dengan
nyambleh, perang satha. Biasanya dilakukan felung seet serta menggunakan simbol atau
sarana upacara sebagai pelengkap upacara. 4) Dilakukan pada saat-saat upacara
berlangsung serta adanya toh sebagai simbol keikhlasan yang bukan merupakan bentuk
judi (Atmadja, 2015).

Merujuk dari etimologisnya, tabuh rah berasal dari dua kata yakni tabuh dan rah.
Kata fabuh berasal dari kata tawur, tawur memiliki arti bayar. Dari kata fawur berubah
menjadi tabur. Kemudian selanjutnya dari kata tabur berubah menjadi kata rabuh.
Selanjutnya kata darah mengalami perubahan menjadi rarah. Kemudian kata rarah
menjadi raah dan akhirnya menjadi rah. Berangkat dari uraian secara etimologis tersebut,
maka istilah fabuh rah berarti tawur darah yakni berupa pembayaran melalui media darah
atau dengan cara menaburkan darah pada suatu tempat tertentu. Menaburkan darah pada
dasarnya memiliki tujuan tertentu, secara khusus adalah tujuan teologis karena
berhubungan dengan dimensi Ketuhanan. Melalui taburan darah sebagai bentuk ritual
diyakini dapat mencapai keharmonisan antara bhuana agung dengan bhuana alit
(Keniten, 2025).

Berangkat dari konsep tabuh rah, maka selaras dengan tabuh rah yang ada di Desa
Dukuh. Dimana fabuh rah yang dilaksanakan dalam bentuk ayam aduan atau biasa
disebut sebagai perang satha dilakukan pada waktu tertentu terutama pada upacara dewa
yadnya, manusa yadnya dan bhuta yadnya. Pada dewa yadnya biasanya dilaksanakan saat
piodalan sebanyak telung seet di jaba pura. Masyarakat di Desa Dukuh meyakini dengan
melaksanakan tabuh rah pada upacara piodalan bisa mengesahkan ritual secara niskala.
Hal ini tentu menandakan bahwa tabuh rah disini diyakini sebagai bentuk persembahan
kepada kekuatan niskala yang dapat mempengaruhi kehidupan masyarakat di Desa
Dukuh. Menurut Yasa (2022) menyatakan bahwa tabuh rah digunakan pada pujawali
sebagai bentuk dari rangkain upacara mecaru atau bhuta yadnya. Bahwa tabuh rah
dilakukan pada upacara dewa yadnya yang melengkapi upacara bhuta yadnya (Dharmika,
2021). Selain penggunaan tabuh rah dalam upacara piodalan, juga dilakukan pada
upacara bhuta yadnya. Dimana masyarakat di Desa Dukuh rutin melaksanakan tabuh rah
di pekarangan rumah masing-masing. Biasanya fabuh rah dilaksanakan setiap setahun
sekali. Pada pelaksanaan tabuh rah biasanya dilakukan telung seet, kemudian dilanjutkan
dengan menghaturkan banten pejati di penunggun karang sebagai bentuk dari telah
selesainya pelaksanaan tabuh rah. Rangkaian tabuh rah biasanya dimulai dengan
menghaturkan segehan di pekarangan rumah di lima penjuru pekarangan rumah, arah
kangin, kaja, kauh, kelod dan tengah sesuai dengan warna arah mata angin. Ketika sudah
dihaturkan segehan dengan taburan arak, maka ayam yang digunakan mulai di adu
dengan menggunakan foh yang sekedarnya. Ketika sudah selesai maka baru

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



menghaturkan banten pejati. Hal ini menunjukkan bahwa tabuh rah yang dilakukan pada
pekarangan rumah masyarakat di Desa Dukuh merupakan bentuk dari ritual caru untuk
menciptakan keharmonisan melalui taburan darah serta sarana ritual yang lainnya.
Dimana caru merupakan ritual untuk mengharmoniskan alam. Hal ini sejalan dengan
penelitian Parascita (2021) bahwa upacara caru tabuh rah dalam bhuta yadnya memiliki
tujuan untuk mengharmoniskan alam sejalan dengan makna caru yang artinya cantik.

2. Alasan Eksisnya Tabuh Rah di Desa Dukuh
a. Alasan Teologis

Salah satu alasan eksisnya tabuh rah di Desa Dukuh adalah alasan teologis.
Dimana teologis dimaknai sebagai sesuatu yang berhubungan dengan ketuhanan. Dalam
kajian keilmuan maka teologi dimaknai sebagai ilmu tentang Tuhan. Menurut Putra
(2024) menyatakan bahwa teologi merupakan ilmu yang menelaah mengenai Tuhan.
Lebih lanjut Gunawijaya (2025) bahwa teologi merupakan hal yang berhubungan dengan
Ketuhanan dan direfleksikan dengan simbol-simbol keagamaan. Berangkat dari konsep
teologis, maka aspek Ketuhanan menjadi salah satu alasan eksisnya tabuh rah di Desa
Dukuh. Masyarakat desa Dukuh memiliki sistem keyakinan terhadap kekuatan yang
mengatur kehidupan manusia.

Maka, melalui ritual tabuh rah masyarakat bisa terhubung dengan kekuatan
niskala sehingga menciptakan hubungan yang harmonis. Masyarakat desa Dukuh juga
memiliki keyakinan secara teologis bahwa kekuatan yang berstana di pelinggih tugu
karang memiliki kesenangan dengan tabuh rah, sehingga dipersembahkan dengan ritual
tabuh rah. Jika ritual tabuh rah dilaksanakan maka akan menciptakan kepuasan bagi
kekuatan niskala dan menciptakan keharmonisan. Pelaksanaan fabuh rah yang
dilaksanakan oleh masyarakat agar bisa berhubungan secara harmonis dengan kekuatan
demonik dalam hal ini para bhuta kala agar menjadi dewa (Atmadja, 2015).

Alasan teologis sebagai faktor eksisnya tabuh rah di Desa Dukuh adalah, bahwa
masyarakat memiliki sistem keyakinan dalam bentuk sesangi atau permohonan secara
niskala. Meminjam pendapat Arsani (2025) bahwa sesangi merupakan bentuk
permohonan kepada manifestasi Tuhan agar membantu dalam usaha. Ketika keberhasilan
telah tercapai, maka masyarakat menghaturkan sarana upacara ataupun yang lainnya
sebagai rasa syukur dan terimakasih atas anugrah yang telah terkabulkan. Begitupula
dengan masyarakat di Desa Dukuh biasanya sesangi dilaksanakan sebagai bentuk
permohonan seperti memohon pekerjaan, kesehatan, ataupun keturunan melalui
pelaksanaan tabuh rah. Hal yang menarik adalah ketika mesesangi dengan mengadakan
tabuh rah maka akan lebih mudah mewujudkan keinginan seperti mendapatkan
keturunan. Hal ini menunjukan adanya konsep teologis yang diyakini oleh masyarakat di
desa Dukuh.

b. Alasan Sosiologis

Alasan sosiologis menjadi salah satu juga alasan eksisnya tabuh rah di Desa
Dukuh. Hal ini terlihat dari keberadaan masyarakat sebagai aspek sosiologis. Sosiologis
disini adalah hal yang berhubungan dengan kehidupan sosial atau kehidupan masyarakat.
Mengacu pada pandangan Maulana (2025) bahwa sosiologi merupakan hal yang
berkaitan dengan interaksi antar individu maupun masyarakat. Aspek sosiologis menjadi
salah satu alasan eksisnya fabuh rah di desa Dukuh. Pelaksanaan tabuh rah tidak hanya
berhubungan dengan aspek ritual keagamaan, akan tetapi juga berhubungan dengan
interaksi masyarakat. Hal ini bisa dilihat dari pelaksanaan fabuh rah yang melibatkan
masyarakat. Biasanya ketika masyarakat akan mengadakan tabuh rah, maka akan
mengundang keluarga serta kerabat. Pada pelaksanaan rabuh rah biasanya masyarakat
yang lain juga ikut terlibat dengan menyumbangkan uran berupa siap aduan agar tercapai

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



tabuh rah yang wajib telung seet. Tabuh rah dilaksanakan telung seet maka memerlukan
ayam aduan 6 ekor. Untuk melengkapi tabuh rah maka peran masyarakat sangat penting.
Begitupun nantinya akan dikembalikan juga dengan uran. Gambaran ini menunjukan
bahwa tabuh rah yang dilakukan menonjolkan aspek kebersamaan tolong menolong
tidak hanya bermotif ekonomi yang berkaitan dengan judi.

Pelaksanaan tabuh rah di Desa Dukuh ketika selesai secara sekala dan niskala
maka sebagai tuang rumah akan menyuguhkan makanan dari ayam cundang, dimana
dimasak bersama dan dikonsumsi bersama-sama. Hal ini menunjukan dalam pelaksanaan
tabuh rah masih kental dengan nilai kebersamaan sebagai bentuk dari kehidupan
sosiologis. Kuatnya hubungan sosiologis dalam tabuh rah menyebabkan tabuh rah bisa
eksis karena mengandung nilai kebersamaan. Bahkan tidak ada pernah terjadi konflik
dalam pelaksanaan fabuh rah di Desa Dukuh. Fenomena ini sejalan dengan gagasan
Atmadja (2015) bahwa manusia memiliki berbagai dimensi sehingga disebut homo
complex salah satunya adalah homo socius yakni manusia sebagai makhluk sosial yang
senantiasa berhubungan dengan individu.
¢. Alasan Budaya

Kehidupan manusia tidak terlepas dari kebudayaan. Kebudayaan dimaknai secara
umum adalah hasil dari pemikiran yang dituangkan dalam bentuk aktivitas maupun karya.
Menurut Koentjaraningrat (2014) menyatakan bahwa kebudayaan merupakan sistem
gagasan dan rasa, tindakan, serta karya yang dihasilkan manusia dalam kehidupan
bermasyarakat, serta dijadikan sebagai milik manusia. Berangkat dari pengertian tersebut,
maka fabuh rah yang ada di Desa Dukuh merupakan bentuk kebudayaan masyarakat. Hal
ini dikarenakan dalam pelaksanaan fabuh rah menyentuh aspek gagasan, tindakan, serta
aspek material. Tabuh rah sebagai bentuk kebudayaan Bali yang berakar pada kehidupan
religius masyarakat Bali menyebabkan tabuh rah mampu eksis. Eksisnya tabuh rah
karena alasan budaya masyarakat Bali.

Unsur-unsur kebudayaan meliputi yaitu, sistem religi atau kepercayaan, sistem
dan organisasi kemasyarakatan, sistem pengetahuan, bahasa, kesenian, sistem mata
pencaharian hidup, peralatan dan perlengkapan hidup. Berangkat dari hal tersebut maka,
tabuh rah pada dasarnya merupakan bentuk dari ritual keagamaan. Tabuh rah juga
melibatkan aspek sosial masyarakat karena pelaksanaan tabuh rah meliputi masyarakat.
Dalam aspek pengetahuan, tabuh rah merupakan manifestasi dari pengetahuan
masyarakat. Pengetahun disini merupakan pengetahuan empiris dan spiritual, secara
empirik adalah bagaimana masyarakat memiliki pengetahuan dalam memelihara ayam
aduan hingga mengikuti proses pelaksanaan tabuh rah.

Secara spiritual menunjukan adanya pengetahuan magis masyarakat yang disebut
sidhi yang direfleksikan ke dalam media ayam. Tabuh rah tidak hanya sebagai
pertarungan ayam aduan tetapi juga adu pengetahuan yang disebut kesidian. Tabuh rah
juga merupakan permainan bahasa masyarakat yang penuh dengan simbol-simbol.
Pergerakan ayam dalam tabuh rah menunjukan aspek estetika masyarakat. Pertarungan
serta media yang digunakan menunjukan aspek estetika. Melalui tabuh rah juga
menyentuh aspek ekonomi masyarakat, walaupun tidak begitu terlihat akan tetapi dimensi
ekonomi dapat terlihat dari tabuh rah. Melalui fabuh rah juga memperlihatkan adanya
teknologi yang digunakan sehingga dapat mencapai kemenangan atau dalam bahasa
tabuh rah biasa disebut dengan sudra.

3. Proses Pelaksanaan Ritual Tabuh Rah dalam Kehidupan Keagamaan
a. Tabuh Rah Dalam Upacara Dewa Yadnya

Pelaksanaan fabuh rah di Desa Dukuh selalu berhubungan dengan upacara
keagamaan seperti upacara dewa yadnya. Dewa yadnya merupakan salah satu yadnya
yang ditujukan kepada para dewa. Salah satu upacara dewa yadnya pada masyarakat Bali

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



adalah piodalan. Meminjam pendapat Suryawan (2024) piodalan merupakan upacara
yang ditunjukan para dewa dan leluhur pada suatu tempat suci atau pura. Begitu pula
keberadaan tabuh rah di Bali dilaksanakan saat pelaksanaan dewa yadnya pada piodalan
di pura. Dalam piodalan di pura biasanya masyarakat mengadakan tabuh rah dengan
membawa ayam aduan (uran) yang dilaksanakan dengan sistem saya. Artinya, setiap
keperluan sarana piodalan di pura baik itu upakara maupun yang lainnya menggunakan
sistem saye. Setiap keluarga mendapat tugas yang berbeda-beda. Salah satunya adalah
yang bertugas membawa uran yang nantinya digunakan untuk tabuh rah. Pelaksanaan
tabuh rah rutin dilaksanakan setiap piodalan di pura. Dimana piodalan yang dilaksanakan
setahun sekali maka fabuh rah. Lebih lanjut dituturkan oleh I Wayan Natya bahwa:

Pelaksanaan tabuh rah setiap piodalan rutin dilaksanakan, bahkan telah ada dari

jaman dahulu. Biasanya saat tabuh rah, ada pembagian saye yang bertugas

membawa uran. Kalau sudah mendapat saye ayam aduan tidak lagi diberikan saye
banten. Keberadaan ayam aduan dalam ritual tabuh rah saat piodalan tidaklah
begitu sulit karena setiap masyarakat memiliki kebiasaan ngurung siap. Hal ini
juga didukung bahwa masyarakat di Desa Dukuh mayoritas sebagai petani dan
peternak sehingga ngurung siap juga menjadi budaya. Masyarakat yang ngurung
siap tidak hanya sebagai uran tetapi juga sebagai hiburan. Hal lain yang lebih
menjadi motif adalah bahwa dengan memelihara siap kurungan di pekarangan

rumah bisa menetralisir energi negatif. Dengan adanya siap kurungan di

pekarangan maka makhluk halus tidak bisa mengganggu penghuni rumah

(Wawancara, 10 Maret 2025).

Berangkat dari penuturan informan tersebut, maka menunjukan masyarakat
memiliki kedekatan dengan keberadaan uran yang biasa disebut dengan siap kurungan.
Ayam aduan sebagai media tabuh rah tidak hanya sebatas media saja tetapi lebih
mengarah pada hal-hal niskala. Dimana dikatakan keberadaan siap kurungan memiliki
energi yang bisa menangkal energi negatif. Dalam kajian metafisik maka siap kurungan
yang dipelihara oleh masyarakat bisa sepadan dengan jimat. Dikatakan memiliki
hubungan dengan jimat karena siap kurungan memiliki tuah yang mampu menjaga
penghuni rumah dari gangguan makhluk halus. Konsep ini berkaitan dengan totem, yakni
kepercayaan terhadap binatang yang memiliki tuah. Nabila (2024) menyatakan bahwa
totemisme adalah merupakan kearifan lokal masyarakat yang terhubung dengan
keberadaan binatang dan silsilah kehidupan. Kepercayaan masyarakat tentang
keberadaan siap kurungan maka akan memperkuat bahwa siap kurungan sebagai media
ritual tabuh rah dalam dewa yadnya. Terkait tabuh rah saat dewa yadnya dapat dilihat
pada gambar berikut.

Gambar 1. Tabuh Rah Saat Dewa Yadnya
(Sumber: Dokumentasi Peneliti, 2025)

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



b. Tabuh Rah dalam Upacara Bhuta Yadnya

Pelaksanaan tabuh rah pada upacara bhuta yadnya tidak terlepas dari keyakinan
masyarakat tentang keberadaan para bhuta. Bhuta yadnya merupakan salah satu ritual
yang ditunjukan kepada para bhuta atau energi alam agar tercipta keseimbanagn.
Parascita (2021) bahwa tabuh rah dalam bhuta yadnya merupakan salah satu yadnya yang
bertujuan untuk mengharmoniskan alam semesta. Bhuta yadnya dilaksanakan dengan
berbagai macam bentuk seperti caru dari tingkat yang sangat sederhana hingga sampai
pada tingkat yang paling besar. Salah satu caru dalam bhuta yadnya adalah tabuh rah.
Tabuh rah menggunakan media darah hewan yang diyakini sebagai simbol kehidupan,
sehingga melalui media darah akan dapat menciptakan kehidupan yang harmonis. Salah
satu tabuh rah adalah perang satha yang menggunakan media ayam yang bertarung
(Darmika, 2021).

Tabuh rah dalam bhuta yadnya di Desa Dukuh dilaksanakan saat mecaru baik itu
di tingkat desa, banjar, subak hingga di pekarangan rumah masing-masing masyarakat.
Pada ritual mecaru di desa juga menghadirkan tabuh rah sebagai pelengkap dari caru.
Begitu juga dalam lingkup pekarang rumah dimana masyarakat tiap tahun melakukan
caru di pekarangan rumah dengan menggunakan media ayam aduan sebagai bentuk ritual
taburan darah. I Wayan Nura menuturkan bahwa:

Tabuh rah yang dilaksanakan di pekarangan rumah sudah menjadi tradisi

keagamaan masyarakat. Maka, setiap tahun masyarakat melaksanakan fabuh rah

sampai tiga seet. Pernah ada masyarakat yang tidak melaksanakan rabuh rah
karena suatu alasan, maka hal aneh terjadi seperti sakit dan sering diganggu oleh
energi negatif. Hal ini membuat masyarakat tidak merasa tenang. Ketika tabuh
rah kembali dilaksanakan maka hal-hal aneh tersebut tidak lagi dirasakan

(Wawancara, 10 Maret 2025).

Mencermati penuturan informan tersebut, maka menunjukan bahwa tabuh rah
sebagai bentuk upacara bhuta yadnya memiliki dampak terhadap keharmonisan alam
serta menciptakan keamanan dan ketenangan masyarakat. Hal ini menjadikan masyarakat
tidak berani meniadakan tabuh rah karena berkaitan dengan kekuatan niskala. Adanya
hubungan manusia dengan kekuatan alam, melalui caru maka kekuatan alam akan jinak
dan terjadi hubungan yang harmonis dengan kekuatan niskala (Atmadja, 2015). Terkait

tabuh rah pada ritual caru dapat dilihat pada gambar berikut:
AR - " —

- .

Gambar 2. Tabuh Rah Pada Ritual Caru
(Sumber: Dokumentasi Peneliti, 2025)

4. Teologi Kebudayaan dalam Tabuh Rah
a. Teologi Kebudayaan

Gagasan teologi kebudayaan merupakan hubungan antara teologi dengan
kebudayaan. Teologi merupakan ilmu pengetahuan yang mengkaji tentang aspek

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Ketuhanan. Biasanya dalam agama Hindu teologi identik dengan Brahma Widya yaitu
pengetahuan tentang Tuhan beserta manifestasinya (Indriani, 2025). Sedangkan
kebudayaan merupakan segala yang dihasilkan oleh manusia baik yang bersifat abstrak
maupun konkrit (Restu, 2025). Merujuk gagasan teologi dan kebudayaan, maka dapat
diberikan gambaran bahwa teologi kebudayaan merupakan relasi antara teologi dan
kebudayaan. Relasi ini menekankan bahwa aspek Ketuhanan bermanifestasi dalam
kebudayaan baik itu aspek idea, aktivitas, maupun artefak. Menurut Tillich (2002)
hubungan antara teologi dan kebudayaan menjadikan teologi mampu eksis dalam tubuh
kebudayaan, sedangkan kebudayaan dapat eksis karena dijiwai oleh aspek Ketuhanan.
Teologi dalam konsep teologi kebudayaan menjadi inti dari kebudayaan sehingga
menghadirkan kebudayaan spiritual (Elvis, 2018).

Gagasan teologi kebudayaan dalam agama Hindu menunjukan sebuah gambaran
yang tidak terpisahkan dari aktivitas ritual keagamaan. Konsep teologi kebudayaan dalam
agama hindu termanifestasikan dalam konsep Tri Kerangka Dasar Agama Hindu yakni
tattwa, susila, upacara. Konsep ini selaras dengan tiga wujud kebudayaan yang terbagi
menjadi tiga lapisan kebudayaan. Pada lapisan kebudayaan pertama adalah wujud
material berupa benda-benda fisik. Konsep ini selaras dengan konsep upakara dalam
agama Hindu yang menghadirkan simbol-simbol keagamaan. Lapisan kedua dalam
kebudayaan adalah perilaku manusia dalam aktivitas kehidupannya.

Konsep ini selaras dengan susila dalam agama Hindu yang menggambarkan
perilaku manusia yang berpedoman tentang nilai keagamaan. Lapisan ketiga sebagai
lapisan terdalam adalah dunia idea maka sejalan dengan konsep fattwa dalam agama
Hindu yang menekankan pada dimensi pengetahuan yang abstrak (Erawati, 2024). Pada
aspek kebudayaan maka fabuh rah sebagai ritual taburan darah untuk menciptakan
keharmonisan alam semesta tentu menyentuh dimensi kebudayaan. Putra (2025) bahwa
kebudayaan masyarakat Bali menggambarkan dimensi idea, aktivitas dan artefak.
Kebudayaan Bali selalu beriringan pada aspek idea, aktivitas, dan artefak. Dimensi idea
yakni berisikan nilai gagasan serta ideologi.

Kaitannya dengan tabuh rah, maka pelaksanaannya tabuh rah juga tidak terlepas
dari konsep ide ataupun nilai seperti nilai teologis, nilai filosofis, estetis, maupun budaya.
Pada aspek aktivitas maka, terlihat dalam pelaksanaan tabuh rah memperlihatkan
aktivitas masyarakat dalam proses pelaksanaan tabuh rah baik dari persiapan hingga pada
proses inti dari pelaksanaan tabuh rah. Pada aspek aktivitas maka tidak terlepas dari
dimensi sosiologis, yang dimana masyarakat sebagai pelaku pelaksanaan tabuh rah tentu
juga memperlihatkan interaksi sosial masyarakat. Kemudian pada aspek artefak maka
tabuh rah adalah penggunaan simbol atau media. Media ini biasanya berupa ayam aduan
yang bertarung menggunakan taji, kalangan sebagai tempat pelaksanaan, sarana ritual
serta media pendukung lainnya. Maka dari hal ini menunjukan bahwa tabuh rah adalah
kebudayaan Bali yang tidak terlepas dari dimensi keagamaan (Erawati, 2024).

b. Tabuh Rah Sebagai Manifestasi Teologi Kebudayaan

Tabuh rah yang dilaksanakan oleh masyarakat desa Dukuh merupakan salah satu
kebudayaan yang sudah ada dari jaman dahulu. Bahkan dilihat dari jejak historisnya tabuh
rah memiliki perjalanan yang sangat panjang. Bahkan telah tertuang dalam prasasti juga
teks keagamaan. Seperti dalam penelitian Atmadja (2015) bahwa tabuh rah tertuang
dalam prasasti Sukawana, Prasasti Batur Abang, Prasasti Batua, Lontar Tattwa Purana
dan Lontar Yadnya Prakerti. Darmika (2021) Tabuh rah adalah relasi kebudayaan dengan
agama yang didalamnya bersumberkan teks keagamaan sebagai pedoman dalam
pelaksanaan tabuh rah dengan asas etika keagamaan.

Sebagai bentuk kebudayaan masyarakat Bali dan terhubung dengan aktivitas
keagamaan, maka tabuh rah sesungguhnya menunjukan aspek teologi kebudayaan.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Teologi kebudayaan merupakan relasi antara teologi dengan kebudayaan atau aspek
kebudayaan bermanifestasi dalam kebudayaan. Putra (2024) bahwa teologi kebudayaan
memiliki relasi dengan keagamaan Hindu di Bali. Banyak simbol-simbol keagamaan di
Bali berhubungan dimensi Ketuhanan. Tabuh rah sebagai kebudayaan bali merupakan
simbol keagamaan. Simbol-ini berupa ayam aduan, taji, sarana upakara yang digunakan,
dilaksanakan felung seet. Simbol-simbol tersebut sesungguhnya bagian dari kebudayaan
yang didalamnya terdapat makna teologis. Melalui pendekatan semiotika ferdinand de
Saussure mengenai tanda, penanda, dan petanda. Maka tabuh rah yang dilaksanakan
adalah sebuah simbol yang penuh dengan makna (Pujiastuti, 2024).

Keberadaan simbol yang digunakan yakni ayam aduan. Dalam agama Hindu
ayam merupakan simbol rajas bagian dari tri guna. Putera (2025) bahwa rajas sebagai
bagian fri guna adalah energi agresif yang perlu ditaklukan. Melalui tabuh rah
pertarungan ayam maka energi rajas ditaklukan. Selain simbol tri guna tabuh rah melalui
pertarungan ayam juga menyimbolkan dimensi rwa bhineda yang bertentangan.
Pertarungan ayam sebagai media tabuh rah adalah dualitas yang bertentangan. Dualitas
ini menimbulkan adanya pertarungan yang berakhir pada menag dan kalah. Dalam ajaran
agama Hindu bahwa ada konsep widya dan awidya yakni pencerahan dan kegelapan.

Atmadja (2015) bahwa pertarungan ayam adalah pertarungan antara widya dan
awidya. Harapan yang diinginkan adalah kemenangan widya atas awidya sehingga
mampu menciptakan kualitas kesadaran. Pada konsep agama Hindu pertarungan tidak
bisa dilepaskan dalam proses spiritual manusia. Bahkan manusia pada dasarnya adalah
proses perjuangan agar mencapai kemenangan dari adharma. Maka, tidak salah jika
ajaran agama Hindu me pada dharma yang diperjuangkan atas adharma. Melalui
pertarungan ayam dalam fabuh rah adalah simbol teologis bagaimana manusia berjuang
melawan adharma sehingga mampu menghadirkan dharma dalam kehidupan.

Admadja (2015) tabuh rah melalui simbol ayam aduan adalah manifestasi ajaran
tantra. Ajaran tantra yang menekankan pencapaian kesadaran dengan proses penaklukan
sifat kebinatangan untuk menuju kesadaran tertinggi serta terlepas dari belenggu
materialistik kebinatangan. Wirawan (2025) bahwa tantra berhubungan dengan pemujaan
Siwa sebagai pelebur. Maka, berangkat dari konsep tersebut fabuh rah selain bentuk
perjuangan spiritual juga sebagai penghancur atau melebur ikatan materialistik. Tabuh
rah yang disimbolkan dengan pelaksanaan sebanyak felung seet atau tiga pertempuran
menyimbolkan konsep trimurti tiga kemahakuasaan Tuhan yakni Brahma pencipta,
Wisnu pemelihara, dan Siwa pelebur.

Telung seet (tiga ronde) dalam tabuh rah secara teologis adalah simbol aksara
OM. Hal ini dapat diuraikan Brahma adalah aksara A, Wisnu aksara U, dan Siwa aksara
M. Ketiga dewa dan aksara tersebut jika disatukan menjadi AUM dan akhirnya menjadi
OM. Pelaksanaan tabuh rah telung seet dilakukan juga pada pelaksanaan tabuh rah di
desa Dukuh. Dimana tabuh rah dalam piodalan maupun dalam caru dilaksanakan telung
seet yang diawali dengan menghaturkan segehan dengan taburan arak serta banten pejati
yang dihaturkan di penunggun karang. Ketika sudah menghaturkan segehan dilanjutkan
dengan tabuh rah sebanyak telung seet. Jika sudah telung seet maka ditutup dengan ritual
banten pejati di pelinggih penunggun karang bahwa tabuh rah sudah dilaksanakan. Tata
cara pelaksanaan tabuh rah telah terurai dalam dalam Prasasti Batuan berangka tahun
Caka 994 yakni:

Kunang yang manawung ing pangudwan

makantang tlung marahatan tan pamwinta ring

nayaka sangsi muang sawung tunggur,

tan knana minta pamli

Terjemahannya:

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Adapun bila mengadu ayam ditempat suci dilakukan tiga angkatan (seet)

tidak meminta izin kepada pemerintah dan juga kepada pengawas sabungan,

tidak dikenakan pajak (Kniten, 2005).

Mencermati isi prasasti tersebut, maka menunjukan bahwa tabuh rah dilakukan
di tempat suci karena merupakan ritual keagamaan serta hanya dilakukan tiga ronde yang
tidak terikat oleh sangsi dan iuran. Hal ini dikarenakan motif tabuh rah adalah ritual
keagamaan. Begitu juga fabuh rah yang dilakukan di Desa Dukuh baik saat piodalan
maupun saat ritual caru dilakukan sebagai ritual keagamaan sehingga tidak melibatkan
bebotoh yang berorientasi pada judi dan masalah sosial. Lebih lanjut juga ditekankan pada
Ciwa Tattwa Purana yakni:

Mwabh ri tileming kesanga, hulun magawe yoga,

teke wenang wang ing madya magawe tawur

kasowang an den hana praging sata wenang nyepi

sadina ika labian sang kala daca bumi,

yanora semangkana rug ikang wang ing madya pada

Terjemahannnya:

Lagi pada tilem kesanga aku (Dewa Siwa)mengadakan yoga,

berkewajiban orang pribumi ini membuat membuat persembahan masing-masing,

lalu adakan pertarungan ayam dan nyepi sehari,

ketika itu beri hidangan sang kala dacabhumi,

jika tidak rusaklah manusia di bumi (Goris dalam Kniten, 2005: 3)

Berangkat dari isi Lontar Siwa Tattwa Purana tersebut, maka tabuh rah pada
dasarnya merupakan bentuk ritual caru yang wajib dilakukan oleh masyarakat agar
tercipta keharmonisan alam. Lebih jelasnya diuraikan saat sasih kasange dan saat Hari
Raya Nyepi. Hal ini akan berkorelasi dengan situasi saat sasih kesanga yang biasanya
dilakukan upacara bhuta yadnya. Melalui tabuh rah maka diharapkan mampu
mengharmoniskan kehidupan manusia di alam. Begitu juga dalam kehidupan masyarakat
di Desa Dukuh pada saat mecaru di pengerupukan sasih kesanga biasanya diadakan tabuh
rah sebagai rangkaian dari upacara bhuta yadnya. Dari hal tersebut tabuh rah yang
dilakukan oleh masyarakat desa Dukuh saat tawur kesanga terkonfirmasi dengan teks
Lontar Siwa Tattwa Purana.

Kesimpulan

Tabuh rah yang merupakan salah satu kebudayaan masyarakat Bali tidak hanya
sebatas ritual namun mengandung makna teologis. Gambaran ini memberikan
pemahaman bahwa kebudayaan masyarakat Bali berkaitan dengan aspek Ketuhanan.
Hubungan ini menghadirkan gagasan teologi kebudayaan. Teologi kebudayaan yang
merupakan nilai ketuhanan bermanifestasi dalam kebudayaan masyarakat. Sehingga
kebudayaan menjadi langgeng karena dijiwai oleh nilai Ketuhanan. Begitu halnya dengan
tabuh rah mengandung dimensi teologis. Gagasan teologi kebudayaan pada ritual tabuh
tentu memberikan kontribusi terhadap pelestarian kebudayaan pada masyarakat Bali serta
menguatkan spiritual umat Hindu.

Daftar Pustaka

Angel, W. W., Sinaga, R. M., & Arif, S. (2019). Tabuh Rah pada Ritual Yadnya
Masyarakat Bali di Desa Balinuraga Kecamatan Way Panji. PESAGI (Jurnal
Pendidikan dan Penelitian Sejarah), 7(2).

Apriyanti, P. S., & Yuwono, E. S. (2023). Gambaran Motivasi Pelaku Tajen: Sebuah
Tradisi Sabung Ayam di Bali. Jurnal Cakrawala llmiah, 2(5), 2191-2206.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Arsani, N. K. A. J., Atmadja, N. B., & Putra, N. M. (2025). Manajemen Pemangku Pada
Pura Agung Jagatnatha Di Kabupaten Buleleng, Bali. Widya Dana: Jurnal
Penelitian Ilmu Agama dan Kebudayaan, 3(1), 33-45.

Artadi, K. (2009). Kebudayaan Spiritual. Denpasar: Pustaka Bali Post.

Atmadja, N. B., Atmadja, A. T., & Ariyani, L. P. S. (2015). Tajen di Bali Perspektif Homo
Complex. Denpasar: Pustaka Larasan.

Bainudin, B., Wulandari, K. R., Syafi'l, A. H., Magara, 1., Ustiani, U., Irawan, L.,
Hamzaini, H., Taufik, Y., Prayogi, A., Muahammad, O. A., Matitaputty, J. K., &
Silubun, H. C. A. (2025). Mosaik Peradaban Interaksi Manusia Dan
Kebudayaan. Padang: CV. Gita Lentera.

Dharmayuda, I. M. S. (2018). Kebudayaan Bali: Pra Hindu, Masa Hindu dan Pasca
Hindu. Denpasar: CV Kayumas Agung.

Dharmika, I. B., Suatama, 1. B., Wirawan, 1. G., & Sukarma, I. W. (2021). Tabuh Rah:
Simbolik Harmonis dengan Alam Semesta. 7th ICIIS: Achieving Resilience and
Ensuring Sustainable Future, 215-222.

Elvis, M. (2018). Penerapan Teologi dalam Kebudayaan. Te Deum (Jurnal Teologi dan
Pengembangan Pelayanan), 7(2), 201-216.

Erawati, N. M. P. (2024). Filsafat Tari Dalam Kebudayaan Bali. Widyadari, 25(1), 173-
182.

Gunarta, I. K. (2019). Transformasi Tabuh rah Menjadi Tajen D1 Desa Adat Batur Rening
Kecamatan Abiansemal Kabupaten Badung Provinsi Bali: Kajian Teologi
Hindu. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 3(2), 127-134.

Gunawijaya, I. W. T. (2025). Esensi Ajaran Bhujangga dalam Tradisi Ritual Masyarakat
Batur: (Kajian Teologi Hindu). Jurnal Penelitian Agama Hindu, 9(3), 133-148.

Indriani, N. P., Relin, D. E., & Sena, I. G. M. W. (2025). Teologi Hindu Dalam Yoga
Bhuwana Prawerti Tradisi Watukaru Di Pasraman Seruling Dewata. Pangkaja:
Jurnal Agama Hindu, 28(1), 48-57.

Kharisma, F. T., & Puger, I. G. N. (2024). Tajen Dan Pelestarian Ayam Kampung. Daiwi
Widya, 11(1), 134-155.

Kniten, I. P. P. P., & Gunanta, P. I. N. (2005). Tinjauan Tabuh rah dan Judi. Surabaya:
Paramita.

Mileh, I. N., & Pidada, 1. B. A. (2022). Tajen dan Peristilahannya. Kulturistika: Jurnal
Ilmu Bahasa dan Budaya, 6(1), 38-46.

Miles, M. B., & Huberman, A. (1992). Analisis Data Kualitatif. Jakarta: Universitas
Indonesia.

Nensy, A. S. (2025). Implementasi Pemenuhan Nafkah Pada Keluarga Generasi
Sandwich Di Yayasan Diniyah Pekanbaru Perspektif Sosiologi Keluarga.
Doctoral Dissertation, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Parascita, N. K. H. (2021). Eksistensi Upacara Mecaru Godel Pada Upacara Bhuta
Yadnya Di Desa Adat Tegalasah Kaja, Desa Tembuku, Kecamatan Tembuku,
Kabupaten Bangli (Perspektif Pendidikan Agama Hindu). Doctoral dissertation,
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar.

Pujiastuti, T. (2024). Kajian Semiotika dalam Mitologi Balim: Orang Dani Menyapa
Perang, Upacara Perdamaian, dan Strategi Perang Suku Sebagai Unsur-Unsur
Kebudayaan: Semiotic Study in Balim Mythology: the Dani People Review War,
Peace Ceremonies, and Tribal War Strategies as Elements of Culture. Kibas
Cenderawasih, 21(2), 125-132.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Putera, G. N. K., Handoko, H., Dharmawan, I. G. A., Sana, I. N. L., & Gunada, I. W. A.
(2025). The Concept of Tri Guna in Strengthening Character Education Based on
Hindu Sacred Teachings in the Modernization Era. Jurnal Penelitian Agama
Hindu, 9(3), 55-67.

Putra, I. W. S., & Heriyanti, K. (2025). Dinamika Budaya Megibung Dalam Kehidupan
Keagamaan Dan Sosial Di Desa Dukuh Karangasem-Bali. Widya Sandhi, 16(1),
17-27.

Putra, . W. S., Made, Y. A. D. N., & Windya, I. M. (2024). Makna Relief Pura Dalém
Keélod Sangsit Sebagai Media Pembelajaran Teologi Hindu. Kamaya: Jurnal llmu
Agama, 7(3), 31-45.

Putra, I. W. S., Made, Y. A. D. N, & Windya, I. M. (2024). Teologi Kebudayaan Pada
Relief Pura Dalém Sangsit Desa Sangsit Kecamatan Sawan Kabupaten
Buleleng. Sphatika: Jurnal Teologi, 15(2), 175-186.

Putrajaya, 1. G., & Satria, P. J. (2022). Analisis Hukum Pidana Terhadap Judi Tajen
Berkedok Tabuh rah Berdasarkan Hukum Positif Indonesia. Doctoral
Dissertation, Universitas Mahasaraswati Denpasar.

Restu, A. H., & Sa'adillah, A. E. (2025). Makna Nilai dan Fungsi Kebudayaan Islam Jawa
dalam Kesenian Selawat Gembrungan di Dukuh Purwosari, Desa Gelanglor,
Kabupaten Ponorogo: The Meaning of the Values and Functions of Javanese
Islamic Culture in the Selawat Gembrungan Art in Purwosari Hamlet, Gelanglor
Village, Ponorogo Regency. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan dan
Keagamaan, 20(1), 83-98.

Suryawan, 1. G., Aprilia, N. N., & Yanti, N. L. G. M. (2024). Eksistensi Tari Pendet
Lanang Dalam Piodalan Di Pura Puseh, Dusun Bajing, Desa Tegak, Klungkung.
Sphatika: Jurnal Teologi, 15(1), 80-93.

Tillich, P. (2002). Teologi Kebudayaan: Tendens, Aplikasi & Komparasi. Yogyakarta:
IRCiSoD.

Wiguna, P. A. K., & Hengki, I. G. B. (2023). Penertiban Judi Tajen Berkedok Tabuh rah
di Wilayah Hukum Kepolisian Resor Karangasem. Jurnal Hukum Mahasiswa,
3(2), 989-1003.

Wiranata, A. A. G. (2023). Pranan Caru dalam Upacara Pembersihan di Kabupaten
Pulang Pisau. Widya Katambung, 14(1), 45-56.

Wirawan, K. 1. (2025). Pergeseran Konsepsi Kuburan Pada Masyarakat Hindu Bali:
Antara Tantra, Calon Arang, dan Wacana Populer. Jurnal Penelitian Agama
Hindu, 9(1), 16-26.

Yasa, [. M. A. (2022). Ritual Megocek Taluh Pada Upacara Pujawali Pura Maksan Banjar
Pajang (Perspektif Agama Hindu). Jurnal Penelitian Agama Hindu, 6(2), 89-105.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



