
 

 
Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 
Volume 9 Nomor 4 (2025) 
ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 254 

 

Eksistensi Ritual Tabuh Rah dalam Kehidupan Keagamaan  

Di Desa Dukuh Kecamatan Kubu Karangasem 

(Perspektif Teologi Kebudayaan) 
 

I Wayan Sunampan Putra 

Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singaraja, Indonesia 

sunamfan91@gmail.com 
 

Abstract 

Tabuh rah (traditional Balinese music) is a Balinese cultural tradition present in 

religious activities. Its development has sometimes undergone dynamics, but unlike in 

Dukuh village, tabuh rah still exists as a religious activity in yadnya ceremonies. To 

address this issue, a study was conducted aimed at analyzing tabuh rah from a cultural 

theology perspective. This is because tabuh rah, as part of Balinese culture, reflects a 

theological dimension. The research employed qualitative research, with data collection 

using observation, interviews, and documentation. The analysis revealed that tabuh rah 

exists for various reasons, including theological, sociological, and cultural reasons. 

Tabuh rah is typically performed during dewa yadnya and bhuta yadnya ceremonies. 

Tabuh rah, as a cultural practice with a theological dimension, demonstrates the concept 

of cultural theology. Based on this analysis, it can be concluded that Balinese culture is 

intertwined with theological aspects, thus presenting the concept of cultural theology. 

This cultural theology concept can certainly contribute to cultural preservation and 

strengthen theological understanding. 
 

Keywords: Existence of Tabuh Rah; Religious Life; Cultural Theology 
 

Abstrak 

Tabuh rah merupakan salah satu kebudayaan masyarakat Bali yang hadir dalam 

aktivitas keagamaan. Dalam perkembangannya terkadang mengalami dinamika, namun 

berbeda dengan yang ada di desa Dukuh, bahwa tabuh rah sampai saat ini masih eksis 

sebagai aktivitas keagamaan dalam upacara yadnya. Untuk menjawab permasalahan 

tersebut, maka dilakukan penelitian yang memiliki tujuan untuk menganalisis tabuh rah 

dari perspektif teologi kebudayaan. Hal ini dikarenakan tabuh rah sebagai kebudayaan 

masyarakat Bali menggambarkan dimensi teologis. Pada proses penelitian menggunakan 

jenis penelitian kualitatif. Dimana proses pengumpulan data menggunakan observasi, 

wawancara, serta dokumentasi. Adapun hasil analisis yang didapatkan yakni tabuh rah 

bisa eksis dikarenakan berbagai alasan seperti alasan teologis, sosiologis dan budaya. 

Pelaksanaan tabuh rah dilaksanakan pada upacara dewa yadnya dan bhuta yadnya. Tabuh 

rah sebagai kebudayaan yang mengandung dimensi teologis menunjukkan adanya konsep 

teologi kebudayaan. Berangkat dari hasil analisis tersebut, maka dapat disimpulkan 

bahwa kebudayaan masyarakat Bali berkaitan dengan aspek teologis. Sehingga 

menghadirkan gagasan teologi kebudayaan. Gagasan teologi kebudayaan tentunya dapat 

memberikan kontribusi bagi pelestarian kebudayaan dan menguatkan pemahaman 

teologis. 
 

Kata Kunci: Eksistensi Tabuh Rah; Kehidupan Keagamaan; Teologi Kebudayaan 

 

Pendahuluan 

Kebudayaan sesungguhnya merupakan sesuatu yang sangat kompleks dan 

memiliki dimensi makna yang beragam. Merujuk dalam pandangan antropologis, 

kebudayaan  merupakan  seluruh  sistem  gagasan  dan  rasa,  tindakan,  serta  karya yang 



 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 255 

 

dihasilkan manusia dalam kehidupan bermasyarakat, serta dijadikan sebagai milik 

manusia (Koentjaraningrat, 2014). Berangkat dari definisi tersebut, maka kebudayaan  

sangat berkaitan dengan keberadaan manusia di dunia. Hal ini dikarenakan manusia 

sebagai sentral dalam kebudayaan, maka tidak salah jika kebudayaan dikatakan sebagai  

hasil dari budhi daya manusia. Lebih lanjut, Artadi (2009) kebudayaan merupakan hasil 

dari pemikiran dan akal manusia dalam kehidupannya. 

Secara umum, kebudayaan diwujudkan dalam dimensi ide, dimensi aktivitas serta 

dimensi material yang berwujud. Lebih lanjut kebudayaan memiliki tiga wujud yakni, 

idea yang merupakan dimensi ideologi atau abstraksi manusia, aktivitas merupakan 

dimensi tindakan ataupun perilaku manusia, dan artefak yakni dimensi material hasil 

karya manusia dalam bentuk benda. Kebudayaan memiliki unsur yang sangat luas 

sehingga disebut kebudayaan universal. Adapun unsur-unsur universal yang dimaksud 

yaitu sistem keyakinan, sistem kemasyarakatan, sistem pengetahuan, sistem bahasa, 

sistem kesenian, sistem ekonomi, dan teknologi (Koentjaraningrat, 2014). 

Berangkat dari pengertian kebudayaan tersebut, sesungguhnya kebudayaan 

memiliki peran yang sangat penting dalam ritual keagamaan. Bahkan, keberadaan 

kebudayaan mewakili pelaksanaan ritual keagamaan. Hal ini dapat dilihat bahwa ritual 

keagamaan dimanifestasikan melalui kebudayaan. Salah satu kebudayaan masyarakat 

yang beriringan dengan upacara keagamaan yaitu tabuh rah. Tabuh rah dimaknai oleh 

masyarakat sebagai salah satu ritual keagamaan yang memiliki hubungan dengan aspek 

teologis. Meminjam uraian Dharmika (2021) bahwa tabuh rah merupakan ritual tabur 

darah yang memiliki tujuan untuk menyeimbangkan alam semesta.  

Berangkat dari hal tersebut, maka tabuh rah identik dengan ritual meneteskan 

darah atau tabur darah ke pertiwi. Tetesan darah pada pertiwi adalah sebuah ritual kosmis 

yang mampu membangkitkan energi positif sehingga, alam semesta menjadi harmoni. 

Hal ini tentu sejalan dengan ritual caru yang juga berfungsi untuk mengharmoniskan alam 

semesta. Wiranata (2023) bahwa ritual caru tabuh rah memiliki fungsi dalam proses 

pembersihan alam semesta sehingga menjadi harmonis. Sebagai salah satu ritual 

keagamaan tentu memiliki aturan yang berpedoman dalam ajaran agama. Adanya aturan 

yang mengikat tentu menjadikan tabuh rah sebagai aktivitas keagamaan yang memiliki 

tujuan untuk menciptakan keharmonisan bhuana agung dan bhuana alit. 

Keberadaan tabuh rah sebagai aktivitas ritual keagamaan dapat juga terlihat di 

desa Dukuh Kecamatan Kubu Kabupaten Karangasem. Eksistensi tabuh rah di Desa 

Dukuh tidak terlepas dari kehidupan keagamaan. Dimana pelaksanaan tabuh rah selalu 

berkaitan dengan kegiatan keagamaan seperti dewa yadnya, manusa yadnya dan bhuta 

yadnya. Hal yang menarik adalah, setiap keluarga di Desa Dukuh rutin mengadakan tabuh 

rah setahun sekali di pekarangan rumah sebagai bentuk dari ritual tabuh rah atau caru. 

Sehingga, tabuh rah dilaksanakan setahun sekali di masing pekarangan rumah.  

Selain hal tersebut, tabuh rah juga dilaksanakan sebagai bentuk sesangi, artinya 

jika masyarakat memohon sesuatu baik itu pekerjaan atau keturunan maka, biasanya 

dengan jalan mesesangi dengan mengadakan tabuh rah di pekarangan rumah disertai 

dengan rangkaian ritual khusus. Bahkan tabuh rah yang rutin dilaksanakan setahun sekali 

akan terus berlanjut. Hal ini dikarenakan masyarakat pantang jika tidak melaksanakan 

tabuh rah karena secara teologis akan mendapat pengaruh buruk dari hak yang bersifat 

niskala.  

Eksistensi tabuh rah di Desa Dukuh dalam kehidupan ritual keagamaan berbeda 

dengan fenomena tabuh rah yang berkembang saat ini diberbagai wilayah, kadangkala 

terjadi dinamika. Dinamika yang terjadi adalah dari tabuh rah sebagai aktivitas ritual 

menjadi tajen yang bernuansa judi. Mengacu pada penelitian Gunarta (2019) bahwa 

dalam perkembangannya ritual tabuh rah mengalami transformasi menjadi tajen. 



 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 256 

 

Transformasi yang terjadi secara evolusi sehingga bisa diterima oleh masyarakat. 

Menurut Angel (2019) menyatakan bahwa pelaksanaan ritual tabuh rah juga mengalami 

dinamika yang awalnya menggunakan sarana ritual namun dalam perkembangannya 

tidak lagi menggunakan sarana ritual. Dinamika tabuh rah sebagai aktivitas ritual menjadi 

tajen yang sarat dengan judi tentu berimplikasi masalah sosial. Apriyanti (2023) 

menyatakan bahwa dinamika tabuh rah menjadi tajen mempengaruhi motivasi 

masyarakat yang awalnya adalah motivasi religius berubah menjadi motivasi relasi sosial 

dan ekonomi. Adanya pergeseran dari tabuh rah menjadi tajen tentu menimbulkan 

masalah sosial masyarakat. Putrajaya (2022) bahwa keberadaan tajen merupakan bentuk 

masalah sosial karena adanya unsur judi di dalamnya. Walaupun keberadaan tajen 

kadangkala dibalut dengan tabuh rah. Wiguna (2023) menyatakan bahwa tajen yang 

berkedok tabuh rah mulai adanya penertiban karena perjudian melanggar hukum, nilai 

etika serta ajaran agama. 

 Adanya pembeda eksistensi tabuh rah di Desa Dukuh yang masih bernuansa 

ritual keagamaan dengan dinamika tabuh rah yang terjadi seperti unsur judi, maka 

dilakukan penelitian yang dimana objek materialnya adalah eksistensi tabuh rah sebagai 

salah satu kebudayaan Bali dalam aktivitas keagamaan. Kemudian objek formalnya 

adalah teologi kebudayaan, dimana mencoba melihat dimensi teologis pada ritual tabuh 

rah sebagai bentuk kebudayaan Bali. Pada proses penelitian untuk mengkaji 

permasalahan tersebut, maka akan dirumuskan menjadi beberapa rumusan masalah. 

Adapun rumusan masalah yang diuraikan yakni; 1) Mengapa tabuh rah bisa eksis di desa 

Dukuh? Bagaimana proses pelaksanaan tabuh rah di desa Dukuh? Bagaimana aspek 

teologi kebudayaan pada ritual tabuh rah di desa Dukuh? Untuk dapat menjawab rumusan 

masalah tersebut, maka dilakukan penelitian kancah dengan tujuan untuk menganalisis 

tabuh rah dari perspektif teologi kebudayaan. Analisis ini tentu berusaha menampilkan 

aspek novelty dari perspektif yang baru mengenai ritual tabuh rah.  

 

Metode 

Penelitian ini merupakan salah satu penelitian dengan menggunakan jenis 

penelitian kualitatif. Hal ini dikarenakan pada penelitian ini mencoba mengkaji salah satu 

kebudayan Bali yakni tabuh rah yang berkaitan dengan ritual keagamaan, sehingga 

sejalan dengan konsep penelitian kualitatif yang mencoba mengkaji masalah sosial 

budaya secara alamiah. Pendekatan yang digunakan adalah fenomenologis, dimana 

pendekatan ini mencoba mengkaji sesuatu yang ada dibalik yang nampak atau mencoba 

menganalisis makna dibalik simbol budaya maupun sosial, sehingga sejalan dengan 

gagasan fenomenologis yakni mencoba menafsirkan pengalaman keagamaan melalui 

simbol-simbol. Selanjutnya, lokasi yang dipilih sebagai lokasi penelitian adalah di Desa 

Dukuh Kecamatan Kubu Kabupaten Karangasem. Dipilihnya lokasi tersebut dikarenakan 

merupakan lokasi yang baru dari aspek belum pernah diteliti terkait obyek penelitian. 

Sumber data yang digunakan yakni sumber data primer yaitu sumber data utama yang 

didapatkan langsung dari lokasi penelitian. Kemudian data sekunder sebagai data 

pendukung data primer yang didapat dari data pustaka berupa artikel, buku, teks 

keagamaan yang berhubungan dengan objek penelitian. Penentuan informan dengan 

teknik purposive sampling yakni memilih beberapa informan yang memenuhi kriteria 

seperti tokoh agama, pelaku tabuh rah, ataupun tokoh masyarakat. Teknik pengumpulan 

data dengan menggunakan teknik observasi yaitu mengamati langsung objek penelitian 

di lokasi penelitian. Selanjutnya juga menggunakan teknik wawancara yaitu melakukan 

wawancara dengan informan yang dipilih untuk memperdalam data penelitian. Teknik 

yang terakhir yaitu dengan teknik dokumentasi yakni melakukan dokumentasi pada objek 

penelitian. Ketika data sudah terkumpul selanjutnya data dianalisis, dalam analisis data 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 257 

 

menggunakan metode analisis data dari Miles & Huberman (1992) dimana tahapannya 

adalah reduksi data, penyajian data serta pemberikan kesimpulan. Ketika data sudah 

dianalisis, selanjutnya data disajikan dengan teknik non formal dikarenakan penyajiannya 

mengikuti alur penelitian kualitatif. 

 

Hasil dan Pembahasan 

1. Tabuh Rah di Desa Dukuh Kecamatan Kubu Karangasem 

Tabuh rah merupakan ritual keagamaan di Desa Dukuh sudah ada dari jaman 

dahulu. Keberadaan tabuh rah sebagai salah satu kebudayaan Bali selalu berhubungan 

dengan kegiatan keagamaan. Dilihat dari definisinya maka, tabuh rah memiliki beberapa 

arti yakni, 1) Tabuh rah merupakan taburan binatang sebagai rangkaian upacara yadnya, 

yang terurai dalam panca yadnya. 2) Dasar pelaksanaan tabuh rah tercantum dalam 

prasasti Sukawana, Prasasti Batur Abang, Prasasti Batuan, Lontar Tattwa Purana dan 

Lontar Yadnya Prakerti.  3) Tabuh rah sebagai taburan darah biasanya dilakukan dengan 

nyambleh, perang satha. Biasanya dilakukan telung seet serta menggunakan simbol atau 

sarana upacara sebagai pelengkap upacara. 4) Dilakukan pada saat-saat upacara 

berlangsung serta adanya toh sebagai simbol keikhlasan yang bukan merupakan bentuk 

judi (Atmadja, 2015). 

Merujuk dari etimologisnya, tabuh rah berasal dari dua kata yakni tabuh dan rah. 

Kata tabuh berasal dari kata tawur, tawur  memiliki arti bayar. Dari kata tawur berubah 

menjadi tabur. Kemudian selanjutnya dari kata tabur berubah menjadi kata tabuh. 

Selanjutnya kata darah mengalami perubahan menjadi rarah. Kemudian kata rarah 

menjadi raah dan akhirnya menjadi rah. Berangkat dari uraian secara etimologis tersebut, 

maka istilah tabuh rah berarti tawur darah yakni berupa pembayaran melalui media darah 

atau dengan cara menaburkan darah pada suatu tempat tertentu.  Menaburkan darah pada 

dasarnya memiliki tujuan tertentu, secara khusus adalah tujuan teologis karena 

berhubungan dengan dimensi Ketuhanan. Melalui taburan darah sebagai bentuk ritual 

diyakini dapat mencapai keharmonisan antara bhuana agung dengan bhuana alit 

(Keniten, 2025). 

Berangkat dari konsep tabuh rah, maka selaras dengan tabuh rah yang ada di Desa 

Dukuh. Dimana tabuh rah yang dilaksanakan dalam bentuk ayam aduan atau biasa 

disebut sebagai perang satha dilakukan pada waktu tertentu terutama pada upacara dewa 

yadnya, manusa yadnya dan bhuta yadnya. Pada dewa yadnya biasanya dilaksanakan saat 

piodalan sebanyak telung seet di jaba pura. Masyarakat di Desa Dukuh meyakini dengan 

melaksanakan tabuh rah pada upacara piodalan bisa mengesahkan ritual secara niskala. 

Hal ini tentu menandakan bahwa tabuh rah disini diyakini sebagai bentuk persembahan 

kepada kekuatan niskala yang dapat mempengaruhi kehidupan masyarakat di Desa 

Dukuh. Menurut Yasa (2022) menyatakan bahwa tabuh rah digunakan pada pujawali 

sebagai bentuk dari rangkain upacara mecaru atau bhuta yadnya. Bahwa tabuh rah 

dilakukan pada upacara dewa yadnya yang melengkapi upacara bhuta yadnya (Dharmika, 

2021). Selain penggunaan tabuh rah dalam upacara piodalan, juga dilakukan pada 

upacara bhuta yadnya. Dimana masyarakat di Desa Dukuh rutin melaksanakan tabuh rah 

di pekarangan rumah masing-masing. Biasanya tabuh rah dilaksanakan setiap setahun 

sekali. Pada pelaksanaan tabuh rah biasanya dilakukan telung seet, kemudian dilanjutkan 

dengan menghaturkan banten pejati di penunggun karang sebagai bentuk dari telah 

selesainya pelaksanaan tabuh rah. Rangkaian tabuh rah biasanya dimulai dengan 

menghaturkan segehan di pekarangan rumah di lima penjuru pekarangan rumah, arah 

kangin, kaja, kauh, kelod dan tengah sesuai dengan warna arah mata angin. Ketika sudah 

dihaturkan segehan dengan taburan arak, maka ayam yang digunakan mulai di adu 

dengan menggunakan toh yang sekedarnya. Ketika sudah selesai maka baru 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 258 

 

menghaturkan banten pejati. Hal ini menunjukkan bahwa tabuh rah yang dilakukan pada 

pekarangan rumah masyarakat di Desa Dukuh merupakan bentuk dari ritual caru untuk 

menciptakan keharmonisan melalui taburan darah serta sarana ritual yang lainnya. 

Dimana caru merupakan ritual untuk mengharmoniskan alam. Hal ini sejalan dengan 

penelitian Parascita (2021) bahwa upacara caru tabuh rah dalam bhuta yadnya memiliki 

tujuan untuk mengharmoniskan alam sejalan dengan makna caru yang artinya cantik.

  

2. Alasan Eksisnya Tabuh Rah di Desa Dukuh 

a. Alasan Teologis 

Salah satu alasan eksisnya tabuh rah di Desa Dukuh adalah alasan teologis. 

Dimana teologis dimaknai sebagai sesuatu yang berhubungan dengan ketuhanan. Dalam 

kajian keilmuan maka teologi dimaknai sebagai ilmu tentang Tuhan. Menurut Putra 

(2024) menyatakan bahwa teologi merupakan ilmu yang menelaah mengenai Tuhan. 

Lebih lanjut Gunawijaya (2025) bahwa teologi merupakan hal yang berhubungan dengan 

Ketuhanan dan direfleksikan dengan simbol-simbol keagamaan. Berangkat dari konsep 

teologis, maka aspek Ketuhanan menjadi salah satu alasan eksisnya tabuh rah di Desa 

Dukuh. Masyarakat desa Dukuh memiliki sistem keyakinan terhadap kekuatan yang 

mengatur kehidupan manusia.  

Maka, melalui ritual tabuh rah masyarakat bisa terhubung dengan kekuatan 

niskala sehingga menciptakan hubungan yang harmonis. Masyarakat desa Dukuh juga 

memiliki keyakinan secara teologis bahwa kekuatan yang berstana di pelinggih tugu 

karang memiliki kesenangan dengan tabuh rah, sehingga dipersembahkan dengan ritual 

tabuh rah. Jika ritual tabuh rah dilaksanakan maka akan menciptakan kepuasan bagi 

kekuatan niskala dan menciptakan keharmonisan. Pelaksanaan tabuh rah yang 

dilaksanakan oleh masyarakat agar bisa berhubungan secara harmonis dengan kekuatan 

demonik dalam hal ini para bhuta kala agar menjadi dewa (Atmadja, 2015). 

Alasan teologis sebagai faktor eksisnya tabuh rah di Desa Dukuh adalah, bahwa 

masyarakat memiliki sistem keyakinan dalam bentuk sesangi atau permohonan secara 

niskala. Meminjam pendapat Arsani (2025) bahwa sesangi merupakan bentuk 

permohonan kepada manifestasi Tuhan agar membantu dalam usaha. Ketika keberhasilan 

telah tercapai, maka masyarakat menghaturkan sarana upacara ataupun yang lainnya 

sebagai rasa syukur dan terimakasih atas anugrah yang telah terkabulkan. Begitupula 

dengan masyarakat di Desa Dukuh biasanya sesangi dilaksanakan sebagai bentuk 

permohonan seperti memohon pekerjaan, kesehatan, ataupun keturunan melalui 

pelaksanaan tabuh rah. Hal yang menarik adalah ketika mesesangi dengan mengadakan 

tabuh rah maka akan lebih mudah mewujudkan keinginan seperti mendapatkan 

keturunan. Hal ini menunjukan adanya konsep teologis yang diyakini oleh masyarakat di 

desa Dukuh. 

b. Alasan Sosiologis 

Alasan sosiologis menjadi salah satu juga alasan eksisnya tabuh rah di Desa 

Dukuh. Hal ini terlihat dari keberadaan masyarakat sebagai aspek sosiologis. Sosiologis 

disini adalah hal yang berhubungan dengan kehidupan sosial atau kehidupan masyarakat. 

Mengacu pada pandangan Maulana (2025) bahwa sosiologi merupakan hal yang 

berkaitan dengan interaksi antar individu maupun masyarakat. Aspek sosiologis menjadi 

salah satu alasan eksisnya tabuh rah di desa Dukuh. Pelaksanaan tabuh rah tidak hanya 

berhubungan dengan aspek ritual keagamaan, akan tetapi juga berhubungan dengan 

interaksi masyarakat. Hal ini bisa dilihat dari pelaksanaan tabuh rah yang melibatkan 

masyarakat. Biasanya ketika masyarakat akan mengadakan tabuh rah, maka akan 

mengundang keluarga serta kerabat. Pada pelaksanaan tabuh rah biasanya masyarakat 

yang lain juga ikut terlibat dengan menyumbangkan uran berupa siap aduan agar tercapai 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 259 

 

tabuh rah yang wajib telung seet. Tabuh rah dilaksanakan telung seet maka memerlukan 

ayam aduan 6 ekor. Untuk melengkapi tabuh rah maka peran masyarakat sangat penting. 

Begitupun nantinya akan dikembalikan juga dengan uran. Gambaran ini menunjukan 

bahwa tabuh rah yang dilakukan menonjolkan aspek kebersamaan tolong menolong  

tidak hanya bermotif ekonomi yang berkaitan dengan judi. 

Pelaksanaan tabuh rah di Desa Dukuh ketika selesai secara sekala dan niskala 

maka sebagai tuang rumah akan menyuguhkan makanan dari ayam cundang, dimana 

dimasak bersama dan dikonsumsi bersama-sama. Hal ini menunjukan dalam pelaksanaan 

tabuh rah masih kental dengan nilai kebersamaan sebagai bentuk dari kehidupan 

sosiologis. Kuatnya hubungan sosiologis dalam tabuh rah menyebabkan tabuh rah bisa 

eksis karena mengandung nilai kebersamaan. Bahkan tidak ada pernah terjadi konflik 

dalam pelaksanaan tabuh rah di Desa Dukuh. Fenomena ini sejalan dengan  gagasan 

Atmadja (2015) bahwa manusia memiliki berbagai dimensi sehingga disebut homo 

complex salah satunya adalah homo socius yakni manusia sebagai makhluk sosial yang 

senantiasa berhubungan dengan individu. 

c. Alasan Budaya 

Kehidupan manusia tidak terlepas dari kebudayaan. Kebudayaan dimaknai secara 

umum adalah hasil dari pemikiran yang dituangkan dalam bentuk aktivitas maupun karya. 

Menurut Koentjaraningrat (2014) menyatakan bahwa kebudayaan merupakan sistem 

gagasan dan rasa, tindakan, serta karya yang dihasilkan manusia dalam kehidupan 

bermasyarakat, serta dijadikan sebagai milik manusia. Berangkat dari pengertian tersebut, 

maka tabuh rah yang ada di Desa Dukuh merupakan bentuk kebudayaan masyarakat. Hal 

ini dikarenakan dalam pelaksanaan tabuh rah menyentuh aspek gagasan, tindakan, serta 

aspek material. Tabuh rah sebagai bentuk kebudayaan Bali yang berakar pada kehidupan 

religius masyarakat Bali menyebabkan tabuh rah mampu eksis. Eksisnya tabuh rah 

karena alasan budaya masyarakat Bali. 

Unsur-unsur kebudayaan meliputi yaitu, sistem  religi atau  kepercayaan, sistem 

dan organisasi kemasyarakatan, sistem pengetahuan, bahasa, kesenian, sistem mata  

pencaharian  hidup, peralatan dan perlengkapan  hidup. Berangkat dari hal tersebut maka, 

tabuh rah pada dasarnya merupakan bentuk dari ritual keagamaan. Tabuh rah juga 

melibatkan aspek sosial masyarakat karena pelaksanaan tabuh rah meliputi masyarakat. 

Dalam aspek pengetahuan, tabuh rah merupakan manifestasi dari pengetahuan 

masyarakat. Pengetahun disini merupakan pengetahuan empiris dan spiritual, secara 

empirik adalah bagaimana masyarakat memiliki pengetahuan dalam memelihara ayam 

aduan hingga mengikuti proses pelaksanaan tabuh rah.  

Secara spiritual menunjukan adanya pengetahuan magis masyarakat yang disebut 

sidhi yang direfleksikan ke dalam media ayam. Tabuh rah tidak hanya sebagai 

pertarungan ayam aduan tetapi juga adu pengetahuan yang disebut kesidian. Tabuh rah 

juga merupakan permainan bahasa masyarakat yang penuh dengan simbol-simbol. 

Pergerakan ayam dalam tabuh rah menunjukan aspek estetika masyarakat. Pertarungan 

serta media yang digunakan menunjukan aspek estetika. Melalui tabuh rah juga 

menyentuh aspek ekonomi masyarakat, walaupun tidak begitu terlihat akan tetapi dimensi 

ekonomi dapat terlihat dari tabuh rah. Melalui tabuh rah juga memperlihatkan adanya 

teknologi yang digunakan sehingga dapat mencapai kemenangan atau dalam bahasa 

tabuh rah biasa disebut dengan sudra.  
 

3. Proses Pelaksanaan Ritual Tabuh Rah  dalam Kehidupan Keagamaan  

a. Tabuh Rah Dalam Upacara Dewa Yadnya  

Pelaksanaan tabuh rah di Desa Dukuh selalu berhubungan dengan upacara 

keagamaan seperti upacara dewa yadnya. Dewa yadnya merupakan salah satu yadnya 

yang ditujukan kepada para dewa.  Salah satu upacara dewa yadnya pada masyarakat Bali 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 260 

 

adalah piodalan. Meminjam pendapat Suryawan (2024) piodalan merupakan upacara 

yang ditunjukan para dewa dan leluhur pada suatu tempat suci atau pura. Begitu pula 

keberadaan tabuh rah di Bali dilaksanakan saat pelaksanaan dewa yadnya pada piodalan 

di pura. Dalam piodalan di pura biasanya masyarakat mengadakan tabuh rah dengan 

membawa ayam aduan (uran) yang dilaksanakan dengan sistem saya. Artinya, setiap 

keperluan sarana piodalan di pura baik itu upakara maupun yang lainnya menggunakan 

sistem saye. Setiap keluarga mendapat tugas yang berbeda-beda. Salah satunya adalah 

yang bertugas membawa uran yang nantinya digunakan untuk tabuh rah. Pelaksanaan 

tabuh rah rutin dilaksanakan setiap piodalan di pura. Dimana piodalan yang dilaksanakan 

setahun sekali maka tabuh rah. Lebih lanjut dituturkan oleh I Wayan Natya bahwa: 

Pelaksanaan tabuh rah setiap piodalan rutin dilaksanakan, bahkan telah ada dari 

jaman dahulu. Biasanya saat tabuh rah, ada pembagian saye yang bertugas 

membawa uran. Kalau sudah mendapat saye ayam aduan tidak lagi diberikan saye 

banten. Keberadaan ayam aduan dalam ritual tabuh rah saat piodalan tidaklah 

begitu sulit karena setiap masyarakat memiliki kebiasaan ngurung siap. Hal ini 

juga didukung bahwa masyarakat di Desa Dukuh mayoritas sebagai petani dan 

peternak sehingga ngurung siap juga menjadi budaya. Masyarakat yang ngurung 

siap tidak hanya sebagai uran tetapi juga sebagai hiburan. Hal lain yang lebih 

menjadi motif adalah bahwa dengan memelihara siap kurungan di pekarangan 

rumah bisa menetralisir energi negatif. Dengan adanya siap kurungan di 

pekarangan maka makhluk halus tidak bisa mengganggu penghuni rumah 

(Wawancara, 10 Maret 2025). 

Berangkat dari penuturan informan tersebut, maka menunjukan masyarakat 

memiliki kedekatan dengan keberadaan uran yang biasa disebut dengan siap kurungan. 

Ayam aduan sebagai media tabuh rah tidak hanya sebatas media saja tetapi lebih 

mengarah pada hal-hal niskala. Dimana dikatakan keberadaan siap kurungan memiliki 

energi yang bisa menangkal energi negatif. Dalam kajian metafisik maka siap kurungan 

yang dipelihara oleh masyarakat bisa sepadan dengan jimat. Dikatakan memiliki 

hubungan dengan jimat karena siap kurungan memiliki tuah yang mampu menjaga 

penghuni rumah dari gangguan makhluk halus. Konsep ini berkaitan dengan totem, yakni 

kepercayaan terhadap binatang yang memiliki tuah. Nabila (2024) menyatakan bahwa 

totemisme adalah merupakan kearifan lokal masyarakat yang terhubung dengan 

keberadaan binatang dan silsilah kehidupan. Kepercayaan masyarakat tentang 

keberadaan siap kurungan maka akan memperkuat bahwa siap kurungan sebagai media 

ritual tabuh rah dalam dewa yadnya. Terkait tabuh rah saat dewa yadnya dapat dilihat 

pada gambar berikut. 

 
Gambar 1. Tabuh Rah Saat Dewa Yadnya  

(Sumber: Dokumentasi Peneliti, 2025) 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 261 

 

b. Tabuh Rah dalam Upacara Bhuta Yadnya 

Pelaksanaan tabuh rah pada upacara bhuta yadnya tidak terlepas dari keyakinan 

masyarakat tentang keberadaan para bhuta. Bhuta yadnya merupakan salah satu ritual 

yang ditunjukan kepada para bhuta atau energi alam agar tercipta keseimbanagn. 

Parascita (2021) bahwa tabuh rah dalam bhuta yadnya merupakan salah satu yadnya yang 

bertujuan untuk mengharmoniskan alam semesta. Bhuta yadnya dilaksanakan dengan 

berbagai macam bentuk seperti caru dari tingkat yang sangat sederhana hingga sampai 

pada tingkat yang paling besar. Salah satu caru dalam bhuta yadnya adalah tabuh rah. 

Tabuh rah menggunakan media darah hewan yang diyakini sebagai simbol kehidupan, 

sehingga melalui media darah akan dapat menciptakan kehidupan yang harmonis. Salah 

satu tabuh rah adalah perang satha yang menggunakan media ayam yang bertarung 

(Darmika, 2021). 

Tabuh rah dalam bhuta yadnya di Desa Dukuh dilaksanakan saat mecaru baik itu 

di tingkat desa, banjar, subak hingga di pekarangan rumah masing-masing masyarakat. 

Pada ritual mecaru di desa juga menghadirkan tabuh rah sebagai pelengkap dari caru. 

Begitu juga dalam lingkup pekarang rumah dimana masyarakat tiap tahun melakukan 

caru di pekarangan rumah dengan menggunakan media ayam aduan sebagai bentuk ritual 

taburan darah. I Wayan Nura menuturkan bahwa: 

Tabuh rah yang dilaksanakan di pekarangan rumah sudah menjadi tradisi 

keagamaan masyarakat. Maka, setiap tahun masyarakat melaksanakan tabuh rah 

sampai tiga seet. Pernah ada masyarakat yang tidak melaksanakan tabuh rah 

karena suatu alasan, maka hal aneh terjadi seperti sakit dan sering diganggu oleh 

energi negatif. Hal ini membuat masyarakat tidak merasa tenang. Ketika tabuh 

rah kembali dilaksanakan maka hal-hal aneh tersebut tidak lagi dirasakan 

(Wawancara, 10 Maret 2025). 

Mencermati penuturan informan tersebut, maka menunjukan bahwa tabuh rah 

sebagai bentuk upacara bhuta yadnya memiliki dampak terhadap keharmonisan alam 

serta menciptakan keamanan dan ketenangan masyarakat. Hal ini menjadikan masyarakat 

tidak berani meniadakan tabuh rah karena berkaitan dengan kekuatan niskala. Adanya 

hubungan manusia dengan kekuatan alam, melalui caru maka kekuatan alam akan jinak 

dan terjadi hubungan yang harmonis dengan kekuatan niskala (Atmadja, 2015). Terkait 

tabuh rah pada ritual caru dapat dilihat pada gambar berikut: 

 
Gambar 2. Tabuh Rah Pada Ritual Caru 

(Sumber: Dokumentasi Peneliti, 2025) 

 

4. Teologi Kebudayaan dalam Tabuh Rah 

a. Teologi Kebudayaan 

Gagasan teologi kebudayaan merupakan hubungan antara teologi dengan  

kebudayaan. Teologi merupakan ilmu pengetahuan yang mengkaji tentang aspek 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 262 

 

Ketuhanan. Biasanya dalam agama Hindu teologi identik dengan Brahma Widya yaitu 

pengetahuan tentang Tuhan beserta manifestasinya (Indriani, 2025). Sedangkan 

kebudayaan merupakan segala yang dihasilkan oleh manusia baik yang bersifat abstrak 

maupun konkrit (Restu, 2025). Merujuk gagasan teologi dan kebudayaan, maka dapat 

diberikan gambaran bahwa teologi kebudayaan merupakan relasi antara teologi dan 

kebudayaan. Relasi ini menekankan bahwa aspek Ketuhanan bermanifestasi dalam 

kebudayaan baik itu aspek idea, aktivitas, maupun artefak. Menurut Tillich (2002) 

hubungan antara teologi dan kebudayaan menjadikan teologi mampu eksis dalam tubuh 

kebudayaan, sedangkan kebudayaan dapat eksis karena dijiwai oleh aspek Ketuhanan. 

Teologi dalam konsep teologi kebudayaan menjadi inti dari kebudayaan sehingga 

menghadirkan kebudayaan spiritual (Elvis, 2018). 

Gagasan teologi kebudayaan dalam agama Hindu menunjukan sebuah gambaran 

yang tidak terpisahkan dari aktivitas ritual keagamaan. Konsep teologi kebudayaan dalam 

agama hindu termanifestasikan dalam konsep Tri Kerangka Dasar Agama Hindu yakni 

tattwa, susila, upacara. Konsep ini selaras dengan tiga wujud kebudayaan yang terbagi 

menjadi tiga lapisan kebudayaan. Pada lapisan kebudayaan pertama adalah wujud 

material berupa benda-benda fisik. Konsep ini selaras dengan konsep upakara dalam 

agama Hindu yang menghadirkan simbol-simbol keagamaan. Lapisan kedua dalam 

kebudayaan adalah perilaku manusia dalam aktivitas kehidupannya.  

Konsep ini selaras dengan susila dalam agama Hindu yang menggambarkan 

perilaku manusia yang berpedoman tentang nilai keagamaan. Lapisan ketiga sebagai 

lapisan terdalam adalah dunia idea maka sejalan dengan konsep tattwa dalam agama 

Hindu yang menekankan pada dimensi pengetahuan yang abstrak (Erawati, 2024). Pada 

aspek kebudayaan maka tabuh rah sebagai ritual taburan darah untuk menciptakan 

keharmonisan alam semesta tentu menyentuh dimensi kebudayaan. Putra (2025) bahwa 

kebudayaan masyarakat Bali menggambarkan dimensi idea, aktivitas dan artefak. 

Kebudayaan Bali selalu beriringan pada aspek idea, aktivitas, dan artefak. Dimensi idea 

yakni berisikan nilai gagasan serta ideologi.  

Kaitannya dengan tabuh rah, maka pelaksanaannya tabuh rah juga tidak terlepas 

dari konsep ide ataupun nilai seperti nilai teologis, nilai filosofis, estetis, maupun budaya. 

Pada aspek aktivitas maka, terlihat dalam pelaksanaan tabuh rah memperlihatkan 

aktivitas masyarakat dalam proses pelaksanaan tabuh rah baik dari persiapan hingga pada 

proses inti dari pelaksanaan tabuh rah. Pada aspek aktivitas maka tidak terlepas dari 

dimensi sosiologis, yang dimana masyarakat sebagai pelaku pelaksanaan tabuh rah tentu 

juga memperlihatkan interaksi sosial masyarakat. Kemudian pada aspek artefak maka 

tabuh rah adalah penggunaan simbol atau media. Media ini biasanya berupa ayam aduan 

yang bertarung menggunakan taji, kalangan sebagai tempat pelaksanaan, sarana ritual 

serta media pendukung lainnya. Maka dari hal ini menunjukan bahwa tabuh rah adalah 

kebudayaan Bali yang tidak terlepas dari dimensi keagamaan (Erawati, 2024). 

b. Tabuh Rah Sebagai Manifestasi Teologi Kebudayaan 

Tabuh rah yang dilaksanakan oleh masyarakat desa Dukuh merupakan salah satu 

kebudayaan yang sudah ada dari jaman dahulu. Bahkan dilihat dari jejak historisnya tabuh 

rah memiliki perjalanan yang sangat panjang. Bahkan telah tertuang dalam prasasti juga 

teks keagamaan. Seperti dalam penelitian Atmadja (2015) bahwa tabuh rah tertuang 

dalam prasasti Sukawana, Prasasti Batur Abang, Prasasti Batua, Lontar Tattwa Purana  

dan Lontar Yadnya Prakerti. Darmika (2021) Tabuh rah adalah relasi kebudayaan dengan 

agama yang didalamnya bersumberkan teks keagamaan sebagai pedoman dalam 

pelaksanaan tabuh rah dengan asas etika keagamaan.  

Sebagai bentuk kebudayaan masyarakat Bali dan terhubung dengan aktivitas 

keagamaan, maka tabuh rah sesungguhnya menunjukan aspek teologi kebudayaan. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 263 

 

Teologi kebudayaan merupakan relasi antara teologi dengan kebudayaan atau aspek 

kebudayaan bermanifestasi dalam kebudayaan. Putra (2024) bahwa teologi kebudayaan 

memiliki relasi dengan keagamaan Hindu di Bali. Banyak simbol-simbol keagamaan di 

Bali berhubungan dimensi Ketuhanan. Tabuh rah sebagai kebudayaan bali merupakan 

simbol keagamaan. Simbol-ini berupa ayam aduan, taji, sarana upakara yang digunakan, 

dilaksanakan telung seet. Simbol-simbol tersebut sesungguhnya bagian dari kebudayaan 

yang didalamnya terdapat makna teologis. Melalui pendekatan semiotika ferdinand de 

Saussure mengenai tanda, penanda, dan petanda. Maka tabuh rah yang dilaksanakan 

adalah sebuah simbol yang penuh dengan makna (Pujiastuti, 2024). 

Keberadaan simbol yang digunakan yakni ayam aduan. Dalam agama Hindu 

ayam merupakan simbol rajas bagian dari tri guna. Putera (2025) bahwa rajas sebagai 

bagian tri guna adalah energi agresif yang perlu ditaklukan. Melalui tabuh rah 

pertarungan ayam maka energi rajas ditaklukan. Selain simbol tri guna tabuh rah melalui 

pertarungan ayam juga menyimbolkan dimensi rwa bhineda yang bertentangan. 

Pertarungan ayam sebagai media tabuh rah adalah dualitas yang bertentangan. Dualitas 

ini menimbulkan adanya pertarungan yang berakhir pada menag dan kalah. Dalam ajaran 

agama Hindu bahwa ada konsep widya dan awidya yakni pencerahan dan kegelapan.  

Atmadja (2015) bahwa pertarungan ayam adalah pertarungan antara widya dan 

awidya. Harapan yang diinginkan adalah kemenangan widya atas awidya sehingga 

mampu menciptakan kualitas kesadaran. Pada konsep agama Hindu pertarungan tidak 

bisa dilepaskan dalam proses spiritual manusia. Bahkan manusia pada dasarnya adalah 

proses perjuangan agar mencapai kemenangan dari adharma. Maka, tidak salah jika 

ajaran agama Hindu me pada dharma yang diperjuangkan atas adharma. Melalui 

pertarungan ayam dalam tabuh rah adalah simbol teologis bagaimana manusia berjuang 

melawan adharma sehingga mampu menghadirkan dharma dalam kehidupan.  

Admadja (2015) tabuh rah melalui simbol ayam aduan adalah manifestasi ajaran 

tantra. Ajaran tantra yang menekankan pencapaian kesadaran dengan proses penaklukan 

sifat kebinatangan untuk menuju kesadaran tertinggi serta terlepas dari belenggu 

materialistik kebinatangan. Wirawan (2025) bahwa tantra berhubungan dengan pemujaan 

Siwa sebagai pelebur. Maka, berangkat dari konsep tersebut tabuh rah selain bentuk 

perjuangan spiritual juga sebagai penghancur atau melebur ikatan  materialistik. Tabuh 

rah yang disimbolkan dengan pelaksanaan sebanyak telung seet atau tiga pertempuran 

menyimbolkan konsep trimurti tiga kemahakuasaan Tuhan yakni Brahma pencipta, 

Wisnu pemelihara, dan Siwa pelebur.   

Telung seet (tiga ronde) dalam tabuh rah secara teologis adalah simbol aksara 

OM.  Hal ini dapat diuraikan Brahma adalah aksara A, Wisnu aksara U, dan Siwa aksara 

M. Ketiga dewa dan aksara tersebut jika disatukan menjadi AUM dan  akhirnya menjadi 

OM. Pelaksanaan tabuh rah telung seet dilakukan juga pada pelaksanaan tabuh rah di 

desa Dukuh. Dimana tabuh rah dalam piodalan maupun dalam caru dilaksanakan telung 

seet yang diawali dengan menghaturkan segehan dengan taburan arak serta banten pejati 

yang dihaturkan di penunggun karang. Ketika sudah menghaturkan segehan dilanjutkan 

dengan tabuh rah sebanyak telung seet. Jika sudah telung seet maka ditutup dengan ritual 

banten pejati di pelinggih penunggun karang bahwa tabuh rah sudah dilaksanakan. Tata 

cara pelaksanaan tabuh rah  telah terurai dalam dalam Prasasti Batuan berangka tahun 

Caka 994 yakni: 

Kunang yang manawung ing pangudwan  

makantang tlung marahatan tan pamwinta ring  

nayaka sangsi muang sawung tunggur, 

tan knana minta pamli 

Terjemahannya: 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 264 

 

Adapun bila mengadu ayam ditempat suci dilakukan tiga angkatan (seet) 

tidak meminta izin kepada pemerintah dan juga kepada pengawas sabungan,  

tidak dikenakan pajak (Kniten, 2005). 

Mencermati isi prasasti tersebut, maka menunjukan bahwa tabuh rah dilakukan 

di tempat suci karena merupakan ritual keagamaan serta hanya dilakukan tiga ronde yang 

tidak terikat oleh sangsi dan iuran. Hal ini dikarenakan motif tabuh rah adalah ritual 

keagamaan. Begitu juga tabuh rah yang dilakukan di Desa Dukuh baik saat piodalan 

maupun saat ritual caru dilakukan sebagai ritual keagamaan sehingga tidak melibatkan 

bebotoh yang berorientasi pada judi dan masalah sosial. Lebih lanjut juga ditekankan pada 

Ciwa Tattwa Purana yakni: 

Mwah ri tileming kesanga, hulun magawe yoga,  

teke wenang wang ing madya magawe tawur  

kasowang  an den hana praging  sata wenang nyepi   

sadina ika labian sang kala daca bumi,  

yanora semangkana rug ikang wang ing madya pada 

Terjemahannnya: 

Lagi pada tilem kesanga aku (Dewa Siwa)mengadakan yoga,  

berkewajiban orang pribumi ini membuat membuat persembahan masing-masing,  

lalu adakan pertarungan ayam dan nyepi sehari, 

ketika itu beri hidangan sang kala dacabhumi,  

jika tidak rusaklah manusia di bumi (Goris dalam Kniten, 2005: 3) 

Berangkat dari isi Lontar Siwa Tattwa Purana tersebut, maka tabuh rah pada 

dasarnya merupakan bentuk ritual caru yang wajib dilakukan oleh masyarakat agar 

tercipta keharmonisan alam. Lebih jelasnya diuraikan  saat sasih kasange dan saat Hari 

Raya Nyepi. Hal ini akan berkorelasi dengan situasi saat sasih kesanga yang biasanya 

dilakukan upacara bhuta yadnya. Melalui tabuh rah maka diharapkan mampu 

mengharmoniskan kehidupan manusia di alam. Begitu juga dalam kehidupan masyarakat 

di Desa Dukuh pada saat mecaru di pengerupukan sasih kesanga biasanya diadakan tabuh 

rah sebagai rangkaian dari upacara bhuta yadnya. Dari hal tersebut tabuh rah yang 

dilakukan oleh masyarakat desa Dukuh saat tawur kesanga terkonfirmasi dengan teks 

Lontar Siwa Tattwa Purana.  

 

Kesimpulan 

Tabuh rah yang merupakan salah satu kebudayaan masyarakat Bali tidak hanya 

sebatas ritual namun mengandung makna teologis. Gambaran ini memberikan 

pemahaman bahwa kebudayaan masyarakat Bali berkaitan dengan aspek Ketuhanan. 

Hubungan ini menghadirkan gagasan teologi kebudayaan. Teologi kebudayaan yang 

merupakan nilai ketuhanan bermanifestasi dalam kebudayaan masyarakat. Sehingga 

kebudayaan menjadi langgeng karena dijiwai oleh nilai Ketuhanan. Begitu halnya dengan 

tabuh rah mengandung dimensi teologis. Gagasan teologi kebudayaan pada ritual tabuh 

tentu memberikan kontribusi terhadap pelestarian kebudayaan pada masyarakat Bali serta 

menguatkan spiritual umat Hindu. 

 

Daftar Pustaka 

Angel, W. W., Sinaga, R. M., & Arif, S. (2019). Tabuh Rah pada Ritual Yadnya 

Masyarakat Bali di Desa Balinuraga Kecamatan Way Panji. PESAGI (Jurnal 

Pendidikan dan Penelitian Sejarah), 7(2). 

Apriyanti, P. S., & Yuwono, E. S. (2023). Gambaran Motivasi Pelaku Tajen: Sebuah 

Tradisi Sabung Ayam di Bali. Jurnal Cakrawala Ilmiah, 2(5), 2191-2206. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 265 

 

Arsani, N. K. A. J., Atmadja, N. B., & Putra, N. M. (2025). Manajemen Pemangku Pada 

Pura Agung Jagatnatha Di Kabupaten Buleleng, Bali. Widya Dana: Jurnal 

Penelitian Ilmu Agama dan Kebudayaan, 3(1), 33-45. 

Artadi, K. (2009). Kebudayaan Spiritual. Denpasar: Pustaka Bali Post. 

Atmadja, N. B., Atmadja, A. T., & Ariyani, L. P. S. (2015). Tajen di Bali Perspektif Homo 

Complex. Denpasar: Pustaka Larasan.  

Bainudin, B., Wulandari, K. R., Syafi`I, A. H., Magara, I., Ustiani, U., Irawan, I., 

Hamzaini, H., Taufik, Y., Prayogi, A., Muahammad, O. A., Matitaputty, J. K., & 

Silubun, H. C. A. (2025). Mosaik Peradaban Interaksi Manusia Dan 

Kebudayaan. Padang: CV. Gita Lentera.  

Dharmayuda, I. M. S. (2018). Kebudayaan Bali: Pra Hindu, Masa Hindu dan Pasca 

Hindu. Denpasar: CV Kayumas Agung. 

Dharmika, I. B., Suatama, I. B., Wirawan, I. G., & Sukarma, I. W. (2021). Tabuh Rah: 

Simbolik Harmonis dengan Alam Semesta. 7th ICIIS: Achieving Resilience and 

Ensuring Sustainable Future, 215-222. 

Elvis, M. (2018). Penerapan Teologi dalam Kebudayaan. Te Deum (Jurnal Teologi dan 

Pengembangan Pelayanan), 7(2), 201-216. 

Erawati, N. M. P. (2024). Filsafat Tari Dalam Kebudayaan Bali. Widyadari, 25(1), 173-

182. 

Gunarta, I. K. (2019). Transformasi Tabuh rah Menjadi Tajen Di Desa Adat Batur Rening 

Kecamatan Abiansemal Kabupaten Badung Provinsi Bali: Kajian Teologi 

Hindu. Jurnal Penelitian Agama Hindu, 3(2), 127-134. 

Gunawijaya, I. W. T. (2025). Esensi Ajaran Bhujangga dalam Tradisi Ritual Masyarakat 

Batur: (Kajian Teologi Hindu). Jurnal Penelitian Agama Hindu, 9(3), 133-148. 

Indriani, N. P., Relin, D. E., & Sena, I. G. M. W. (2025). Teologi Hindu Dalam Yoga 

Bhuwana Prawerti Tradisi Watukaru Di Pasraman Seruling Dewata. Pangkaja: 

Jurnal Agama Hindu, 28(1), 48-57. 

Kharisma, F. T., & Puger, I. G. N. (2024). Tajen Dan Pelestarian Ayam Kampung. Daiwi 

Widya, 11(1), 134-155. 

Kniten, I. P. P. P., & Gunanta, P. I. N. (2005). Tinjauan Tabuh rah dan Judi. Surabaya: 

Paramita. 

Mileh, I. N., & Pidada, I. B. A. (2022). Tajen dan Peristilahannya. Kulturistika: Jurnal 

Ilmu Bahasa dan Budaya, 6(1), 38-46. 

Miles, M. B., & Huberman, A. (1992). Analisis Data Kualitatif. Jakarta: Universitas 

Indonesia. 

Nensy, A. S. (2025). Implementasi Pemenuhan Nafkah Pada Keluarga Generasi 

Sandwich Di Yayasan Diniyah Pekanbaru Perspektif Sosiologi Keluarga. 

Doctoral Dissertation, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Parascita, N. K. H. (2021). Eksistensi Upacara Mecaru Godel Pada Upacara Bhuta 

Yadnya Di Desa Adat Tegalasah Kaja, Desa Tembuku, Kecamatan Tembuku, 

Kabupaten Bangli (Perspektif Pendidikan Agama Hindu). Doctoral dissertation, 

Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar. 

Pujiastuti, T. (2024). Kajian Semiotika dalam Mitologi Balim: Orang Dani Menyapa 

Perang, Upacara Perdamaian, dan Strategi Perang Suku Sebagai Unsur-Unsur 

Kebudayaan: Semiotic Study in Balim Mythology: the Dani People Review War, 

Peace Ceremonies, and Tribal War Strategies as Elements of Culture. Kibas 

Cenderawasih, 21(2), 125-132. 

 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 266 

 

Putera, G. N. K., Handoko, H., Dharmawan, I. G. A., Sana, I. N. L., & Gunada, I. W. A. 

(2025). The Concept of Tri Guna in Strengthening Character Education Based on 

Hindu Sacred Teachings in the Modernization Era. Jurnal Penelitian Agama 

Hindu, 9(3), 55-67. 

Putra, I. W. S., & Heriyanti, K. (2025). Dinamika Budaya Megibung Dalam Kehidupan 

Keagamaan Dan Sosial Di Desa Dukuh Karangasem-Bali. Widya Sandhi, 16(1), 

17-27. 

Putra, I. W. S., Made, Y. A. D. N., & Windya, I. M. (2024). Makna Relief Pura Dalěm 
Kělod Sangsit Sebagai Media Pembelajaran Teologi Hindu. Kamaya: Jurnal Ilmu 

Agama, 7(3), 31-45. 

Putra, I. W. S., Made, Y. A. D. N., & Windya, I. M. (2024). Teologi Kebudayaan Pada 

Relief Pura Dalêm Sangsit Desa Sangsit Kecamatan Sawan Kabupaten 

Buleleng. Sphatika: Jurnal Teologi, 15(2), 175-186. 

Putrajaya, I. G., & Satria, P. J. (2022). Analisis Hukum Pidana Terhadap Judi Tajen 

Berkedok Tabuh rah Berdasarkan Hukum Positif Indonesia. Doctoral 

Dissertation, Universitas Mahasaraswati Denpasar. 

Restu, A. H., & Sa'adillah, A. E. (2025). Makna Nilai dan Fungsi Kebudayaan Islam Jawa 

dalam Kesenian Selawat Gembrungan di Dukuh Purwosari, Desa Gelanglor, 

Kabupaten Ponorogo: The Meaning of the Values and Functions of Javanese 

Islamic Culture in the Selawat Gembrungan Art in Purwosari Hamlet, Gelanglor 

Village, Ponorogo Regency. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan dan 

Keagamaan, 20(1), 83-98. 

Suryawan, I. G., Aprilia, N. N., & Yanti, N. L. G. M. (2024). Eksistensi Tari Pendet 

Lanang Dalam Piodalan Di Pura Puseh, Dusun Bajing, Desa Tegak, Klungkung. 

Sphatika: Jurnal Teologi, 15(1), 80-93. 

Tillich, P. (2002). Teologi Kebudayaan: Tendens, Aplikasi & Komparasi. Yogyakarta: 

IRCiSoD. 

Wiguna, P. A. K., & Hengki, I. G. B. (2023). Penertiban Judi Tajen Berkedok Tabuh rah 

di Wilayah Hukum Kepolisian Resor Karangasem. Jurnal Hukum Mahasiswa, 

3(2), 989-1003. 

Wiranata, A. A. G. (2023). Pranan Caru dalam Upacara Pembersihan di Kabupaten 

Pulang Pisau. Widya Katambung, 14(1), 45-56. 

Wirawan, K. I. (2025). Pergeseran Konsepsi Kuburan Pada Masyarakat Hindu Bali: 

Antara Tantra, Calon Arang, dan Wacana Populer. Jurnal Penelitian Agama 

Hindu, 9(1), 16-26. 

Yasa, I. M. A. (2022). Ritual Megocek Taluh Pada Upacara Pujawali Pura Maksan Banjar 

Pajang (Perspektif Agama Hindu). Jurnal Penelitian Agama Hindu, 6(2), 89-105. 


