
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Redaktur PUTIH 
Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah 

Ijin terbit 

Sk. Mudir Ma’had Aly No. 18/May-PAF/II/2018/SK 
 

Reviewers 

Abdul Kadir Riyadi  

Husein Aziz  

Mukhammad Zamzami  

Chafid Wahyudi  

Muhammad Kudhori 

Abdul Mukti Bisri 

Muhammad Faiq 

Editor-in-Chief 

Mochamad Abduloh 

Managing Editors 

Ainul Yaqin 

Editorial Board 

Imam Bashori 

Fathur Rozi 

Ahmad Syathori 

Mustaqim 

Nashiruddin 

Fathul Harits 

Abdul Hadi 

Abdullah  

Imam Nuddin 

Alamat Penyunting dan Surat Menyurat: 
Jl. Kedinding Lor 99 Surabaya 

P-ISSN: 2598-7607 E-ISSN: 2622-223X 
  

Diterbitkan: 

MA’HAD ALY 
PONDOK PESANTREN ASSALAFI AL FITHRAH 

Surabaya 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1180430024&1&&
http://u.lipi.go.id/1311315507


Daftar Isi 

 Daftar Isi 

 LARANGAN PERAYAAN TAHUN BARU MASEHI DI KOTA BANDA ACEH: 

REGULASI, IMPLEMENTASI, DAN RESPON MASYARAKAT 

Muhammad Inayat, Ahmad Fauzi (1-19) 

 PSYCHOPSYCHIC PRACTICE OF SHALAWAT AL-HUSAINIYAH AT JAMA'AH 

AL-KHIDMAH 

Ahmad Faizal Basri (20-44) 

 PEMIKIRAN TEOLOGI ISLAM NUSANTARA: ANALISIS HERMENEUTIKA 

TERHADAP PEMIKIRAN KH. ALI MAKSUM DALAM KITAB HUJJAH 

AHLISUNNAH WAL JAMAAH 

Ibnu Farhan (45-64) 

 NEO-URBAN SUFISME DI KALANGAN REMAJA 

(Studi Kasus Terhadap Gerakan Sosial-Spiritual Ukhsafi Copler Community di Surabaya) 

Ahmad Syatori (65-81) 

 ANALISIS KETERKAITAN MANUSIA DAN AGAMA DALAM KEHIDUPAN 

SOSIAL 

Mauly Lovika Anjani, Syaira Ananda, Siti Nur Annisa Yuizati Lubis, Pratiwi Soleha, Mhd. Fakhur 
Rozi (82-100) 

 MAKANAN HALAL PERSPEKTIF TAFSIR ISHARI IBNU AJIBAH   

Ziyad Hasan, Fakih Abdul Azis (101-123) 
 



Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah – ISSN: 2598-7607 (P); 2622-223X (E) 
Vol. X, No. II (September 2025), 45-64.  

 

 

  
Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah, published by Ma’had Aly 

Al Fithrah Surabaya. Takhassus; Tasawwuf wa Thoriqotuhu. 

PEMIKIRAN TEOLOGI ISLAM NUSANTARA: ANALISIS HERMENEUTIKA 

TERHADAP PEMIKIRAN KH. ALI MAKSUM DALAM KITAB HUJJAH 

AHLISUNNAH WAL JAMAAH 

 
Ibnu Farhan 

Universitas Islam Negeri Walisongo, Semarang, Indonesia 
ifarhan@walisongo.ac.id   

 
Abstract  

Islamic theology, also known as ‘Ilm al-Kalām, ' constitutes a fundamental branch of Islamic 
sciences. Although traditionally classified as a classical discipline, its discourses continue to evolve in 
response to contemporary developments. This study aims to examine the theological thought of 
KH. Ali Maksum, a prominent Indonesian Muslim scholar, as presented in his work Hujjah 
Ahlisunnah wal Jamaah, and to analyze it through a hermeneutical lens. Employing a qualitative 
methodology with a library research approach, this study primarily utilizes Hujjah Ahlisunnah wal 
Jamaah as its primary source. The data is analyzed using Friedrich Schleiermacher’s hermeneutic 
theory. The findings reveal that KH. Ali Maksum represents a Nusantara scholar with original 
contributions to Islamic theology. The hermeneutical analysis indicates that Hujjah Ahlisunnah wal 
Jamaah was composed as a defence of religious practices upheld by Sunni Muslims, particularly 
those affiliated with the Nahdlatul Ulama organization. In this work, KH. Ali Maksum expands 
theological discourse beyond doctrinal matters (ʿaqīdah) to include jurisprudence (fiqh) and 

mysticism (taṣawwuf). The text serves as an intellectual and religious response from KH. Ali 
Maksum, as a pesantren leader and Rais ‘Aam of PBNU, affirms the continuity and legitimacy of the 
Ahlusunnah wal Jamaah tradition embraced by most Indonesian Muslims.  

Keywords:  Islamic Theology, KH. Ali Maksum, Hermeneutics. 
 

Abstrak  

Teologi atau ilmu kalam merupakan salah satu cabang dari Ilmu keislaman. Meskipun ilmu tersebut 
masuk kategori ilmu klasik namun pembahasan di dalamnya berkembang sesuai dengan zaman. 
Tujuan penelitian ini adalah untuk mengkaji salah satu pemikiran teologi Islam ulama nusantara yaitu 
KH. Ali Maksum dalam kitab Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, dan menganalisanya menggunakan 
perspektif hermeneutika. Metodologi yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif 
dengan jenis studi kepustakaan. Sumber utama penelitian adalah kitab Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah. 
Data penelitian dianalisis menggunakan teori hermeneutika schleiermacher. Hasil dari penelitian ini 
menunjukkan bahwa KH. Ali Maksum merupakan salah satu ulama nusantara yang mempuyai 
pemikiran orisinal dalam bidang Teologi Islam. Analisa hermeneutika menunjukkan bahwa kitab 
Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah merupakan sebuah karya yang dikarang sebagai pembelaan terhadap 
praktik keagamaan yang selama ini dipraktikan oleh kalangan muslim Sunni yang tergabung dalam 
organisasi Nahdlatul Ulama. Dalam karya tersebut KH. Ali Maksum memasukan perdebatan Teologi 
tidak melulu pada persoalan Aqidah, namun juga persoalan Fiqih dan Tasawuf. Kitab Hujjah 
Ahlisunnah wal Jamaah, muncul sebagai bentuk tanggung jawab KH. Ali Maksum sebagai pimpinan 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1180430024&1&&
http://u.lipi.go.id/1311315507
mailto:ifarhan@walisongo.ac.id


 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 46 

Ibnu Farhan  

pondok pesantren serta sebagai Rais ‘Amm PBNU yang berhaluan Islam Ahlisunnah wal Jamaah, yang 
selama ini menjadi muslim mayoritas di Indonesia.  

Kata kunci: Teologi Islam, KH. Ali Maksum, Hermeneutika. 

 

Pendahuluan 

Indonesia merupakan salah satu negara dengan penduduk muslim terbesar di dunia. Muslim 

Indonesia mayoritas menganut teologi ahli sunnah wal jamaah, atau disebut dengan Sunni. Teologi 

sendiri merupakan suatu disiplin ilmu yang membahas mengenai ketuhanan, membicarakan dzat 

Tuhan dari segala seginya dan hubunganya dengan alam. Dalam Islam istilah teologi sepadan dengan 

ilmu kalam karena ruang lingkup pembahasannya sama yaitu mengenai ketuhanan. Berdasarkan hal 

itu ilmu ini sering juga disebut dengan teologi agama.1 Kata Sunni sendiri dapat didefinisikan dengan 

dua pengertian, yaitu pengertian umum dan pengertian khusus. Dalam hal pengertian umum Sunni 

merupakan lawan dari kelompok Syiah yang menganut imamah. Sedangkan dalam pengertian khusus 

Sunni adalah mazhab yang berada dalam barisan Asya’ariyah yang merupakan lawan dari Mu’tazilah.2 

Sunni juga dapat diartikan sebagai orang-orang yang mengikuti sunah Nabi dan berpegang teguh 

padanya dalam segala perkara, sebagaimana para sahabatnya dan orang-orang yang mengikuti mereka 

sampai hari kiamat.3 

Di Indonesia setidaknya terdapat dua organisasi keagamaan besar yang menjadi wadah 

perkumpulan muslim Sunni yaitu Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah. NU didirikan oleh KH. 

Hasyim Asyari yang mewakili kutub tradisionalis, yang merupakan golongan pembela dan pemelihara 

tradisi Islam.4 NU sendiri masuk pada kategori Sunni secara khusus yaitu mereka yang mengikuti 

paham Asy’ari dan paham Abu Mansur al-Maturidi.5 Sedangkan Muhmmadiyah mewakili kutub 

modernis atau reformis, yakni golongan pembaharu Islam modern. Muhammadiyah didirikan oleh 

KH. Ahmad Dahlan pada 1912 dan sejak awal didirikan untuk terlibat dalam pengembangan dan 

pemberdayaan masyarakat.6 Muhammadiyah dapat dikategorikan Sunni secara umum yang 

                                                           
1 Udung Hari Darifah, “Perkembangan Teologi Islam Klasik dan Modern”, Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan 2, No. 3 
(2021): 266. [http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v2i3.6521] 
2 Abdul Rozak dan Rosihon Anwar, dkk, Ilmu Kalam (Pustaka Setia: Bandung, 2015), 119. 
3 Jamaluddin, Ilmu Kalam (Indragiri: PT Indragiri, 2020), 156. 
4 R. William Liddle, Leadership and Culture in Indonesian Politics (Sydney: Allaen & Unwin, 1996), 73. 
5 Sirojuddin Abbas, I’tiqad Ahlussunnah Waljamah (Jakarta: Pustaka Tarbiyah, 1988), 17. 
6 Suwarno, “Kelahiran Muhammadiyah dari Perspektfi Hermeneutik”, Sasdaya 3, No. 1 (2019): 45. 
[https://doi.org/10.22146/sasdayajournal.43886] 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 47 

Ibnu Farhan  

merupakan paham keagamaan yang berpegang teguh pada sunah Nabi dan menolak paham imamah 

Syiah. 

Muslim Sunni juga berkembang di Indonesia pada umat Islam yang berfaham Wahabi atau 

Salafi. Muhammadiyah sendiri juga dalam beberapa hal terdindikasi dipengaruhi oleh aliran Wahabi.7 

Wahabi sendiri merupakan pengikut dari Muhammad bin Abdul Wahhab yang menekankan pada 

pemurnian Tauhid dan penolakan terhadap praktik yang dianggap menyimpang.8 Perkembangan 

Sunni Wahabi ini cukup banyak di Indonesia meskipun hingga saat ini Wahabi merupakan minoritas 

di Indonesia, namun bergitu komitmen pengembangan dakwah dan pendidikan agama yang telah 

dilakukan layak untuk diapresiasi dan berpotensi untuk berkembang semakin besar. Ajaran Wahabi 

banyak ditolak di masyarakat muslim Indonesia karena setiap jamaah yang bergabung dengan aliran 

tersebut dituntut untuk meninggalkan identitas kebudayaan ke-Islam-an yang lama dan beralih 

kepada Islam yang sepenuhnya bercorak Arab.9 

Meskipun secara mayoritas muslim di Indonesia beraliran Sunni namun suara mayoritas 

tersebut tidak selalu sepakat dalam semua hal. Terdapat beberapa perbedaan di antara kelompok 

Sunni di Indonesia. Bahkan dalam hal tertentu menimbulkan pertentangan dan konflik di akar 

rumput masyarakat. Beberapa persoalan seperti praktik talqin mayit, tahlilan, tawasul, ziarah Nabi 

dan Wali, tawasul, jumlah salat tarawih dan penentuan awal puasa dan hari raya sampai hari ini masih 

diperdebatkan. Bahkan yang terakhir, yaitu penentuan awal puasa dan hari raya masih menjadi 

sesuatu yang sampai hari ini masih dirasakan perbedaannya pada setiap tahunnya. 

Berdasarkan penjelasan di atas, penelitian ini akan mengkaji perdebatan mengenai persoalan 

Teologi Islam di Indonesia, khususnya perbedaan antar komunitas Sunni. Penelitian ini diharapkan 

akan memberikan gambaran mengenai perdebatan Teologi Islam yang khas Indonesia, yang tentu 

saja berbeda dengan perdebatan Teologi Islam di negara muslim lainnya. Untuk menjelaskan hal 

tersebut, penelitian ini akan mengkaji secara khusus pemikiran Teologi Islam KH. Ali Maksum, salah 

satu ulama dari kalangan Nahdlatul Ulama, yang tertuang dalam karyanya Hujjah Ahlisunnah wal 

Jamaah. Karya ini menjadi menarik karena lahir sebagai respon atas perbedaan pandangan keagamaan 

yang berkembang di masyarakat muslim Indonesia. 

                                                           
7 Amirul Mu’minin “Pengaruh Unsur-Unsur Wahabi terhadap Muhammadiyah,” (Skripsi, IAIN Sunan Ampel Surabaya, 
1988), 1. 
8 Kerwanto, “Sejarah dan Transformasi Pemikiran Wahabi: Pengaruh dan Relevansinya dalam Dunia Islam 
Kontemporer”,  Iklila: Jurnal Studi Islam dan Sosial 8, No. 1 (2025): 126. [https://doi.org/10.61941/iklila.v8i1.322] 
9 Saipul Hamdi, “De-Kulturalisasi Islam dan Konflik Sosial Dalam Dakwah Wahabi di Indonesia”, Jurnal Kawistara 9, No. 
2 (2019): 176. [https://doi.org/10.22146/kawistara.40397] 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 48 

Ibnu Farhan  

Terdapat beberapa alasan mengapa penelitian ini secara khusus mengkaji karya KH. Ali 

Maksum, yaitu: pertama, KH. Ali Maksum merupakan salah satu ulama panutan di kalangan warga 

NU, di mana ia juga secara spesifik mengarang sebuah karya yang bertujuan untuk membela 

keyakinan kelompoknya; kedua, karya KH. Ali Maksum ini merupakan salah satu karya yang sampai 

hari ini masih menjadi rujukan di kalangan NU, hal ini dibuktikan bahwa karya tersebut masih terus 

dikaji di pondok pesantren NU; ketiga, dengan mengkaji karya KH. Ali Maksum akan terlihat secara 

jelas mengenai perdebatan Teologi Islam yang khas di Indonesia, yang bisa jadi hal itu tidak 

ditemukan di negara muslim lainnya. 

Penelitian tentang KH. Ali Maksum bukan merupakan penelitian yang baru. Telah banyak 

karya penelitian mengenai KH. Ali Maksum. Beberapa penelitian tersebut antara lain dilakukan oleh 

Abdul Rizal dengan judul “Metode Syarah Hadis di Indonesia: Studi Atas Pemikiran KH. Ali 

Maksum dalam Kitab Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah”. Penelitian ini bertujuan membuktikan metode 

syarah hadis yang digunakan oleh KH. Ali Maksum dalam karyanya Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah.10 

Penelitian lain dilakukan oleh Mustolehudin dan Siti Muawanah dengan judul “Pemikiran Pendidikan 

K.H. Ali Maksum Krapyak Yogyakarta”. Pemikiran ini secara khusus mengkaji pemikiran 

pendidikan dari K.H. Ali Maksum di Pesantren Krapyak Yogyakarta.11 Penelitian lainnya berjudul 

“Epistemologi Kitab Hadis Jawami al-Kalim Karya KH. Ali Maksum Krapyak Yogyakarta” yang 

merupakan penelitian dari Muhammad Iskandar Romadhoni. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengetahui epistemologi kitab Jawami al-Kalim meliputi sumber, metodologi dan validitas.12 

Penelitian lain tentang KH. Ali Maksum adalah karya dari Ahmad Athoillah dengan judul “KH. Ali 

Maksum Ulama, Pesantren, dan NU. Penelitian ini lebih menekankan pada biografi dan perjalanan 

kehidupan KH. Ali Maksum.13 

Berdasarkan tinjauan pustaka yang telah disebutkan belum ditemukan penelitian yang secara 

khusus mengkaji pemikiran teologi KH. Ali Maksum yang tekandung dalam kitab Hujjah Ahlisunnah 

wal Jamaah dengan pendekatan filosofis menggunakan teori hermeneutika. Oleh karena itu penelitian 

mengenai pemikiran teologi KH. Ali Maksum dengan perspektif hermeneutika merupakan penelitian 

                                                           
10 Abdul Rizal, “Metode Syarah Hadis di Indonesia: Studi Atas Pemikiran KH. Ali Maksum dalam Kitab Hujjah 
Ahlisunnah wal Jamaah”, Al-Isnad: Jurnal of Indonesian Hadits Studies 2, No. 2 (2021): 109. 
[https://doi.org/10.51875/alisnad.v2i2.118] 
11 Mustolehudin “Pemikiran Pendidikan KH. Ali Maksum Krapkyak Yogyakarta”, Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan 
Agama dan Keagamaan 16, No. 01 (2018): 18. [https://doi.org/10.32729/edukasi.v16i1.441] 
12 Muhammad Iskandar Romadhoni, “Epistemologi Kitab Hadis Jawami al-Kalim Karya KH. Ali Maksum Krapyak 
Yogyakarta” (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2021) 
13 Ahmad Athoillah, KH. Ali Maksum Ulama, Pesantren, dan NU (Yogyakarta: LKiS, 2019) 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 49 

Ibnu Farhan  

yang baru, penting dan relevan untuk dilakukan. Penelitian ini diharapkan akan memberikan 

kontribusi dalam kajian teologi dan filsafat. 

Metode Penelitian 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif deskriptif. 

Penelitian kualitatif merupakan penelitian yang temuan-temuannya tidak diperoleh melalui prosedur 

statistik dan lebih pada bagaimana penelitia memahami dan menafsirkan makna, peristiwa, interaksi, 

maupun tingkah subjek dalam situasi tertentu menurut perspektif penelitinya.14 Sedangkan yang 

dimaksud dengan deskriptif adalah peneliti mendeskripsikan informasi yang diperolehnya baik apa 

yang dilihat, didengar, dan dirasakan.15 Penelitian ini merupakan penelitian pustaka, yang berarti 

pengumpulan data penelitian menggunakan metode dokumentasi. Metode dokumentasi merupakan 

teknik pengambilan data dengan cara mengumpulkan data-data berupa dokumen.16  

Data dalam penelitian ini terdiri dari sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer 

merupakan bahan atau dokumen yang dikemukakan atau digambarkan sendiri oleh pihak yang 

diteliti. Sedangkan sumber sekunder adalah bahan atau dokumen yang digambarkan oleh pihak lain 

terhadap objek yang diteliti.17 Sumber primer dari penelitian ini adalah karya utama dari KH. Ali 

Maksum yaitu kitab Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah. Sedangkan sumber sekundernya adalah dokumen 

lain yang membahas tentang KH. Ali Maksum. Data yang telah dikumpulkan dianalisa dengan tiga 

tahapan yaitu tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.  

Dalam menganalisis data penelitian, peneliti menggunakan teori hermeneutika 

Schleiermeacher. Penggunaan teori heremeneutika Schleiermeacher sendiri didasari atas 

pertimbangan peneliti bahwa teori ini relevan untuk digunakan dalam menganalisis data penelitian 

berupa teks karya KH. Ali Maksum dengan judul Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah.  Hermeneutika 

merupakan salah satu teori dalam filsafat. Hermeneutika sendiri dapat diartikan secara sederhana 

sebagai sebuah seni memahami. Menurut Schleiermeacher pemahaman akan suatu tuturan atau 

ucapan baik secara verbal maupun yang termanifestasi dalam bentuk tulisan, mengharuskan dua 

aspek yang saling berhubungan. Aspek pertama menyangkut pemahaman atas ekspresi-ekspresi yang 

bahasa penutur atau pengucap gunakan sebagai wadahnya. Setiap ucapan harus diposisikan sebagai 

formulasi dari suatu bagian dalam sistem bahasa antar individu yang ada. Aspek kedua menyangkut 

                                                           
14 Feny Rita Fiantika, dkk, Metodologi Penelitian Kualitatif (Padang: Global Eksekutif Teknologi, 2022), 3. 
15 Feny Rita Fiantika, dkk, Metodologi Penelitian Kualitatif, 6. 
16 Hardani,dkk, Metode Penelitian Kualitatif & Kuantitatif (Yogyakarta: Pustaka Ilmu Group, 2020), 149. 
17 Hardani,dkk, Metode Penelitian Kualitatif & Kuantitatif, 103. 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 50 

Ibnu Farhan  

ekspresi dalam bentuk bahasa harus dilihat juga sebagai bagian dari perjalanan hidup, sejarah 

internal, dan mental dari penulis atau penutur.18 

Berdasarkan peryataan di atas Schleiermeacher menilai ada dua hal penting yang harus 

dilakukan oleh hermeneutika dalam memahami teks, yaitu interpretasi gramatikal dan intrepetasi 

psikologis. Tugas pertama berkaitan dengan ilmu tata bahasa atau gramatikal yang merupakan alat 

yang harus dikuasai karena akan digunakan oleh seorang pembaca dalam berinteraksi dengan teks 

yang dibacanya. Tugas kedua adalah interpretasi psikologis yang memungkinkan seorang pembaca 

memahami kepribadian penulis, sebagai upaya untuk meminimalisis kesalah pahaman.19 

Hasil dan Pembahasan 

Biografi dan Karya KH. Ali Maksum 

KH. Ali Maksum mempunyai nama kecil Muhammad Ali. Nama ini juga sering ditemukan 

dalam kitab-kitab yang ia miliki. KH. Ali Maksum lahir di Lasem pada tanggal 2 Maret 1915. Sumber 

lain menyebutkan bahwa KH. Ali Maksum lahir pada tanggal 15 Maret 1915. KH. Ali Maksum lahir 

di Dusun Sumurkepel, Desa Sumbergirang, Lasem. Ia dilahirkan di rumah ibunya yang saat ini 

digunakan sebagai Pesantren Nailun Najah.20 Ayah dari KH. Ali Maksum bernama Kiai Maksum. 

Disebutkan dalam beberapa sumber bahwa Kiai Maksum merupakan putra dari Kiai Ahmad yang 

silsilah ke atasnya akan bersambung kepada Raden Ainul Yaqin atau Sunan Giri. Ibu KH. Ali 

Maksum bernama Nyai Nuriyati yang merupakan putri dari seorang ulama bernama Kiai Zainudin. 

Kedua orang tua KH. Ali Maksum semuanya berasal dari Lasem Jawa Tengah.21 Kiai Maksum 

merupakan pengasuh pesantren Al-Hidayat. Ia juga aktif di organisasi kegamaan Nahdlatul Ulama 

bersama dengan KH. Hasyim Asy’ari dan KH. Wahab Hasbullah.22 

Sebagai putra dari seorang ulama, kehidupan KH. Ali Maksum sangat kental dengan 

pendidikan agama Islam. Sejak kecil ayahnya Kiai Maksum telah mengajarkan berbagai macam ilmu 

dasar kegamaan kepada KH. Ali Maksum seperti Ilmu Alquran dan ilmu hukum Islam Fikih. Kiai 

Maksum berharap besar agar putranya tersebut dapat menjadi ahli fikih di kemudian hari sehingga 

Kiai Maksum mengirimkan putranya untuk belajar pendidikan agama ke beberapa pesantren di Jawa. 

                                                           
18 Shafwatul Bary “Heremeneutika Friedrich D.E Schleiermacher sebagai Metode Tafsir Al-Qur’an”, Journal of Qur’an and 
Hadith Studies 9, No. 1 (2020): 54. [https://doi.org/10.15408/quhas.v9i1.15209] 
19 E. Sumaryono, Hermeneutika (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 39. 
20 Ahmad Athoillah, KH. Ali Maksum Ulama, Pesantren, dan NU (Yogyakarta: LKiS, 2019), 27. 
21 Ahmad Athoillah, KH. Ali Maksum Ulama, Pesantren, dan NU, 18. 
22 A. Zuhdi Mukhdor, KH. Ali Maksum: Perjuangan dan Pemikiran-Pemikirannya (Yogyakarta: Multi Karya Grafika, 1989), 3. 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 51 

Ibnu Farhan  

Dalam beberapa sumber biografi disebutkan bahwa KH. Ali Maksum mengenyam banyak 

pendidikan agama di beberapa Pesantren. KH. Ali Maksum tecatat pernah menimba ilmu pada Kiai 

Amir Idris Pekalongan yang merupakan pengasuh dari Pesantren Simbang Kulon Pekalongan.Kiai 

Amir sendiri masih merupakan bagian dari kerabat keluarga besar KH. Ali Maksum.23 Pada usia 12 

tahun KH. Ali Maksum mulai berangkat ke Pesantren Tremas pada tahun 1927. Ia belajar pada Kiai 

Dimyati Tremas. Di Termas KH. Ali Maksum banyak belajar kitab-kitab pesantren baik karangan 

ulama salaf maupun karangan ulama modern.24 Di Termas KH. Ali Maksum menghabiskan waktu 

yang cukup lama sekitar 8 tahun mulai tahun 1927 sampai dengan 1934. Di Termas KH. Ali 

Maksum mengalami perkembangan intelektual yang sangat pesat sehingga atas dasar kemampuannya 

tersebut ia juga dipercaya untuk mengajar santri junior di pesantren tersebut. Ia juga disebut 

berperan penting dalam mengembangkan sistem pendidikan di Termas yang semula menganut 

sistem pendidikan klasik menjadi sistem pendidikan madrasah modern dengan mendirikan madrasah 

Termas. 

Selepas dari Termas, Pada tahun 1935 KH. Ali Maksum pulang ke Lasem untuk membantu 

ayahnya mengembangkan pesantren Al-Hidayat. Ia mengembangkan keahliannya dalam bidang tafsir 

Alquran dan bahasa Arab. Di Lasem KH. Ali Maksum melakukan hal yang sama yaitu melakukan 

modernisasi pada sistem pendidikan dari metode klasik ke metode modern. Ide KH. Ali Maksum 

sangat diterima oleh ayahnya dan keluarga besar Lasem karena dianggap bahwa hal tersebut 

dipandang menguatkan eksistensi pesantren. KH. Ali Maksum berada di Lasem selama tiga tahun 

sampai pada tahun 1938, dan kemudian menikah dan melanjutkan proses belajar agama di Timur 

Tengah. 

KH. Ali Maksum juga tercatat pernah belajar di Timur Tengah khususnya di Makkah selama 

kurang lebih dua tahun. Hal tersebut dilakukan bersamaan dengan pelaksanaan ibadah haji KH. Ali 

Maksum pada tahun 1938. Di Makkah KH. Ali Maksum berguru kepada beberapa ulama Sunni di 

Makkah yaitu Sayid Alwi bin Abbas Al-Maliki dan Syaikh Umar Hamdan. Beberapa kitab yang dikaji 

di Makkah seperti Kitab Luma’ dan Kitab Bukhari. Sebelum berangkat ke Makkah, KH. Ali Maksum 

melangsungkan pernikahan dengan Nyai Hasyimah yang merupakan putri dari seorang ulama ahli 

Alquran dari Yogyakarta, Kiai Munawwir. Pernikahan ini yang kemudian membawa KH. Ali 

Maksum menetap di Krapyak Yogyakarta pada tahun 1942, pasca meninggalnya mertuanya Kiai 

                                                           
23 Ahmad Athoillah, KH. Ali Maksum Ulama, Pesantren, dan NU, 39. 
24 Mustolehudin “Pemikiran Pendidikan KH. Ali Maksum Krapkyak Yogyakarta”, 23. 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 52 

Ibnu Farhan  

Munawwir. KH. Ali Maksum menghabiskan masa hidupnya untuk mengasuh dan mendidik santri 

pesantren Krapyak Yogyakarta sampai ia meninggal pada tahun 1989. 

Di Pesantren Krapyak KH. Ali Maksum bertugas untuk mengembangkan dan mengasuh 

pendidikan kitab. Sementara untuk pendidikan Alquran di Pesantren berada di bawah tanggungjawab 

Kiai Abadul Qodir dan Kiai Abdullah Affandi. Pesantren Krapyak sendiri merupakan pesantren 

yang memadukan antara pendidikan agama berbasis kitab dan juga pembelajaran dan hafalan 

Alquran.25 Dari pesantren Krapyak ini lahir beberapa ulama berpengaruh di Indonesia seperti Kiai 

Abdurrahman Wahid, Kiai Mustofa Bisri dan Kiai Said Aqil Siradj.26 

KH. Ali Maksum merupakan ulama yang produktif. Hal tersebut terbukti dari beberapa 

karya yang dihasilkan semasa hidupnya.27 Di antara karya-karya tersebut antara lain: 

1) Ajakan Suci: Pokok-Pokok Pikiran Tentang NU 

2) Eling-Eling Siro Manungso 

3) Risalah Ramadhan 

4) Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah 

5) Jawami’ul Kalim 

6) Ash-Sharf al-Wadlih 

7) Mizanul ‘Uqul fi Ilmil Mantiq 

Selain sebagai seorang ulama yang produktif, KH. Ali Maksum juga aktif di organisasi 

kegamaan Nahdlatul Ulama sejak pada tahun 1950 sebagai pengurus NU di Yogyakarta. KH. Ali 

Maksum juga aktif di partai NU ketika NU melepaskan diri dari partai Masyumi. KH. Ali Maksum 

juga pernah anggota Konstituante atau Fraksi Nahdlatul Ulama pasca Pemilu 1955. Karena 

pengabdiannya begitu besar kepada NU KH. Ali Maksum didaulat menjadi Rais Aam PBNU pada 

tahun 1981-1984. Selain sebagai akitifis organisasi, KH. Ali Maksum juga merupakan seorang 

akademisi karena ia merupakan dosen di Jurusan Bahasa dan Sastra Arab IAIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta sejak tahun 1960.28 

Pemikiran Teologi KH. Ali Maksum 

                                                           
25 Aliy As’ad, KH.M Moenawir Al Marhum Pendiri Pesantren Krapyak (Yogyakarta: Pondok Pesantren Ali Maksum, 1975), 
43. 
26 Abdul Rizal “Metode Syarah Hadis di Indonesia: Studi Atas Pemikiran KH. Ali Maksum dalam Kitab Hujjah 
Ahlisunnah wal Jamaah”, 110. 
27 Ahmad Athoillah, KH. Ali Maksum Ulama, Pesantren, dan NU, 239. 
28 Ahmad Athoillah, KH. Ali Maksum Ulama, Pesantren, dan NU, 133. 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 53 

Ibnu Farhan  

Pemikiran Teologi KH. Ali Maksum terdapat dalam salah satu karyanya yang berjudul Hujjah 

Ahlisunnah wal Jamaah.29 Kitab tersebut merupakan salah satu kitab yang menjadi pegangan para 

santri Nahdlatul Ulama yang sering kali dibaca dan dikaji di beberapa pesantren di Indonesia. Kitab 

tersebut selesai ditulis oleh KH. Ali Maksum pada tanggal 22 Jumadil Akhir 1403 H bertepatan 

dengan 6 Maret 1983.30 Dalam kitab versi cetak yang beredar bahwa Kitab yang dikarang oleh KH. 

Ali Maksum tersebut telah ditambahi beberapa penjelasan oleh seorang ulama bernama Kiai Subki 

Masyhadi dari Pekalongan. Disertakan pada kitab tersebut izin dari KH. Ali Maksum terhadap Kiai 

Subki untuk menambahkan sekaligus menyebar luaskan kitab KH. Ali Maksum. Pada hari ini kitab 

tersebut juga telah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia dan dijelaskan lebih panjang oleh 

Abdul Aziz Jazuli pada tahun 2017.31 

KH. Ali Maksum menjelaskan bahwa kitab tersebut disusun secara khusus sebagai pedoman 

bagi santri pondok pesantren Krapyak Yogyakarta. Penyusunan kitab ini didasari atas fenomena 

beberapa persoalan agama yang seharusnya tidak dipersoalkan hukumnya namun justru dipersoalkan 

hukumnya di masyarakat. Beberapa persoalan keagamaan tersebut seperti hukum shalat qobliyatul 

jumat dan mentalqin mayit setelah dikebumikan. Kehadiran kitab ini diharapkan menjadi sumber 

rujukan bagi yang mengamalkan amalan tersebut, sehingga tidak ada rasa was-was dalam 

mengamalkan amalan tersebut. Dan juga agar mengetahui bahwa apa yang ada di kalangan ulama 

terdahulu adalah kebenaran yang dapat diikuti.32 

Sumber rujukan dari kitab tersebut diambil oleh KH. Ali Maksum berasal dari Alquran, 

Sunnah, dan pendapat ulama empat mazhab seperti Imam Nawawi, Imam Syaroni. Termasuk ulama 

yang dikutip pendapatnya adalah Ibnu Taimiyah dan Ibnu Qoyyim yang sering disebut sebagai Imam 

dari aliran Wahabi-Salafi. Hal ini merupakan khas dari metode keilmuan yang berkembang di 

kalangan Nahdlatul Ulama, bukan hanya berdasarkan pada Alquran dan Sunnah, namun juga dengan 

merujuk pada ulama-ulama mazhab yang dianggap mempunyai kapasitas dalam membicarakan 

persoalan agama. Hal ini tidak lepas karena Kiai Maksum sebagai bagian dari ulama NU yang 

menganut sistem mazhab dalam menjalankan ajaran Islam.33 

KH. Ali Maksum sendiri juga menyadari peran dirinya sebagai ulama sehingga menjadi 

penting untuk meluruskan persoalan keagamaan yang terjadi di masyarakat. Ia juga mengutip salah 

                                                           
29 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah (Yogyakarta: 1983), 1. 
30 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 106. 
31 Abdul Aziz, Hujjah Ahlus Sunnah Wal Jamaah & Islam Menolak Pandangan Wahabi, 101. 
32 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 5. 
33 Tim Penyusun, Hasil Muktamar Nahdlatul Ulama Ke 27 Situbondo (Semarang: Sumber Barokah, 1985), 106. 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 54 

Ibnu Farhan  

satu dari hadis Nabi Muhammad Saw, yang menyatakan: “Jika fitnah/bid’ah telah bermunculan, dan 

sahabat-sahabatku dicaci maki, maka sudah seharusnya orang yang alim menampakkan ilmunya. Dan 

yang tidak mau menampakkan ilmunya, maka dia mendapat laknat dari Allah, para Malaikat, dan 

manusia semuanya, serta Allah tidak menerima ibadah wajib dan sunnahnya”.34 

Terdapat sembilan permasalan keagamaan yang dibahas oleh KH. Ali Maksum dalam kitab 

Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, yaitu: (1) menghadiahkan pahala membaca Alquran dan sedekah untuk 

orang yang sudah meninggal; (2) salat sunnah qobliyah Jumat; (3) talqin untuk mayit setelah 

dikebumikan; (4) salat tarawih; (5) penetapan awal bulan Ramadhan dan Syawal; (6) ziarah kubur; (7) 

nikmat kubur dan siksa kubur; (8) ziarah Nabi Muhammad Saw; (9) tawasul dengan Nabi, Wali, dan 

orang soleh. Kesembilan persoalan di atas merupakan persoalan yang terjadi perbedaan dan 

perdebatan di akar rumput umat Islam yang ada di Indonesia khususnya berkaitan umat Islam yang 

mengikuti Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, dan aliran Wahabi-Salafi. Kesembilan persoalan 

tersebut terkadang juga menimbulkan perpecahan di antara umat Islam pada waktu itu hingga hari 

ini. 

Persoalan pertama berkaitan dengan menghadiahkan pahala membaca Alquran dan sedekah 

untuk orang yang sudah meninggal. Hal ini merupakan sesuatu yang lazim dilakukan di kalangan 

warga Nahdlatul Ulama ketika terdapat keluarga yang meninggal. Para warga NU biasanya 

melakukan acara tahlilan sebagai salah satu cara mendoakan mayit. Tradisi tahlilan dilakukan sampai 

tujuh hari, kemudian di hari ke empat puluh, hari ke seratus, bahkan sampai tiga tahun setelah mayit 

meninggal. Kegiatan tahlilan diisi dengan pembacaan rangkaian tahlil yang disusun oleh para ulama, 

pembacaan Alquran, seperti surat Yasin dan juga biasanya disertai jamuan makan yang diniatkan 

sebagai sedekah untuk dihadiahkan kepada mayit. Tradisi ini banyak dikritik terutama oleh kalangan 

Salafi-Wahabi35 dan Muhammadiyah yang menganggap hal tersebut sebagai bid’ah dan juga 

memperberat secara finansial bagi keluarga yang sedang dilanda kesedihan karena ditinggalkan oleh 

anggota keluarga yang meninggal.36  

KH. Ali Maksum sendiri berpendapat bahwa persoalan tersebut merupakan persoalan 

furuiyah (cabang) yang masih diperdebatkan (khilafiyah), dengan demikian konsekuensinya pihak 

yang berselisih tidak harus menebar fitnah dan tidak boleh sampai pada hal yang tidak seharusnya 

                                                           
34 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 6. 
35 Abdul Hakim “Tahlilan (Selamatan Kematian) adalah Bid’ah Munkar” dalam https://almanhaj.or.id/2272-tahlilan-
selamatan-kematian-adalah-bidah-munkar.html diakses pada 19 Agustus 2025. 
36 Tim Fatwa Majelis Tarjih “Menyikapi Undangan Tahlilan” dalam 
https://web.suaramuhammadiyah.id/2016/03/27/menyikapi-undangan-tahlilan/ diakses pada 19 Agustus 2025. 

https://almanhaj.or.id/2272-tahlilan-selamatan-kematian-adalah-bidah-munkar.html
https://almanhaj.or.id/2272-tahlilan-selamatan-kematian-adalah-bidah-munkar.html
https://web.suaramuhammadiyah.id/2016/03/27/menyikapi-undangan-tahlilan/


 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 55 

Ibnu Farhan  

dilakukan sesama muslim, seperti mengkafirkan sesama muslim yang berbeda pendapat dalam hal 

ini. Bagaimanapun juga bahwa masing-masing pihak mempunyai argumen dan pijakan pendapat, 

baik pihak yang mendukung tahlilan maupun yang menolak tahlilan. 

KH. Ali Maksum sendiri dalam posisi ulama yang memperbolehkan membaca Alquran atau 

sedekah sebagai hadiah kepada mayit. Ia menukil beberapa pendapat termasuk Ibnu Taimiyah dan 

Ibnu Qoyyum berkenaan dengan hal ini. Seperti fatwa Ibnu Taimiyah yang menyatakan “mayit dapat 

mengambil manfaat dari bacaan Alquran sebagaimana mayit tersebut dapat mengambil manfaat dari 

ibadah-ibadah materi berupa sedekah atau lainnya”. KH. Ali Maksum juga menyebutkan pendapat 

para ulama empat mazhab mengenai hal tersebut. Terjadi perbedaan di kalangan empat mazhab 

berkaitan dengan hal ini. Terdapat yang menyatakan bahwa pahala amalan tersebut sampai kepada 

mayit, namun sebagian ulama mazhab juga memiliki pendapat yang berbeda. 

Persoalan selanjutnya berkaitan dengan talqin mayit ketika mayit sudah dikebumikan. Sudah 

menjadi hal yang umum dan merupakan dari tradisi warga NU bahwa ketika mayit telah 

dikebumikan kemudian salah satu dari ulama setempat membacakan talqin terhadap mayit. Persoalan 

ini menjadi salah satu yang dipertanyakan dasar hukumnya di kalangan masyarakat.37 Menurut KH. 

Ali Maksum persoalan ini merupakan persoalan yang hukumnya diperdebatkan, sehingga tidak harus 

menyebabkan permusuhan di antara umat Islam. Apalagi bersifat keras terhadap yang melakukannya. 

Terlebih terdapat kaidah yang menyatakan “laa inkaaro fil mukhtalafi fihi” (tidak boleh ada 

pengingkaran dalam perkara yang masih diperselisihkan).38 Kiai Ali Maksum berpendapat bahwa 

terdapat beberapa hadis dan pendapat ulama mazhab yang menyatakan bahwa hal ini dapat 

dilakukan sebagaimana diriwayatkan oleh Imam Tobroni.39 

Persoalan lain dibahas KH. Ali Maksum dalam kitabnya adalah berkaitan jumlah rakaat salat 

tarawih. Diketahui secara umum bahwa di kalangan NU salat tarawih dilakukan sebanyak 20 rakaat 

dengan salam setiap 2 rakaat. Sedangkan di kalangan Muhammadiyah salat tarawih dilakukan 

sebanyak 8 rakaat dengan salam setiap 2 rakaat. Persoalan ini telah lama menjadi ciri khas dari 

masing-masing organisasi Islam tersebut, walaupun belakangan banyak juga dari kalangan NU yang 

kemudian melakukan salat tarawih dengan 8 rakaat karena faktor lebih ringkas di tengah masyarakat 

yang semakin sibuk terutama bagi masyarakat daerah perkotaan. Kiai Maksum sendiri termasuk dari 

                                                           
37 M. Saifudin Hakim “Hukum dan Batasan Talkin” dalam https://muslim.or.id/73163-hukum-dan-batasan-talkin-bag-
2.html diakses pada 20 Agustus 2025. 
38 Abdul Aziz, Hujjah Ahlus Sunnah Wal Jamaah & Islam Menolak Pandangan Wahabi, 27. 
39 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 22. 

https://muslim.or.id/73163-hukum-dan-batasan-talkin-bag-2.html
https://muslim.or.id/73163-hukum-dan-batasan-talkin-bag-2.html


 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 56 

Ibnu Farhan  

bagian ulama yang memfatwakan bahwa salat tarawih berjumlah 20 rakaat. Hal ini didasarkan pada 

kesepakatan para ulama mazhab atas pembacaanya terhadap hadis Nabi Saw.40 Namun begitu meski 

ternyata ada perbedaan pada masa sekarang, hal tersebut jangan sampai membawa umat Islam pada 

perpecahan.41 

KH. Ali Maksum juga membahas mengenai perbedaan penetapan awal bulan ramadhan dan 

bulan syawal yang terjadi di Indonesia. Warga NU menetapkan awal ramadhan dan syawal dengan 

pendekatan “ruyatul hilal”, sedangkan warga Muhammadiyah menetapkan awal bulan ramadhan dan 

bulan syawal dengan pendekatan “hisab”. Hal ini masih menjadi perbedaan yang sampai hari ini 

belum terselesaikan. Belum ada titik temu di antara dua organisasi tersebut sehingga terkadang terjadi 

perbedaan awal untuk berpuasa dan berhari raya. Yang demikian ini juga terkadang menimbulkan 

kebingungan di kalangan masyarakat awam. 

KH. Ali Maksum sendiri berpegang pendapat kepada para ulama empat mazhab yang 

menyatakan bahwa penetapan awal ramadhan dan syawal hanya dapat dilakukan menggunakan dua 

hal, sebagaimana terdapat dalam hadis Nabi Saw, yaitu dengan cara melihat hilal “ruyatul hilal” dan 

jika tidak terlihat hilal maka harus dilakukan “istikmal” atau penyempurnaan hitungan hari bulan 

menjadi 30 hari. Menurut KH. Ali Maksum  penetapan awal bulan menggunakan “hisab” tidak 

memiliki pijakan hukum yang kuat baik dari Alquran, Sunnah dan pendapat para ulama mazhab.42 

Persoalan ziarah kubur juga dibahas oleh KH. Ali Maksum, baik ziarah kubur secara umum 

maupun ziarah kubur kepada Nabi Muhammad Saw, maupun kepada para orang soleh. Di Indonesia 

sendiri lazim ditemukan rombongan ziarah kubur orang soleh atau di Jawa dikenal dengan ziarah 

Wali Songo. Beberapa kalangan mempermasalahkan mengenai ziarah kubur ini, dan menyebutkan 

bahwa perjalanan khusus untuk ziarah kubur tidak diperbolehkan. Alasan yang tidak 

memperbolehkan itu adalah hadis Nabi Saw yang berbunyi: “tidak boleh dipersiapkan perjalanan 

kecuali kepada tiga masjid: Masjidi Haram, Masjidku ini, dan Masjidil Aqsa”. Syaikh Utsaimin, yang 

merupakan salah satu ulama Wahabi, dalam fatwanya mengharamkan untuk mengkhususkan 

perjalanan ziarah kecuali kepada tigas masjid.43 

KH. Ali Maksum sendiri memiliki pendapat tersendiri mengenai hal tersebut. KH. Ali 

Maksum mengutip pendapat Imam Al-Ghazali yang menyatakan: “Sebagian ulama memang ada yang 
                                                           
40 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 32. 
41 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 24. 
42 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 41. 
43 Muhammad bin Salih Al-Utsaimin “Hukum Melakukan Perjalanan Khusus Untuk Ziyarah Kubur” dalam 
https://www.atsar.id/2023/08/hukum-perjalanan-untuk-ziarah-kubur.html diakses pada 20 Agustus 2025. 

https://www.atsar.id/2023/08/hukum-perjalanan-untuk-ziarah-kubur.html


 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 57 

Ibnu Farhan  

menggunakan hadis ini untuk melarang berziarah, namun ziarah secara jelas merupakan hal yang 

diperintahkan. Harus dibedakan antara 3 masjid dengan masjid yang lainnya, begitu juga tidak semua 

kuburan memiliki status yang sama. Jika hadis itu melarang untuk berziarah kepada Nabi Ibrohim, 

maka memaknai hadis tersebut dengan larangan ziarah adalah sangat mustahil. Apalagi jika larangan 

itu ditujukan untuk ziarah ke Nabi Muhammad Saw, di mana di sisi lain perjalanan ke Madinah 

untuk mengunjungi Masjid Nabawi diperbolehkan. Padahal secara historis diketahui bahwa Madinah 

dan Masjid Nabawai sendiri tidak akan berharga kecuali karena di situ ada Nabi Saw.44 Dengan 

demikian pemahaman yang melarang ziarah dengan hadis di atas merupakan pemahaman yang tidak 

masuk akal. 

Bagian terakhir dari kitab KH. Ali Maksum membahas tentang tawasul baik itu kepada Nabi, 

Wali, maupun orang soleh. Tawasul sendiri dapat diartikan sebagai salah satu metode berdoa dan 

salah satu dari pintu untuk menghadap Allah Swt. Tujuan utama adalah Allah Swt, sedangkan objek 

yang dijadikan tawasul berperan sebagai mediator atau perantara untuk mendekatkan diri kepada 

Allah Swt. Seorang yang mengambil sesuatu sebagai perantara tidak mengambilnya kecuali bahwa 

perantara tersebut adalah sesuatu yang dicintai Allah Swt. Bertawasul bukan berarti menyembah 

perantara, seseorang tetap menyembah Allah Swt. Tawasul sendiri bukanlah sebuah keharusan dan 

terkabulnya doa tidak ditentukan olehnya.45  

KH. Ali Maksum sendiri mengatakan bahwa tawasul merupakan suatu kesunahan. Oleh 

karena itu praktik tawasul merupakan praktik lazim yang dilakukan oleh umat Islam di kalangan NU. 

Terdapat beberapa kegiatan yang melibatkan tawasul seperti pada kegiatan tahlilan, marhabanan, 

manaqiban, ziarah, dan sebagainya. Praktik tawasul biasanya dilakukan dengan mengirimkan bacaaan 

surat Al-Fatihah kepada para Nabi, Sahabat, Wali, dan Ulama. Tawasul merupakan suatu kebolehan 

bahkan sunnah. KH. Ali Maksum mendefinisikan tawasul sebagai doa dan permohonan kepada 

Allah Swt dengan sebab kemuliaan mereka (Nabi, Wali dan orang soleh) di sisi Allah Swt, 

menghadap kepada-Nya karena sebab kehormatan mereka. 

Menurut KH. Ali Maksum persoalan ini merupakan persoalan yang sebenarnya sudah 

disepakati baik oleh ulama salaf maupun khalaf. Hanya satu ulama mengingkarinya yaitu Ibnu 

Taimiyah. Pendapat Ibnu Taimiyah ini yang kemudian dijadikan landasan bagi mereka yang 

kemudian menginkari tawasul.46 Bahkan di kalangan muslim di luar Sunni, seperti pada komunitas 

                                                           
44 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 76-80. 
45 Muhammad Alwi Al-Maliki, Mafahim Yajib An Tusahhaha (Beirut: DKI, 2009), 129. 
46 Ibnu Farhan, Tawasul dalam Pergulatan Sunni dan Wahabi (Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2024), 24. 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 58 

Ibnu Farhan  

muslim Syia’ah tawasul sendiri merupakan sesuatu yang lazim dipraktikkan dan bagian dari tradisi 

mereka.47 Ibnu Taimiyah membagi tawasul yang sesuai dengan syariat dan tidak sesuai dengan 

syariat. Tawasul yang tidak sesuai syariat adalah meminta doa kepada orang yang sudah meninggal.48 

Pendapat ini yang kemudian dijadikan pegangan oleh umat Islam yang berafiliasi dengan 

Muhammadiyah, Salafi dan Wahabi. 

Berbeda dengan pendapat di atas, menurut KH. Ali Maksum bahwa tawasul dengan orang 

yang meninggal merupakan kebolehan. Karena pada hakikatnya yang mewujudkan adalah Allah Swt. 

Bertawasul bukan berarti menyembah Nabi, Wali, dan orang soleh, namun meminta kepada Allah 

Swt dengan derajat mereka. Dan juga terdapat beberapa hadis yang menceritakan kebolehan 

bertawasul setelah Nabi Saw meninggal.49 KH. Ali Maksum menambahkan bahwa tawasul dibagi 

menjadi tiga: tawasul dengan sesuatu, tawasul dengan jenis itu setelah penciptaannya di masa 

hidupnya, dan terakhir bertawasul kepada Nabi Saw setelah beliau meninggal.  

Analisa Hermeneutika Pemikiran Teologi KH. Ali Maksum 

Setidaknya terdapat dua hal yang harus dilakukan dalam proses penafsiran sebagai upaya 

memahami teks menurut teori hermeneutika Schleiermeacher yaitu interpretasi gramatikal, yang 

berkaitan dengan kebahasaan, dan interpretasi psikologis berkaitan dengan pemahaman terhadap 

kondisi penulis, sebagai produsen teks.50 Langkah awal terkait kajian bahasa terhadap teks kitab 

Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah. Sedangkan langkah kedua terkait pemahaman terhadap kehidupan 

sosial, politik dan keagamaan KH. Ali Maksum sebagai penulis kitab, sehingga dapat menguak latar 

belakang kemunculan teks. 

Berdasakan pembahasan yang telah penulis jelaskan di atas, analisa kebahasaan terhadap 

kitab Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah menunjukkan beberapa hal penting yaitu; pertama, dari segi judul, 

kitab KH. Ali Maksum sangat jelas menunjukkan isinya mengenai argumen bagi penganut mazhab 

Ahlisunnah wal Jamaah yang merupakan mazhab yang dianut oleh Nahdlatul Ulama. Meskipun di 

dalam kitab tersebut tidak disebutkan secara spesifik mengenai makna dari Ahlisunnah wal Jamaah, 

namun hal ini jelas terkait dengan Nahdlatul Ulama yang merupakan organisasi di mana KH. Ali 

                                                           
47 Jafar Subhani, Tawasul, Tabarruk, Ziarah Kubur, Karamah Wali Termasuk Ajaran Islam: Kritik Terhadap Wahhabi, terj. Zahir 
(Bandung: Pustaka Hidayah, 1995), 7. 
48 Ibnu Taimiyah, At-Tawassul wa Al-Wasilah (Beirut: Dar al-Fikr, 1992), 20. 
49 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 98. 
50 E. Sumaryono, Hermeneutika (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 39. 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 59 

Ibnu Farhan  

Maksum bernaung. Hal ini diperkuat dengan cara pengutipan argumen yang dilakukan oleh KH. Ali 

Maksum yang sangat khas dengan nuansa Nahdlatul Ulama. 

Kedua, dari aspek tujuan penulisan kitab juga sangat terlihat bahwa, KH. Ali Maksum 

mengarang kitab tersebut sebagai pegangan bagi santrinya yang berada di pondok pesantren Krapyak 

Yogyakarta. Secara tekstual, KH. Ali Maksum menyebutkan bahwa penyusunan karyanya dilatar 

belakangi atas fenomena persoalan agama yang seharusnya tidak dipersoalkan hukumnya di 

masyarakat. Hal tersebut karena fenomena itu sudah secara umum dilaksanakan, namun dewasa ini 

hal tersebut justru dipertanyakan keabsahan hukumnya.51 Sehingga hal itu menjadi penting untuk 

ditanggapi oleh KH. Ali Maksum sebagai seorang ulama dan tokoh utama dari NU, agar supaya 

masyarakat tidak ragu dalam melaksanakan praktik keagamaan yang selama ini telah dipraktikkan. 

Ketiga, dari aspek isi, kitab ini secara kebahasaan sangat jelas menunjukkan tentang 

pembahasaanya yang melingkupi beberapa hal yaitu (1) menghadiahkan pahala membaca Alquran 

dan sedekah untuk orang yang sudah meninggal; (2) salat sunnah qobliyah Jumat; (3) talqin untuk 

mayit setelah dikebumikan; (4) salat tarawih; (5) penetapan awal bulan Ramadhan dan Syawal; (6) 

ziarah kubur; (7) nikmat kubur dan siksa kubur; (8) ziarah Nabi Muhammad Saw; (9) tawasul dengan 

Nabi, Wali, dan orang soleh. Menarik diperhatikan bahwa persoalan-persoalan tersebut tidak hanya 

berkaitan dengan bidang Teologi yang secara spesifik berkenaan dengan ketuhanan, namun juga 

berkenaan dengan bidang Fiqih dan Tasawuf. Namun begitu persoalan di atas KH. Ali Maksum 

memasukkan semuanya dalam kategori pembahasan dalam ruang lingkup Ahlisunnah wal Jamaah. 

Dengan data ini dapat disimpulkan bahwa perdebatan tentang Teologi di Indonesia mencakup juga 

persoalan Fiqih dan Tasawuf. Hal ini menurut peneliti tidak terlepas dari konsep Ahlisunnah wal 

Jamaah yang dianut oleh KH. Ali Maksum melalui organisasi NU yang mendefinisikan Ahlisunnah wal 

Jamaah bukan saja pada bidang Teologi, namun juga pada bidang Fiqih dan Tasawuf.52 Hal ini pula 

yang menjadi kekhasan perdebatan Teologi di Indonesia yang berbeda dengan perdebatan Teologi di 

negara muslim lainnya. 

Keempat, dari aspek pengambilan argumen, KH. Ali Maksum tidak hanya mengambil 

argumen dari Alquran dan Hadis, namun juga dari pendapat Imam mazhab. Hal ini tentu saja sudah 

menjadi ciri khas dari cara berpikir (manhaj) Nahdlatul Ulama. Namun yang menjadi menarik bahwa 

KH. Ali Maksum juga mengutip ulama-ulama yang juga biasa dikutip oleh kalangan Wahabi-Salafi 

seperti Ibnu Taimiyah dan Ibnu Qoyim. Peneliti sendiri melihat bahwa hal ini dilakukan untuk 
                                                           
51 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 5. 
52 Tim Penyusun, Hasil Muktamar Nahdlatul Ulama Ke 27 Situbondo (Semarang: Sumber Barokah, 1985), 106. 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 60 

Ibnu Farhan  

menunjukkan bahwa ulama yang dianggap sebagai rujukan Wahabi-Salafi juga pada beberapa hal 

mempunyai pendapat yang memperkuat pendapat KH. Ali Maksum dalam beberapa persoalan.53  

Analisa kedua terkait dengan analisa psikologis berkaitan dengan pemahaman terhadap 

kondisi penulis, peneliti akan menitikberatkan tentang mengapa KH. Ali Maksum memproduksi teks 

(kitab) tersebut. Hal ini dilakukan untuk melihat latar belakang dari KH. Ali Maksum menulis kitab 

tersebut. Hasil pembacaan peneliti menunjukkan bahwa: Pertama, latar belakang KH. Ali Maksum 

yang tumbuh dalam keluarga yang menganut Islam Ahlisunnah wal Jamaah sejak dari kecil, masa 

pendidikannya di bawah naungan ulama Ahlisunnah wal Jamaah serta keterlibatan keluarganya dan 

dirinya dalam organisasi Nahdlatul Ulama merupakan faktor pendorong yang kuat atas lahirnya kitab 

tersebut. Belum lagi dorongan lainnya yaitu bahwa posisi KH. Ali Maksum yang merupakan 

merupakan pimpinan pondok pesantren Krapyak Yogyakarta, di mana pondok pesantren ini 

meruapakan salah satu pondok berhaluan Ahlisunnah wal Jamaah tentu saja membuat KH. Ali 

Maksum mempunyai rasa tanggung jawab terhadap santrinya agar tidak keluar dari paham Ahlisunnah 

wal Jamaah. Hal di atas tentu saja berkontribusi pada gerakan dan pemikiran KH. Ali Maksum yang 

pada akhirnya ia membuat karya monumental tersebut. Terlebih lagi bahwa sebagai seorang 

pimpinan pesantren, KH. Ali Maksum merasa perlu untuk membekali santrinya dalam menghadapi 

persoalan keagamaan yang berkembang di masyarakat. Apalagi bahwa pondok pesantren Krapyak 

mempunyai santri yang banyak dan menjadi pusat pengkaderan Ahlisunnah wal Jamaah di tengah-

tengah perkembangan muslim modern Muhammadiyah di Yogyakarta. 

Kedua, kedudukan KH. Ali Maksum sebagai pengurus Nahdlatul Ulama dan mencapai 

puncaknya sebagai Rais ‘Amm PBNU sejak tahun 1981-1984. Hal ini tentu saja menjadikan sesuatu 

yang paling berkontribusi atas lahirnya karya Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah. Apalagi bahwa karya 

tersebut lahir semasa ia menjadi Rais ‘Amm tepatnya pada tahun 1983. Dalam NU kedudukan Rais 

‘Amm merupakan kedudukan paling tinggi di organisasi. Ia merupakan ketua dari ulama yang ada di 

NU dan dianggap sebagai ulama yang paling mumpuni pada zamannya. Dengan demikian Rois 

‘Amm merupakan tumpuan, pijakan, dan tempat bertanya para warga NU mengenai persoalan 

keagamaan. Dengan lahirnya karya Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, KH. Ali Maksum memberikan 

jawaban mengenai persoalan kegamaan yang berkembang saat itu. Hal ini juga sekaligus sebagai 

wujud pembelaan KH. Ali Maksum terhadap warga NU atas serangan-serangan terhadap praktik 

keagamaan yang selama ini telah menjadi tradisi di masyarakat. Hal ini juga merupakan bagian dari 

                                                           
53 Ali Maksum, Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, 5. 
 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 61 

Ibnu Farhan  

tradisi Rois ‘Amm sebelumnya KH seperti. Hasyim Asy’ari yang juga mengarang banyak karya untuk 

membela dan menjawab persoalan keagamaan yang berkembang di masyarakat. 

Berdasarkan pembahasan di atas, bahwa dengan analisis gramatikal peneliti melihat bahwa 

pemikiran KH. Ali Maksum dalam kitab Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah merupakan sebuah karya yang 

disusun sebagai bentuk pembelaan terhadap pemahaman muslim Nahdlatul Ulama. Hal itu semakin 

jelas bahwa argumen diri sendiri lebih banyak dimunculkan dibandingkan membahas secara 

berimbang argumen dari lawan bicaranya. Dengan demikian posisi penulis dari awal sudah sangat 

jelas yaitu untuk mengarahkan pembaca untuk mengikuti argumennya. Penggunaan judul kitab 

dengan nama Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah  juga ingin menunjukkan bahwa karya ini mengklaim 

bahwa Ahlisunnah wal Jamaah  yang benar adalah yang terkandung dalam kitab ini. 

Sedangkan analisis psikologis menunjukkan bahwa karya ini muncul sebagai sebuah tanggung 

jawab moral KH. Ali Maksum sebagai seorang ulama yang menjadi panutan masyarakat yang 

terafiliasi dengan Nahdlatul Ulama. Belum lagi bahwa ia tumbuh dan berkembang dalam latar 

belakang keluarga dan latar belakang pendidikan yang berhaluan Nahdlatul Ulama. Hal ini tentu saja 

memotivasi KH. Ali Maksum untuk membela keyakinan yang selama ini telah dianutnya. KH. Ali 

Maksum sangat menyadari bahwa tradisi keagamaan merupakan bagian penting yang harus 

dipertahankan dan dilestarikan keberlanjutannya, dan hal itu dapat bertahan jika memiliki landasan 

teoritis yang kokoh. Dengan berlanjutnya tradisi kegamaan yang selama ini dipraktikkan, maka Islam 

Ahlisunnah wal Jamaah  yang khas NU akan terus bertahan di Indonesia.  

Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan di atas, maka dapat disimpulkan beberapa poin berikut ini; Pertama, 

meskpun secara mayoritas bahwa umat Islam di Indonesia menganut mazhab Sunni, namun tidak 

selalu mereka bersepakat atas segala hal mengenai persoalan keagamaan, ditemukan beberapa 

perbedaan mengenai praktik keagamaan yang berkembang di masyarakat. Perbedaan itu masih terus 

ada sampai hari ini dan terkadang menimbulkan konflik sesama umat muslim Sunni. Kedua, melalui 

karya Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah (1983), dapat disimpulkan bahwa KH. Ali Maksum merupakan 

salah satu ulama yang berkontribusi pada perdebatan Teologi Islam di Indonesia. Karya Hujjah 

Ahlisunnah wal Jamaah  juga menunjukkan mengenai beberapa perdebatan keagamaan  di bidang 

Teologi Islam yang khas Indonesia, yang tidak ditemukan di negara muslim lainnya. 

Ketiga, dengan analisis gramatikal dapat disimpulkan bahwa kitab Hujjah Ahlisunnah wal 

Jamaah merupakan sebuah karya yang dibuat sebagai pembelaan terhadap praktik keagamaan yang 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 62 

Ibnu Farhan  

berhaluan pada Islam Ahlisunnah wal Jamaah yang selama ini dipraktikkan oleh kalangan muslim 

Sunni yang tergabung dalam organisasi Nahdlatul Ulama. Terdapat sembilan pembahasan yang 

terkandung di dalamnya yaitu: (1) menghadiahkan pahala membaca Alquran dan sedekah untuk 

orang yang sudah meninggal; (2) salat sunnah qobliyah Jumat; (3) talqin untuk mayit setelah 

dikebumikan; (4) salat tarawih; (5) penetapan awal bulan Ramadhan dan Syawal; (6) ziarah kubur; (7) 

nikmat kubur dan siksa kubur; (8) ziarah Nabi Muhammad Saw; (9) tawasul dengan Nabi, Wali, dan 

orang soleh. Analisis gramatikal juga menunjukkan kekhasan pengambilan argumen yang dilakukan 

oleh KH. Ali Maksum yang mengikuti cara berargumen khas Nahdlatul Ulama, yang mengikuti 

Alquran, Sunnah dan Ulama Mazhab.  

Keempat, analisis psikologis menunjukkan bahwa Kitab Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah, muncul 

sebagai bentuk tanggung jawab KH. Ali Maksum sebagai pimpinan pondok pesantren serta sebagai 

Rais ‘Amm PBNU yang berhaluan Islam Ahlisunnah wal Jamaah, yang selama ini menjadi muslim 

mayoritas di Indonesia. Pandangan KH. Ali Maksum dalam karya tersebut sangat dipengaruhi oleh 

latar belakang sosial, politik, pendidikan dan keagamaan di mana ia lahir dan tumbuh dalam keluarga 

dan mengenyam pendidikan di Pesantren Nahdlatul Ulama. Selain itu hal yang menarik ditemukan 

adalah bahwa KH. Ali Maksum memasukkan perdebatan Teologi tidak melulu pada persoalan 

Aqidah, namun juga persoalan Fikih dan Tasawuf, hal ini yang menjadi sesuatu yang khas dalam 

perdebatan Teologi Islam di Indonesia. 

Dari kesimpulan di atas, penelitian ini diharapkan akan memberikan kontribusi bagi 

penelitian selanjutnya terutama berkaitan dengan kajian Teologi Islam di Indonesia, yang menurut 

penulis sampai hari masih kurang mendapatkan perhatian di kalangan peneliti. Padahal di sisi lain 

data atau karya ulama nusantara di bidang ini cukup melimpah. Dengan mengkaji ulama nusantara 

akan memperlihatkan kekhususan perdebatan Teologi yang berkembang di Indonesia. Penelitian ini 

juga diharapkan akan memberikan kontribusi mengenai penggunaan teori Filsafat dalam kajian 

Teologi. Menurut peneliti pendekatan multi disipliner dalam kajian agama penting dilakukan untuk 

mendapatkan kesimpulan yang lebih komprehensif. 

Daftar Pustaka 

Abbas, Sirojuddin. I’tiqad Ahlussunnah Waljamah. Jakarta: Pustaka Tarbiyah, 1988. 

Ali Maksum.  Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah. Yogyakarta, 1983. 

Alwi, Muhammad. Mafahim Yajib An Tusahhaha. Beirut: DKI. 2009. 



 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 63 

Ibnu Farhan  

As’ad, Aliy. KH. M Moenawir Al Marhum Pendiri Pesantren Krapyak. Yogyakarta: Pondok Pesantren Ali 

Maksum, 1975. 

Athoillah, Ahmad. 2019. KH. KH. Ali Maksum Ulama, Pesantren, dan NU. Yogyakarta: LKiS. 

Aziz, Abdul. Hujjah Ahlus Sunnah Wal Jamaah & Islam Menolak Pandangan Wahabi, 2017. 

Bary, Shafwatul. “Heremeneutika Friedrich D.E Schleiermacher sebagai Metode Tafsir Al-Qur’an”. 
Journal of Qur’an and Hadith Studies 9, No. 1 (2020): 54. 

[https://doi.org/10.15408/quhas.v9i1.15209]. 

Darifah, Udung Hari. “Perkembangan Teologi Islam Klasik dan Modern”. Jurnal Keguruan dan Ilmu 

Pendidikan 2, No. 3 (2021): 266. [http://dx.doi.org/10.25157/j-kip.v2i3.6521] 

E. Sumaryono. Hermeneutika. Yogyakarta: Kanisius. 1993. 

Farhan, Ibnu. Tawasul dalam Pergulatan Sunni dan Wahabi. Yogyakarta: Pustaka Ilmu. 2024. 

Fiantika, Feny Rita, dkk. Metodologi Penelitian Kualitatif. Padang: Global Eksekutif Teknologi. 2022. 

Hakim, Abdul “Tahlilan (Selamatan Kematian) adalah Bid’ah Munkar” dalam 
https://almanhaj.or.id/2272-tahlilan-selamatan-kematian-adalah-bidah-munkar.html diakses 

pada 19 Agustus 2025. 

Hakim, M. Saifudin. “Hukum dan Batasan Talkin” dalam https://muslim.or.id/73163-hukum-dan-

batasan-talkin-bag-2.html diakses pada 20 Agustus 2025. 

Hamdi, Saipul . “De-Kulturalisasi Islam dan Konflik Sosial Dalam Dakwah Wahabi di Indonesia”. 
Jurnal Kawistara 9, No. 2 (2019): 176. [https://doi.org/10.22146/kawistara.40397]. 

Hardani,dkk. Metode Penelitian Kualitatif & Kuantitatif. Yogyakarta: Pustaka Ilmu Group. 2020. 

Jamaluddin. Ilmu Kalam. Indragiri: PT Indragiri. 2020. 

Kerwanto. “Sejarah dan Transformasi Pemikiran Wahabi: Pengaruh dan Relevansinya dalam Dunia 

Islam Kontemporer. Iklila: Jurnal Studi Islam dan Sosial 8, No. 1 (2025): 126. 

[https://doi.org/10.61941/iklila.v8i1.322]. 

Liddle, R. William. Leadership and Culture in Indonesian Politics. Sydney: Allaen & Unwin. 1996.  

Mu’minin, Amirul. “Pengaruh Unsur-Unsur Wahabi terhadap Muhammadiyah”. Skripsi, IAIN 
Sunan Ampel Surabaya. 1988. 

Mukhdor, A. Zuhdi. KH. KH. Ali Maksum: Perjuangan dan Pemikiran-Pemikirannya. Yogyakarta: Multi 

Karya Grafika. 1989. 

Mustolehudin. “Pemikiran Pendidikan KH. KH. Ali Maksum Krapkyak Yogyakarta”, Edukasi: Jurnal 

Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan 16, No. 01 (2018): 18. 

[https://doi.org/10.32729/edukasi.v16i1.441]. 

Rizal, Abdul. “Metode Syarah Hadis di Indonesia: Studi Atas Pemikiran KH. Ali Maksum dalam 

Kitab Hujjah Ahlisunnah wal Jamaah”. Al-Isnad: Jurnal of Indonesian Hadits Studies 2, No. 2 

(2021): 109. [https://doi.org/10.51875/alisnad.v2i2.118]. 

https://almanhaj.or.id/2272-tahlilan-selamatan-kematian-adalah-bidah-munkar.html
https://muslim.or.id/73163-hukum-dan-batasan-talkin-bag-2.html
https://muslim.or.id/73163-hukum-dan-batasan-talkin-bag-2.html


 Pemikiran Teologi Islam Nusantara …. 
 

Jurnal Putih, Vol 10, No. 2, 2025 64 

Ibnu Farhan  

Romadhoni, Muhammad Iskandar. “Epistemologi Kitab Hadis Jawami al-Kalim Karya KH. Ali 

Maksum Krapyak Yogyakarta.” Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 2021. 

Rozak, Abdul dan Rosihon Anwar, dkk. Ilmu Kalam. Pustaka Setia: Bandung. 2015. 

Subhani, Jafar,  Tawasul, Tabarruk, Ziarah Kubur, Karamah Wali Termasuk Ajaran Islam: Kritik Terhadap 

Wahhabi, terj. Zahir. Bandung: Pustaka Hidayah, 1995. 

Suwarno. “Kelahiran Muhammadiyah dari Perspektfi Hermeneutik”, Sasdaya 3, No. 1 (2019): 45. 

[https://doi.org/10.22146/sasdayajournal.43886] 

Taimiyah, Ibnu. At-Tawassul wa Al-Wasilah. Beirut: Dar al-Fikr. 1992. 

Tim Fatwa Majelis Tarjih “Menyikapi Undangan Tahlilan” dalam 
https://web.suaramuhammadiyah.id/2016/03/27/menyikapi-undangan-tahlilan/ diakses 

pada 19 Agustus 2025. 

Tim Penyusun. Hasil Muktamar Nahdlatul Ulama Ke 27 Situbondo-Semarang: Sumber Barokah. 1985. 

Utsaimin, Muhammad bin Salih Al-. “Hukum Melakukan Perjalanan Khusus Untuk Ziyarah Kubur” 
dalam https://www.atsar.id/2023/08/hukum-perjalanan-untuk-ziarah-kubur.html diakses 

pada 20 Agustus 2025. 

 

https://web.suaramuhammadiyah.id/2016/03/27/menyikapi-undangan-tahlilan/
https://www.atsar.id/2023/08/hukum-perjalanan-untuk-ziarah-kubur.html

