
 

Page 51 of 72 

 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis 

p–ISSN: 0000-0000 e-ISSN: 0000-0000 

Vol. 1, No. 1, Juni 2024 
 

 

Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan 

Islam di Era Globalisasi 

 
Candra Kirana 

STAI Raudhatul Ulum Sakatiga 

Email: candrakirana@stit-ru.ac.id faiz@stit-ru.ac.id 
 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui konsep Arah Baru Pendidikan Berbasis Madrasah 

Dalam Orientasi Pendidikan Islam di Era Globalisasi. Metode dalam penelitian ini lebih 

menekankan pada jenis penelitian kepustakaan (library research) diperoleh dari buku yang 

berhubungan dengan definisi & system dan orientasi Pendidikan islam di era globalisasi, 

sejarah & kedudukan madrasah dalam system pendidikan nasional, & peranan madrasah 

dalam membentuk moral & akhlak anak bangsa. Teknik pengambilan data melalui sumber 

buku, jurnal, artikel maupun majalah dan internet yang berhubungan dengan definisi & 

system  orientasi Pendidikan islam di era globalisasi, sejarah & kedudukan madrasah dalam 

system pendidikan nasional, & peranan madrasah dalam membentuk moral & akhlak anak 

bangsa. Analisis data menggunakan teknik analisis yang dikemukakan oleh Miles dan 

Huberman dengan tahapan reduksi data, penyajian data serta penarikan kesimpulan 

(verivication). Hasil dari penelitian menunjukan bahwa pendidikan islam berbasis madrasah 

diorientasikan pada penyadaran, humanisasi, dan pembinaan akhlakul karimah. Kedudukan 

madrasah baru menjadi sangat jelas ketika keluar Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun 1990 

sebagai penjelasan UUSPN 1989 yang salah satu diktumnya menyatakan bahwa Sekolah 

Dasar dan Sekolah Lanjutan Tingkat Pertama yang berciri khas Islam Agama yang 

diselenggarakan Departemen Agama masing-masing disebut Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah 

Tsanawiyah (pasal 4 ayat 3). Selain itu sistem madrasah sebagai perpaduan antara 

Pendidikan system pondok yang khusus mengajarakan agama Islam dengan system 

Pendidikan yang mengajarakan ilmu pengetahuan umum. Melihat hakikat pendidikan 

madrasah yang mencoba mengintegrasikan antara agama dan ilmu pengetahuan dan 

kedudukannya yang kuat dalam sistem pendidikan nasional, maka madrasah memainkan 

peran sebagai Media Sosialisasi Nilai-Nilai Ajaran Agama, Pemelihara Tradisi Keagamaan 

(maintenance of Islamic tradition), Membentuk Akhlaq dan Kepribadian, Benteng Moralitas 

Bangsa, Lembaga Pendidikan Alternatif. 

Kata Kunci : Pendidikan, Manajemen, Madrasah, Globalisasi 

 

Abstract 

 

This study aims to determine the concept of New Direction of Madrasah-Based Education in the 

Orientation of Islamic Education in the Era of Globalization. The method in this study 

emphasizes more on the type of library research obtained from books related to the definition 

& system and orientation of Islamic Education in the era of globalization, history & position of 

mailto:candrakirana@stit-ru.ac.id
mailto:faiz@stit-ru.ac.id


Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 52 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

madrasahs in the national education system, & the role of madrasahs in shaping the morals & 

ethics of the nation's children. Data collection techniques through sources of books, journals, 

articles or magazines and the internet related to the definition & system of orientation of Islamic 

Education in the era of globalization, history & position of madrasahs in the national education 

system, & the role of madrasahs in shaping the morals & ethics of the nation's children. Data 

analysis uses analysis techniques proposed by Miles and Huberman with the stages of data 

reduction, data presentation and drawing conclusions (verification). The results of the study 

show that madrasah-based Islamic education is oriented towards awareness, humanization, 

and fostering of noble morals. The position of the new madrasah became very clear when 

Government Regulation No. 28 of 1990 as an explanation of the 1989 UUSPN, one of the dictums 

of which states that Elementary Schools and Junior High Schools that are characterized by 

Islamic Religion organized by the Ministry of Religion are respectively called Madrasah 

Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah (article 4 paragraph 3). In addition, the madrasah system is 

a combination of the Islamic boarding school education system that specifically teaches Islam 

with the education system that teaches general knowledge. Seeing the nature of madrasah 

education that tries to integrate religion and science and its strong position in the national 

education system, madrasahs play a role as a Media for the Socialization of Religious Teaching 

Values, Maintainers of Religious Traditions (maintenance of Islamic tradition), Forming Morals 
and Personality, Fortress of National Morality, Alternative Education Institutions.  

Keywords: Education, Management, Madrasah, Globalization 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam dari sudut etimologi atau ilmu akar kata sering digunakan istilah taklim dan tarbiyah dari kata “allama dan robba yang dipergunakan di dalam 
Al-Qur’an. Sekalipun kata tarbiyah lebih luas konotasinya yaitu mengandung arti 
memelihara, membesarkan, mendidik Sekaligus mengandung makna mengajar (Nata, 

1997).  Dalam struktur pendidikan di Indonesia pendidikan agama Islam mendapat 

tempat terhormat. Mata pelajaran agama bersifat wajib dan menjadi bagian integral 

dari kurikulum lembaga persekolahan di semua jenjang pendidikan, mulai dari 

tingkat SD hingga Perguruan Tinggi. Di luar lembaga pendidikan umum juga tersedia 

dan tersebar sedemikian banyak lembaga pendidikan Islam yang tentu saja lebih 

terkonsentrasi atau setidak-tidaknya memberikan posisi lebih besar kepada mata 

pelajaran agama Islam. Hal itu suatu cerminan kentalnya sikap religiusitas 

masyarakat di bumi nusantara ini dan sudah seharusnya dimaknai secara positif 

dengan menyuguhkan praktik pendidikan agama yang sebaik mungkin, baik dalam 

segi kualitas maupun relevansinya. Hal tersebut tentunya menjadi kepedulian para 

ahli, perencana, dan praktisi pendidikan agama Islam di Indonesia (Imam, 2006).  



 

Page 53 of 72 

 

Sesuai dengan tuntunan era globalisasi sebagaimana yang telah dipaparkan 

diatas, pendidikan Islam di lembaga persekolahan rasanya perlu diposisikan sebagai 

program andalan dan ruh bagi pembentukan moralitas warga negara yang 

berbasiskan nilai-nilai dasar keagamaan.  Dengan demikian, bahwa pendidikan 

agama Islam adalah pembangun watak, pembinaan etika dan moral. Dalam konteks 

ini, agama Islam tentu saja lebih dimaknai sebagai sumber nilai dan pegangan hidup. 

Ukuran keberhasilannya terletak pada indeks perbaikan moral. 

Dengan begitu pendidikan agama Islam tidak hanya tampil dan berperan 

sebagai pemberi pegangan hidup di level masing-masing Individu, tetapi juga sebagai 

pemberi kesejukan dan keselamatan bagi kehidupan masyarakat, bangsa dan negara 

secara keseluruhan.  

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui konsep Arah Baru Pendidikan 

Berbasis Madrasah Dalam Orientasi Pendidikan Islam di Era Globalisasi. Metode 

dalam penelitian ini lebih menekankan pada jenis penelitian kepustakaan (library 

research (Subagyo, 1991)  diperoleh dari buku yang berhubungan dengan definisi & 

system dan orientasi Pendidikan islam di era globalisasi, sejarah & kedudukan 

madrasah dalam system pendidikan nasional, & peranan madrasah dalam 

membentuk moral & akhlak anak bangsa.  

Teknik pengambilan data melalui sumber buku, jurnal, artikel maupun majalah 

dan internet yang berhubungan dengan definisi & system dan orientasi Pendidikan 

islam di era globalisasi, sejarah & kedudukan madrasah dalam system pendidikan 

nasional, & peranan madrasah dalam membentuk moral & akhlak anak bangsa. 

Analisis data menggunakan teknik analisis yang dikemukakan oleh Miles dan 

Huberman dengan tahapan reduksi data, penyajian data serta penarikan kesimpulan 

(verivication) (Sugiyono, 2010). Hasil dari penelitian menunjukan bahwa pendidikan 

islam berbasis madrasah diorientasikan pada penyadaran, humanisasi, dan 

pembinaan akhlakul karimah. Kedudukan madrasah baru menjadi sangat jelas ketika 

keluar Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun 1990 sebagai penjelasan UUSPN 1989 

yang salah satu diktumnya menyatakan bahwa Sekolah Dasar dan Sekolah Lanjutan 

Tingkat Pertama yang berciri khas Islam Agama yang diselenggarakan Departemen 

Agama masing-masing disebut Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah (pasal 4 



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 54 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

ayat 3). Selain itu sistem madrasah sebagai perpaduan antara Pendidikan system 

pondok yang khusus mengajarakan agama Islam dengan system Pendidikan yang 

mengajarakan ilmu pengetahuan umum. Melihat hakikat pendidikan madrasah yang 

mencoba mengintegrasikan antara agama dan ilmu pengetahuan dan kedudukannya 

yang kuat dalam sistem pendidikan nasional, maka madrasah memainkan peran 

sebagai Media Sosialisasi Nilai-Nilai Ajaran Agama, Pemelihara Tradisi Keagamaan 

(maintenance of Islamic tradition), Membentuk Akhlaq dan Kepribadian, Benteng 

Moralitas Bangsa, Lembaga Pendidikan Alternatif. 

 

HASIL & PEMBAHASAN  

1. Orientasi Pendidikan Islam di Era Globalisasi 

Sejalan dengan pemikiran Prof. Dr. Said Agil bahwa krisis moneter diikuti oleh 

krisis ekonomi yang telah melanda bangsa Indonesia, boleh jadi berpangkal pada 

krisis akhlak. Banyak kalangan menyatakan bahwa persoalan bangsa ini akibat 

merosotnya moral bangsa dengan mewabahnya korupsi, kolusi, dan nepotisme 

(KKN). Diberbagai bidang kehidupan berbangsa dan bernegara karena itu, tuntutan 

untuk melakukan reformasi secara menyeluruh harus menyentuh pada aspek yang 

berkaitan dengan bidang akhlak, sebab, akhlak yang buruk serta kualitas keimanan 

dan ketakwaan masyarakat yang buruk merupakan factor utama tumbuh suburnya 

praktik- praktik korupsi, kolusi, dan nepotisme (Mustofa, 2010).  

Selain itu, realitas di masyarakat sampai saat ini dapat kita saksikan, bahwa di 

satu sisi dapat dikatakan pendidikan berhasil mencetak para ilmuan dan 

cendikiawan, namun sisi lain dapat dikatakan belum berhasil membentuk generasi 

yang berkarakter akhlak mulia, karena masih banyak sekali perilaku tidak terpuji 

yang terjadi di masyarakat. Mulai dari kalangan tingkat tinggi sampai pada kalangan 

bawah, sebagai contoh penyalagunaan wewenang, korupsi, manipulasi, perampokan, 

pencurian, pembunuhan, pelecehan seksual dan merebaknya pengguna narkoba yang 

tidak hanya merusak si pemakai akan tetapi juga akan berakibat kepada orang lain. 

Perubahan zaman yang berjalan sangat pesat menuntut adanya perubahan-

perubahan mendasar dalam penyelenggaraan pendidikan. Karena itu, di era 

globalisasi ini perlu ada rumusan orientasi pendidikan Islam yang sesuai dengan 



 

Page 55 of 72 

 

perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat. Maka pendidikan Islam harus 

diorientasikan kepada tiga hal, yaitu : 

a). Pendidikan Islam sebagai proses penyadaran 

Pada dasarnya Pendidikan nasional yang berakar pada kebudayaan bangsa 

Indonesia dan berdasarkan Pancasila dan UUD 1945 bertujuan untuk meningkatkan 

kecerdasan serta harkat dan martabat bangsa, mewujudkan manusia serta 

masyarkaat Indonesia yang beriman dan bertaqwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa, 

berkualitas, mandiri, sehingga mampu membangun dirinya dan masyarakat 

sekelilingnya serta dapat memenuhi kebutuhan pembangunan nasional dan 

bertanggung jawab atas pembangunan bangsa. Tujuan pendidikan manusia 

Indonesia itu, diwujudkan melalui sistem pendidikan nasional (Neviyarni, 2009). 

Pendidikan Islam sebagai proses penyadaran ini menghendaki sebuah system 

pendidikan yang dialogis, bukan system pembelajaran ala bank (banking education). 

Melalui pendidikan yang dialogis, peserta didik sejak semula sudah terasah untuk 

mencurahkannya pikiran-pikirannya dalam menganalisis pengalaman-pengalaman 

atau realitas social yang mengitarinya. Dalam pendidikan yang dialogis ini, guru tidak 

lebih superior daripada murid. Keduanya didudukkan dalam posisi yang sama, 

sehingga tidak ada yang namanya subyek dan obyek. Baik guru atau murid sama-

sama menjadi subyek belajar, sedangkan yang menjadi obyeknya adalah pengalaman 

masing-masing dan kondisi social yang berkembang ketika itu. Pendidikan sebagai 

proses penyadaran di sini tidak saja diimplementasikan dalam institusi-institusi 

pendidikan formal, akan tetapi juga harus dipraktikkan dalam lingkugan keluarga dan 

masyarakat sebagai institusi pendidikan informal dan nonformal. 

 

b). Pendidikan Islam sebagai proses humanisasi 

Proses humanisasi dalam pendidikan Islam dimaksudkan sebagai upaya 

mengembangkan manusia sebagai makhluk hidup yang tumbuh dan berkembang 

dengan segala potensi (fitrah) yang ada padanya. Manusia dapat dibesarkan (potensi 

jasmaniyah) dan diberdayakan (potensi rohaniyah) agar dapat berdiri sendiri dan 

dapat memenuhi kebutuhan hidupnya. Karena  itu, upaya humanisasi melalui 

pendidikan Islam harus dimulai dengan humanisasi semua unsur, seperti : tujuan, 

kurikulum, proses, kepemimpinan, tenaga pendidik, lingkungan pendidikan, dan 

sebagainya. 



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 56 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

Pendidikan juga merupakan salah satu wahana dalam mengembangkan potensi 

akal manusia. John Dewey berpendapat bahwa pendidikan merupakan suatu proses 

pembentukan kemampuan dasar, baik menyangkut daya piker (intelektual) maupun 

daya perasaan (emosional) menuju ke arah tabiat dan manusia biasa (Armai, 2002). 

Menurut Aburrahman Saleh Abdullah sebagaimana dikutip oleh Armai Arief bahwa 

tujuan pendidikan dibangun atas tiga komponen sifat dasar manusia yaitu; tubuh, ruh 

dan akal (Arief, 2002). Dengan demikian secara konseptual pendidikan berusaha 

untuk menciptakan pertumbuhan dan perkembangan yang seimbang antara semua 

potensi jiwa manusia, yaitu menyelaraskan  fungsi fisik, akal perasaan atau daya 

spiritual manusia untuk menjadi baik secara individual maupun secara kolektif yang 

pada akhirnya membawa manusia tersebut sempurna dalam hidupnya. 

 

c). Pendidikan Islam sebagai pembinaan akhlaq al-karimah 

Pembinaan akhlaq sebagai salah satu orientasi pendidikan Islam di era 

globalisasi ini adalah sesuatu yang tidak bisa ditawar-tawar. Sebab eksis tidaknya 

suatu bangsa sangat ditentukan oleh akhlak masyarakatnya. Jika akhlaknya baik, 

maka bangsa tersebut akan eksis, sebaliknya jika akhlaknya bobrok maka bangsa 

tersebut akan segera musnah. Untuk itu, pendidikan Islam harus dikembalikan 

kepada fitrahnya sebagai pembinaan akhlaq al-karimah, dengan tanpa 

mengesampingkan dimensi-dimensi penting lainnya yang harus dikembangkan 

dalam institusi pendidikan, baik formal, informal maupun nonformal (Ahmad, 2009). 

Di dalam dunia Pendidikan Islam moral yang baik biasa disebut akhlak 

Mahmudah, yaitu segala tingkah laku yang terpuji, dapat disebut juga akhlak fadhillah, 

 yang (منجيات) akhlak yang utama. Al-Ghazali menggunakan istilah munjiyat ,(فضيلة)

berarti segala sesuatu yang memberikan kemenangan atau kejayaan (Yatimin, 2007). 

Akhlak yang baik dilahirkan oleh sifat-sifat yang baik. Oleh karena itu, hal jiwa 

manusia dapat menelurkan perbuatan-perbuatan lahiriah. Tingkah laku zahir 

dilahirkan oleh tingkah laku batin berupa sifat dan kelakuan (Tualeka, 2012). 

 Selain itu juga Toto Tasmara dalam bukunya “Kecerdasan Ruhaniah” 
mengemukakan bahwa karakteristik yang terkandung dalam jiwa Fathanah antara 

lain:  



 

Page 57 of 72 

 

1. The man of wisdom. Mereka tidak hanya menguasai dan terampil melaksanakan 

profesinya, tetapi juga sangat berdedikasi dan dibekali dengan hikmah 

kebijakan (QS Al-Baqarah 2:269). 

2. High in integrity. Mereka sangat bersungguh-sungguh dalam segala hal, 

khususnya dalam meningkatkan kualitas keilmuan dirinya. Mereka tidak hanya 

memikirkan apa yang tampak, tetapi mampu melihat apa dibalik yang tampak 

tersebut melalui proses perenungan atau takafur (QS Ali Imran 3:190). 

3. Willingness to learn. Mereka memiliki motivasi yang sangat kuat untuk terus 

belajar dan mampu mengambil pelajaran dari setiap peristiwa yang 

dihadapinya (QS Yusuf 12:111). 

4. Proactive stance. Mereka bersikap proaktif, ingin memberikan konstribusi 

positif bagi lingkungannya. Melalui pengalaman dan kemampuan dirinya, ia 

telah menjadikannya sebagai sosok yang mampu mengambil keputusan yang 

terbaik dan menjauhi hal-hal yang merugikan (QS Al-Maidah 5:100). 

5. Faith in god. Mereka sangat mencintai orang Tuhannya dan karenya selalu 

mendapat petunjuk dari-Nya. Hidupnya bagaikan telah dihibahkan untuk Allah 

sehingga tumbuh rasa optimis untuk menjadikan Allah sebagai tempat dirinya 

bersandar atau bertawakal (QS Al-Imran 3:7, 30-31, al-Baqarah 2:138). 

6. Creditable and reputable. Mereka selalu berusaha untuk menempatkan dirinya 

sebagai insan yang dapat dipercaya sehingga tidak pernah mau mengingkari 

janji atau mengkhianati amanah yang dipikulkan  kepada dirinya (QS Ar-Ra’d 
13:19-22). 

7. Being the best. Selalu ingin menjadikan dirinya sebagai teladan (the excellent 

exemplary)  dan menampilkan untuk kerja yang terbaik (QS Ali Imran 3:110). 

8. Empathy  and compassion. Mereka menaruh cinta kepada orang lain 

sebagaimana dia mencintai dirinya sendiri (QS. At-Taubah 9:128). 

9. Emotional maturity. Mereka memiliki kedewasan emosi, tabah, dan tidak 

pernah mengenal kata menyerah serta mampu mengendalikan diri dan tidak 

pernah terperangkap dalamd keputusan yang emosional (QS Luqman 31:17). 

10. Balance. Mereka memiliki jiwa yang tenang, sebagaimana dikenal dalam Al-Qur’an sebagai nafsul Mutmainah (QS al-Fajr 89:27-30, Asy-Syu’ara 26:89). 
11. Sense of mission. Mereka memiliki arah tujuan atau misi yang jelas dalam 

kehidupannya (QS at-Taubah 9:33, al-Fath 48:28, ash-Shaff 2:9). 



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 58 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

12. Sense of competition. Mereka memiliki sikap untuk bersaing dengan sehat. 

Karena mereka sadar bahwa setiap umat memiliki kiblat dan martabatnya 

dengan memiliki sense of competition (QS Al-Baqarah 2:148) (Tafsir, 2013). 

Pada giliran proses menempuh Pendidikan bertujuan untuk ber-tafaqquh fi ad-

din(Anis, 2010). 

Dasar pokok perspektif dalam Pendidikan Islam adalah sebagai berikut: 

1. Ia memandang manusia sebagai makhluk termulia yang ditempatkan di bumi 

sebagai khalifah Allah SWT. Dan ia (manusia) perlu diberi persiapan untuk 

memenuhi tugas dan tanggung jawab itu. 

2. Keistimewaan, kedudukan dan tanggung jawab yang dipegang oleh manusia 

adalah berdasarakan keunikan penciptaannya. Kepadanyalah Tuhan 

menghembuskan roh-Nya dan memberi akal untuk mengetahui dan daya nalar 

untuk membuat pilihan cerdas. 

3. Kualifikasi manusia untuk misinya di bumi bergantung pada pemahaman yang 

wajar terhadap wahyu dan alam jagat. Hanyalah apabila wahyu dan alam jagat 

menjadi dua sumber ilmu manusia memiliki ilmu yang menyeluruh dan 

berguna.  

4. Melalui akalnya, manusia dapat memperoleh ilmu (science) untuk memahami 

alam jagat. Melalui rasul-rasul manusia akan memahami dirinya, nasibnya dan 

makna tujuan hidup ini. Nabi-nabi adalah guru-guru dan guru-guru adalah 

wahli waris bagi nabi-nabi.  

5. Profesi keguruan adalah kelanjutan dari berbagai misi nabi-nabi. Jadi hanyala 

orang-orang yang memiliki akhlak yang mulia dan memiliki kemampuan yang 

tinggi hendak memasuki profesi dan pekerjaan ini. Rasulullah yang selalu 

menjadi teladan.  

6. Kualitas-kualitas utama yang penting dimiliki oleh guru-guru ada dua macam; 

yaitu pertama yang bersangkut paut dengan watak dan karakter, iman, sikap 

dan akhlak dan kedua yang berkaitan dengan persiapan saintifiknya 

(Langgulung, 2001). 

 Berbicara tentang Pendidikan tentu sebaiknya dimulai dari membiacarakan 

apa sebetulnya esensi Pendidikan tersebut. Dipandang dari sudut defenisi 

Pendidikan yang dikemukakan oleh para pakar Pendidikan, dari sekian banyak itu 



 

Page 59 of 72 

 

dapat diambil kesimpulan bahwa hakikat Pendidikan itu adalah proses pembentukan 

manusia kea rah yang dicita-citakan. Dengan demikian, Pendidikan Islam, proses 

pembentukan manusia sesuai dengan tuntunan islam.  

Dalam teori Pendidikan dikemukakan paling tidak ada tiga hal yang 

ditransferkan dari si pendidik ke si terdidik, yaitu transfer ilmu, transfer nilai dan 

transfer perbuatan (transfer of knowledge, transfer of value, transfer of skill) di dalam 

proses pentransferan nilai berlangsungnya Pendidikan.  

Disebabkan itulah proses Pendidikan itu bisa berlangsung secara formal, 

nonformal, dan informal. Bila Pendidikan itu diatur, dilaksanakan dengan peraturan-

peraturan yang ketat seperti lamanya belajar, materi pelajaran, waktu, tingkatan, 

umur, pendidik, sertifikat, dan lain sebagainya hal yang seperti ini dapatlah 

disebutkan sebagai pendidik formal. Selain itu ada juga proses Pendidikan itu yang 

tidak diatur sedemikian rigitnya seperti disebutkan terdahulu, maka hal itu dapat 

disebutkan sebagai pendidik nonformal. Di samping itu ada pula jenis Pendidikan 

yang lebih memberikan kepada proses pergaulan yang mendalam yang bersifat 

mempribadi antara si pendidik dengan si terdidik, seperti hubungan orang tua 

dengan anaknya di rumah tangga. Pada saat tertentu si orang tua, tanpa disengaja dan 

dirancang menumbuhkan nilai-nilai (values) kepada anaknya, hal yang seperti ini 

digolongkan kepada Pendidikan informal. 

Berdasarkan ungkapan di atas, dapat dimaklumi betapa luasnya ruang lingkup 

Pendidikan, sehingga setiap perbuatan yang pada intinya pentransferan ilmu, nilai, 

aktivitas, dan keterampilan dapat disebut dengan Pendidikan. Karena itu, dapat 

dipastikan Pendidikan Islam itu telah berlangsung di Indonesia sejak mubaligh 

pertama melakukan kegiatannya dalam rangka menyampaikan keislaman baik dalam 

bentuk pentransferan pengetahuan, nilai, dan aktivitas maupun dlaam pembentukan 

sikap.  

Jika demikian, pemahaman yang diberikan terhadap Pendidikan, maka para 

pedagang dan/atau mubaligh tersebut adalah pendidik sebab mereka melaksanakan 

tugas-tugas kependidikan. Dengan demikian, pulai dimaklumi bahwa Pendidikan 

adalah kunci utama dalam proses islamisasi yang efektif di Indonesia (Haidar, 2007). 

Untuk mencari makna dan hakikat Pendidikan, maka perlu dicari ciri-ciri 

esensial aktivitas Pendidikan, sehingga dapat dipilah mana aktivitas Pendidikan dan 

mana yang bukan, untuk itu perlu dicari unsur dasar Pendidikan. Noeng Muhadjir 



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 60 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

menjelaskan ada lima unsur dasar, yaitu adanya unsur pemberi dan penerima. Unsur 

pemberi dan penerima baru bermakna Pendidikan kalau dibarengi dengan unsur 

ketiga, yaitu adanya tujuan baik. Jika hanya hubungan pemberi dan penerima saja 

yang ada ini belum dapat dikatakan aktivitas Pendidikan, tanpa dibarengi dengan 

tujuan baik, sebab hubungan antara pemberi dan penrima dan hubungan yang seperti 

itu belum dikatakan aktivitas Pendidikan.  

Unsur berikutnya yakni unsur keempat cara atau jalan yang baik. Hal ini terkait 

nilai. Selanjutnya unsur kelima adalah konteks yang positif upaya pendidik adalah 

menumbuhkan konteks positif dengan menjauhi konteks negatif. 

Berdasarkan uraian diatas dapat disimpulkan bahwa dari unsur dasar tersebut, 

Pendidikan dapat diteruskan sebagai aktivitas interaktif antara si pendidik dan 

subjek didik untuk mencapai tujuan baik dengan cara baik dalam konteks positif.  

 Dengan diungkapkannya unsur dasar Pendidikan dapat dijadikan acuan 

tentang apakah aktivitas pedagang dan mubaligh yang melakukan aktivitas proses 

Islamisasi di Indonesia ini dapat digolongkan sebagai aktivitas Pendidikan? Pertama 

dilihat dari proses pemberi dan penerima. Dalam hal ini pedagang dan/atau mubaligh 

sebagai pemberi, masyarakat penduduk pribumi yang dijadikan objek sebagai 

penerima. Kedua, tujuan baik. Aktivitas yang dilakukan mengandung unsur tujuan 

baik. Ajaran Islam yang disampaikan jelas mengundang tujuan baik, mencakup tujuan 

keilmuan (mencerdaskan), tujuan keimanan (keyakinan), tujuan pengabdian 

(ibadah), dan tujuan akhlak (moral). 

Unsur berikutnya adalah cara/jalan yang baik berkenaan dengan 

keterkaitannya dengan nilai. Pedagang dan mubaliqh di dalam menyampaikan 

ajaran-ajaran Islam terkait dengan menimbulkan nilai-nilai baik bagi subjek didik. 

konteks positif adalah konteks yang dapat memberi pengaruh atau efek pada 

aktivitas Pendidikan.  

Berdasarkan uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa aktivitas yang 

dilakukan oleh para mubaliqh awal yang datang ke Indonesia, baik hanya sebagai 

mubaligh an sich, maupun hanya sebagai pedagang yang berperan sebagai mubaligh 

adalah kegiatan yang dapat digolongkan kepada aktivitas Pendidikan. Degnan 

demikian, Pendidikan Islam di Indonesia ini telah berlangsung sejak masuknya Islam 



 

Page 61 of 72 

 

ke Indonesia, dan dengan demikian pula Pendidikan Islam telah memainkan 

peranannya dalam proses, Islamisasi di Indonesia.   

 

2. Kedudukan Madrasah dalam Sistem Pendidikan Nasional  

Pada masa penjajahan hingga tahun 1950-an madrasah memiliki konotasi 

sebagai lembaga pendidikan formal yang dibedakan dengan “sekolah” yang 
diselenggarakan oleh pemerintah maupun swasta. Kebijaksanaan pemerintah, dalam 

hal ini Departemen Agama RI, untuk meningkatkan kualitas pendidikan madrasah di 

mulai dengan program Madrasah wajib belajar (1958) sebagai upaya menjabarkan 

ide dalam UU No. 4 tahun 1950.  

Orang Indonesia baru tercatat ada yang belajar di madrasah di Jazirah Arab 

pada abad ke-19 M. mereka umumnya berasal dari Sumatera, Sulawesi dan sedikit 

pelajar dari Jawa yang belajar di Madrasah Darul Ulum Mesir, Madrasah Shaulatiyah, 

Madrasah Al-Falah serta Madrasah Nasyr Al-Ma’arif al-Diniyyah di Makkah. 

Memasuki abad ke 20 Pendidikan Keagamaan Islam mengalami perkembangan baru 

yakni dengan diperkenalkannya system madrasah.  Kemunculan madrasah dalam 

banyak hal berkaitan erat dengan Gerakan modernisme Islam yang juga menemukan 

momentumnya pada awal abad ke 20. Pada lapangan Pendidikan, gagasan 

modernism ini direalisasikan modern yang mengadopsi system Pendidikan colonial 

belanda. Pemrakarsa pertama dalam hal ini adalah organisasi-organisasi “modernis” Islam seperti Jamo’at Khair, al-Irsyad, Muhammadiyah, Sumatera Thawalib dan lain-

lain.  

Pada gilirannya organisasi-organisasi Islam lain yang bergerak di bidang 

Pendidikan juga mendirikan madrasah dan sekolah dengan nama,  jenis dan jenjang 

yang bermacam-macam. Mathlaul Anwar di Menes Banten mendirikan Madrasah 

Ibtidaiyah, Tsanawiyahj, Aliyah, dan Diniyah. PUI pada tahun 1927 mendirikan 

Madrasah Diniyah, Tsanawiyah dan Madrasah Pertanian. Perti tahun 1928 

mendirikan madrasah dengan berbagai nama, diantaranya Madrasah Tarbiyah 

Islamiyah, Madrasah Alawiyah, Ibtidaiyah, Tsanawiyah, Muallimin Wustha dan 

Muallimin Ulya. Sementara di Tapanuli Medan, al-Washliyah (1930) menyelenggarakan Madrasah Tajhiziyah, Ibtisaiyah, Tsanawiyahj, Qisamul’ali dan 
Tahassus. Disamping itu ada madrasah yang menggunakan nama formal Islam 



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 62 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

(Kuliah Muallimin Islamiyah) didikan oleh Mahmud Yunus di Padang (1913) dan 

Islamic College didikan oleh Pesantren Muslim Indonesia (Permi) tahun 1931. 

Perhatian pemerintah RI terhadap madrasah dan pesantren semakin terbukti 

Ketika kementerian agama resmi berdiri pada 3 Januari 1946. Dalam struktur 

organisasinya, bagian C adalah bagian Pendidikan dengan tugas pokoknya mengurus 

masalah-masalah Pendidikan agama di sekolah umum dan Pendidikan agama di 

sekolah agama (madrasah dan pesantren). Menindaklanjuti saran BPKNIP agar 

madrasah dan pesantren memperoleh bantuan materil, kementerian agama 

mengeluarkan peraturan Menteri Agama No. 1 tahun 1946. Menurut ketentuan ini, yang dinamakan madrasah “tempat Pendidikan yang telah diatur sebagai sekolah dan 
membuat Pendidikan dan ilmu pengetahuan agama Islam menjadi pokok 

pengajarannya. Jenjang Pendidikan dalam madrasah menurut ketentuan ini tersusun 

dari: 1. Madrasah rendah atau sekarang lazim dikenal sebagai madrasah Ibtidaiyah  

dengan lama Pendidikan 6 tahun. 2. Madrasah lanjutan tingkat pertama atau sekarang 

dikenal dengan Madrasah Tsanawiyah dengan lama Pendidikan 3 tahun, dan 3. 

Madrasah lanjutan atas atau Madrasah Aliyah dengan lama Pendidikan 6 tahun.  

Pentingnya Pendidikan agama Islam dalam system Pendidikan nasional 

mendapat pengakuan lebih tegas lagi dengan lahirnya undang-undang Noi. 4 tahun 

1950 tentang Dasar-Dasar Pendidikan dan Pengajaran di Sekolah. Pasal 10 ayat 2 menyebutkan “belajar di sekolah agama yang mendapat pengakuan Menteri Agama 

saat itu, KH. Moh. Ilyas, yang mengadakan pembaharuan system Pendidikan di 

madrasah dengan memperkenalkan madrasah wajib belajar (MWB) 8 tahun. Lama 

belajar 8 tahun ini dengan pertimbangan bahwa pada umur 6 tahun anak sudah 

berhah sekolah dan pada umur 15 tahun sesuai dengan undang-undang yang berlaku, 

anak telah diijinkan mencari nafkah (Mohammad, 2008). 

Menurut UUSPN, pendidikan nasional bertujuan mencerdaskan bangsa dan 

mengembangkan manusia Indonesia seutuhnya, yaitu manusia yang beriman dan 

bertaqwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa, berbudi pekerti luhur, memiliki 

pengetahuan dan keterampilan, kesehatan jasmani dan rohani,kepribadian yang 

mantap dan mandiri serta rasa tanggung jawab kemasyarakatan dan kebangsaan 

(pasal 4). Tujuan pendidikan ini secara jelas telah menganut pendekatan intregatif 

antara ilmu pengetahuan dan agama. 



 

Page 63 of 72 

 

Madrasah dalam kerangka ini ditempatkan sebagai “pendidikan keagamaan” 
yakni jenis pendidikan yang bertujuan untuk mempersiapkan peserta didik untuk 

dapat menjalankan peranan yang menuntut penguasaan khusus tentang ajaran 

agama yang bersangkutan (pasal 11 ayat 1 dan 6). Kedudukan madrasah baru 

menjadi sangat jelas ketika keluar Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun 1990 sebagai 

penjelasan UUSPN 1989 yang salah satu diktumnya menyatakan bahwa Sekolah 

Dasar dan Sekolah Lanjutan Tingkat Pertama yang berciri khas Islam Agama yang 

diselenggarakan Departemen Agama masing-masing disebut Madrasah Ibtidaiyah, 

Madrasah Tsanawiyah (pasal 4 ayat 3). Sedangkan Madrasah Aliyah dalam hal ini 

diatur berdasarkan PP No.29 Tahun 1990 yaitu sebagai pendidikan menengah 

keagamaan. 

Atas dasar UUSPN dan PP 28 DAN PP 29 Tahun 1990, Menteri Agama 

menetapkan kurikulum pendidikan menengah keagamaan (Madrasah Aliyah dan 

Madrasah Aliyah Keagamaan) masing-masing dengan KMA No. 373 dan KMA No. 374. 

Dalam KMA ini kurikulum yang diberlakukan di madrasah sama dengan di sekolah 

umum sebgaimana terlihat dalam lampiran keputusan Menteri Agama yang 

menyertainya (Husni, 2010).  

Setelah Indonesia merdeka, maka salah satu di antara Departemen yang 

dibentuk adalah Departemen Agama sebagai perwujudan dari falsafah hidup bangsa 

Indonesia yang religious. Departemen Agama didirikan pada tanggal 3 Januari 1946. 

Salah satu bidang Garapan Departemen Agama adalah bidang Pendidikan agama, 

seperti madrasah, pesantren dan mengurus Pendidikan agama di sekolah-sekolah 

umum (Haidr, 2007).  

Dalam rangka upaya meningkatkan madrasah, maka pemerintah melalui 

Kementerian Agama memberikan bantuan-bantuan kepada madrasah dalam bentuk 

material dan bimbingan, untuk itu Kementerian Agama mengeluarkan peraturan 

Menteri Agama Nomor 1 Tahun 1946 dan disempurnakan dengan Peraturan Menteri 

Agama Nomor 7 Tahun 1952. 

Di dalam peraturan tersebut dicantumkan yang dinamakan madrasah, ialah: 

Tempat Pendidikan yang diatur sebagai sekolah dan membuat Pendidikan dan ilmu 

pengetahuan agama Islam menjadi pokok pengajaran. Menurut ketentuan ini juga 

jenjang Pendidikan pada madrasah terdiri dari: 

a. Madrasah rendah, sekarang Namanya disebut Madrasah Ibtidaiyah 



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 64 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

b. Madrasah Lanjutan Tingkat Pertama, sekarang disebut Namanya dengan 

Madrasah Tsanawiyah. 

c. Madrasah Lanjutan Atas, sekarang disebut Namanya Madrasah Aliyah  

Upaya pemerintah selanjutanya untuk meningkatkan status madrasah adalah 

dengan jalan menegerikan madrasah-madrasah swasta yang dikelola oleh 

masyarakat, baik berbentuk pribadi maupun organisasi. Tercatat sejumlah ratusan 

madrasah swasta yang dijadikan madrasah negeri yang meliputi tingkat ibtidaiyah 

dengan nama MIN (Madrasah Ibtidayah Negeri), tingkat Tsanawiyah dengan nama 

Madrasah Tsanawiyah  Agama Islam Negeri (MTsAIN), dan Madrasah Aliyah Agama 

Islam Negeri (MAAIN). 

Dalam perkembangan sejarah madrasah di Indonesia tercatat pula bahwa 

pemerintah pernah mendirikan apa yang disebut Madrasah Wajib Belajar atau MWB. 

Madrasah ini lama belajarnya 8 tahun, materi pelajaran terdiri dari mata pelajaran 

agama, umum dan keterampilan dalam lapangan ekonomi, industry dan transmigrasi.  

Tujuan dari madrasah ini adalah agar setamat dari madrasah ini anak didik 

Kembali ke desa untuk berproduksi atau bertransmigrasi dengan swadaya dan 

keterampilan yang diperolehnya selama 8 tahun, di madrasah MWB. Kurikulum MWB 

merupakan keselarasan tiga perkembangan, yaitu perkembangan otak dan akal, 

perkembangan hati atau perasan dan perkembangan tangan atau 

kedekatan/keterampilan. Dalam kenyataan konsepsi Madrasah Wajib Belajar tidak 

berjalan sebagainya yang diprogramkan. Ada juga madrasah yang menanamkan 

dirinya dengan madrasah wajib belajar, tetapi kegiatannya tidak sesuai dengan 

kurikulum MWB. 

Menurut peraturan Menteri Agama Nomor 1 Tahun 1946 dan Peraturan 

Menteri Agama Nomor 7 Tahun 1950, madrasah mengandung makna: 

a. Tempat Pendidikan yang diatur sebagai sekolah dan membuat Pendidikan dan 

ilmu pengetahuan agama Islam menjadi pokoknya pengajarannya. 

b. Pondok dan pesantren yang memberi Pendidikan setingkat dengan madrasah.  

Dalam Surat Keputusan Bersama (SKB) tiga Menteri Tahun 1975, bab 1 pasal 1 

menyebutkan: 



 

Page 65 of 72 

 

“Yang dimaksud dengan madrasah dalam Keputusan Bersama ini ialah: 
Lembaga Pendidikan yang menjadikan mata pelajaran agama Islam sebagai dasar 

yang diberikan sekurang-kurangnya 30% di samping mata pelajaran umum” 

Berdasarkan diktum-diktum di atas, baik Peraturan Menteri Agama Nomor 1 

Tahun 1946 dan peraturan Menteri Agama Nomor 7 Tahun 1950 maupun SKB Tiga 

Menteri Tahun 1975, dapat dipahami bahwa madrasah adalah Lembaga Pendidikan 

yang menjadikan mata pelajaran Agama Islam sebagai mata pelajarann  pokok atau 

dasar di samping itu juga, diajarkan mata pelajaran umum.  

Sistem dan isi madrasah diupayakan adanya penggabungan antara system 

pesantren dengan sekolah umum. Penyusunan ensiklopedi Indonesia, pada pasal 

yang membicarakan madrasah sebagai perpaduan antara Pendidikan system pondok 

yang khusus mengajarakan agama Islam dengan system Pendidikan yang 

mengajarakan ilmu pengetahuan umum.  

Sejak lahirnya system pendidkan madrasah di Indonesia, telah memiliki ciri 

khas yang membedakannya dari pesantren dan sekolah umum, yaitu upaya untuk 

mengkonversikan antara mata pelajaran umum dengan mata pelajaran agama. Dalam 

usaha memadukan itu tidak dapat kesamaan antara satu madrasah dengan madrasah 

lainnya, seperti yang diungkapkan terdahulu.  

Walapun terdapat keanekaragaman dalam upaya menggabungkan antara mata 

pelajaran agama dengan mata pelajaran umum, namun madrasah tetap sebagai 

Lembaga Pendidikan Islam yang menjadikan mata pelajaran agama sebagai mata 

pelajaran pokok atau dasar. Pengertian mata pelajaran pokok atau dasar, adalah mata 

pelajaran yang menentukan dalam memberi penilaian terhadap status seseorang 

siswa baik pada waktu penentuan naik kelas atau penentuan ujian akhir. 

Struktur program kurikulum Madrasah Aliyah tahun 1984, Pendidikan agama 

terdiri dari mata pelajaran: 

a. Qur’an Hadits   
b. Akidah Akhlak  

c. Fikih  

d. Sejarah dan Peradaban Islam  

e. Bahasa Arab, semua mata pelajaran ini digolongkan kepada program inti.  

Makna dari program inti adalah jenis program yang dimaksudkan untuk 

memenuhi tujuan Pendidikan pada madrasah Aliyah, yakni mendidik siswa menjadi 



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 66 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

manusia pembangunan seutuhnya yang bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa 

sebagai warga negara Indonesia yang berpedoman pada Pancasila, dan sekaligus 

merupakan perwujudan upaya untuk menempatkan siswa pada suasana 

kebersamaan.  

Program ini merupakan program pendidkan yang wajib diikuti oleh semua sisa 

dengan mengacu pada kepentingan pencapaian tujuan Pendidikan nasional, 

kepentingan agama, tujuan masyarakat, serta penguasaan pengetahuan bagi semua 

siswa.  

 

3. Peranan Madrasah dalam Memperkukuhkan Etika dan Moral Bangsa  

Sebagai sub sistem pendidikan nasional, madrasah tidak hanya dituntut untuk 

dapat menyelenggarakan pendidikan dasar dan menengah yang berciri khas 

keagamaan tetapi madrasah dituntut pula memainkan peran lebih sebagai basis dan 

benteng tangguh yang akan menjaga dan memperkukuh etika dan moral bangsa. 

Melihat hakikat pendidikan madrasah yang mencoba mengintegrasikan antara 

agama dan ilmu pengetahuan dan kedudukannya yang kuat dalam sistem pendidikan 

nasional, maka madrasah memainkan peran sebagai berikut: 

a). Media Sosialisasi Nilai-Nilai Ajaran Agama 

Sebagai lembaga pendidikan yang berciri khas keagamaan, madrasah 

mempunyai peluang lebih besar untuk  berfungsi sebagai media sosialisasi nilai-nilai 

ajaran agama kepada anak didik secara efektif karena diberikan  secara dini. Sifat 

yang melekat pada kelembagaannya menjadikan madrasah mempunyai mandat yang 

kuat untuk melakukan peran tersebut. 

b). Pemelihara Tradisi Keagamaan (maintenance of Islamic tradition) 

Sebagai intitusi pendidikan yang berciri keagamaan, salah satu peran penting 

yang diemban oleh madrasah adalah memelihara tradisi-tradisi keagamaan. 

Pemelihara tradisi keagamaan ini dilakukan di samping secara formal melalui 

pengajaran melalui ilmu-ilmu agama seperti al-qur’an, hadits, aqidah, akhlaq, fiqih, 
bahasa arab dan sejarah kebudayaan islam, juga dilakukan secara informal melalui pembiasaan untuk mengajarkan dan mengamalkan syari’at agama sejak dini. 
Misalnya, anak-anak sejak kecil dibiasakan untuk mengerjakan shalat dan puasa pada 



 

Page 67 of 72 

 

bulan Ramadhan, mengunjungi teman yang sakit atau kena musibah, mengucapkan 

salam ketika bertemu dengan teman, dan sebagainya. 

c). Membentuk Akhlaq dan Kepribadian 

Peran kultural madrasah dan pondok pesantren telah diakui oleh banyak pihak 

bahkan sampai sekarang. Sistem pendidikan pondok pesantren masih dianggap satu -

satunya lembaga yang dapat mencetak calon ulama. Banyak ulama dan  pemimpin 

nasional yang menjadi panutan masyarakat dan bangsa lahir dari sistem pendidikan 

Islam ini. Hal ini bisa terjadi karena sistem pendidikannya di samping menekankan 

penguasaan pengetahuan yang luas juga sangat memperhatikan pendidikan etika dan 

moral yang tinggi. Tujuan pendidikan madrasah atau pesantren tidak semata-mata 

untuk memperkaya pikiran murid dengan pengetahuan-pengetahuan, tetapi untuk 

meninggikan moral, melatih dan mempertinggi semangat, menghargai nilai-nilai 

spiritual dan kemanusiaan, mengajarkan sikap dan tingkah laku jujur dan bermoral, 

dan menyiapkan para murid untuk hidup sederhana dan berhati bersih. 

 

d). Benteng Moralitas Bangsa 

Pesatnya kemajuan pembangunan nasional telah membawa pengaruh positif 

bagi kemajuan dan peningkatan kualitas kehidupan masyarakat Indonesia, terutama 

tingkat kesejahteraan  pesat dengan tingkat pertumbuhan yang bersifat materi. 

Pendapatan perkapita masyarakat Indonesia telah meningkat pesat dengan tingkat 

pertumbuhan ekonomi yang cukup tinggi. Sekarang ini, masyarakat relatif mudah 

untuk mendapatkan pangan dan sandang. Namun, disisi lain kemajuan ekonomi ini 

pada gilirannya juga melahirkan masalah-masalah baru, seperti kesenjangan sosial, 

meningaktnya tindak kriminalitas, seperti pembunuhan, perampokan, meningkatnya 

jumlah kenakalan remaja, berkembangnya pergaulan bebas dan praktek prostitusi, 

merosotnya kepedulian sosial masyarakat. Kondisi ini menyebabkan masyarakat 

mulai melirik kembali kepada lembaga pendidikan islam seperti madrasah atau 

pondok pesantren, yang diyakini dapat menjadi benteng yang ampuh untuk menjaga 

kemerosotan moralitas masyarakat. 

 

 

e). Lembaga Pendidikan Alternatif 



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 68 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

Modernisasi kehidupan masyarakat akibat perkembangan dan kemajuan ilmu 

dan teknologi yang diwujudkan dalam kegiatan pembangunan, telah melahirkan 

kemajuan dan peningkatan kesejahteraan kehidupan masyarakat. Peningkatan 

kualitas pendidikan telah mempercepat tumbuhnya tingkat kesejahteraan ekonomi 

sebagian masyarakat Indonesia, khususnya masyarakat menengah ke atas. Namun, 

peningkatan kualitas kesejahteraan ekonomi ini sayangnya tidak di ikuti dengan 

peningkatan kesejahteraan spiritual dan mental masyarakat.  Di satu sisi mereka 

berkelebihan secara materi, tetapi disisi lain mereka kosong secara mental spiritual. 

Menyadari kehidupan mereka yang kurang bahagia ini, mereka menyiapkan anak-

anaknya agar tidak mengalami keadaan yang sama. Mereka mulai mencari lembaga 

pendidikan alternatif yang mampu memberikan pendidikan yang seimbang antar 

ilmu pengetahuan agama. Membaca kecenderungan ini nampaknya madrasah dan 

pesantren memiliki kesempatan untuk berkembang sebagai alternatif   pendidikan di 

masa datang. 

Pada poin ini bila dikaitkan dengan Pendidikan adalah sebuah inovasi yang 

diartikan sebagai suatu ide, barang, metode, yang dirasakan atau diamati sebagai hal 

yang baru bagi seseorang atau sekelompok orang baik berupa penemuan (invention), 

atau discovery, yang digunakan untuk mencapai tujuan atau memecahkan masalah 

Pendidikan (Sulthon, 2003). 

 

4. Eksistensi Madrasah dan Arah pengembangan Madrasah di Era 

Globalisasi 

Globalisasi yang telah membawa kemakmuran ekonomi dan kemajuan iptek, 

telah pula membawa dampak krisis spiritual dan kepribadian, sehingga lebih 

memunculkan kesenjangan dan kekerasan sosial, ketidak adilan, dan demokrasi. 

Sementara itu madrsah yang selama ini lebih menitikberatkan kepribadian, dianggap 

kurang berhasil dalam meningkatkan kecerdasan, keterampilan dan profesionalisme. 

Tantangan inilah yang dihadapi madrasah memasuki abad ke-21, agar menyiapkan 

madrasah yang berkualitas dan mampu bersaing dengan tuntutan zaman. 

Upaya peningkatan mutu madrasah merupakan tuntutan yang semakin 

mendesak dan tidak dapat dihindari. Untuk memberi gambaran madrasah pada masa 

depan, maka perlu dirumuskan gambaran tentang visi madrasah dalam alam 



 

Page 69 of 72 

 

globalisasi. Visi madrasah tersebut adalah menjadi madrasah sebagai “sekolah plus” 
yang mampu memadukan kekuatan iptek dan imtak. Madrasah plus adalah madrasah 

yang menyiapkan anak didik mampu dalam sains dan teknologi, namun tetap dengan 

identitas keislamannya. Ini sesuai dengan konsep madrasah adalah sekolah umum 

yang berciri khas Islam. 

Arah pengembangan madrasah adalah memperkuat dan memberi makna 

terhadap pengakuan bahwa madrasah adalah sekolah umum berciri khas Islam. 

Secara formal ciri khas madrasah dinyatakan dalam kurikulum berbentuk mata 

pelajaran agama. Kurikulum agama pada madrasah ini lebih banyak dibandingkan 

dengan pelajaran agama di sekolah umum. Selain itu sebagai media Pendidikan juga 

berfungsi sebagai basis dakwah sekaligus media control terhadap prilaku budaya dan 

pengawal umat menuju maslahat (Fuad, 2010). 

Guna memberikan ciri khas Islam pada madrasah tidak cukup hanya ciri formal 

dalam kurikulum. Karena itu, ditetapkan tiga program utama yaitu 

a). Program mafikibi dengan nuansa Islam. 

Program mafikibi dengan nuansa Islam dimaksudkan untuk mengembangkan 

bidang kajian matematika, fisika, kimia, biologi, dan bahasa Inggris yang lebih 

bernuansa dan berkaitan dengan kajian keislaman. Program ini untuk menopang “proyek” reintegrasi ilmu-ilmu umum dengan ilmu agama. Pada masa kemajuan 

Islam, kedua ilmu tersebut diperkenalkan dan dikembangkan oleh ilmuwan Islam 

tanpa mendikhotomikan secara tajam. Namun, akibat dominannya filsafat Barat yang 

sekuler, kedua ilmu tersebut dibedakan lagi secara tajam. 

b). Program pelajaran agama dengan nuansa iptek 

Melalui program ini dilakukan pula upaya menjembatani pemanduan ilmu 

agama dengan ilmu pengetahuan dan teknologi, bagaimana pun teknologi dapat 

membantu pengalaman beragama. Pemanduan konsep mafikib dengan nuansa 

agama dan konsep agama dengan nuansa iptek dimaksudkan agar dapat diserap nilai-

nilai mafikibb yang agamis dan nilai-nilai agama yang kontekstual dalam perilaku 

siswa, sebagai wujud penghayatan terhadap keagungan Allah Swt. 

 

c). Program penciptaan suasana keagamaan di madrasah. 

Penciptaan suasana keagamaan ini harus didukung dengan perbaikan fisik dan 

sarana bangunan maupun dalam pergaulan dan pakaian siswa. Suasana keagamaan 



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 70 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

ini dapat pula berupa symbol dan pelaksanaan aktivitas keagamaan di dalam 

madrasah. Selain itu system-system baru mulai bermunculan serta bagaimana model-

model pelajaran itu bisa diadakan. Perkembangan Pendidikan ditentukan dengan 

ukuran sama ratanya system pola pembelajaran di masing-masing Lembaga 

Pendidikan. Realitas seperti ini berarti lebih memudahkan masyarakat untuk 

melakukan pilihan-pilihan yang terbaik bagi putra-putrinya (Headari, 2004). 

 

SIMPULAN  

Setelah membahas berbagai uraian dan penjelasan hasil penelitian tentang Arah 

Baru Pendidikan Madrasah Dalam Orientasi Pendidikan Islam di Era Globalisasi, 

maka penulis dapat menyimpulkan bahwa: 

a). Pendidikan islam berbasis madrasah diorientasikan pada penyadaran, 

humanisasi, dan pembinaan akhlakul karimah.  

b). Kedudukan madrasah baru menjadi sangat jelas ketika keluar Peraturan 

Pemerintah No. 28 Tahun 1990 sebagai penjelasan UUSPN 1989 yang salah satu 

diktumnya menyatakan bahwa Sekolah Dasar dan Sekolah Lanjutan Tingkat 

Pertama yang berciri khas Islam Agama yang diselenggarakan Departemen 

Agama masing-masing disebut Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah 

(pasal 4 ayat 3).  

c). sistem madrasah sebagai perpaduan antara Pendidikan system pondok yang 

khusus mengajarakan agama Islam dengan system Pendidikan yang 

mengajarakan ilmu pengetahuan umum. Melihat hakikat pendidikan madrasah 

yang mencoba mengintegrasikan antara agama dan ilmu pengetahuan dan 

kedudukannya yang kuat dalam sistem pendidikan nasional, maka madrasah 

memainkan peran sebagai Media Sosialisasi Nilai-Nilai Ajaran Agama, 

Pemelihara Tradisi Keagamaan (maintenance of Islamic tradition), Membentuk 

Akhlaq dan Kepribadian, Benteng Moralitas Bangsa, Lembaga Pendidikan 

Alternatif. 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abudin, Nata, 1997, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta : Logos Wacana Ilmu.  



 

Page 71 of 72 

 

Ahmad, Tantowi, 2009, Pendidikan Islam Di Era Transformasi Global,  Semarang : PT 

Pustaka Rizki Putra.  

Anis Masykhur, 2010, Menakar Modernisasi Pendidikan Pesantren (Mengusung Sistem 

Pesantren Sebagai Sistem Pendidikan Mandiri, Depok Jabar : Barnea Pustaka.  

Armai Arief, 2002, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam, Jakarta: Ciputat 

Pers.  

Choirul Fuad, 2010, Pesantren & Demokrasi Jejak Demokrasi Dalam Islam, Jakarta: CV. 

Titian Pena Abadi.  

Haedari Amin, 2004, Panorama Pesantren Dalam Cakrawala Modern, Jakarta: Diva 

Pustaka.  

Haidar, Putra Daulay, 2007, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaharuan Pendidikan Islam 

di Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media Group.  

Haidar, Putra Daulay, 2007, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaharuan Pendidikan Islam 

di Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media Group.  

Hasan Langgulung, 2001, Pendidikan Islam Dalam Abad ke 21, Jakarta: PT Alhusna 

Zikra.  

Husni, Rahiem,  Arah Baru Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta : Logos Wacana Ilmu. 

Imam, Suprayogo, 2006, Pendidikan Islam Pembacaan Realitas Pendidikan Islam, 

Sosial, dan Keagamaan, Malang: UIN Malang Press.  

M. Yatimin Abdullah, 2007,  Studi Akhlak Dalam Perspektif Al-Qur’an Jakarta: Amzah.  

Mohammad Ishom El-Saha, 2008, Dinamika Madrasah Diniyah di Indonesia 

(Menelurusi Akar Sejarah Pendidikan Nonformal, Jakarta: Transwacana.  

Mustofa, Rembagy, 2010, Pendidikan Transformatif, Yogyakarta : Teras.  

Muzayyin Arifin, 2010, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara. 

Neviyarni, 2009, Pelayanan Bimbingan dan Konseling Berorientasi Khalifah Fil Ardh, ( 

Bandung: Alfabeta. 

Sulthon Masyhud, Moh. Khusnurdilo, 2003, Manajemen Pondok Pesantren, Jakarta: 

Diva Pustaka.  

Tafsir Ahmad, 2013, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, (Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya.  

Tualeka Hamzah, dkk, 2012, Akhlak Tasawuf, Surabaya, IAIN Sunan Ampel.  

  



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi 
Candra Kirana 

 

Page 72 of 72 

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024 

 

 


