JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis
p-ISSN: 0000-0000 e-ISSN: 0000-0000
Vol. 1, No. 1, Juni 2024

Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan
Islam di Era Globalisasi

Candra Kirana
STAI Raudhatul Ulum Sakatiga
Email: candrakirana@stit-ru.ac.id faiz@stit-ru.ac.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui konsep Arah Baru Pendidikan Berbasis Madrasah
Dalam Orientasi Pendidikan Islam di Era Globalisasi. Metode dalam penelitian ini lebih
menekankan pada jenis penelitian kepustakaan (library research) diperoleh dari buku yang
berhubungan dengan definisi & system dan orientasi Pendidikan islam di era globalisasi,
sejarah & kedudukan madrasah dalam system pendidikan nasional, & peranan madrasah
dalam membentuk moral & akhlak anak bangsa. Teknik pengambilan data melalui sumber
buku, jurnal, artikel maupun majalah dan internet yang berhubungan dengan definisi &
system orientasi Pendidikan islam di era globalisasi, sejarah & kedudukan madrasah dalam
system pendidikan nasional, & peranan madrasah dalam membentuk moral & akhlak anak
bangsa. Analisis data menggunakan teknik analisis yang dikemukakan oleh Miles dan
Huberman dengan tahapan reduksi data, penyajian data serta penarikan kesimpulan
(verivication). Hasil dari penelitian menunjukan bahwa pendidikan islam berbasis madrasah
diorientasikan pada penyadaran, humanisasi, dan pembinaan akhlakul karimah. Kedudukan
madrasah baru menjadi sangat jelas ketika keluar Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun 1990
sebagai penjelasan UUSPN 1989 yang salah satu diktumnya menyatakan bahwa Sekolah
Dasar dan Sekolah Lanjutan Tingkat Pertama yang berciri khas Islam Agama yang
diselenggarakan Departemen Agamamasing-masing disebut Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah
Tsanawiyah (pasal 4 ayat 3). Selain itu sistem madrasah sebagai perpaduan antara
Pendidikan system pondok yang khusus mengajarakan agama Islam dengan system
Pendidikan yang mengajarakan ilmu pengetahuan umum. Melihat hakikat pendidikan
madrasah yang mencoba mengintegrasikan antara agama dan ilmu pengetahuan dan
kedudukannya yang kuat dalam sistem pendidikan nasional, maka madrasah memainkan
peran sebagai Media Sosialisasi Nilai-Nilai Ajaran Agama, Pemelihara Tradisi Keagamaan
(maintenance of Islamic tradition), Membentuk Akhlaq dan Kepribadian, Benteng Moralitas
Bangsa, Lembaga Pendidikan Alternatif.

Kata Kunci : Pendidikan, Manajemen, Madrasah, Globalisasi

Abstract

This study aims to determine the conceptof New Direction of Madrasah-Based Education in the
Orientation of Islamic Education in the Era of Globalization. The method in this study
emphasizes more on the type of library research obtained from books related to the definition
& system and orientation of Islamic Education in the era of globalization, history & position of

Page 51 of 72


mailto:candrakirana@stit-ru.ac.id
mailto:faiz@stit-ru.ac.id

Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

madrasahs in the national education system, & the role of madrasahs in shaping the morals &
ethics of the nation's children. Data collection techniques through sources of books, journals,
articles or magazinesand the internetrelatedto the definition & system of orientation of Islamic
Educationinthe eraofglobalization, history & position ofmadrasahs in the national education
system, & the role of madrasahs in shaping the morals & ethics of the nation's children. Data
analysis uses analysis techniques proposed by Miles and Huberman with the stages of data
reduction, data presentation and drawing conclusions (verification). The results of the study
show that madrasah-based Islamic education is oriented towards awareness, humanization,
and fostering of noble morals. The position of the new madrasah became very clear when
Government Regulation No. 28 0f 1990 as an explanation of the 1989 UUSPN, one of the dictums
of which states that Elementary Schools and Junior High Schools that are characterized by
Islamic Religion organized by the Ministry of Religion are respectively called Madrasah
Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah (article 4 paragraph 3). In addition, the madrasah system is
a combination of the Islamic boarding school education system that specifically teaches Islam
with the education system that teaches general knowledge. Seeing the nature of madrasah
education that tries to integrate religion and science and its strong position in the national
education system, madrasahs play a role as a Media for the Socialization of Religious Teaching
Values, Maintainers of Religious Traditions (maintenanceofIslamic tradition), Forming Morals
and Personality, Fortress of National Morality, Alternative Education Institutions.

Keywords: Education, Management, Madrasah, Globalization

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam dari sudut etimologi atau ilmu akar kata sering digunakan
istilah taklim dan tarbiyah dari kata “allama dan robba yang dipergunakan di dalam
Al-Qur’an. Sekalipun kata tarbiyah lebih luas konotasinya yaitu mengandung arti
memelihara, membesarkan, mendidik Sekaligus mengandung makna mengajar (Nata,
1997). Dalam struktur pendidikan di Indonesia pendidikan agama Islam mendapat
tempat terhormat. Mata pelajaran agama bersifat wajib dan menjadi bagian integral
dari kurikulum lembaga persekolahan di semua jenjang pendidikan, mulai dari
tingkat SD hingga Perguruan Tinggi. Di luar lembaga pendidikan umum juga tersedia
dan tersebar sedemikian banyak lembaga pendidikan Islam yang tentu saja lebih
terkonsentrasi atau setidak-tidaknya memberikan posisi lebih besar kepada mata
pelajaran agama Islam. Hal itu suatu cerminan kentalnya sikap religiusitas
masyarakat di bumi nusantara ini dan sudah seharusnya dimaknai secara positif
dengan menyuguhkan praktik pendidikan agama yang sebaik mungkin, baik dalam
segi kualitas maupun relevansinya. Hal tersebut tentunya menjadi kepedulian para

ahli, perencana, dan praktisi pendidikan agama Islam di Indonesia (Imam, 2006).

Page 52 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



Sesuai dengan tuntunan era globalisasi sebagaimana yang telah dipaparkan
diatas, pendidikan Islam di lembaga persekolahan rasanya perlu diposisikan sebagai
program andalan dan ruh bagi pembentukan moralitas warga negara yang
berbasiskan nilai-nilai dasar keagamaan. Dengan demikian, bahwa pendidikan
agama Islam adalah pembangun watak, pembinaan etika dan moral. Dalam konteks
ini, agama Islam tentu saja lebih dimaknai sebagai sumber nilai dan pegangan hidup.
Ukuran keberhasilannya terletak pada indeks perbaikan moral.

Dengan begitu pendidikan agama Islam tidak hanya tampil dan berperan
sebagai pemberi pegangan hidup dilevel masing-masing Individu, tetapi juga sebagai
pemberi kesejukan dan keselamatan bagi kehidupan masyarakat, bangsa dan negara

secara keseluruhan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui konsep Arah Baru Pendidikan
Berbasis Madrasah Dalam Orientasi Pendidikan Islam di Era Globalisasi. Metode
dalam penelitian ini lebih menekankan pada jenis penelitian kepustakaan (library
research (Subagyo, 1991) diperoleh daribuku yang berhubungan dengan definisi &
system dan orientasi Pendidikan islam di era globalisasi, sejarah & kedudukan
madrasah dalam system pendidikan nasional, & peranan madrasah dalam
membentuk moral & akhlak anak bangsa.

Teknik pengambilan data melalui sumber buku, jurnal, artikel maupun majalah
dan internet yang berhubungan dengan definisi & system dan orientasi Pendidikan
islam di era globalisasi, sejarah & kedudukan madrasah dalam system pendidikan
nasional, & peranan madrasah dalam membentuk moral & akhlak anak bangsa.
Analisis data menggunakan teknik analisis yang dikemukakan oleh Miles dan
Huberman dengan tahapan reduksi data, penyajian data serta penarikan kesimpulan
(verivication) (Sugiyono, 2010). Hasil dari penelitian menunjukan bahwa pendidikan
islam berbasis madrasah diorientasikan pada penyadaran, humanisasi, dan
pembinaan akhlakul karimah. Kedudukan madrasah baru menjadi sangatjelas ketika
keluar Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun 1990 sebagai penjelasan UUSPN 1989
yang salah satu diktumnya menyatakan bahwa Sekolah Dasar dan Sekolah Lanjutan
Tingkat Pertama yang berciri khas Islam Agama yang diselenggarakan Departemen

Agama masing-masing disebut Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah (pasal 4

Page 53 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

ayat 3). Selain itu sistem madrasah sebagai perpaduan antara Pendidikan system
pondok yang khusus mengajarakan agama Islam dengan system Pendidikan yang
mengajarakan ilmu pengetahuan umum. Melihat hakikat pendidikan madrasah yang
mencoba mengintegrasikan antara agama dan ilmu pengetahuan dan kedudukannya
yang kuat dalam sistem pendidikan nasional, maka madrasah memainkan peran
sebagai Media Sosialisasi Nilai-Nilai Ajaran Agama, Pemelihara Tradisi Keagamaan
(maintenance of Islamic tradition), Membentuk Akhlaq dan Kepribadian, Benteng

Moralitas Bangsa, Lembaga Pendidikan Alternatif.

HASIL & PEMBAHASAN
1. Orientasi Pendidikan Islam di Era Globalisasi

Sejalan dengan pemikiran Prof. Dr. Said Agil bahwa krisis moneter diikuti oleh
krisis ekonomi yang telah melanda bangsa Indonesia, boleh jadi berpangkal pada
krisis akhlak. Banyak kalangan menyatakan bahwa persoalan bangsa ini akibat
merosotnya moral bangsa dengan mewabahnya korupsi, kolusi, dan nepotisme
(KKN). Diberbagai bidang kehidupan berbangsa dan bernegara karena itu, tuntutan
untuk melakukan reformasisecara menyeluruh harus menyentuh pada aspek yang
berkaitan dengan bidang akhlak, sebab, akhlak yang buruk serta kualitas keimanan
dan ketakwaan masyarakat yang buruk merupakan factor utama tumbuh suburnya
praktik- praktik korupsi, kolusi, dan nepotisme (Mustofa, 2010).

Selain itu, realitas di masyarakat sampai saat ini dapat kita saksikan, bahwa di
satu sisi dapat dikatakan pendidikan berhasil mencetak para ilmuan dan
cendikiawan, namun sisi lain dapat dikatakan belum berhasil membentuk generasi
yang berkarakter akhlak mulia, karena masih banyak sekali perilaku tidak terpuji
yang terjadi di masyarakat. Mulai dari kalangan tingkat tinggi sampai pada kalangan
bawah, sebagai contoh penyalagunaan wewenang, korupsi, manipulasi, perampokan,
pencurian, pembunuhan, pelecehan seksual dan merebaknya pengguna narkoba yang
tidak hanya merusak si pemakai akan tetapi juga akan berakibat kepada orang lain.

Perubahan zaman yang berjalan sangat pesat menuntut adanya perubahan-
perubahan mendasar dalam penyelenggaraan pendidikan. Karena itu, di era

globalisasi ini perlu ada rumusan orientasi pendidikan Islam yang sesuai dengan

Page 54 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat. Maka pendidikan Islam harus
diorientasikan kepada tiga hal, yaitu :
a). Pendidikan Islam sebagai proses penyadaran

Pada dasarnya Pendidikan nasional yang berakar pada kebudayaan bangsa
Indonesia dan berdasarkan Pancasila dan UUD 1945 bertujuan untuk meningkatkan
kecerdasan serta harkat dan martabat bangsa, mewujudkan manusia serta
masyarkaat Indonesia yang beriman dan bertaqwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa,
berkualitas, mandiri, sehingga mampu membangun dirinya dan masyarakat
sekelilingnya serta dapat memenuhi kebutuhan pembangunan nasional dan
bertanggung jawab atas pembangunan bangsa. Tujuan pendidikan manusia
Indonesia itu, diwujudkan melalui sistem pendidikan nasional (Neviyarni, 2009).

Pendidikan Islam sebagai proses penyadaran ini menghendaki sebuah system
pendidikan yang dialogis, bukan system pembelajaran ala bank (banking education).
Melalui pendidikan yang dialogis, peserta didik sejak semula sudah terasah untuk
mencurahkannya pikiran-pikirannya dalam menganalisis pengalaman-pengalaman
atau realitas social yang mengitarinya. Dalam pendidikan yang dialogis ini, guru tidak
lebih superior daripada murid. Keduanya didudukkan dalam posisi yang sama,
sehingga tidak ada yang namanya subyek dan obyek. Baik guru atau murid sama-
sama menjadi subyek belajar, sedangkan yang menjadi obyeknya adalah pengalaman
masing-masing dan kondisi social yang berkembang ketika itu. Pendidikan sebagai
proses penyadaran di sini tidak saja diimplementasikan dalam institusi-institusi
pendidikan formal, akan tetapi juga harus dipraktikkan dalam lingkugan keluarga dan

masyarakat sebagai institusi pendidikan informal dan nonformal.

b). Pendidikan Islam sebagai proses humanisasi

Proses humanisasi dalam pendidikan Islam dimaksudkan sebagai upaya
mengembangkan manusia sebagai makhluk hidup yang tumbuh dan berkembang
dengan segala potensi (fitrah) yang ada padanya. Manusia dapat dibesarkan (potensi
jasmaniyah) dan diberdayakan (potensi rohaniyah) agar dapat berdiri sendiri dan
dapat memenuhi kebutuhan hidupnya. Karena itu, upaya humanisasi melalui
pendidikan Islam harus dimulai dengan humanisasi semua unsur, seperti : tujuan,
kurikulum, proses, kepemimpinan, tenaga pendidik, lingkungan pendidikan, dan

sebagainya.

Page 55 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

Pendidikan juga merupakan salah satu wahana dalam mengembangkan potensi
akal manusia. John Dewey berpendapat bahwa pendidikan merupakan suatu proses
pembentukan kemampuan dasar, baik menyangkut daya piker (intelektual) maupun
daya perasaan (emosional) menuju ke arah tabiat dan manusia biasa (Armai, 2002).
Menurut Aburrahman Saleh Abdullah sebagaimana dikutip oleh Armai Arief bahwa
tujuan pendidikan dibangun atas tiga komponen sifat dasar manusia yaitu; tubuh, ruh
dan akal (Arief, 2002). Dengan demikian secara konseptual pendidikan berusaha
untuk menciptakan pertumbuhan dan perkembangan yang seimbang antara semua
potensi jiwa manusia, yaitu menyelaraskan fungsi fisik, akal perasaan atau daya
spiritual manusia untuk menjadi baik secara individual maupun secara kolektif yang

pada akhirnya membawa manusia tersebut sempurna dalam hidupnya.

c). Pendidikan Islam sebagai pembinaan akhlaq al-karimah
Pembinaan akhlaq sebagai salah satu orientasi pendidikan Islam di era
globalisasi ini adalah sesuatu yang tidak bisa ditawar-tawar. Sebab eksis tidaknya
suatu bangsa sangat ditentukan oleh akhlak masyarakatnya. Jika akhlaknya baik,
maka bangsa tersebut akan eksis, sebaliknya jika akhlaknya bobrok maka bangsa
tersebut akan segera musnah. Untuk itu, pendidikan Islam harus dikembalikan
kepada fitrahnya sebagai pembinaan akhlaq al-karimah, dengan tanpa
mengesampingkan dimensi-dimensi penting lainnya yang harus dikembangkan
dalam institusi pendidikan, baik formal, informal maupun nonformal (Ahmad, 2009).
Di dalam dunia Pendidikan Islam moral yang baik biasa disebut akhlak
Mahmudah, yaitu segala tingkah laku yang terpuji, dapatdisebut juga akhlak fadhillah,
(4s=d), akhlak yang utama. Al-Ghazali menggunakan istilah munjiyat (<) yang
berarti segala sesuatu yang memberikan kemenangan atau kejayaan (Yatimin, 2007).
Akhlak yang baik dilahirkan oleh sifat-sifat yang baik. Oleh karena itu, hal jiwa
manusia dapat menelurkan perbuatan-perbuatan lahiriah. Tingkah laku zahir
dilahirkan oleh tingkah laku batin berupa sifat dan kelakuan (Tualeka, 2012).
Selain itu juga Toto Tasmara dalam bukunya “Kecerdasan Ruhaniah”
mengemukakan bahwa karakteristik yang terkandung dalam jiwa Fathanah antara

lain:

Page 56 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



10.

11.

The man of wisdom. Mereka tidak hanya menguasai dan terampil melaksanakan
profesinya, tetapi juga sangat berdedikasi dan dibekali dengan hikmah
kebijakan (QS Al-Bagarah 2:269).

High in integrity. Mereka sangat bersungguh-sungguh dalam segala hal,
khususnya dalam meningkatkan kualitas keilmuan dirinya. Mereka tidak hanya
memikirkan apa yang tampak, tetapi mampu melihat apa dibalik yang tampak
tersebut melalui proses perenungan atau takafur (QS Ali Imran 3:190).
Willingness to learn. Mereka memiliki motivasi yang sangat kuat untuk terus
belajar dan mampu mengambil pelajaran dari setiap peristiwa yang
dihadapinya (QS Yusuf 12:111).

Proactive stance. Mereka bersikap proaktif, ingin memberikan konstribusi
positif bagi lingkungannya. Melalui pengalaman dan kemampuan dirinya, ia
telah menjadikannya sebagai sosok yang mampu mengambil keputusan yang
terbaik dan menjauhi hal-hal yang merugikan (QS Al-Maidah 5:100).

Faith in god. Mereka sangat mencintai orang Tuhannya dan karenya selalu
mendapat petunjuk dari-Nya. Hidupnya bagaikan telah dihibahkan untuk Allah
sehingga tumbuh rasa optimis untuk menjadikan Allah sebagai tempat dirinya
bersandar atau bertawakal (QS Al-Imran 3:7, 30-31, al-Bagarah 2:138).
Creditable and reputable. Mereka selalu berusaha untuk menempatkan dirinya
sebagai insan yang dapat dipercaya sehingga tidak pernah mau mengingkari
janji atau mengkhianati amanah yang dipikulkan kepada dirinya (QS Ar-Ra'd
13:19-22).

Being the best. Selalu ingin menjadikan dirinya sebagai teladan (the excellent
exemplary) dan menampilkan untuk kerja yang terbaik (QS Ali Imran 3:110).
Empathy  and compassion. Mereka menaruh cinta kepada orang lain
sebagaimana dia mencintai dirinya sendiri (QS. At-Taubah 9:128).

Emotional maturity. Mereka memiliki kedewasan emosi, tabah, dan tidak
pernah mengenal kata menyerah serta mampu mengendalikan diri dan tidak
pernah terperangkap dalamd keputusan yang emosional (QS Lugman 31:17).
Balance. Mereka memiliki jiwa yang tenang, sebagaimana dikenal dalam Al-
Qur’an sebagai nafsul Mutmainah (QS al-Fajr 89:27-30, Asy-Syu’ara 26:89).
Sense of mission. Mereka memiliki arah tujuan atau misi yang jelas dalam

kehidupannya (QS at-Taubah 9:33, al-Fath 48:28, ash-Shaff 2:9).

Page 57 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

12.

Sense of competition. Mereka memiliki sikap untuk bersaing dengan sehat
Karena mereka sadar bahwa setiap umat memiliki kiblat dan martabatnya
dengan memiliki sense of competition (QS Al-Baqarah 2:148) (Tafsir, 2013).
Pada giliran proses menempuh Pendidikan bertujuan untuk ber-tafaqquh fi ad-
din(Anis, 2010).

Dasar pokok perspektif dalam Pendidikan Islam adalah sebagai berikut:

[a memandang manusia sebagai makhluk termulia yang ditempatkan di bumi
sebagai khalifah Allah SWT. Dan ia (manusia) perlu diberi persiapan untuk
memenuhi tugas dan tanggung jawab itu.

Keistimewaan, kedudukan dan tanggung jawab yang dipegang oleh manusia
adalah berdasarakan keunikan penciptaannya. Kepadanyalah Tuhan
menghembuskan roh-Nya dan memberi akal untuk mengetahui dan daya nalar
untuk membuat pilihan cerdas.

Kualifikasi manusia untuk misinya di bumi bergantung pada pemahaman yang
wajar terhadap wahyu dan alam jagat. Hanyalah apabila wahyu dan alam jagat
menjadi dua sumber ilmu manusia memiliki ilmu yang menyeluruh dan
berguna.

Melalui akalnya, manusia dapat memperoleh ilmu (science) untuk memahami
alam jagat. Melalui rasul-rasul manusia akan memahami dirinya, nasibnya dan
makna tujuan hidup ini. Nabi-nabi adalah guru-guru dan guru-guru adalah
wahli waris bagi nabi-nabi.

Profesi keguruan adalah kelanjutan dari berbagai misi nabi-nabi. Jadi hanyala
orang-orang yang memiliki akhlak yang mulia dan memiliki kemampuan yang
tinggi hendak memasuki profesi dan pekerjaan ini. Rasulullah yang selalu
menjadi teladan.

Kualitas-kualitas utama yang penting dimiliki oleh guru-guru ada dua macam;
yaitu pertama yang bersangkut paut dengan watak dan karakter, iman, sikap
dan akhlak dan kedua yang berkaitan dengan persiapan saintifiknya
(Langgulung, 2001).

Berbicara tentang Pendidikan tentu sebaiknya dimulai dari membiacarakan

apa sebetulnya esensi Pendidikan tersebut. Dipandang dari sudut defenisi

Pendidikan yang dikemukakan oleh para pakar Pendidikan, dari sekian banyak itu

Page 58 of 72

JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



dapat diambil kesimpulan bahwa hakikat Pendidikan itu adalah proses pembentukan
manusia kea rah yang dicita-citakan. Dengan demikian, Pendidikan Islam, proses
pembentukan manusia sesuai dengan tuntunan islam.

Dalam teori Pendidikan dikemukakan paling tidak ada tiga hal yang
ditransferkan dari si pendidik ke si terdidik, yaitu transfer ilmu, transfer nilai dan
transfer perbuatan (transfer of knowledge, transfer of value, transfer of skill) di dalam
proses pentransferan nilai berlangsungnya Pendidikan.

Disebabkan itulah proses Pendidikan itu bisa berlangsung secara formal,
nonformal, dan informal. Bila Pendidikan itu diatur, dilaksanakan dengan peraturan-
peraturan yang ketat seperti lamanya belajar, materi pelajaran, waktu, tingkatan,
umur, pendidik, sertifikat, dan lain sebagainya hal yang seperti ini dapatlah
disebutkan sebagai pendidik formal. Selain itu ada juga proses Pendidikan itu yang
tidak diatur sedemikian rigitnya seperti disebutkan terdahulu, maka hal itu dapat
disebutkan sebagai pendidik nonformal. Di samping itu ada pula jenis Pendidikan
yang lebih memberikan kepada proses pergaulan yang mendalam yang bersifat
mempribadi antara si pendidik dengan si terdidik, seperti hubungan orang tua
dengan anaknya di rumah tangga. Pada saattertentu si orangtua, tan pa disengaja dan
dirancang menumbuhkan nilai-nilai (values) kepada anaknya, hal yang seperti ini
digolongkan kepada Pendidikan informal.

Berdasarkan ungkapan di atas, dapat dimaklumi betapa luasnya ruang lingkup
Pendidikan, sehingga setiap perbuatan yang pada intinya pentransferan ilmu, nilai,
aktivitas, dan keterampilan dapat disebut dengan Pendidikan. Karena itu, dapat
dipastikan Pendidikan Islam itu telah berlangsung di Indonesia sejak mubaligh
pertama melakukan kegiatannya dalam rangka menyampaikan keislaman baik dalam
bentuk pentransferan pengetahuan, nilai, dan aktivitas maupun dlaam pembentukan
sikap.

Jika demikian, pemahaman yang diberikan terhadap Pendidikan, maka para
pedagang dan/atau mubaligh tersebutadalah pendidik sebab mereka melaksanakan
tugas-tugas kependidikan. Dengan demikian, pulai dimaklumi bahwa Pendidikan
adalah kunci utama dalam proses islamisasi yang efektif di Indonesia (Haidar, 2007).

Untuk mencari makna dan hakikat Pendidikan, maka perlu dicari ciri-ciri
esensial aktivitas Pendidikan, sehingga dapatdipilah mana aktivitas Pendidikan dan

mana yang bukan, untuk itu perlu dicari unsur dasar Pendidikan. Noeng Muhadjir

Page 59 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

menjelaskan ada lima unsur dasar, yaitu adanya unsur pemberi dan penerima. Unsur
pemberi dan penerima baru bermakna Pendidikan kalau dibarengi dengan unsur
ketiga, yaitu adanya tujuan baik. Jika hanya hubungan pemberi dan penerima saja
yang ada ini belum dapat dikatakan aktivitas Pendidikan, tanpa dibarengi dengan
tujuan baik, sebab hubungan antara pemberidan penrima dan hubungan yangsepert
itu belum dikatakan aktivitas Pendidikan.

Unsur berikutnya yakni unsur keempat cara atau jalan yang baik. Hal ini terkait
nilai. Selanjutnya unsur kelima adalah konteks yang positif upaya pendidik adalah
menumbuhkan konteks positif dengan menjauhi konteks negatif.

Berdasarkan uraian diatas dapat disimpulkan bahwa dari unsur dasar tersebut,
Pendidikan dapat diteruskan sebagai aktivitas interaktif antara si pendidik dan
subjek didik untuk mencapai tujuan baik dengan cara baik dalam konteks positif.

Dengan diungkapkannya unsur dasar Pendidikan dapat dijadikan acuan
tentang apakah aktivitas pedagang dan mubaligh yang melakukan aktivitas proses
[slamisasi di Indonesia ini dapat digolongkan sebagai aktivitas Pendidikan? Pertama
dilihat dari proses pemberidan penerima.Dalam hal ini pedagang dan/atau mubaligh
sebagai pemberi, masyarakat penduduk pribumi yang dijadikan objek sebagai
penerima. Kedua, tujuan baik. Aktivitas yang dilakukan mengandung unsur tujuan
baik. AjaranIslam yang disampaikan jelas mengundang tujuan baik, mencakup tujuan
keilmuan (mencerdaskan), tujuan keimanan (keyakinan), tujuan pengabdian
(ibadah), dan tujuan akhlak (moral).

Unsur berikutnya adalah cara/jalan yang baik berkenaan dengan
keterkaitannya dengan nilai. Pedagang dan mubaligh di dalam menyampaikan
ajaran-ajaran Islam terkait dengan menimbulkan nilai-nilai baik bagi subjek didik.
konteks positif adalah konteks yang dapat memberi pengaruh atau efek pada
aktivitas Pendidikan.

Berdasarkan uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa aktivitas yang
dilakukan oleh para mubaligh awal yang datang ke Indonesia, baik hanya sebagai
mubaligh an sich, maupun hanya sebagai pedagang yang berperan sebagai mubaligh
adalah kegiatan yang dapat digolongkan kepada aktivitas Pendidikan. Degnan

demikian, Pendidikan Islam diIndonesia ini telah berlangsung sejak masuknya Islam

Page 60 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



ke Indonesia, dan dengan demikian pula Pendidikan Islam telah memainkan

peranannya dalam proses, Islamisasi di Indonesia.

2. Kedudukan Madrasah dalam Sistem Pendidikan Nasional

Pada masa penjajahan hingga tahun 1950-an madrasah memiliki konotasi
sebagai lembaga pendidikan formal yang dibedakan dengan “sekolah” yang
diselenggarakan oleh pemerintah maupun swasta. Kebijaksanaan pemerintah, dalam
hal ini Departemen Agama RI, untuk meningkatkan kualitas pendidikan madrasah di
mulai dengan program Madrasah wajib belajar (1958) sebagai upaya menjabarkan
ide dalam UU No. 4 tahun 1950.

Orang Indonesia baru tercatat ada yang belajar di madrasah di Jazirah Arab
pada abad ke-19 M. mereka umumnya berasal dari Sumatera, Sulawesi dan sedikit
pelajar dariJawa yang belajar di Madrasah Darul Ulum Mesir, Madrasah Shaulatiyah,
Madrasah Al-Falah serta Madrasah Nasyr Al-Ma’arif al-Diniyyah di Makkah.
Memasuki abad ke 20 Pendidikan Keagamaan Islam mengalami perkembangan baru
yakni dengan diperkenalkannya system madrasah. Kemunculan madrasah dalam
banyak hal berkaitan erat dengan Gerakan modernisme Islam yang juga menemukan
momentumnya pada awal abad ke 20. Pada lapangan Pendidikan, gagasan
modernism ini direalisasikan modern yang mengadopsi system Pendidikan colonial
belanda. Pemrakarsa pertama dalam hal ini adalah organisasi-organisasi “modernis”
Islam seperti Jamo’at Khair, al-Irsyad, Muhammadiyah, Sumatera Thawalib dan lain-
lain.

Pada gilirannya organisasi-organisasi Islam lain yang bergerak di bidang
Pendidikan juga mendirikan madrasah dan sekolah dengan nama, jenis dan jenjang
yang bermacam-macam. Mathlaul Anwar di Menes Banten mendirikan Madrasah
Ibtidaiyah, Tsanawiyahj, Aliyah, dan Diniyah. PUI pada tahun 1927 mendirikan
Madrasah Diniyah, Tsanawiyah dan Madrasah Pertanian. Perti tahun 1928
mendirikan madrasah dengan berbagai nama, diantaranya Madrasah Tarbiyah
[slamiyah, Madrasah Alawiyah, Ibtidaiyah, Tsanawiyah, Muallimin Wustha dan
Muallimin  Ulya. Sementara di Tapanuli Medan, al-Washliyah (1930)
menyelenggarakan Madrasah Tajhiziyah, Ibtisaiyah, Tsanawiyahj, Qisamul’ali dan

Tahassus. Disamping itu ada madrasah yang menggunakan nama formal Islam

Page 61 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

(Kuliah Muallimin Islamiyah) didikan oleh Mahmud Yunus di Padang (1913) dan
Islamic College didikan oleh Pesantren Muslim Indonesia (Permi) tahun 1931.

Perhatian pemerintah RI terhadap madrasah dan pesantren semakin terbukti
Ketika kementerian agama resmi berdiri pada 3 Januari 1946. Dalam struktur
organisasinya, bagian C adalah bagian Pendidikan dengan tugas pokoknya mengurus
masalah-masalah Pendidikan agama di sekolah umum dan Pendidikan agama di
sekolah agama (madrasah dan pesantren). Menindaklanjuti saran BPKNIP agar
madrasah dan pesantren memperoleh bantuan materil, kementerian agama
mengeluarkan peraturan Menteri Agama No. 1 tahun 1946. Menurut ketentuan ini,
yang dinamakan madrasah “tempat Pendidikan yang telah diatur sebagai sekolah dan
membuat Pendidikan dan ilmu pengetahuan agama Islam menjadi pokok
pengajarannya. Jenjang Pendidikan dalam madrasah menurut ketentuan ini tersusun
dari: 1. Madrasah rendah atau sekarang lazim dikenal sebagai madrasah Ibtidaiyah
denganlama Pendidikan 6 tahun. 2. Madrasah lanjutan tingkat pertama atau sekarang
dikenal dengan Madrasah Tsanawiyah dengan lama Pendidikan 3 tahun, dan 3.
Madrasah lanjutan atas atau Madrasah Aliyah dengan lama Pendidikan 6 tahun.

Pentingnya Pendidikan agama Islam dalam system Pendidikan nasional
mendapat pengakuan lebih tegas lagi dengan lahirnya undang-undang Noi. 4 tahun
1950 tentang Dasar-Dasar Pendidikan dan Pengajaran di Sekolah. Pasal 10 ayat 2
menyebutkan “belajar di sekolah agama yang mendapat pengakuan Menteri Agama
saat itu, KH. Moh. llyas, yang mengadakan pembaharuan system Pendidikan di
madrasah dengan memperkenalkan madrasah wajib belajar (MWB) 8 tahun. Lama
belajar 8 tahun ini dengan pertimbangan bahwa pada umur 6 tahun anak sudah
berhah sekolah dan padaumur 15 tahun sesuaidengan undang-undangyang berlakuy,
anak telah diijinkan mencari nafkah (Mohammad, 2008).

Menurut UUSPN, pendidikan nasional bertujuan mencerdaskan bangsa dan
mengembangkan manusia Indonesia seutuhnya, yaitu manusia yang beriman dan
bertagwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa, berbudi pekerti luhur, memiliki
pengetahuan dan keterampilan, kesehatan jasmani dan rohanikepribadian yang
mantap dan mandiri serta rasa tanggung jawab kemasyarakatan dan kebangsaan
(pasal 4). Tujuan pendidikan ini secara jelas telah menganut pendekatan intregatif

antara ilmu pengetahuan dan agama.

Page 62 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



Madrasah dalam kerangka ini ditempatkan sebagai “pendidikan keagamaan”
yakni jenis pendidikan yang bertujuan untuk mempersiapkan peserta didik untuk
dapat menjalankan peranan yang menuntut penguasaan khusus tentang ajaran
agama yang bersangkutan (pasal 11 ayat 1 dan 6). Kedudukan madrasah baru
menjadi sangat jelas ketika keluar Peraturan Pemerintah No. 28 Tahun 1990 sebagai
penjelasan UUSPN 1989 yang salah satu diktumnya menyatakan bahwa Sekolah
Dasar dan Sekolah Lanjutan Tingkat Pertama yang berciri khas Islam Agama yang
diselenggarakan Departemen Agama masing-masing disebut Madrasah Ibtidaiyah,
Madrasah Tsanawiyah (pasal 4 ayat 3). Sedangkan Madrasah Aliyah dalam hal ini
diatur berdasarkan PP No.29 Tahun 1990 yaitu sebagai pendidikan menengah
keagamaan.

Atas dasar UUSPN dan PP 28 DAN PP 29 Tahun 1990, Menteri Agama
menetapkan kurikulum pendidikan menengah keagamaan (Madrasah Aliyah dan
Madrasah Aliyah Keagamaan) masing-masing dengan KMA No. 373 dan KMA No. 374.
Dalam KMA ini kurikulum yang diberlakukan di madrasah sama dengan di sekolah
umum sebgaimana terlihat dalam lampiran keputusan Menteri Agama yang
menyertainya (Husni, 2010).

Setelah Indonesia merdeka, maka salah satu di antara Departemen yang
dibentuk adalah Departemen Agama sebagai perwujudan dari falsafah hidup bangsa
Indonesia yang religious. Departemen Agama didirikan pada tanggal 3 Januari 1946.
Salah satu bidang Garapan Departemen Agama adalah bidang Pendidikan agama,
seperti madrasah, pesantren dan mengurus Pendidikan agama di sekolah-sekolah
umum (Haidr, 2007).

Dalam rangka upaya meningkatkan madrasah, maka pemerintah melalui
Kementerian Agama memberikan bantuan-bantuan kepada madrasah dalam bentuk
material dan bimbingan, untuk itu Kementerian Agama mengeluarkan peraturan
Menteri Agama Nomor 1 Tahun 1946 dan disempurnakan dengan Peraturan Menteri
Agama Nomor 7 Tahun 1952.

Di dalam peraturan tersebut dicantumkan yang dinamakan madrasabh, ialah:
Tempat Pendidikan yang diatur sebagai sekolah dan membuat Pendidikan dan ilmu
pengetahuan agama Islam menjadi pokok pengajaran. Menurut ketentuan ini juga
jenjang Pendidikan pada madrasah terdiri dari:

a.  Madrasah rendah, sekarang Namanya disebut Madrasah Ibtidaiyah

Page 63 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

b. Madrasah Lanjutan Tingkat Pertama, sekarang disebut Namanya dengan

Madrasah Tsanawiyah.

c.  Madrasah Lanjutan Atas, sekarang disebut Namanya Madrasah Aliyah

Upaya pemerintah selanjutanya untuk meningkatkan status madrasah adalah
dengan jalan menegerikan madrasah-madrasah swasta yang dikelola oleh
masyarakat, baik berbentuk pribadi maupun organisasi. Tercatat sejumlah ratusan
madrasah swasta yang dijadikan madrasah negeri yang meliputi tingkat ibtidaiyah
dengan nama MIN (Madrasah Ibtidayah Negeri), tingkat Tsanawiyah dengan nama
Madrasah Tsanawiyah Agama Islam Negeri (MTsAIN), dan Madrasah Aliyah Agama
I[slam Negeri (MAAIN).

Dalam perkembangan sejarah madrasah di Indonesia tercatat pula bahwa
pemerintah pernah mendirikan apa yang disebut Madrasah Wajib Belajar atau MWB.
Madrasah ini lama belajarnya 8 tahun, materi pelajaran terdiri dari mata pelajaran
agama, umum dan keterampilan dalam lapangan ekonomi, industry dan transmigrasi.

Tujuan dari madrasah ini adalah agar setamat dari madrasah ini anak didik
Kembali ke desa untuk berproduksi atau bertransmigrasi dengan swadaya dan
keterampilan yang diperolehnya selama 8 tahun, di madrasah MWB. Kurikulum MWB
merupakan keselarasan tiga perkembangan, yaitu perkembangan otak dan akal,
perkembangan hati atau perasan dan perkembangan tangan atau
kedekatan/keterampilan. Dalam kenyataan konsepsi Madrasah Wajib Belajar tidak
berjalan sebagainya yang diprogramkan. Ada juga madrasah yang menanamkan
dirinya dengan madrasah wajib belajar, tetapi kegiatannya tidak sesuai dengan
kurikulum MWB.

Menurut peraturan Menteri Agama Nomor 1 Tahun 1946 dan Peraturan
Menteri Agama Nomor 7 Tahun 1950, madrasah mengandung makna:

a. Tempat Pendidikan yang diatur sebagai sekolah dan membuat Pendidikan dan
ilmu pengetahuan agama Islam menjadi pokoknya pengajarannya.
b.  Pondok dan pesantren yang memberi Pendidikan setingkat dengan madrasah.

Dalam Surat Keputusan Bersama (SKB) tiga Menteri Tahun 1975, bab 1 pasal 1

menyebutkan:

Page 64 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



“Yang dimaksud dengan madrasah dalam Keputusan Bersama ini ialah:
Lembaga Pendidikan yang menjadikan mata pelajaran agama Islam sebagai dasar
yang diberikan sekurang-kurangnya 30% di samping mata pelajaran umum”

Berdasarkan diktum-diktum di atas, baik Peraturan Menteri Agama Nomor 1
Tahun 1946 dan peraturan Menteri Agama Nomor 7 Tahun 1950 maupun SKB Tiga
Menteri Tahun 1975, dapat dipahami bahwa madrasah adalah Lembaga Pendidikan
yang menjadikan mata pelajaran Agama Islam sebagai mata pelajarann pokok atau
dasar di samping itu juga, diajarkan mata pelajaran umum.

Sistem dan isi madrasah diupayakan adanya penggabungan antara system
pesantren dengan sekolah umum. Penyusunan ensiklopedi Indonesia, pada pasal
yang membicarakan madrasah sebagai perpaduan antara Pendidikan system pondok
yang khusus mengajarakan agama Islam dengan system Pendidikan yang
mengajarakan ilmu pengetahuan umum.

Sejak lahirnya system pendidkan madrasah di Indonesia, telah memiliki ciri
khas yang membedakannya dari pesantren dan sekolah umum, yaitu upaya untuk
mengkonversikan antara mata pelajaran umum dengan mata pelajaran agama. Dalam
usaha memadukan itu tidak dapat kesamaan antara satu madrasah dengan madrasah
lainnya, seperti yang diungkapkan terdahulu.

Walapun terdapat keanekaragaman dalam upaya menggabungkan antara mata
pelajaran agama dengan mata pelajaran umum, namun madrasah tetap sebagai
Lembaga Pendidikan Islam yang menjadikan mata pelajaran agama sebagai mata
pelajaran pokok atau dasar. Pengertian mata pelajaran pokokatau dasar,adalah mata
pelajaran yang menentukan dalam memberi penilaian terhadap status seseorang
siswa baik pada waktu penentuan naik kelas atau penentuan ujian akhir.

Struktur program kurikulum Madrasah Aliyah tahun 1984, Pendidikan agama
terdiri dari mata pelajaran:

a. Qur’an Hadits

b.  Akidah Akhlak

c.  Fikih

d. Sejarah dan Peradaban Islam

e. Bahasa Arab, semua mata pelajaran ini digolongkan kepada program inti.
Makna dari program inti adalah jenis program yang dimaksudkan untuk

memenuhi tujuan Pendidikan pada madrasah Aliyah, yakni mendidik siswa menjadi

Page 65 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

manusia pembangunan seutuhnya yang bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa
sebagai warga negara Indonesia yang berpedoman pada Pancasila, dan sekaligus
merupakan perwujudan upaya untuk menempatkan siswa pada suasana
kebersamaan.

Program ini merupakan program pendidkan yang wajib diikuti oleh semua sisa
dengan mengacu pada kepentingan pencapaian tujuan Pendidikan nasional,
kepentingan agama, tujuan masyarakat, serta penguasaan pengetahuan bagi semua

siswa.

3. Peranan Madrasah dalam Memperkukuhkan Etika dan Moral Bangsa

Sebagai sub sistem pendidikan nasional, madrasah tidak hanya dituntut untuk
dapat menyelenggarakan pendidikan dasar dan menengah yang berciri khas
keagamaan tetapi madrasah dituntut pula memainkan peran lebih sebagai basis dan
benteng tangguh yang akan menjaga dan memperkukuh etika dan moral bangsa.
Melihat hakikat pendidikan madrasah yang mencoba mengintegrasikan antara
agama dan ilmu pengetahuan dan kedudukannya yang kuat dalam sistem pendidikan
nasional, maka madrasah memainkan peran sebagai berikut:

a). Media Sosialisasi Nilai-Nilai Ajaran Agama

Sebagai lembaga pendidikan yang berciri khas keagamaan, madrasah
mempunyai peluang lebih besar untuk berfungsisebagai media sosialisasi nilai-nilai
ajaran agama kepada anak didik secara efektif karena diberikan secara dini. Sifat
yang melekat pada kelembagaannya menjadikan madrasah mempunyai mandatyang
kuat untuk melakukan peran tersebut.

b). Pemelihara Tradisi Keagamaan (maintenance of Islamic tradition)

Sebagai intitusi pendidikan yang berciri keagamaan, salah satu peran penting
yang diemban oleh madrasah adalah memelihara tradisi-tradisi keagamaan.
Pemelihara tradisi keagamaan ini dilakukan di samping secara formal melalui
pengajaran melalui ilmu-ilmu agama seperti al-qur’an, hadits, aqidah, akhlagq, figih,
bahasa arab dan sejarah kebudayaan islam, juga dilakukan secara informal melalui
pembiasaan untuk mengajarkan dan mengamalkan syari’at agama sejak dini.

Misalnya, anak-anak sejak kecil dibiasakan untuk mengerjakan shalatdan puasa pada

Page 66 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



bulan Ramadhan, mengunjungi teman yang sakit atau kena musibah, mengucapkan
salam ketika bertemu dengan teman, dan sebagainya.
c). Membentuk Akhlag dan Kepribadian

Peran kultural madrasah dan pondok pesantren telah diakui oleh banyak pihak
bahkan sampai sekarang. Sistem pendidikan pondok pesantren masih dianggap satu -
satunya lembaga yang dapat mencetak calon ulama. Banyak ulama dan pemimpin
nasional yang menjadi panutan masyarakat dan bangsa lahir dari sistem pendidikan
[slam ini. Hal ini bisa terjadi karena sistem pendidikannya di samping menekankan
penguasaan pengetahuan yangluas juga sangat memperhatikan pendidikan etika dan
moral yang tinggi. Tujuan pendidikan madrasah atau pesantren tidak semata-mata
untuk memperkaya pikiran murid dengan pengetahuan-pengetahuan, tetapi untuk
meninggikan moral, melatth dan mempertinggi semangat, menghargai nilai-nilai
spiritual dan kemanusiaan, mengajarkan sikap dan tingkah laku jujur dan bermoral,

dan menyiapkan para murid untuk hidup sederhana dan berhati bersih.

d). Benteng Moralitas Bangsa

Pesatnya kemajuan pembangunan nasional telah membawa pengaruh positif
bagi kemajuan dan peningkatan kualitas kehidupan masyarakat Indonesia, terutama
tingkat kesejahteraan pesat dengan tingkat pertumbuhan yang bersifat materi.
Pendapatan perkapita masyarakat Indonesia telah meningkat pesat dengan tingkat
pertumbuhan ekonomi yang cukup tinggi. Sekarang ini, masyarakat relatif mudah
untuk mendapatkan pangan dan sandang. Namun, disisi lain kemajuan ekonomi ini
pada gilirannya juga melahirkan masalah-masalah baru, seperti kesenjangan sosial,
meningaktnya tindak kriminalitas, seperti pembunuhan, perampokan, meningkatnya
jumlah kenakalan remaja, berkembangnya pergaulan bebas dan praktek prostitusi,
merosotnya kepedulian sosial masyarakat. Kondisi ini menyebabkan masyarakat
mulai melirik kembali kepada lembaga pendidikan islam seperti madrasah atau
pondok pesantren, yang diyakini dapat menjadi benteng yang ampuh untuk menjaga

kemerosotan moralitas masyarakat.

e). Lembaga Pendidikan Alternatif

Page 67 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

Modernisasi kehidupan masyarakat akibat perkembangan dan kemajuan ilmu
dan teknologi yang diwujudkan dalam kegiatan pembangunan, telah melahirkan
kemajuan dan peningkatan kesejahteraan kehidupan masyarakat. Peningkatan
kualitas pendidikan telah mempercepat tumbuhnya tingkat kesejahteraan ekonomi
sebagian masyarakat Indonesia, khususnya masyarakat menengah ke atas. Namun,
peningkatan kualitas kesejahteraan ekonomi ini sayangnya tidak di ikuti dengan
peningkatan kesejahteraan spiritual dan mental masyarakat. Di satu sisi mereka
berkelebihan secara materi, tetapi disisi lain mereka kosong secara mental spiritual.
Menyadari kehidupan mereka yang kurang bahagia ini, mereka menyiapkan anak-
anaknya agar tidak mengalami keadaan yang sama. Mereka mulai mencari lembaga
pendidikan alternatif yang mampu memberikan pendidikan yang seimbang antar
ilmu pengetahuan agama. Membaca kecenderungan ini nampaknya madrasah dan
pesantren memiliki kesempatan untuk berkembang sebagai alternatif pendidikan di
masa datang.

Pada poin ini bila dikaitkan dengan Pendidikan adalah sebuah inovasi yang
diartikan sebagai suatu ide, barang, metode, yang dirasakan atau diamati sebagai hal
yang baru bagi seseorang atau sekelompok orang baik berupa penemuan (invention),
atau discovery, yang digunakan untuk mencapai tujuan atau memecahkan masalah

Pendidikan (Sulthon, 2003).

4. Eksistensi Madrasah dan Arah pengembangan Madrasah di Era

Globalisasi

Globalisasi yang telah membawa kemakmuran ekonomi dan kemajuan iptek,
telah pula membawa dampak krisis spiritual dan kepribadian, sehingga lebih
memunculkan kesenjangan dan kekerasan sosial, ketidak adilan, dan demokrasi.
Sementara itu madrsah yang selama inilebih menitikberatkan kepribadian, dianggap
kurangberhasil dalam meningkatkan kecerdasan, keterampilan dan profesionalisme.
Tantangan inilah yang dihadapi madrasah memasuki abad ke-21, agar menyiapkan
madrasah yang berkualitas dan mampu bersaing dengan tuntutan zaman.

Upaya peningkatan mutu madrasah merupakan tuntutan yang semakin
mendesak dan tidak dapat dihindari. Untuk memberi gambaran madrasah pada masa

depan, maka perlu dirumuskan gambaran tentang visi madrasah dalam alam

Page 68 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



globalisasi. Visi madrasah tersebut adalah menjadi madrasah sebagai “sekolah plus”
yang mampu memadukan kekuatan iptek dan imtak. Madrasah plus adalah madrasah
yang menyiapkan anak didik mampu dalam sains dan teknologi, namun tetap dengan
identitas keislamannya. Ini sesuai dengan konsep madrasah adalah sekolah umum
yang berciri khas Islam.

Arah pengembangan madrasah adalah memperkuat dan memberi makna
terhadap pengakuan bahwa madrasah adalah sekolah umum berciri khas Islam.
Secara formal ciri khas madrasah dinyatakan dalam kurikulum berbentuk mata
pelajaran agama. Kurikulum agama pada madrasah ini lebih banyak dibandingkan
dengan pelajaran agama di sekolah umum. Selain itu sebagai media Pendidikan juga
berfungsisebagaibasis dakwah sekaligus media control terhadap prilaku budaya dan
pengawal umat menuju maslahat (Fuad, 2010).

Guna memberikan ciri khas Islam pada madrasah tidak cukup hanya ciri formal
dalam kurikulum. Karena itu, ditetapkan tiga program utama yaitu
a). Program mafikibi dengan nuansa Islam.

Program mafikibi dengan nuansa Islam dimaksudkan untuk mengembangkan
bidang kajian matematika, fisika, kimia, biologi, dan bahasa Inggris yang lebih
bernuansa dan berkaitan dengan kajian keislaman. Program ini untuk menopang
“proyek” reintegrasi ilmu-ilmu umum dengan ilmu agama. Pada masa kemajuan
[slam, kedua ilmu tersebut diperkenalkan dan dikembangkan oleh ilmuwan Islam
tanpa mendikhotomikan secara tajam. Namun, akibat dominannya filsafat Barat yang
sekuler, kedua ilmu tersebut dibedakan lagi secara tajam.

b). Program pelajaran agama dengan nuansa iptek

Melalui program ini dilakukan pula upaya menjembatani pemanduan ilmu
agama dengan ilmu pengetahuan dan teknologi, bagaimana pun teknologi dapat
membantu pengalaman beragama. Pemanduan konsep mafikib dengan nuansa
agamadan konsep agama dengan nuansa iptek dimaksudkan agar dapatdiserap nilai-
nilai mafikibb yang agamis dan nilai-nilai agama yang kontekstual dalam perilaku

siswa, sebagai wujud penghayatan terhadap keagungan Allah Swt.
c). Program penciptaan suasana keagamaan di madrasah.

Penciptaan suasana keagamaan ini harus didukung dengan perbaikan fisik dan

sarana bangunan maupun dalam pergaulan dan pakaian siswa. Suasana keagamaan

Page 69 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

ini dapat pula berupa symbol dan pelaksanaan aktivitas keagamaan di dalam
madrasah. Selain itu system-system baru mulai bermunculan serta bagaimana model-
model pelajaran itu bisa diadakan. Perkembangan Pendidikan ditentukan dengan
ukuran sama ratanya system pola pembelajaran di masing-masing Lembaga
Pendidikan. Realitas seperti ini berarti lebih memudahkan masyarakat untuk

melakukan pilihan-pilihan yang terbaik bagi putra-putrinya (Headari, 2004).

SIMPULAN
Setelah membahasberbagaiuraian dan penjelasan hasil penelitian tentang Arah

Baru Pendidikan Madrasah Dalam Orientasi Pendidikan Islam di Era Globalisasi,

maka penulis dapat menyimpulkan bahwa:

a). Pendidikan islam berbasis madrasah diorientasikan pada penyadaran,
humanisasi, dan pembinaan akhlakul karimah.

b). Kedudukan madrasah baru menjadi sangat jelas ketika keluar Peraturan
Pemerintah No. 28 Tahun 1990 sebagaipenjelasan UUSPN 1989 yang salah satu
diktumnya menyatakan bahwa Sekolah Dasar dan Sekolah Lanjutan Tingkat
Pertama yang berciri khas Islam Agama yang diselenggarakan Departemen
Agama masing-masing disebut Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah
(pasal 4 ayat 3).

c). sistem madrasah sebagai perpaduan antara Pendidikan system pondok yang
khusus mengajarakan agama Islam dengan system Pendidikan yang
mengajarakan ilmu pengetahuan umum. Melihat hakikat pendidikan madrasah
yang mencoba mengintegrasikan antara agama dan ilmu pengetahuan dan
kedudukannya yang kuat dalam sistem pendidikan nasional, maka madrasah
memainkan peran sebagai Media Sosialisasi Nilai-Nilai Ajaran Agama,
Pemelihara Tradisi Keagamaan (maintenance of Islamic tradition), Membentuk
Akhlag dan Kepribadian, Benteng Moralitas Bangsa, Lembaga Pendidikan
Alternatif.

DAFTAR PUSTAKA

Abudin, Nata, 1997, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta : Logos Wacana Ilmu.

Page 70 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



Ahmad, Tantowi, 2009, Pendidikan Islam Di Era Transformasi Global, Semarang : PT
Pustaka Rizki Putra.

Anis Masykhur, 2010, Menakar Modernisasi Pendidikan Pesantren (Mengusung Sistem
Pesantren Sebagai Sistem Pendidikan Mandiri, Depok Jabar : Barnea Pustaka.

Armai Arief, 2002, Pengantar I[Imu dan Metodologi Pendidikan Islam, Jakarta: Ciputat
Pers.

Choirul Fuad, 2010, Pesantren & Demokrasi Jejak Demokrasi Dalam Islam, Jakarta: CV.
Titian Pena Abadi.

Haedari Amin, 2004, Panorama Pesantren Dalam Cakrawala Modern, Jakarta: Diva
Pustaka.

Haidar, Putra Daulay, 2007, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaharuan Pendidikan Islam
di Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Haidar, Putra Daulay, 2007, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaharuan Pendidikan Islam
di Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Hasan Langgulung, 2001, Pendidikan Islam Dalam Abad ke 21, Jakarta: PT Alhusna
Zikra.

Husni, Rahiem, Arah Baru Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta : Logos Wacana [Imu.

Imam, Suprayogo, 2006, Pendidikan Islam Pembacaan Realitas Pendidikan Islam,
Sosial, dan Keagamaan, Malang: UIN Malang Press.

M. Yatimin Abdullah, 2007, Studi Akhlak Dalam Perspektif Al-Qur’an Jakarta: Amzah.

Mohammad Ishom El-Saha, 2008, Dinamika Madrasah Diniyah di Indonesia
(Menelurusi Akar Sejarah Pendidikan Nonformal, Jakarta: Transwacana.

Mustofa, Rembagy, 2010, Pendidikan Transformatif, Yogyakarta : Teras.
Muzayyin Arifin, 2010, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara.

Neviyarni, 2009, Pelayanan Bimbingan dan Konseling Berorientasi Khalifah Fil Ardh, (
Bandung: Alfabeta.

Sulthon Masyhud, Moh. Khusnurdilo, 2003, Manajemen Pondok Pesantren, Jakarta:
Diva Pustaka.

Tafsir Ahmad, 2013, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, (Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Tualeka Hamzah, dkk, 2012, Akhlak Tasawuf, Surabaya, IAIN Sunan Ampel.

Page 71 of 72



Arah Baru Pendidikan Manajemen Madrasah Sistem Pendidikan Islam di Era Globalisasi
Candra Kirana

Page 72 of 72
JIEB: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Bisnis, Vol. 1, No. 1, Juni 2024



