
 

 

3 
 

DEKONTRUKSI PEMIKIRAN IBNU KHALDUN 

TENTANG PENDIDIKAN 

 
 

Hamam Burhanuddin* 
 

* STIT Islamiyah Karya Pembangunan Paron Ngawi 

hmmudin@yahoo.com 

 

Abstract 

Ibn Khaldun was a gifted philosopher of history 

and the greatest scholars of his time, one of the 

leading thinkers ever born. He was a founder of 

the science of sociology which typically 

distinguishes the way it treats history as a science 

and provides reasons to support real events. 

Tradition survey of scientific conducted by Ibn 

Khaldun began using tradition to think 

scientifically and to critique the way of thinking " 

old model "and the works of former scientists, the 

results of the investigation regarding previous 

works, has contributed to the academic to the 

development of science valid, knowledge ilmiah 

authentic knowledge. This study focus on 

Decontruction of Ibn Khaldun education thinking, 

According Ibn Khaldun science education is not 

an activity solely is thought and contemplation 

away from the pragmatic aspects in life, but 

science and education is nothing but a social 

phenomenon that is characteristic of the human 

species. Implication of the study is relevaation in 

the education modern era. 

 

Keyword: Decontruction and Education. 

 

 

 

 



Dekontruksi Pemikiran Ibnu Khaldun... – Hamam Burhanuddin   208 

Pendahuluan 

Pendidikan memiliki makna yang sangat penting dalam 

kehidupan, makna penting pendidikan ini telah menjadi kesepakatan 

yang luas dari setiap elemen masyarakat. Rasanya tidak ada yang 

mengingkari apalagi menolak, terhadap arti penting dan signifikansi 

pendidikan terhadap individu dan juga masyarakat.1
 Pendidikan 

merupakan proses membimbing, membina, mengajarkan manusia 

agar manusia dapat mengetahui berbagai hal, dan dapat mengetahui 

apa yang seharusnya dilakukan olehnya sebagai mahluk yang disebut 

manusia, oleh karena itu pendidikan merupakan kebutuhan setiap 

manusia,2 dengan adanya pendidikan manusia akan mampu 

melakukan apapun yang dia inginkan, dengan pendidikan manusia 

dapat mengembangkan potensi dalam dirinya serta mengembangkan 

akal pikirannya sehingga dalam melakukan segala sesuatu manusia 

tidak mengalami kesalahan yang fatal. Pendidikan terhadap manusia 

dipengaruhi oleh berbagai faktor yang diantaranya faktor keluarga, 

dan lingkungan tempat manusia hidup dan bergaul. Pendidikan yang 

baik akan menjadikan manusia tersebut baik pula dan sebaliknya 

pendidikan yang buruk akan mengakibatkan buruk pula bagi manusia 

yang mengalaminya. 

Mengenai pendidikan banyak sekali pemikiran-pemikiran 

para cendikiawan mengenai pendidikan terhadap manusia baik 

cendikiawan Islam ataupun cendikiawan non-Islam. Pemikiran para 

ahli mengenai pendidikan sangat beragam, namun banyak pula 

kesamaan pemikiran. Namun dalam tulisan ini penulis akan 

menganalisa satu pemikiran pendidikan yaitu pemikiran seorang 

cendikiawan Islam yang karyanya sangat terkenal yang berjudul 

Muqadimah yaitu Ibnu Khaldun. Dalam tulisan ini akan dijelaskan 

mengenai Dekontruksi pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan, 

apa konsep dan tujuan pendidikan menurut Ibnu Khaldun dan 

bagaimana relevansinya pada era sekarang ini. 

 

Kehidupan Ibnu Khaldun 

Latar belakang dan kehidupan Ibnu Khaldun, sedikit banyak 

berpengaruh terhadap pola pikir dan kepribadiannya sebagai hasil 

dari pengalaman yang selalu berpindah-pindah, pengalaman, situasi 

pemerintahan dan Negara yang selalu silih berganti serta berbagai 

                                                         
1
Dr. Asaril Muhajir, M.Ag, Ilmu Pendidikan Perspektif Kontekstual, 

(Jogjakarta: Arruz Media, 2011), hlm. 17. 
2
Prof. Dr. Muhaimin, M.A, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam, di Sekolah, Madrasah, dan Perguruan Tinggi (Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 2005), hlm. 66. 



209    Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 207-221 

 

 

jabatan yang pernah dialaminya. Hasil dari pengembaraannya itu, 

pemikiran-pemikiran yang tajam dan analisanya yang sangat 

cemerlang, sehingga ia dikagumi di dunia Timur dan Barat sebagai 

peletak dasar-dasar falsafah sejarah dan sosiologi.3 

Falsafah dan sosiologi erat sekali hubungannya dengan 

pendidikan karena untuk memperoleh ilmu pengetahuan dapat 

ditempuh melalui pengamatan dan pengalaman selama 

pengembaraan dan bergaul dengan macam-macam bangsa.4 

Ibnu Khaldun berasal dari Yaman Hadramaut dengan nama 

Khalid bin al Khottob dan tinggal di Carmona sebuah kota kecil yang 

terletak di antara Cordova, Sevilaa dan Granada disebelah selatan 

Granada.5  

Khalid kemudian terkenal dengan Khaldun bin Usman bin 

Hani bin al Khottob bin Kuraib Maadi Karib bin al Haris bin Hajr.6 Ia 

berasal dari keluarga terpelajar dari pemimpin politik di sevilla dan 

pada waktu itu keilmuan dijadikan sebagai persyaratan untuk 

menjadi pemimpin. Pada waktu itu yang menjadi pemimpin politik di 

sevilla berada di tangan keluarga Khaldun dan keluarga bangsawan 

lainnya serta pengaruh dan kekuasaannya ada ditangan Khaldun, 

sedangkan kekuasaan penguasa hanya nama saja.7 Pada waktu 

spanyol diserbu oleh Kristen, sebelum seluruhnya jatuh ke tangan 

Kristen, Khaldun mengambil keputusan untuk meninggalkan sevilla 

dan akan menuju barat laut afrika. Para pengungsi dari spanyol ke 

barat laut Afrika membentuk kelompok sendiri yang disebut 

kelompok elit serta mereka member sumbangan yang besar terhadap 

perkembangan kebudayaan barat laut afrika.8 Kakek Ibnu Khaldun 

yang ikut mengungsi ke barat laut Afrika adalah Al Hasan bin 

Muhammad dan mereka menetap di sabata (ceuta) suatu kota dibarat 

laut afrika yang merupakan persinggahan pertama dari pengungsi 

yang pergi ke Spanyol. 

Setelah neneknya pulang dari kota Mekkah menunaikan haji 

ia bekerja pada bani Hafs. Setelah meninggal dunia digantikan oleh 

putranya abu bakar Muhammad yang memperoleh kepercayaan 

untuk memegang jabatan menteri kenegaraan yang disebut sahib al 

                                                         
3
Ali Abdul Wafi, Ibnu Khaldun, Riwayat dan karyanya, Cet. I (Jakarta: 

PT. Grafiti Press, 1985), hlm. 5.  
4
Fathiyyah Hasan Sulaiman, Pandangan Ibnu Khaldun Tentang Ilmu dan 

Pendidikan (Bandung: CV Diponegoro, Cet I, 1987), hlm. 10.  
5
Ali Audah, Ibnu Kaldun Sebuah Pengantar (Semarang: PT. Pustaka, t.t, 

hlm. 1. 
6
Ali Abdul Wafi, Ibnu Khaldun…, hlm. 5. 

7
Fathiyyah Hasan Sulaiman, Pandangan Ibnu Khaldun…, hlm. 5. 

8
Ali Audah, Ibnu Kaldun…, hlm. 5. 



Dekontruksi Pemikiran Ibnu Khaldun... – Hamam Burhanuddin   210 

asyghal.9 Pada tahun 1283 ia meninggal dunia kerena dibunuh oleh 

tentara ibnu abi umar yang membertontak terhadap bani hafs. Pada 

watku itu kakeknya Muhammad memegang jabatan sebagai kepala 

rumah tangga kerajaan dan mempunyai pengaruh yang sangat besar 

terhadap kerajaan karena kepribadiannya. Setelah menunaikan 

ibadah haji dua kali, ia pensiun dan mengabdikan dirinya untuk 

mengkaji studi keagamaan, sampai ia meninggal dunia pada tahun 

1336 (737 H), yang pada waktu itu Ibnu Khaldun baru berusia 4 

tahun. Ayahnya bernama Muhammad mengusai ilmu yang 

mendalam mengenai al-Qur‟an dan Ilmu Fiqh gramatika dan sastra. 

Ia membimbing Ibnu Khaldun untuk mencintai berbagai ilmu-ilmu 

pengetahuan politik dan filsafat yang melahirkan suatu generasi yaitu 

perpaduan ulama, sarjana dan negarawan yang sungguh 

menakjubkan dan itulah Ibnu Khaldun.10 

 

Riwayat Pendidikan Ibnu Khaldun 

Namanya adalah Abu Zaid, Abdul Rahman ibnu Muhammad 

bin Khaldun yang lahir pada awal ramadhan 732 H (27 Mei 1332) di 

kota Tunis.11 Ada yang mengatakan ia lahir pada tanggal 1 

Ramadhan 732 H (7 Mei 1332).12 Disamping nama tersebut dia 

memperoleh gelar tambahan yaitu waliuddin al tunisi al hadrawi. 

Gelar waliuddin merupakan gelar yang diberikan sewaktu dia 

memangku jabatan hakim (qodli) di mesir, pada masa pemerintahan 

sultan dzahir Burquq, salah seorang sultan Mamluk di Mesir,13 

sedang tambahan al Hadrawi di belakang namanya bertalian dengan 

nama negeri asalnya itu Hadromaut, sebab seluruh keluarganya 

berasal dari Yaman Hadromaut. Disamping gelar dibelakang 

namanya masih banyak lagi nama panggilan yang menyatakan tugas 

dan kedudukan ilmiah dan status sosial, antara lain: al wazir, al rois, 

al hajib, al shadrul kabir, al ffaqihul jalil, „allamatul ummah dan 

jamalul Islam wal muslimin.14 

Dari nama-nama tambahan di belakang namanya nampaklah 

bahwa Ibnu Khaldun adalah seorang ilmuwan terkemuka pada 

zamannya yang telah memperoleh pengakuan dari berbagai kalangan 

keilmuan termasuk ilmuan non muslim. Dari sekian banyak gelar 

yang diperolehnya itu, tentu berdasarkan sikap pribadi dan 

                                                         
9
Ibid, hlm. 17. 

10
Ibid. 

11
Ali Abdul Wafi, Ibnu Khaldun…, hlm. 11.   

12
Fuad Baali & Ali Wardi, Ibnu Khaldun dan Pola Pemikiran Islam, Cet. I 

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1989), hlm. 9. 
13

Ali Abdul Wafi, Ibnu Khaldun…,, hlm. 13. 
14

Ibid, hlm. 75. 



211    Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 207-221 

 

 

bimbingan orangtua dan gurunya serta pengalaman-pengalaman yang 

diperolehnya melalui pengembaraan dan bergaul dengan bermacam-

macam suku bangsa dan situasi pemerintahan yang selalu silih 

berganti yang dihadapinya. Untuk mengetahui lebih lanjut mengenai 

Ibnu Khaldun tentang sikap dan pribadinya yang terbentuk melalui 

pengalaman belajar dari banyak guru-gurunya, jabatan dalam politik 

dan pemerintahan,  

 

Dekontruksi Pemikiran Pendidikan Menurut Ibnu Khaldun 

Istilah Dekontruksi digagas oleh Jacques Derrida dimana 

dalam pembacaan penulis dekontruksi bukanlah suatu teori atau 

metode penelitian, melainkan suatu cara berpikir yang menyebutkan 

bahwa tidak ada kategori yang memiliki makna universal esensial 

serta hendak membongkar makna ideologis dari suatu teks dari 

tubuhnya sendiri. Dalam ungkapannya Derrida menyatakan: 

Deconstruction is on the one hand, a movement of 

overturning or reversal of the asymmetrical binary 

hierarchies of metaphysical thought (one/many, same/ other 

center/periphery), in such a way as to register the constitutive 

dependence of the major on the  minor term; on the other, a 

movement beyond the framework delimited by these terms to 

an always provisional suspension operates by means of new, 

provisional concets,(difference, phaarmakon, hymen, 

archiecriture) and “wich can no longer be included within 

philosophical (binary) opposition but which, without over 

constituting a third term, without ever leaving room for a 

solution in the form of speculative dialectics”. (Derrida, 

1981: 43).15 

 

Tujuan dekontruksi menurut Derrida adalah menawarkan 

suatu cara atau teknik untuk mengidentifikasi kontradiksi bahkan 

inkonsistensi di dalam teks agar memperoleh kesadaran yang lebih 

tinggi mengenai makna. Dalam hal ini lebih lanjut akan membongkar 

apa yang selama ini dikenal sebagai logika binari. Jika selama ini 

kebenaran selalu dihasilkan melalui pembandingan yang 

menegasikan maka dekontruksi akan mengasingkan logika tersebut.  

Bila dikaitkan tentang pemikiran Ibnu Khaldun tentang 

pendidikan maka dapat dijelaskan bahwa dekontruksi pemikiran 

pendidikan yang diharapkan adalah pendidikan sebagai suatu proses 

                                                         
15

Jacques Derrida, Positions (Chicago: University Of Chicago Press, 

1981), hlm. 43. 



Dekontruksi Pemikiran Ibnu Khaldun... – Hamam Burhanuddin   212 

untuk mewujudkan suatu masyarakat yang berkebudayaan serta 

masyarakat masa depan. Dari sini dapat deketahui bahwa pendidikan 

adalah suatu proses untuk menghasilkan suatu out put yang 

mengarah kepada pengembangan sumber daya manusia yang 

berkualitas tinggi dan berdisiplin tinggi. 

Rumusan pendidikan yang dikemukakan oleh Ibnu Khaldun 

adalah merupakan hasil dari berbagai pengalaman yang dilaluinya 

sebagai seorang ahli filsafat sejarah dan sosiologi yang mencoba 

menghubungkan antara konsep dan realita. Sebagai seorang ahli 

filsafat sejarah, tentu ia menggunakan pendekatan filsafat sejarah 

atau historical philosophy approach,16 karena kedua pendekatan 

tersebut akan mempengaruhi terhadap sistem dan pemikirannya 

dalam pembeahsan setiap permasalahan, karena kedua pendekatan 

tersebut mampu merumuskan beberapa pendapat dan interpretasi dari 

suatu kenyataan dan pengalaman yang dilalui.  

Yang dimaksud dengan pendekatan filsafat sejarah atau 

historical philosophy approach adalah suatu pendekatan sejarah yang 

mencoba menggali berbagai konsep para filsuf sepanjang sejarah 

terhadap berbagai problematika sepanjang sejarah, artinya dari hasil 

kajian para filosuf tersebut telah ditemukan jawabannya oleh para 

ahli filsuf sepanjang sejarah. Dari hasil kajian tersebut, akan 

timbullah fenomena baru atau kensepsi baru dari berbagai sudut 

tinjauan, atau aliran pemikiran.  

Aliran-aliran pemiiran tersebut adalah sebagai hasil dari 

pemikiran seseorang pemikir kemudian diikuti oleh para pengikutnya 

yang selanjutnya berkembang sebagai suatu pendapat atau teori, yang 

disebut sebagai suatu teas. Sebagai suatu teas baru, akan muncul 

pendapat lain terhadap masalah yang sama yang disebut sebagai 

pendapat baru, yang diikuti oleh para pengikutnya yang disebut 

sebagai anti teas. Dari tesa baru tersebut akan muncul lagi anti tesa 

baru, yang selanjutnya menjadi suatu tesa baru dan begitulah 

seterusnya, sehingga aliran-aliran atau pemikiran tumbuh dan 

berkembang sepanjang masa dan sepanjang sejarah.  

Jadi tidak mengherankan kalau bermunculan pemikir-pemikir 

baru sesuai dengan perjalanan hidup manusia sepanjang sejarah atau 

sepanjang zaman, yang terus maju dengan pesatnya. Hasil dari 

pemikiran baru tersebut akan tumbuh dan berkembang di dalam 

masyarakat sebagai suatu pendapat baru, yang secara bertahap dan 

pelan-pelan meninggalkan pendapat lama, karena pendapat tersebut 

                                                         
16

Dra. Zuhairini dkk, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 

Cet. I, 1991), hlm. 15. 



213    Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 207-221 

 

 

dianggap sudah unconditional, atau kurang sesuai dengan situasi dan 

kondisi. 

Suatu pendapat tidak diikuti masyarakat, bukan karena 

pendapat tersebut tidak baik, akan tetapi justru terkadang sangat 

idela. Misalnya saja kita lihat pendapat dari Imam Ghozali mengenai 

suatu aspek saja yaitu gaji guru.17 Beliau mengatakan bahwa guru 

yang mengajarkan agama tidak boleh digaji, ada beberapa alasan 

yang dikemukakannya yaitu:  

1. Seorang guru yang mengajarkan ilmu agama haruslah ikhlas 

orang yang mengajarkan ilmu tersebut, tidak mempunyai 

maksud lain kecuali hanya mengharapkan ridho dari Allah 

SWT. 

2. Ilmu pengetahuan itu bukanlah untuk mencari uang, pangkat 

dan bermegah materi tapi hanya untuk membimbing manusia 

ke jalan yang benar. 

3. Orang yang mencari uang dengan ilmunya justru akan 

menjadi tali kendali yang membawanya ke neraka. 

 

Apakah pendapat yang demikian ini masih diikuti oleh 

masyarakat pada masa kini? Nampaknya pendapat tersebut secara 

bertahap dan berangsur sudah ditinggalkan masyarakat pada 

umumnya, karena pandangan dan pendapat masyarakat pada masa 

kini, sudah ada pergeseran nilai, mengenai apa yang dimaksud 

dengan ikhlas tersebut. 

Pendapat masyarakat terhadap ikhlas dapat dikelompokkan 

menjadi dua, sesuai dengan perkembangan zamannya, yaitu: 

Pertama pendapat salafiyah, kriteria ikhlas menurut 

salafiyah, sesuatu aktivitas atau kegiatan, pemberian dan sebagainya 

tidak mempunyai presentase apa pun dari manusia kecuali hanya dari 

Allah SWT, karena seluruh aspek kehidupan manusia termasuk 

shalatnya, rizki dan matinya hanyalah kepada Allah SWT. Contoh 

yang dikemukakan oleh salaf misalnya: as shadaqotu bil ikhlas, jika 

anda ingin shodaqoh mal dengan ikhlas terhadap orang yang 

membutuhkan, maka anda yang harus mencarinya, bukan yang yang 

butuh mencari orang yang akan shodaqoh. Misalnya orang miskin 

yang buta, orang miskin yang sedang tidur dan menempatkan uang di 

tempat yang biasa dilewati orang miskin. 

Kedua, pendapat modern, kriteria ikhlas menurut pendapat 

modern, telah bergeser dari konsep salaf, karena konsep salaf 

                                                         
17

DR. Asma hasan Fahmi, Sejarah dan Filsafat Pendidikan Islam, 

(terjemahan) (Jakarta: Bulan Bintang, Cetakan I, 1979), hlm. 167. 



Dekontruksi Pemikiran Ibnu Khaldun... – Hamam Burhanuddin   214 

menurut pendapat modern, terlalu sangat ideal, sedangkan 

masyarakat modern menghendaki ada kecendrungan ke  pragmatis 

dan utilities. Artinya sesuatu kegiatan atau aktivitas termasuk 

aktivitas keagamaan, terlebih dahulu diadakan perencanaan serta 

usaha untuk mencapai program tersebut, berdasarkan motivasi 

tertentu, apakah itu motivasi dari manusia ataupun dari Allah SWT, 

dengan tidak memperkecil arti motivasi dari manusia. Artinya 

pemberian bil „alaniyah toh juga memperoleh kebaikan atau pahala.  

Sebagai contoh “suatu waktu nabi Muhammad SAW 

menghimbau kepada masyarakat agar memberikan bantuan uang atau 

materi yang akan digunakan pada waktu perang tabuk. Maka 

datanglah salah seorang yang bernama Abdurrahman seraya berkata: 

Ya rasulullah sebetulnya saya memiliki harta hanya 8.000 dirham, 

dan saya berikan separuhnya untuk kepentingan perang tersebut. 

Nabi menjawab: barakallahu laka fima amsakta wa fi ma‟athoita 18. 

Dari kenyataan ini memberikan gambaran kepada kita bahwa, 

ternyata memberikan suatu atau shadaqoh bil maal di jalan Allah 

dengan jalan terang-terangan atau alaniyah, ternyata juga mendapat 

kebaikan, karena nabi Muhammad SAW mendoakan orang yang 

memberikan hartanya secara terang-terangan agar yang diberikan dan 

yang tertinggal mendapat barokah dari Allah SWT. 

 

Tujuan Pendidikan menurut Ibnu Khaldun 

1. Memberikan kesempatan kepada pikiran untuk aktif dan 

bekerja, karena aktivitas ini sangat penting bagi terbuka 

pikiran dan kematangan individu, kemudian kematangan ini 

akan mendapatkan faedah bagi masyarakat. 

2. Memperoleh berbagai ilmu pengetahuan, sebagai alat untuk 

membantunya, hidup dengan baik di dalam masyarakat dan 

berbudaya. 

3. Memperoleh lapangan pekerjaan, yang digunakan untuk 

memperoleh rizki.19 

 

Ada beberapa faktor yang dijadikan alasan untuk 

merumuskan tujuan pendidikan yaitu: 

1. Pengaruh filsafat sosiologi, yang tidak bisa memisahkan 

antarmasyarakat, ilmu pengetahuan dan kebutuhan 

masyarakat. 

                                                         
18

Utsman bin Hasan bin Ahmad Syakir Al Khubuwy, Durrotun Nashihin 

(Pekalongan: Maktabatun Wa Mathba‟atun Rajamuarah, t.t), hlm. 23. 
19

Fathiyyah Hasan Sulaiman, Pandangan Ibnu Khaldun…, hlm. 35-36. 



215    Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 207-221 

 

 

2. Perencanaan ilmu pengetahuan sangat menentukan bagi 

perkembangan masyarakat berbudaya. 

3. Pendidkan sebagai aktivitas akal insani, merupakan salah satu 

industry yang berkembang di dalam masyarakat, karena 

sangat urgen dalam kehiduapn setiap masyarakat individu. 

 

Rumusan tujuan pendidikan dan faktor-faktor yang dijadikan 

sebagai dasar pertimbangan menentukan tujuan pendidkan, 

nampaknya masih ada kesesuaian dengan pendidikan pada masa kini. 

 

Ilmu Pengetahuan Menurut Ibnu Khaldun 

Ilmu pengetahuan menurut Ibnu Khaldun adalah kemampuan 

manusia untuk membuat analisa dan sintesa sebagai hasil pemikiran 

atau berpikir. Dan berpikir itu disebutnya af‟idah. Kesanggupan 

berpikir itu ada 3 tingkatan yaitu : 

1. Pemahaman intelektual manusia terhadap segala sesuatu yang 

ada di luar alam semesta dalam tatanan alam atau tatanan 

yang berubah-ubah, dengan maksud supaya di dapat 

melaksanakan seleksi dengan kemampuannya sendiri. Bentuk 

pemikiran semacam ini kebanyakan berupa persepsi, inilah 

akal pembeda (al‟aqlu al tamyizi) yang membantu manusia 

memperoleh penghidupannya, dan menolak segala sesuatu 

yang sia-sia bagi dirinya. 

2. Berpikir yang memperlengkapi manusia dengan ide-ide dan 

perilaku yang dibutuhkan dalam pergaulan dengan orang-

orang bawahannya dan mengatur mereka. Pemikiran 

semacam ini kebanyakan persepsi (tashdiqat) yang dicapai 

satu demi satu melalui pengalaman hingga benar-benar 

dirasakan manfaatnya. Inilah yang dinamakan akal 

eksperimental (al „aql al tajribi). 

3. Pikiran yang melengkapi manusia dengan pengetahuan (ilmu) 

atau pengetahuan hipotesis (dzat) mengenai sesuatu yang 

berada di belakang persepsi indra tanpa tindakan praktis yang 

menyertainya. Inilah akal spekulatif (al „aql an nadzori).20 

 

Jika ketiga tingkatan berpikir tersebut menyatu dalam diri 

manusia, akan mencapai kesempurnaan sebagai realitasnya, sebagai 

manusia intelektual murni serta memiliki jiwa-jiwa perseptif yang 

disebutnya sebagai realitas manusia (al haqiqoh al insaniyah). 

                                                         
20

Ibnu Khaldun, Mukaddimah, terjemahan Ahmad Toha, Cet. I (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 1986), hlm. 522. 



Dekontruksi Pemikiran Ibnu Khaldun... – Hamam Burhanuddin   216 

Dari kemampuan manusia berpikir yang menghasilkan 

realitas manusia, maka yang membedakan manusia dengan makhluk 

lainnya adalah pikiran.21 Pikiran dalah anugerah dari Allah SWT 

paling besar bagi manusia, karena dengan pikiran itu manusia dapat 

mempertahankan eksistensinya, berkarya dan merekayasa segala 

sesuatu, sesuai dengan kepentingan dan kebutuhan manusia. 

Manusia sebagai khalifah fil ard dibekali oleh Allah akal 

pikiran untuk mengatur, merekayasa dan mengoleh sumber daya 

alam untuk kepentingan seluruh umat manusia, sehingga manusa 

memperoleh kebahagiaan di dunia dan akhirat. 

Dengan demikian akal pikiran yang menghasilkan ilmu 

pengetahuan, juga dapat menuntun manusia ke jalan illahi dan 

meningkatkan derajat manusia sehingga manusia diwajibkan untuk 

menuntut ilmu pengetahuan, hidupnya jiwa manusia karena ilmu 

pengetahuan dan gelapnya hati manusia karena miskinya ilmu 

pengetahuan. Hal ini sesuai dengan apa yang telah disampiakan oleh 

Ali radiyallah uanhu, ilmu adalah merupakan harta kekayaan yang 

mempunyai nilai yang sangat besar bagi manusia dan lebih besar 

nilainya dari harta benda. Ada dua alasan yang dikemukakan olehnya 

yaitu : pertama, ilmu pengetahuan jika digunakan semakin 

bertambah, sedangkan harta kekayaan jika dibelanjakan semakin 

berkuran. Kedua, ilmu pengetahuan memelihara pemiliknya, 

sedangkan harta kekayaan dijaga oleh pemiliknya. 

Untuk memperoleh ilmu pengetahuan menurut Ibnu Khaldun 

haruslah mempunyai guru, untuk penguasaan dengan melalui 

pengulangan dan pemahaman, praktik sehingga melekat di dalam 

otak dan malakahnya terbentu. Untuk terbentuknya malakah, pikiran 

harus berorientasi kepada adanya penyatuan antara teori dan praktik, 

adanya suatu penanganan bahwa tugas mengajar adalah suatu yang 

terpuji untuk memperoleh rizki.  

Mengenai tujuan menuntut ilmu pengetahuan, nampaknya ada 

berpedaan pendapat antara Ibnu Khaldun dengan imam Ghozali 

adalah menuntut ilmu pengetahuan itu bukanlah untuk memperoleh 

akal, tetapi tujuan yang paling tinggi adalah untuk memperoleh 

keridhoan Allah SWT dan untuk menikmati kehidupan yang abadi di 

akhirat kelak. Disampaing itu ilmu pengatahuan adalah  untuk 

mengikuti jalan yang baik, keutamaan, mengetahui yang berfaidah 

dan yang merusakkan dan untuk dimiliki dan dikembangkan. Ilmu 

pengetahuan itu harus dilengkapi dengan amal. Dia mengatakan 

semua manusia akan binasa, kecuali orang yang berilmu dan orang 

yang berilmu itu pun bisa binasa pula kecuali orang yang beramal, 

                                                         
21

Ibid, hlm. 523. 



217    Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 207-221 

 

 

orang yang beramal juga binasa keculai orang yang ikhlas, dan orang 

yang memperoleh kehormatan yang besar.22 

Yang disebut dengan amal tersebut adalah membersihkan 

kata hati dari kotoran dunia, akhlak yang jelek dan kegelapan hawa 

nafsu yang merupakan hijab dengan Tuhan dan hambatan untuk 

mengetahui segala sifat-sifatnya dan perbuatan-perbuatannya. Juga 

amal itu adalah menghias diri dengan sifat-sifat yang terpuji seperti 

sabar, berterima kasih, takut dan harap, zuhud, taqwa, qona‟ah 

berbudi pekerti yang baik, bergaul yang baik dan memiliki sifat-sifat 

yang ikhlas. Amal juga untuk menjauhkan diri dari pekerjaan yang 

tercela seperti takut miskin, tidak senang kepada takdir, hasud, 

dengki, menipu, ingin dipuji, takabur, riya‟ bermegah-megahan.23 

Juga Ibnu Khaldun berbeda dengan Ikhwanus Shofa. 

Ikhwanus Shofa mengatakan bahwa tiap-tiap ilmu yang tidak 

membantu memperoleh kebahagiaan abadi di sisi tuhan dan tidak 

mendorong untuk menuntutnya beramal untuk kepentingan akhirat, 

orang itu akan disiksa di hari kiamat. Kemudian mereka menjelaskan 

bagaimana caranya ilmu membantu untuk memperoleh tujuan yang 

dimaksudkan. Mereka mempersamakan pertumbuhan jiwa selama ia 

berada dalam tubuh dengan pertumbuhan embrio dalam rahim. 

Sedangkan embrio tidak akan lahir kealam ini sebelum ia sempurna, 

demikian juga jiwa ia berusaha untuk menguatkan segi-segi 

kemmapuannya yang bermacam-macam dan memperoleh 

ketangguhannya selama ia berada dalam tubuh. Maka dalam masa 

itulah kekuatan jiwa yang laten menjadi giat di bawah pengaruh ilmu 

pengetahuan yang diperoleh dan menjalankan keutamaan. 

 

Hubungan Antara Filsafat Sosiologi Dengan Pendidikan 

Pandang seorang sosiologi selalu berorientasi dengan 

kenyataan yang ada di dalam masyarakat karena masyarakat itu 

selalu dinamis dan berkembang sesuai budaya masyarakat atau 

kulturnya. Perbedaan cultural akan berpengaruh terhadap pola pikir 

dan perilaku suatu masyarakat. Sebagaimana yang telah diuraikan 

dalam penjelasan yang lalu, bahwa ibnu kaldun adalah seorang 

penulis, pemikir dan pengembara, yang banyak bergaul dengan 

berbagai bangsa dan bekerja pada pemerintahan yang silih berganti, 

nampaknya dapat membentuk pola pikir baru, inisiatif dan kreatif 

agar ia dapat hidup dan bekerja sama dengan penguasa yang sedang 

berkuasa. Dari pengembaraanya itu, ia dapat merumuskan 

pendidikan dan tujuan pendidikan sebagai suatu alih generasi yang 
                                                         

22
Dr. Asma hasan Fahmi, Sejarah…, hlm. 112. 

23
Ibid, hlm. 112. 



Dekontruksi Pemikiran Ibnu Khaldun... – Hamam Burhanuddin   218 

mampu hidup lebih baik dalam masyarakat yang terus berkembang 

dan mampu mempertahankan eksistensinya. Oleh karena itu 

pendidikan seharusnya berdasarkan pengalaman dan pengamatan 

sehingga hasil dari pendidikan mempunyai kemandirian dan berani 

menghadapi kenyataan. Maka ia memandang bahwa ilmu dan 

pendidikan merupakan salah satu gejala social yang menjadi cirri 

khas masyarakat maju.24 

Untuk mewujudkan itu, pandangan pedagoies Ibnu Khaldun 

bersumber dari : 

1. Studi dari pengamatan terhadap berbagai masyarakat yang 

dikenalnya dan hidup ditengah-tengah mereka dalam 

pengembaraannya yang luas. 

2. Studinya yang dalam dan pengetahuannya yang luas. 

3. Tugas-tugas yang diembannya di dalam hidupnya yang penuh 

dengan berbagai peristiwa.25 

 

Dari pandangan falsafahnya yang realistis itulah ia sangat 

menaruh perhatian terhadap pengkajian masyarakat beserta 

perkembangannya, dengan maksud untuk mencapai kemajuan yang 

berarti. Masa lalu dan sekarang adalah merupakan pertalian fakta 

yaitu suatu pertalian yang didasarkan atas keserupaan sebagian 

masyarakat dengan sebagian lainnya. Ia mengatakan masa lalu mirip 

dengan masa mendatang seperti air mirip dengan air.26 

 

Pembagian Ilmu menurut Ibnu Khaldun 

Sebelum berkembang pembagian ilmu pengetahuan yang telah 

dikelompokkan atau diklasifikasikan secara modern oleh Dewey, 

yang dikenal dengan DDC (Dewey Demical Clasification) yang telah 

menjadi standar internasional dalam pengelompokan ilmu 

pengetahuan dalam perpustakaan dunia, telah muncul di dunia islam 

pengelompokan ilmu pengetahuan yang dilakukan oleh Ibnu 

Khaldun pada abad ke-14. Sayangnya tidak dapat berkembang 

sistematis, yang dapat dijadikan sebagai standar internasional, 

sebagaimana yang telah dilakukan oleh Jhon Dewey dalam DDC-

nya. 

Oleh karena itu akan dikemukakan pembagian dan 

pengelompokan ilmu pengetahuan menurut Ibnu Khaldun, sebagai 

gambaran bagi kita mengenai perkembangan ilmu pengetahuan di 

                                                         
24

Fathiyyah Hasan Sulaiman, Pandangan Ibnu Khaldun…, hlm. 10. 
25

Ibid.  
26

Ibid, hlm. 28. 



219    Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 207-221 

 

 

dalam dunia islam. Dalam muqoddimah Ibnu Khaldun telah 

dikemukakan macam-macam ilmu pengetahuan, mulai dari halaman 

543 sampai dengan halaman 712. 

Jika dikaji secara seksama, maka Ibnu Khaldun mengadakan 

pembagian ilmu atau klasifikasi ilmu kepada 3 yaitu: 

1. Ilmu-ilmu filsafat („ulumul „aqlyah) 15). Yaitu buah dari 

aktivitas pikiran manusia dan perenungannya. Ilmu-ilmu itu 

bersifat alamiah bagi manusia, dengan pandangan bahwa ia 

adalah Homo Sapiens (makhluk yang mempunyai akal 

pikiran). Ilmu-ilmu ini tidak khusus bagi suatu agama, tetapi 

berlaku bagi pemeluk agama lain, dan mereka sama dalam 

menerima pengetahuan dan bahasannya, ilmu-ilmu itu terdiri 

dari : logika, fisika dan ilmu alam, metafisika dan 

matematika, geometri, ilmu ukur, aljabar, angka-angka 

faraoid dan geometri, optika dan astronomi. 

2. Ilmu tradisional, konvensional (Al „ulumu an naqlyah al 

wadliyah), meliputi ilmu tafsir, ilmu hadis, ilmu qiroat, ushul 

fiqh, fiqh (takhlifi) badan dan qolbi, keimana, aqidah, tasawuf 

dan ta‟bir mimpi, ilmu kalam. 

3. Ilmu alat, ini terbagi menjadi dua yaitu: ilmu alat yang 

membantu syariat seperti: ilmu lughot, ilmu nahwu, balaghoh, 

dan lainya serta ilmu alat yang membantu ilmu aqilyah seperti 

ilmu mantiq. 

Dari orientasi pemikiran Ibnu Khaldun mengenai ilmu 

pengetahuan yaitu : 

1. Tidak ada pemisahan antara ilmu teoritis dengan ilmu praktik. 

Orientasi ini tampak pula ketika ia menjelaskan bahwa 

“malakah” yang berbentuk pengajaran ilmu atau pencarian 

ilmu keterampilan di dalam industry, tidak lain adalah buah 

dari suatu aktivitas, intelektual fisik di dalam suatu waktu. 

Dengan demikian pandangannya sejalan dengan pandangan 

terakhir yang dicapai oleh pendidikan modern yang 

mengatakan bahwa belajar harus melibatkan akal dan fisik 

secara serempak, dan belajar tidak akan benar atau sempurna 

jika hal ini tidak terjadi. 

2. Orientasi kepada pengadaan keseimbangan antara ilmu agama 

dengan ilmu „aqliyah. Meskipun dia meletakkan ilmu agama 

pada tempat pertama ditinjau dari segi keguruannya bagi 

murid karena membantunya untuk hidup dengan baik, namun 

dia juga meletakkan ilmu aqliyah pada tempat yang tidak 

kurang, penting dari ilmu agama. Hal itu disebabkan ilmu 

aqilyah dihasilkan dari aktivitas akal yang merupakan 

pemberian Allah kepada manusia. Dengan demikian dia tidak 



Dekontruksi Pemikiran Ibnu Khaldun... – Hamam Burhanuddin   220 

meremehkan ilmu agama atau merendahkan nilainya bagi 

murid. Bahkan dia tidak memperlakukannya sebagai aspek 

rohaniah saja sebagaimana dilakukan oleh para penulis 

muslim lainnya sebelum dia. Seperti al Ghozali akan tetapi 

dia memandangnya sebagai ilmu yang penting bagi 

kehidupan manusia yang utama dan biak, yang hanya akan 

sempurna dengan adanya istiqomah khalqiyyah (kelurusan 

kejadian) dan pengaturan lega. Demikian pula tidak 

mengurangi hak aqliyah malahan dia meletakkannya pada 

taraf yang sesuai dan menjelaskan kepentingannya yang 

kurang dari kepentingan agama. 

3. Orientasi kepada anggapan bahwa tugas mengajar adalah alat 

terpuji untuk memperoleh rizki. 

4. Orientasi menjadikan pengajaran bersifat umum, mencakup 

aspek-aspek berbagai ilmu pengetahuan, serta jauh dari 

spesialisasi sempit sambil memperdalam ilmu alat seperti 

ilmu bahasa dan mantiq.27 

 

Penutup 

Dekontruksi pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan 

memberikan warna yang baru dan banyak perbedaannya dengan 

pemikir-pemikir muslim sebelumnya, dan ini menandakan kepada 

kita bahwa hasil pemikir-pemikir dari masa ke masa akan 

berkembang terus, sesuai dengan pertumbuhan pemikiran dan 

pengalaman serta perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Dengan demikian ilmu pengetahuan akan berperan sebagai 

pengembangan potensi manusia agar manusia dapat hidup dan 

berkembang dalam masa yang terus berkembang sesuai dengan arus 

perkembangan zaman. Juga sebagai potensi untuk mengolah bumi 

dan sumber daya alam untuk kepentingan seluruh umat manusia agar 

manusia hidup layah dan baik sebagai seorang manusia. Kehidupan 

layak dan baik akan memacu manusia untuk menggunakan potensi 

tersebut untuk bekerja dan beribadah kepada Allah sebagai tugas dan 

kewajiban untuk mengemban amanah Allah. Oleh karena itu, potensi 

tersebut harus dapat memerangi kebodohan, kemiskinan dan 

keterbelakangan karena ketiga faktor tersebut merupakan musuh 

utama bagi manusia. 

Oleh karena itu nabi Muhammad telah memberikan peringatan 

kepada kita bahwa kemiskinan itu akan membawa kepada 

penyimpangan-penyimpangan. Penyimpangan itu memasuki segala 

aspek kehidupan manusia, baik dalam kehidupan social, politik, 

                                                         
27

Ibid, hlm. 49-50. 



221    Edukasi, Volume 03, Nomor 02, Desember 2015: 207-221 

 

 

ekonomi, sosial budaya serta bidang lainnya yang berhubungan 

dengan kehidupan manusia. Oleh karena itu, Abdullah syalah al 

bakry, telah menyatakan perang terhadap kebodohan, kemiskinan 

dan keterbelakangan. 

 

Daftar Pustaka 

Al Bakriy, Shalah Abdul Qodir, Al Qur‟an dan Pembinaan Insan, 

PT. Ma‟arif, Bandung. 

Audah, Ali, Ibnu Kaldun Sebuah Pengantar, PT Pustaka, t.th. 

Fahmi, Asma hasan, Sejarah dan Filsafat Pendidikan Islam, 

(terjemahan), Cetakan I, Bulan Bintang Jakarta, 1979. 

Khaldun, Ibnu, Mukaddimah, terjemahan Ahmad Toha, Cet. I, 

Pustaka Firdaus, Jakarta, 1986. 

Khubuwy, Utsman bin Hasan bin Ahmad Syakir Al, Durrotun 

Nashihin, Maktabatun Wa Mathba‟atun Rajamuarah, 

Pekalongan. 

Muhaimin, M.A, Prof. Dr,.Pengembangan Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam, di Sekolah, Madrasah, dan Perguruan Tinggi, 

Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2005.  

Muhajir, Asaril M.Ag, Dr., Ilmu Pendidikan Perspektif Kontekstual, 

Jogjakarta: Arruz Media, 2011.  

Sulaiman, Fathiyyah Hasan, Pandangan Ibnu Khaldun Tentang Ilmu 

Dan Pendidikan, CV Diponegoro, Cet I, Bandung 1987.  

Wafi, Ali Abdul, Ibnu Khaldun, Riwayat dan karyanya, Cet. I PT 

Grafiti Press, Jakarta, 1985.  

Wardi, Fuad Baali & Ali, Ibnu Khaldun dan Pola Pemikiran Islam, 

Pustaka Firdaus, Cet. I, Jakarta, 1989. 

Zuhairini, Dra., Filsafat Pendidikan Islam, Bumi Aksara, Cet. I, 

Jakarta, 1991. 


