
Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013 
 

113   

 
 
 

“UMMATAN WASATHAN”  
DALAM PERSPEKTIF TAFSIR AL-TABARIY 

Dr. M. Ilham Muchtar, Lc., M.A.*) 

 

 

Abstrak 

Ummatan Wasathan adalah konsep masyarakat ideal 
dalam pandangan Alqur’an, yaitu masyarakat yang 
hidup harmonis atau masyarakat yang 
berkeseimbangan. Al-wasath adalah ciri keunggulan 
umat atau masyarakat yang diidealkan Alqur'an karena 
sifatnya yang moderat dan berdiri di tengah-tengah 
sehingga dapat dilihat oleh semua pihak dan dari 
segenap penjuru. Posisi pertengahan menjadikan 
anggota masyarakat tersebut tidak memihak ke kiri dan 
ke kanan, yang dapat mengantar manusia berlaku adil. 
Keberadaan masyarakat ideal pada posisi tengah 
menyebabkan mereka mampu memadukan aspek 
ruhani dan jasmani, material dan spiritual dalam segala 
aktivitas. Wasathiyah (moderasi atau posisi tengah) 
mengundang umat Islam untuk berinteraksi, berdialog 
dan terbuka dengan semua pihak (agama, budaya dan 
peradaban), karena mereka tidak dapat menjadi saksi 
atau berlaku adil jika mereka tertutup atau menutup diri 
dari lingkungan dan perkembangan global. 
Kata Kunci: Al-wasath, Wasathiyah , harmonis, 
moderasi, spiritual global. 

 

A. PENDAHULUAN  

Ajaran Islam adalah ajaran yang komprehensif yang 

meliputi segala aspek kehidupan manusia. Islam 

mengandung ajaran tentang ibadah kepada Tuhan, 



 Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013  

 

114  

kesejahteraan sosial dan ekonomi, kesenian, kebudayaan, 

dan ilmu pengetahuan. Islam mengajarkan nilai-nilai atau 

prinsip-prinsip yang diperlukan untuk mencapai kehidupan 

manusia yang bermartabat dan berkemajuan. Kebahagiaan 

yang dicita-citakan dalam ajaran Islam adalah kebahagiaan 

dalam arti yang sesungguhnya, yang meliputi kebahagiaan 

individu maupun sosial, kebahagiaan keluarga ataupun 

bangsa, kebahagiaan jasmani maupun rohani, kebahagian 

dunia maupun akhirat. Singkatnya, kebahagiaan dalam arti 

yang seluas-luasnya. 

Untuk mewujudkan maksud di atas, maka Allah swt 

memberi tuntunan dalam Alqur’an, antara lain melalui konsep 

ummatan wasathan. Secara sederhana ummatan wasathan 

dapat dimaknai sebagai, umat yang memiliki sifat-sifat yang 

moderat, sifat pertengahan, tidak ekstrim, dan sifat yang 

mencerminkan keseimbangan jasmani-rohani, lahir-batin, 

jiwa-raga, dunia-akhirat. Ummatan wasathan adalah umat 

yang moderat, yang mencerminkan keseimbangan dan 

keserasian, dalam sifat dan perilakunya. Para hukama’ 
menjelaskan bahwa dalam diri manusia terdapat tiga daya 

yang masing-masing melahirkan sifat-sifat tertentu, yaitu daya 

berpikir, daya syahwat dan daya emosi. Sifat-sifat itu ada 

yang ekstrim dalam arti berlebihan atau ekstrim dalam arti 

menunjukkan kelemahan. Di antara kedua sifat ekstrim 

tersebut terdapat sifat yang moderat dan pada sifat yang 

moderat itulah terletak keutamaan sebagai akhlak yang baik. 

Berkaitan dengan keadaan kini, telah berkembang 

berbagai macam pemahaman agama. Salah satunya adalah 

yang dikenal dengan “trans-nasionalisme”, yaitu paham-

paham keagamaan dari luar. Paham-paham tersebut sering 



Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013 
 

115   

mengusik pemahaman agama mayoritas kaum muslimin, 

terutama merambah pada generasi muda yang masih minim 

pemahaman agamanya. Untuk itulah, kajian mengenai 

Ummatan Wasathan ini dianggap relevan pada masa kini, 

karena dalam perkembangan kini banyak pandangan-

pandangan keagamaan yang berkembang di masyarakat 

yang mengarah pada sikap ekstrim, baik yang menuju pada 

fundamentalisme sempit dan kaku, maupun yang menuju 

pada pemahaman yang terlampau liberal dan kebablasan.  

 

B. PEMBAHASAN 

1. Definisi ‘Ummatan Wasatan’ 
Istilah umat dalam terminologi islam mempunyai 

kandungan makna yang dalam dan memiliki konsep yang 

unik dan tidak ada padanannya secara persis dalam bahasa-

bahasa Barat. Menurut M. Dawam Rahardjo, secara umum 

kata umat dalam bahasa Indonesia sehari-hari dipahami 

sebagai sebuah ungkapan yang mengandung makna bangsa, 

rakyat, penganut suatu agama, khalayak ramai, atau umat 

manusia. (M. Dawam Rahardjo, 1996) 

Term yang hampir sepadan dengan kata umat sebagai 

suatu komunitas, seperti yang banyak digunakan dalam 

literatur Islam, diantaranya adalah: Qabilah yang berarti 

sekumpulan individu manusia yang memilih tujuan atau kiblat 

yang sama. Qaum, kehidupan kelompok ini dibangun atas 

dasar menegakkan individu dengan berserikat dan bersatu 

dalam menyelesaikan suatu pekerjaan. Sya’b, artinya setiap 

anak manusia di muka bumi ini hidup secara terpisah-pisah 

menjadi beberapa kelompok. Thabaqah, adalah sekelompok 

manusia yang kehidupannya hampir sama, mereka 



 Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013  

 

116  

membentuk strata (lapisan atau kelas), kemudian menempati 

kehidupan, kedudukan, pekerjaan, indikasi sosial yang mirip, 

bahkan nyaris sama yang dalam istilah asing disebut dengan 

social class. Mujtama atau jami’ah,  artinya kumpulan 

manusia atau suatu masyarakat di suatu tempat (sociate). 

Thaifah, adalah perkumpulan manusia yang melingkari suatu 

proses tertentu atau mengelilingi zona tertentu, istilah ini 

dapat juga diartikan sekelompok manusia yang hidup di suatu 

kawasan tertentu dan berpindah-pindah (nomaden).(Ali 

Anwar Yusuf, 2002) 

Istilah-istilah di atas dalam pandangan etimologi 

sosiologis memiliki kesamaan makna dengan istilah umat, 

yaitu suatu komunitas masyarakat. Akan tetapi secara 

terminologis, umat  memiliki perbedaan dengan istlah-istilah 

tersebut. Perbedaanya bahwa umat mengandung makna 

kemanusiaan yang maju dan berkembang atau bersifat 

dinamis, sedangkan istilah qabilah, qaum, sya’b, tabaqah, 

mujtama dan thaifah cenderung bersifat statis. 

Menurut Toto Tasmara, kata ummat, ummi, imam 

seakan saling bertautan memancarkan pesan-pesan nilai 

yang sangat besar maknanya, sehingga menerjemahkan term 

ummat dalam pengertian ‘bangsa’, ‘rakyat’, ‘masyarakat’ 
(nation, people, society), belum dapat mewakili pengertian 

ummat secara menyeluruh. Mengingat bahwa di dalam kata 

umat terkandung dimensi moral universal, sebagaimana 

Alqur’an memberikan satu isyarat bahwa seluruh manusia di 
muka bumi ini merupakan satu kesatuan yang tidak terkotak-

kotak dalam satu fragmentasi rasial, kultural, dan aspek lain 

yang membedakan antara satu etnis dengan etinis lainnya 

(ummatan wahidah).(Toto Tasmara, 2000). 



Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013 
 

117   

Di dalam Alqur’an, kata ummat (أمــة ( terulang sebanyak 

51 kali dalam bentuk singular (mufrad) dan 13 kali dengan 

bentuk plural (أمــم (. (Muhammad Fuad Al-Baqi, t.th). Tetapi 

dari sekian banyak frasa ummat yang dapat ditemukan dalam 

Alqur’an hanya satu frasa yang diisnadkan kepadanya kata 
wasathan, yaitu yang terdapat di dalam Q.S al-Baqarah (2); 

143.  

Sedang kata wasathan atau al-wasath, secara 

etimologis, bermakna ‘seimbang/adil’, ‘pertengahan’, juga 
bisa bermakna ‘yang terbaik’. Jika kita memperhatikan 
berbagai macam pertandingan, selalu ada yang disebut wasit. 

Kata ‘wasith’ berasal dari Bahasa Arab, yaitu dari kata 

“wasatha-yasithu-wasathan“, yang artinya adalah orang yang 

ada di tengah-tengah. Wasit ini tidak memihak, tetapi ia 

memberikan keputusan secara adil. Dan itulah esensi dari 

‘wasathan’. Posisi tengah seperti ini dipahami sebagai posisi 

yang paling baik. Misalnya: berani adalah posisi atau sikap 

tengah (wasath) di antara ceroboh (semberono, berani tanpa 

perhitungan) dan takut atau pengecut. Kedermawanan adalah 

sikap tengah di antara boros dan kikir. Orang yang baik 

adalah yang tidak boros, tetapi juga tidak kikir. Itulah 

dermawan.  

Kata wasath dengan berbagai perubahannya terulang 

dalam Alqur'an sebanyak lima kali, semuanya menunjuk arti 

pertengahan. Di samping QS. al-Baqarah/2: 143 

sebagaimana telah disebut di atas, keempat ayat lainnya 

adalah QS. al-'Adiyat/100: 5, QS. al-Maidah. 5: 89, QS. al-

Qalam/68: 28 dan QS. al-Baqarah/2: 238. 

Istilah al-wasath sendiri dalam bahasa Arab adalah isim 

yang dapat dipakai untuk muzakkar dan muannats, mufrad 



 Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013  

 

118  

dan jama’.(L. Ma’luf, 1986). Itu sebabnya, jika kata wasathan 

diisnadkan pada kata ummat maka ia berarti; umat yang 

seimbang, umat pertengahan, atau umat terbaik. Satu hal 

yang sangat menarik dicermati bahwa kata wasathan (tengah, 

menengah, pertengahan) ini terdapat di dalam ayat ke-143 

surah al-Baqarah yang seluruh ayatnya berjumlah 286 ayat. 

Itu artinya, dari segi penempatannya saja, kata wasathan 

tepat berada di tengah-tengah surah al-Baqarah (286 dibagi 

dua sama dengan 143). Ayat 143 adalah ayat yang letaknya 

di tengah-tengah surah al-Baqarah. Makna-makna yang telah 

disebutkan inilah yang paling sering kita temukan dalam 

penafsiran para ulama terhadap kata wasathan, tak terkecuali 

dengan penafsiran Imam Ibn Jarir al-Tabariy dalam kitab 

tafsirnya Jâmi’ al-Bayân Fî Ta’wîl Al-Qur’ân. 
2. Profil Ibnu Jarir Al-Tabariy 

Nama lengkap Imam Al-Tabariy adalah, Abu Ja’far 
Muhammad Ibn Jarir Ibn Yazid Ibn Katsir Ibn Ghalib al-

Tabariy, dilahirkan di Tabaristan (Iran) pada tahun 224 H/839 

M. Al-Tabariy sudah mulai belajar pada usia yang sangat 

muda dengan kecerdasan yang sangat menonjol. Ia sudah 

hapal Alqur’an saat berusia tujuh tahun. Ilmu-ilmu dasar 

dipelajarinya di kota kelahirannya. Karena orang tuanya 

termasuk orang yang berada, ia mampu untuk melanjutkan 

sekolah ke pusat-pusat studi di dunia Islam. Ia meninggalkan 

negerinya pada usia 12 tahun, lalu ia berkelana dari satu 

negeri ke negeri yang lain dalam rangka menuntut ilmu.  

Al-Tabariy sejak belia sudah berkecimpung dalam 

kehidupan intelektual. Usia mudanya dihabiskan untuk 

mengumpulkan riwayat-riwayat Arab dan Islam, dan setelah 

itu sebagian besar waktunya digunakannya untuk mengajar 



Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013 
 

119   

dan menulis. Muridnya, Ibn Kumail, yang menerangkan 

kehidupan gurunya menjelaskan cara al-Tabariy membagi 

waktunya setiap hari. Pagi sampai siang hari digunakannya 

untuk menulis. Dikatakan, dalam satu hari ia sanggup menulis 

empat puluh halaman karya ilmiah. Lalu pada waktu sore, dia 

memberi pelajaran Alqur’an dan tafsir di masjid. Sehabis 
shalat maghrib, dia memberi pelajaran tentang fiqih, kemudia 

baru pulang ke rumah. Menurut Ibnu Kumail, al-Tabariy sering 

menolak imbalan yang diberikan kepadanya. 

Semasa hidupnya Al-Tabariy tidak hanya dikenal 

sebagai seorang mufassir, tetapi juga dikenal luas sebagai 

hafidz, muhaddits, faqih, qari’, dan ahli sejarah. Ia banyak 
mewariskan kepada generasi sesudahnya kitab-kitab dalam 

berbagai bidang ilmu yang semuanya merupakan rujukan 

utama yang sangat bermanfaat, seperti kitab tafsir (Jami’ al-
Bayan), ushul dan cabang-cabangnya, hadits (Tahdzib al-

Atsar), dan juga kitab sejarah (Tarikh al-Rusul wa al-Muluk 

dan Tarikh al-Rijal), dan lain-lain. Sebahagian besar kitab 

yang ditulisnya sudah tidak diketahui lagi kemana rimbanya, 

kecuali kitab tafsir dan tarikhnya yang telah dicetak berulang-

ulang hingga saat ini. Karena itu tidak salah kalau Al-Tabariy 

dianggap sebagai Bapak para mufassir sebagaimana ia 

disebut sebagai Bapak para pakar sejarah, jika kita merujuk 

kepada karya-karyanya di atas. Al-Tabariy sempat mengajar 

di Mesir, Syam dan Irak sebelum ia memutuskan untuk 

menetap di kota Baghdad hingga meninggal dunia dalam usia 

85 tahun pada tahun 310 H/923 M. (M. Husain Al-Zahaby, 

2005) 

 

 



 Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013  

 

120  

3. Sekilas Tentang Tafsir al-Tabariy 

Tafsir al-Tabariy adalah kitab tafsir yang memiliki 

keunggulan, baik dari segi zaman maupun metodologi 

penyusunan. Kitab tafsir al-Tabariy yang disusun pada abad 

ke-3 Hijriyah ini merupakan kitab yang pertama kali disusun 

secara lengkap mulai dari Surah al-Fatihah sampai Surah al-

Nâs dengan metode penulisan yang diakui keunggulannya 

oleh para ulama 

Karakteristik dan metode Ibn Jarir dalam menyusun 

tafsirnya akan tampak jelas apabila seseorang telah 

membaca kitab tersebut dengan seksama dan cermat. Pada 

jilid kesatu, misalnya, sebelum menafsirkan ayat-ayat 

Alqur'an, ia terlebih dahulu menjelaskan beberapa hal. Antara 

lain, ia mengemukakan pendapatnya mengenai adanya 

keterpaduan antara makna satu ayat dengan ayat yang lain. 

Ia menjelaskan tentang bahasa Arab yang dengannya 

Alqur'an diturunkan. Ia juga menyebutkan beberapa riwayat 

tentang larangan menta’wil Alqur'an dengan berdasarkan 
ra’yu. Selain itu, al-Tabariy juga mengemukakan pendapatnya 

tentang nama-nama Alqur'an, dan nama-nama surahnya, dan 

lain sebagainya. 

Kemudian Ibnu Jarir memiliki ciri tersendiri, yang tidak 

ditemukan dalam kitab tafsir yang lain, apabila ingin memulai 

menafsirkan suatu ayat ia selalu mengawalinya dengan;  القول
 Ia juga senantiasa . في تأويل قوله تعالى كذاوكذا

menyandarkan pendapatnya dengan riwayat-riwayat baik dari 

para sahabat maupun tabi’in. Jika ia menemukan dalam 
penafsiran satu ayat ada beberapa pendapat, maka pendapat 

tersebut disebutkan semuanya beserta dengan dalil-dalilnya. 

Jika ia mempunyai pandangan tersendiri terhadap persoalan 



Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013 
 

121   

yang dibahas maka ia selalu berkata: قال أبو جعفر. Tidak 

jarang, Ibnu Jarir mentarjih satu pendapat yang menurutnya 

lebih rajih dari pendapat yang lainnya. Terkadang pula ia 

menjelaskan i’rab kalimat jika memang diperlukan. 
Sebagaimana ia juga melakukan istinbath hukum dari ayat-

ayat yang dibahasnya dan mengemukakan pendapatnya 

pada persoalan yang diangkatnya. 

Meski demikian secara umum, tafsir al-Tabariy ini 

adalah sebuah karya yang memiliki nilai ilmu yang sangat 

tinggi, mempunyai keunggulan bahasa di dalam menyelami 

makna Alqur'an dengan petunjuk sunnah Nabi dan atsar 

sahabat serta mengemukakan nash secara sempurna dengan 

sanad yang lengkap sehingga memudahkan untuk memeriksa 

validitas dari riwayat-riwayat tersebut. 

Secara khusus Muhammad Ali al-Shabuni 

mengemukakan beberapa kelebihan yang dimiliki oleh tafsir 

Ibn Jarir al-Tabariy, antara lain sebagai berikut: 

1) Kitab Tafsir tersebut selalu berpegang pada ucapan-

ucapan yang ma’tsur dari Nabi saw., para sahabat dan 
tabi’in. 

2) Ucapan-ucapan yang diriwayatkan selalu diikuti sanad-

sanad yang lengkap. Dan ia selalu berusaha memilih 

riwayat-riwayat yang rajih.  

3) Menyebutkan ayat-ayat yang nasikh dan mansukh secara 

cermat, serta mengetahui jalan-jalan riwayat yang shahih 

maupun yang tidak. 

4) Senantiasa menyebutkan aspek-aspek nahwu (I’rab), 
Teliti dan cermat dalam menggali hukum-hukum syari’at 
yang terkandung dalam ayat-ayat Alqur'an.(Muh. Ali Al-

Shabuni, 1988)  



 Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013  

 

122  

Tafsir Ibn Jarir adalah tafsir yang ditulis dengan 

qaidah kebanyakan ulama salaf, yakni dengan menafsirkan 

ayat dengan hadits dan atsar, di samping itu juga 

menerangkan takwil yang kuat yang diperoleh dari sahabat 

dan yang dipandang dekat dengan kebenaran. Semua itu 

disusunnya dengan serasi secara berurutan. 

Kendati al-Tabariy memberikan landasan tafsirnya 

pada riwayat-riwayat hadits, ia tetap memperhatikan 

penggunaan bahasa Arab sebagai pegangan. Sebab 

penguasaan bahasa Arab bagi penafsiran Alqur'an 

merupakan dasar paling kuat dan terpercaya dalam usaha 

memahami makna susunan kalimat yang tidak ada 

keterangan tafsirnya dari hadits sahih. 

4. Konsep ‘Ummatan Wasathan’ menurut Imam Ibnu 

Jarir Al-Tabariy 

Penyebutan kalimat ‘ummatan wasathan’ secara 

bergandeng di dalam Alqur’an hanya sekali yaitu 
sebagaimana terdapat dalam QS al-Baqarah (2); 143. 

 
شهداء على الناس ويكون  لتكونوا أمة وسطاوكذلك جعلناكم 

  الرسول عليكم شهيدا
 “Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat 
Islam), umat yang adil dan pilihan agar kamu menjadi 
saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul 
(Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu,”. 

 Ibnu Jarir al-Tabariy sebelum menafsirkan ayat di 

atas, ia memberikan pengantar dengan menjelaskan bahwa; 

Allah swt berfirman: sebagaimana Kami telah memberikan 

petunjuk kepada kalian orang-orang beriman dengan 

mengutus Nabi Muhammad saw dan menurunkan Alqur’an 
sebagai pedoman hidup. Lalu Kami mengkhususkan kalian 



Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013 
 

123   

untuk berkiblat kepada kiblat Nabi Ibrahim dan Kami beri 

kelebihan kepada kalian dengan kelebihan yang tidak 

diberikan kepada umat-umat lain. Maka Kamipun memberi 

keutamaan kepada kalian yang juga tidak diberi kepada umat 

selain kalian dengan menjadikan kalian sebagai ‘ummatan 
wasathan’ .  
 Menurut al-Tabariy, kata al-ummah berarti 

sekelompok dari manusia dan atau sebagian dari mereka. 

Definisi yang disebutkan oleh al-Tabariy ini sama dengan 

definisi Ibn Mandzur yang mengatakan bahwa umat; adalah 

jama’ah atau kaum di kalangan manusia. (Ibn Mandzur, 

1999). Adapun kata al-wasath, maka dalam bahasa Arab ia 

berarti al-khiyar yang maknanya adalah pilihan. Ia 

menambahkan bahwa al-wasath dalam ayat di atas berarti; 

bahagian yang terletak di antara dua ujung. Karena itu orang 

Arab akan berkata: ‘kedudukan fulan di antara kaumnya 

adalah wasath’ , jika mereka bermaksud mengangkat derajat 

orang tersebut. 

 Lebih jauh, al-Tabariy mengatakan bahwa Allah swt 

menyebutkan umat Muhammad saw sebagai ‘ummatan 
wasathan’ tak lain karena konsep keseimbangan mereka 

dalam beragama, dimana mereka bukanlah seperti orang-

orang Nashara yang sangat berlebihan dalam kehidupan 

kependetaan (tarahhub) serta berlebihan dalam 

penghormatan kepada Nabi Isa a.s, mereka juga bukanlah 

seperti orang-orang Yahudi yang justru sangat menyepelekan 

agama Tuhannya, dengan merubah ayat-ayatNya, 

mendustakan dan membunuh Rasul-RasulNya.  

Akan tetapi umat Muhammad saw adalah umat yang 

berada pada posisi di antara kedua golongan di atas. Karena 



 Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013  

 

124  

itu, Allah swt menyebut mereka dengan ‘wasathan’ karena 

pada dasarnya urusan yang paling disukai Allah swt adalah 

yang pertengahan.   

 Al-Tabariy juga mentakwil al-wasath dengan al-‘adl. 
Dan kata inipun semakna dengan kata al-khiyar yang disebut 

sebelumnya. Sebab hanya orang-orang adil (bersikap 

seimbang) yang disebut orang-orang terpilih di antara 

manusia. 

 Selanjutnya, al-Thabariy mengemukakan empat belas 

riwayat yang menjelaskan mengenai makna dari al-wasath. 

Tiga belas riwayat memaknainya dengan al-‘adl. (lihat 

lampiran). Salah satu di antaranya adalah riwayat berikut ini: 

 

عن أبي صالح، عن أبي سعيد ، عن النبي صلى ௌ عليه وسϼم 
 وكذالك جعلناكم أمة وسطا ( قال: عدوϻ.في قوله :) 

 Dari Abi Shalih, dari Abi Said, dari Nabi Saw tentang 
firmanNya: (wa kadzalika ja’alnakum ummatan 
wasathan), ia berkata: ‘udulan’   (orang-orang yang adil). 

 Adapun riwayat yang terakhir, memberi makna al-

wasath dengan mengatakan bahwa mereka adalah: umat 

yang berada ditengah-tengah antara Nabi saw dan umat yang 

lainnya. 

 Dengan demikian, menurut Ibn Jarir al-Tabariy konsep 

‘ummatan wasathan’ adalah masyarakat yang seimbang, 

memiliki sifat yang berada di tengah-tengah dari dua kutub 

ekstrim, yaitu kecenderungan berlebihan kepada kepentingan 

dunia dan kebutuhan jasmani seperti yang dilakukan oleh 

orang-orang Yahudi, dan kecenderungan membelenggu diri 

secara total dari hal-hal yang bersifat duniawi. Atau dengan 

kata lain, ummatan wasathan adalah masyarakat yang hidup 

seimbang karena posisinya di tengah-tengah dan mampu 



Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013 
 

125   

memilah serta memilih yang terbaik dari segala yang saling 

bertentangan. 

 Jika ditelaah lebih jauh, maka dapat dikatakan bahwa 

penafsiran ulama yang muncul setelah al-Tabariy mengenai 

kalimat ‘ummatan wasathan’ adalah merujuk kepada apa 

yang telah dikemukakan oleh al-Tabariy di atas. Sebagai 

contoh, Imam Ibn Katsir dalam tafsirnya tentang ‘ummatan 
wasathan’ berkata:  جودϷالوسط ههنا الخياروا  di samping itu 

ia juga meriwayatkan beberapa hadits yang menjelaskan 

makna al-wasath dengan al-‘adl sebagaimana pada riwayat 

yang dikemukakan oleh al-Tabariy.(Ibnu Katsir, 2001)  

 Hal yang kurang lebih sama juga disampaikan oleh 

Syaikh Muhammad Abduh, tetapi ia menambahkan jika kata 

al-wasath sama maknanya dengan al-khiyar, mengapa Allah 

swt lebih memilih menggunakan kata al-wasath daripada al-

khiyar?. Dengan panjang lebar ia menjelaskan bahwa paling 

tidak ada dua sebab, yaitu: pertama, Allah menggunakan kata 

al-wasath karena Allah akan menjadikan umat Islam sebagai 

saksi atas (perbuatan) umat lain. Dan sebagai saksi maka ia 

harus berada di tengah-tengah agar dapat melihat dari dua 

sisi secara berimbang (proporsional), lain halnya jika ia hanya 

berada pada satu sisi, maka ia tidak bisa memberikan 

penilaian dengan baik. Alasan yang kedua; bahwa 

penggunaan kata al-wasath terdapat indikasi yang 

menunjukkan jati diri umat Islam yang sesungguhnya, yaitu 

bahwa mereka menjadi yang terbaik karena mereka berada di 

tengah-tengah, tidak berlebih-lebihan dan tidak mengurangi 

baik dalam hal akidah, ibadah maupun 

muamalah.(Muhammad Abduh, 2002)  



 Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013  

 

126  

 Sedang Syekh Wahbah al-Zuhayli dalam tafsir al-

Munir berkata; al-wasath adalah sesuatu yang berada di 

tengah-tengah atau intisari sesuatu, kemudian makna 

tersebut digunakan juga untuk sifat/perbuatan yang terpuji. 

Karena semua sifat yang terpuji adalah selalu bermuara pada 

sikap pertengahan, contohnya, keberanian merupakan sikap 

pertengahan dari sifat pengecut dan nekad. Tetapi ia juga 

menambahkan bahwa disebut juga sebagai al-khiyar (terbaik) 

karena ia mampu memadukan antara ilmu dan amal.(Wahbah 

al-Zuhayli, 1991).  

 Dengan maksud yang sama namun dengan 

penjelasan yang berbeda, M. Quraish Shihab mengatakan 

bahwa konsep ummatan wasathan, adalah masyarakat yang 

moderat yakni tidak tenggelam dalam kehidupan 

materialisme, tidak juga membumbung tinggi dalam 

kehidupan spiritualisme. Ketika pandangan mengarah ke 

langit, kaki harus tetap berpijak di bumi. Islam mengajarkan 

umatnya agar meraih materi duniawi, tetapi dengan nilai-nilai 

samawi.(M. Quraish Shihab, 2000)   

 Selain kalimat ummatan wasathan , Alqur’an juga 
menyebutkan sebuah istilah untuk sebuah kelompok 

masyarakat yang memiliki makna kurang lebih sama yaitu; 

ummatan muqtashidah. Kalimat tersebut terdapat pada QS. 

Al-Maidah (5); 66.  

 Menurut Ahmad Mustafa al-Maragi, kelihatan bahwa 

makna ummah muqtashidah ini hampir identik dengan 

dengan ummatan wasatan, karena keduanya mengandung 

makna moderat dan ketidakterjebakan pada titik ekstrim. 

Keduanya juga berfungsi memelihara konsistensi penerapan 

nilai-nilai utama di tengah-tengah berbagai komunitas di 



Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013 
 

127   

sekitarnya yang telah menyimpang. Bedanya, cakupan 

ummah muqtashidah adalah sub komunitas seagama (Yahudi 

atau Nashrani), yang berprilaku pertengahan dalam 

melakukan ajaran agamanya, dan kelompok pertengahan 

itulah yang cepat menerima kebenaran dan menyambut 

upaya-upaya perbaikan atau pembaharuan. Sedangkan 

ummah wasath adalah komunitas seagama itu sendiri, yakni 

Islam yang berada di antara dua komunitas Yahudi dan 

Nashrani.(A. Mustafa al-Maraghi, 1998). 

 Demikian pembahasan mengenai ‘ummatan 

wasathan’ dalam perspektif al-Tabariy, serta beberapa 

penjelasan-penjelasan lainnya dari sejumlah ulama tafsir 

yang hidup sesudah masa al-Tabariy. 

 

C. KESIMPULAN 

Sebagai penutup dari apa yang telah dikemukakan 

sebelumnya, maka dapat ditarik beberapa kesimpulan, antara 

lain sebagai berikut: 

1. Al-Tabariy tidak hanya dikenal sebagai seorang 

mufassir, tetapi juga dikenal luas sebagai hafidz, 

muhaddits, faqih, qari’, dan ahli sejarah. Ia banyak 

mewariskan kepada generasi sesudahnya kitab-kitab 

dalam berbagai bidang ilmu yang semuanya 

merupakan rujukan utama yang sangat bermanfaat. 

2. Allah swt menyebutkan umat Muhammad saw 

sebagai ‘ummatan wasathan’ karena konsep 

keseimbangan mereka dalam beragama.  

3. Menurut Ibn Jarir al-Tabariy konsep ‘ummatan 

wasathan’ adalah masyarakat yang seimbang, 

memiliki sifat yang berada di tengah-tengah dari dua 



 Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013  

 

128  

kutub ekstrim, yaitu kecenderungan berlebihan 

kepada kepentingan dunia (kebutuhan jasmani) serta 

kecenderungan untuk membelenggu diri secara total 

dari hal-hal yang bersifat duniawi. 

4. Melihat pengertian dan ciri-ciri ‘ummatan wasathan’ 
sebagaimana dijelaskan oleh al-Tabariy dalam 

tafsirnya maka dalam konteks kekinian, ‘ummatan 

wasathan’ dapat disepadankan dengan istilah umat 

moderat atau masyarakat madani. 

*** 

 

DAFTAR  PUSTAKA 

Al-Baqi’, Muhammad Fuad ‘Abd, Al-Mu’jam al-Mufahras Li 

Alfadz al-Qur’an, Indonesia: Maktabah Dahlan, t.th. 

Al-Dzahabi, Muhammad Husain, Al-Tafsir wa al-Mufassirin, 

Juz I, Cet.VI; Kairo: Maktabah Wahbah, 2000 

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa, Tafsir al-Maragi, Juz VI, Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1998 

Al-Razi, Muhammad Ibn Abi Bakr, Mukhtar al-Shihah, Beirut: 

Maktabah Lubnan, 1996 

Al-Tabariy, Abu Ja’far Muhammad Ibn Jarir, Jami’ al-Bayan Fi 

Ta’wil al-Qur’an, Juz II , Cet. III; Beirut: Dar al-Kutub 

al-Ilmiyah, 1999 

Al-Zuhayli, Wahbah, Tafsir al-Munir Fi al-Aqidah wa al-

syari’ah wa al-Manhaj, Juz II, Cet. I; Beirut: Dar al-Fikr 

al-Mu’ashir, 1999 

Ibn Katsir, Ismail Ibn Umar al-Qarasyi al-Dimasyqi, Al-Bidayat 

wa al-Nihayah, Juz XI , Cet. I; Kairo: Dar Abi Hayyan, 

1996  



Jurnal PILAR, Vol. 2, No. 2, Juli-Des’, 2013 
 

129   

Mahluf, Luis, Al-Munjid Fi al-Lughah wa al-A’lam, Cet. XXXIII; 

Beiut: Dar al-Masyriq, 1986 

Mandzur, Ibn, Lisan al-Arab, Juz 14, Cet.III; Beirut: Dar Ihya 

al-Turats al-Arabi, 1999 

Rahardjo, M. Dawam, Ensiklopedi Al-Qur’an, Tafsir Sosial 

Berdasarkan Konsep-konsep  

Kunci, Cet. I; Jakarta: Paramadina, 1996  

Ridha, Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid, Tafsir al-

Manar, Juz II, Cet. I; Beirut: Dar Ihya al-Turats al-

Arabi, 2002 

Shihab, M. Quraish, Tafsir al-Mishbah; Pesan, Kesan dan 

Keserasian Al-Qur’an, Vol. I, Cet. I; Jakarta: Lentera 

Hati, 2000 

Al-Shabuni, Muhammad Ali, Al-Tibyan Fi Ulm al-Qur’an, alih 

bahasa M. Qadirun Nur dan Masruhan dengan judul 

Ikhtisar Ulumul Qur’an Praktis, Jakarta: Pustaka 

Amani, 1988 

Tasmara, Toto, Menuju Muslim Kaffah; Menggali Potensi Diri, 

Cet. I; Jakarta: Gema Insani Press, 2000 

Yusuf, Ali Anwar, Wawasan Islam , Cet. I; Bandung: Pustaka 

Setia, 2002. 

*** 

 


