
271Rizal Darwis & Asna Usman Dilo: Transformasi Hukum Islam 

Pendahuluan

Hukum selalu menjadi sarana yang diperlukan dalam 
rangka menciptakan ketertiban dalam masyarakat atau 
untuk mencapai tujuan dari hukum itu sendiri, baik 
dalam rangka menegakkan keadilan, kemanfaatan, mau-
pun untuk menciptakan kepastian hukum di dalam ma-
syarakat. Suatu hal yang tidak dapat disangkal bahwa 
semua negara mempunyai kepentingan yang sama, baik 
ke pentingan perdamaian, keamanan, maupun ekonomi. 
Semua kepentingan itu menghendaki adanya hukum 
yang memberikan hak dan kewajiban pada negara itu. 

Hukum Islam sebagai hukum yang bersumber dari 
Alquran dan Hadis merupakan hukum yang bersifat 
universal, bukan hanya untuk satu golongan, tetapi 
untuk menjadi rahmat bagi semesta alam.1 Oleh 
karena itu, hukum Islam datang untuk mengatur tata 

Naskah diterima: 5 Desember 2012, direvisi: 15 Februari 2013, 
disetujui untuk terbit: 22 Februari 2013.

1 Perhatikan Q.s. al-Anbiyâ9[21]: 107, Q.s. al-A8râf [7]: 158, dan 
Q.s. Saba9[34]: 28. 

TRANSFORMASI HUKUM ISLAM DALAM
BENTUK AL-QÂNÛN AL-DUWALÎ

Rizal Darwis & Asna Usman Dilo

Fakultas Syariah dan Ekonomi Islam IAIN Sultan Amai Gorontalo
Jl. Gelatik No. 1 Kel. Heledulaa Utara Kota Gorontalo

E-mail: rizaldarwis2011@yahoo.co.id; asnadilo77@gmail.com

Abstract: Transformation of Islamic Law within the Form of al-Qânûn al-Duwalî. International law (al-qânûn 
al-duwalî) is inter-country or inter-nation law that shows the complex principles and rules which regulate the 
intercommunity relationships of nations or states and international law issues are not apart from the religion professed 
by the people in the world. One of them is Islam, whose source of basic rules from Alquran and Hadith have greatly 
provided guidance of state law such as ethics of war, concept of dâr al-Islâm and dâr al-harb. Religion, state and law 
will unite to form concentric circles as one entity that is closely related to one another. In essence, Islamic law provides 
transformation in the oeld of international law.

Keywords: religion, state, al-qânûn al-duwalî, dâr al-Islâm, dâr al-harb

Abstrak: Transformasi Hukum Islam dalam Bentuk al-Qânûn al-Duwalî. Hukum internasional (al-qânûn al-duwalî) 
adalah hukum antarnegara atau antarbangsa yang menunjukkan pada kompleks asas dan kaidah yang mengatur hubungan 
antarmasyarakat bangsa-bangsa atau negara, dan permasalahan hukum internasional tidak terlepas pula dari ajaran agama 
yang dianut oleh masyarakat di dunia. Salah satunya adalah agama Islam, yang sumber ajaran pokoknya dari Alquran dan 
Hadis telah banyak memberikan pedoman hukum bernegara, seperti: etika perang, konsep dâr al-Islâm, dan dâr al-harb. 
Agama, negara, dan hukum akan bersatu membentuk lingkaran konsentris sebagai satu kesatuan yang berhubungan erat 
dengan satu sama lain. Intinya, hukum Islam memberikan transformasi dalam bidang hukum internasional.

Kata Kunci: agama, negara, al-qânûn al-duwalî, dâr al-Islâm, dâr al-harb

per buatan antara seluruh masyarakat dalam rangka 
persahabatan dan kerja sama antara satu golongan 
dengan golongan lain dalam memenuhi kebutuhan 
mereka masing-masing.2 Dalam sifatnya yang universal, 
lapangan kajian hukum Islam meliputi seluruh aspek 
kehidupan manusia, mulai dari aspek ibadah, ke per-
dataan, kepidanaan, ketatanegaraan, sampai pada 
hubung an internasional.

Kajian tentang al-qânûn al-duwalî tidak terlepas 
dari kajian okih al-siyâsah. Dalam okih siyâsah diatur 
bagaimana sebuah ketentuan hukum Islam bisa ber-
laku secara efektif dalam masyarakat Islam. Tanpa 
keberadaan negara dan pemerintahan, ketentuan-
ketentuan hukum Islam akan sulit sekali terjamin ke-
ber lakuannya.3 Fikih siyâsah mengatur politik luar 
negeri (al-siyâsah al-khârijiyyah). Bagian ini men-

2 L. Amin Widodo, Fiqih Siyasah dalam Hubungan Internasional, 
(Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 1994), h.9.

3 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah: Kontekstualisasi Doktrin Politik 
Islam (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2001), h.11.



272 Ahkam: Vol. XIII, No. 2, Juli 2013

cakup hubungan keperdata an antara warga negara 
Muslim dengan warga negara non-Muslim yang 
ber beda kebangsaan (al-siyâsah al-duwalî al-khâs) 
atau disebut juga hukum perdata inter nasional, dan 
hubungan diplomatik antara negara Muslim dan 
negara non-Muslim (al-siyâsah al-duwalî al-8âm) atau 
disebut juga dengan hubungan internasional. Hukum 
perdata internasional menyangkut permasalahan jual 
beli, perjanjian, perikatan, dan utang-piutang yang 
dilakukan warga negara Muslim dengan warga negara 
lain. Sedangkan hubungan internasional mengatur 
antara lain politik kebijakan negara Islam dalam masa 
damai dan perang. Hubungan dalam masa damai 
me nyangkut tentang kebijaksanaan negara meng-
angkat duta dan konsul, hak-hak istimewa mereka, 
tugas dan kewajiban-kewajibannya. Sedangkan dalam 
masa perang menyangkut antara lain dasar-dasar 
diizinkannya ber perang, pengumumam perang, etika 
perang, tawanan perang, dan gencatan senjata.4

Artkel ini akan memaparkan gambaran sejarah 
per  kembangan al-qânûn al-duwalî dalam Islam dan 
kaitan nya transformasi hukum Islam dalam bentuk al-
qânûn al-duwalî (peraturan hubungan internasional) di 
Indonesia.

Sejarah Perkembangan al-Qânûn al-Duwalî dalam 
Islam

Dalam sejarah Islam, siyâsah (politik) telah di-
praktekkan oleh Nabi Muhammad Saw. setelah beliau 
berada di Madinah. Di kota yang baru ini beliau bisa 
secara efektif menerapkan dimensi sosial ajaran Islam 
untuk menciptakan masyarakat yang berbudaya. Hal 
ini ditopang sepenuhnya oleh dukungan penduduk 
Madinah yang terdiri atas suku Aws dan Khajraz.

Dari masyarakat ini kemudian beliau mencipta-
kan suatu kekuatan sosial-politik dalam sebuah negara 
Madinah. Hal pertama yang dilakukan oleh beliau dalam 
rangka pembentukkan sebuah negara adalah membuat 
Piagam Madinah pada tahun 1 H. Piagam yang ber-
isi 47 pasal tersebut memuat peraturan-peraturan 
dan hubungan antara pelbagai komunitas dalam 
masyarakat Madinah yang majemuk.5 Terhadap orang 
Yahudi, Rasulullah Saw. membangun persahabatan dan 

4 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h.14.
5 Terdapat tiga kelompok masyarakat, yaitu umat Islam yang terdiri 

atas kelompok imigran (Muhâjirîn) Mekah dan penduduk asli Madinah 
(Ansâr) yang berasal dari suku Aus dan Khajraz; orang-orang Yahudi 
yang terdiri atas: Bani Nadhim, Bani Qurayzah, dan Bani Qaynuqâ. 
Dan sisa-sisa suku Arab yang masih menyembah berhala (politeisme). 
Lihat, Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h. 33.

menghormati keberadaan mereka serta diberi kebebasan 
menjalankan agamanya. Sebaliknya, mereka mengakui 
kepemimpinan Nabi Muhammad Saw.

Dalam hubungan internasional, kebijakan politik 
yang ditempuh Nabi Muhammad Saw. adalah menjalin 
hubungan diplomatik dengan negara-negara sahabat. 
Beliau mengirim surat dakwah kepada kepala negara 
lain, seperti kepada Heraklius dibawa oleh Dihyâ ibn 
Khalifa, kepada Kisra Persia dibawa oleh 8Abdullah ibn 
Huzâbah dan sebagainya. Surat-surat itu diperkirakan 
berjumlah 30 pucuk.6 Meskipun pada intinya surat-
surat tersebut berisi ajakan untuk memeluk Islam, 
secara hukum internasional merupakan langkah awal 
untuk membentuk hubungan diplomatik dengan 
negara-negara tersebut secara damai.7

Nabi Muhammad Saw. juga mengangkat duta-duta 
ke negara-negara sahabat. Tercatat dalam sejarah bahwa 
pada tahun kedua hijriyah mengangkat 8Amr ibn 8Umays 
sebagai duta Islam ke Abbesinia. Di samping itu, beliau 
menerima duta negara lain dan memperlakukannya 
dengan baik, seperti ketika menerima Wahshi sebagai 
duta orang Quraysh Mekah untuk perundingan 
Hudaybiyah.8

Perjanjian Hudaybiyah (tahun 6 H) berisikan lima 
butir kesepakatan antara Nabi Saw. dengan pihak kaor 
Quraysh Mekah. Pertama, orang Quraysh dan Islam 
sepakat bahwa mereka tidak akan saling berperang 
atau melakukan agresi selama sepuluh tahun. Kedua, 
jika orang Quraysh meninggalkan Mekah tanpa izin 
pemimpinnya dan memeluk Islam serta bergabung 
dengan kaum Muslimin, maka Muhammad harus 
menyerahkannya kembali ke Mekah (diekstradisi), 
tetapi kalau orang Islam bergabung dengan orang 
Quraysh di Mekah, tidak ada kewajiban mereka untuk 
mengembalikannya kepada Muhammad. Ketiga, siapa 
saja dibolehkan membuat perjanjian, baik dengan 
Muhammad maupun dengan kaum Quraysh. Keempat, 
tahun ini Muhammad bersama umat Islam tidak boleh 
masuk Mekah untuk melaksanakan haji. Kelima, tahun 
depan mereka boleh berhaji dengan catatan tidak boleh 
lebih dari tiga hari dan tidak membawa persenjataan 
kecuali yang biasa dibawa oleh musaor.9 Perjanjian 
Hudaybiyah tersebut merupakan salah satu gambaran 
hubungan diplomatik Muhammad Saw. dengan 

6 Muhammad Husayn Haykal, Hayat Muhammad, (Al-Qâhirah: 
Matba9ah al-Sunnah, 1968), h. 361.

7 J. Suyuthi Pulungan, Fiqh Siyasah: Ajaran Sejarah dan Pemikiran, 
(Jakarta: Rajawali Press, 1997), h. 97.

8 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h., 43.
9 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h. 242-243.



273Rizal Darwis & Asna Usman Dilo: Transformasi Hukum Islam 

kaor Quraysh dalam kaitannya dengan hubungan 
internasional.

Setelah fase kepemimpinan Rasulullah Saw., maka 
dilanjutkan dengan fase kepemimpinan Sahabat yang 
dimulai dari kepemimpinan Abû Bakr al-Siddîq, ke-
pemimpinan 8Umar ibn al-Khattâb, 8Uthmân ibn 
8Afân, dan 8Alî ibn Abî Tâlib. Masa kepemimpinan 
keempat sahabat Nabi Saw. tersebut dikenal dengan 
masa al-Khulafâ9 al-Râshidûn.

Pemerintahan Abû Bakr al-Siddîq merupakan pe-
negasan terhadap garis kebijakan politik Nabi Saw. 
sebelumnya, yaitu dalam isi pidatonya termuat untuk 
menegakkan keadilan dan HAM dengan melindungi 
orang-orang yang lemah dari kesewenang-wenangan 
orang yang kuat, serta seruan untuk membela negara 
(jihad) pada saat dibutuhkan.10 Setelah Abû Bakr di-
lantik sebagai khalifah, timbul permasalahan yang ber-
asal dari luar maupun dalam negeri. Oleh karena itu, 
beliau lebih banyak melakukan konsolidasi ke dalam 
dengan memperkuat posisi negara Madinah dari 
ancaman-ancaman tersebut.

Beliau mengirim tentara Islam ke luar negeri untuk 
memerangi tentara Romawi di Mut9ah, di mana selama 
masa Nabi Saw., Romawi menjadi musuh Islam karena 
menghasut orang-orang Yahudi yang pindah ke Palestina 
yang diusir paksa oleh Nabi dari Madinah. Pengiriman 
tentara ini dilatarbelakangi peristiwa-peristiwa kontak 
senjata pada masa Nabi, sehingga memotivasi Abû 
Bakr untuk meningkatkan kewaspadaan melindungi 
perbatasan Arab-Romawi.11

Pada saat pengiriman tentara Islam untuk memerangi 
Romawi, khalifah Abû Bakr menyampaikan pesan-
pesan kepada panglima Usâmah ibn Zayd berkenaan 
dengan etika perang, yaitu: (1) Jangan berkhianat; 
(2) Jangan korupsi; (3) Jangan mengecoh; (4) Jangan 
menganiaya; (5) Jangan membunuh anak-anak, orang 
tua jompo dan perempuan; (6) Jangan menebang atau 
membakar kebun kurma; (7) Jangan menebang pohon 
yang sedang berbuah; (8) Jangan menyembelih binatang 
ternak; (9) Jangan membakar rumah penduduk; (10) 
Jangan mengganggu orang yang sedang beribadah di 
gereja; (11) Kalau memakan sesuatu sebutlah nama 
Allah; dan (12) Berperanglah dengan nama Allah.12

10 Isi pidato Abû Bakr al-Siddîq dapat dilihat pada Ahmad Shalabî, 
Mawsû9ah Târîkh al-Islâmî wa al-Hadârah al-Islâmiyyah, (Al-Qâhirah: 
Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 1975), h. 81.

11 Muhammad Husayn Haykal, al-Siddîq Abû Bakr, terj. Ali Audah, 
Abu Bakr al-Shiddiq yang Lembut Hati (Jakarta: Litera Antarnusa, 
1995), h. 1.

12 Muhammad Husayn Haykal, al-Siddîq Abû Bakr, h. 76.

Dari dalam negeri, terjadi pembangkangan dari 
suku-suku Arab yang menolak membayar zakat, 
nabi-nabi palsu dan orang-orang murtad. Abû Bakr 
me mutuskan untuk menghadapi sendiri kaum pem-
bangkang tersebut karena berpendirian bahwa zakat 
adalah kewajiban dalam Islam yang tidak bisa di-
tawar dan dibeda-bedakan dengan kewajiban lain. 
Pembayaran zakat kepada pemerintah pusat (Madinah) 
juga merupakan simbol integrasi dan pengakuan suku-
suku Arab terhadap kekuasaan politik Islam.13 Karena 
itu, menurut pertimbangan Abû Bakr, orang yang 
menolak membayar zakat berarti keluar dari Islam 
atau menolak kekuasaan politik Islam. Konsekuensinya 
mereka harus berhadapan dengan kekuasaan Islam.

Sebelum menggempur kaum pembangkang, ter-
lebih dahulu Abû Bakr memberi peringatan agar 
kembali ke Islam. Namun seruan itu tidak diterima 
mereka. Akhirnya Abû Bakr menghadapi mereka 
dengan kekuatan senjata. Semua pemberontakan dapat 
di padamkan. Mereka yang kembali ke Islam dimaafkan, 
seperti Qurrah ibn Hubayrah, 8Amr ibn Ma9d, dan Karib 
Ash9ath ibn Qays.14 Sedangkan yang membangkang 
terus digempur sampai pemimpinnya terbunuh, seperti 
Musaylamah, nabi palsu.15

Setelah masa kekhalifahan Abû Bakr selesai, di-
lantiklah 8Umar ibn al-Khattâb. Pada prinsipnya, 
9Umar melanjutkan garis kebijaksanaan yang telah di-
tempuh Abû Bakr. Kebijakan yang dilakukan 9Umar 
sebagai kepala negara meliputi pengembangan daerah 
kekuasaan Islam, pembenahan birokrasi pemerintahan, 
peningkatan kesejahteraan rakyat, pembentukan tentara 
negara reguler yang digaji oleh negara, pengembangan 
demokrasi dan kebijakan-kebijakan lainnya.16

Dalam hal perluasan daerah, pada tahun 641 M., 
Palestina yang dikuasai Bizantium (Romawi) jatuh ke 
tangan Islam. Kota Yerussalem yang di dalamnya terletak 
Bayt al-Maqdis merupakan yang terakhir jatuh ke 
tangan Islam secara damai. Karena pasukan Bizantium 
tidak dapat menghadapi pasukan Islam, maka mereka 
mengajukan perdamaian dengan syarat: Pertama, me-
ngadakan gencatan senjata. Kedua, Khalifah 9Umar 
sendiri yang datang ke Bayt al-Maqdis untuk menerima 
penyerahan kota tersebut. Ketiga, pasukan Romawi 
diizinkan berangkat dengan damai menuju Mesir.17 

13 Masudul Hasan, History of Islam, jilid I, (India: Adam Publisher, 
1992), h. 144.

14 Muhammad Husayn Haykal, al-Siddîq Abû Bakr, h. 92-93.
15 Muhammad Husayn Haykal, al-Siddîq Abû Bakr, h. 92-93.
16 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h. 56.
17 Departemen Agama RI., Buku Pelajaran Sejarah dan Kebudayaan 

Islam 2, (Jakarta: Dirjen Pembinaan Kelembagaan Agama Islam, 



274 Ahkam: Vol. XIII, No. 2, Juli 2013

Perjanjian ini pun diterima oleh 9Umar sebagai sebuah 
langkah perdamaian yang menguntungkan pihak 
Islam. Usaha 9Umar selanjutnya adalah mengatur dan 
me  netapkan pembagian wilayah kekuasaan dengan 
tetap menjadikan Madinah sebagai pusat pemerintahan 
Islam.

Pada pemerintahan khalifah ketiga 8Uthmân ibn 
8Afân, pada dasarnya garis kebijakannya mengacu 
pada kebijakan Abû Bakr dan 8Umar, seperti perluasan 
kekuasaan Islam. Pada tahun 27 H. dalam pertempuran 
laut, Mu8âwiyah berhasil mengalahkan tentara Romawi 
di Cyprus dan menguasai daerah tersebut. Ini menandai 
pembentukan angkatan laut yang pertama dalam pe-
merintahan Islam.18

Dalam bidang politik, banyak sejarawan me nilai 
8Uthmân melakukan praktik nepotisme. Ia meng angkat 
pejabat-pejabat yang berasal dari kalangan keluarganya, 
meskipun tidak laik untuk memegang jabatan tersebut, 
seperti pemecatan al-Mughîrah ibn Abî Shu8bah sebagai 
gubernur Kufah digantikan Sa8d ibn al-8Âs, saudara 
sepupu Uthmân, 8Amr ibn al-8Âs juga dipecatnya dari 
gubernur Mesir digantikan oleh 8Abdullah ibn Sa9d ibn Abî 
Sharh, saudara sepupunya.19 Akhirnya dengan kebijakan 
tersebut menimbulkan protes dan kecemburuan sosial, 
yang berujung pada timbulnya arus oposisi dari pelbagai 
daerah terhadap pemerintahan Uthmân. Klimaksnya 
adalah peristiwa tragis pembunuhan Khalifah Uthmân 
di tangan umat Islam sendiri.

Pada periode pemerintahan 8Alî ibn Abî Tâlib 
per golakan politik sangat memanas, situasi tegang, 
permusuhan, dan saling memotnah. 8Alî berusaha 
menciptakan pemerintahan yang bersih, berwibawa, 
dan egaliter. 8Alî mengirim surat kepada para gubernur 
dan pejabat daerah lainnya untuk bijaksana dalam 
menjalankan tugas dan tidak mengecewakan rakyat. 8Alî 
menyusun undang-undang perpajakan. Dalam sebuah 
suratnya 8Alî menegaskan bahwa pajak tidak boleh 
diambil tanpa memperhatikan pembangunan rakyat.20

Selanjutnya setelah masa pemerintahan al-Khulafâ9 
al-Râsyidûn, pemerintahan Islam dilanjutkan oleh di-
nasti Banî Umayyah. Pada umumnya, dinasti Banî 
Umayyah melakukan penaklukan untuk memperluas 
daerah kekuasaan Islam. Ekspansi dinasti ini meliputi 
tiga fron. Pertama, fron pertempuran menghadapi 

1967/1968), h. 14. Lihat pula, Ahmad Amin, Fajr al-Islâm, (Al-
Qâhirah: Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, t.th.), h. 11.

18 Jalâl al-ddîn al-Suyûtiy, Târîkh al-Khulafâ9, (Al-Qâhirah: Dâr al-
Nahdah, t.th.), h. 248-249.

19 Jalâl al-ddîn al-Suyûtiy, Târîkh al-Khulafâ9, h. 240.
20 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h. 78.

bangsa Romawi di Asia Kecil, Konstatinopel, dan 
pulau-pulau di Laut Tengah. Kedua, fron Afrika Utara 
dari Selat Gibraltar hingga Spanyol. Ketiga, fron Timur 
hingga Sindus, India. Sampai akhir Banî Umayyah 
pada 750 M, kekuasaan Islam sudah mencapai lautan 
Atlantik di barat dan Lembah Indus di timur.21

Struktur pemerintahan pusat terdiri atas lima 
departemen, yaitu: dîwân al-jund (militer), dîwân 
al-kharrâj (perpajakan dan keuangan), dîwân al-
rasâ9il (surat-menyurat), dîwân al-khatam (arsip dan 
dokumentasi negara), dan dîwân al-barîd (layanan pos 
dan registrasi penduduk).22 Adanya departemen dîwân al-
rasâ9il menandakan bahwa segala urusan yang berkenaan 
dengan surat-menyurat, baik surat intern (dalam negara) 
maupun surat ekstern (keluar ke negara lain) sudah 
diatur secara baik, begitu juga dengan pembuatan surat-
surat perjanjian dengan negara lain. Selain itu dengan 
adanya dîwân al-khatam, maka segala surat-surat sudah 
dapat diarsipkan dan didokumentasikan.

Setelah fase pemerintahan Banî Umayyah berakhir 
maka selanjutnya adalah pemerintahan dinasti Banî 
8Abbâsiyyah yang ditegakkan secara revolusi di atas sisa-
sisa kekuatan Bani Umayyah. Sistem pemerintahan 
yang dikembangkan oleh Banî 8Abbâsiyyah merupakan 
pengembangan dari bentuk yang sudah dilaksanakan 
sebelumnya.

Banî 8Abbâsiyyah mengembangkan sistem pe me-
rintah an dengan mengacu pada empat aspek, yaitu: 
aspek khilâfah, wizârah, hijâbah, dan khitâbah. Pada 
aspek khitâbah, dibentuk jabatan kâtib al-rasâ9il yang 
bertugas mengumumkan keputusan atau undang-
undang, menyusun dan membuat konsep surat-surat 
politik dengan bahasa yang baik dan indah sebelum 
disahkan oleh khalifah, serta mengeluarkan surat-surat 
resmi negara.23 Kâtib al-rasâ9il ini dapat disebut asisten 
pribadi khalifah atau Menteri Sekretaris Negara, karena 
dia duduk berdampingan dengan khalifah dalam me-
nentukan kebijaksanaan negara.

Perjalanan sejarah di atas menunjukkan bahwa khalifah 
sebagai pemimpin pemerintahan yang me miliki ke kuasaan 
tinggi sangat memperhatikan kesejahteraan rakyat dengan 
dibentuknya lembaga-lembaga peme rintahan yang di-
butuhkan masyarakat dalam pelbagai aspek kehidupan 
mereka, baik itu hukum, politik, sosial, dan budaya.

Dalam sejarah perkembangan dunia Islam, Islam 
mengenal adanya pembagian negara. Hal ini di karena-

21 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h. 80-81.
22 Hasan Ibrâhîm Hasan, et al., Al-Nuzûm al-Islâmiyyah, (Al-

Qâhirah: Matba9ah Lajnah al-Ta9lîf wa al-Tarjamah, t.th.), h. 14.
23 Hasan Ibrâhîm Hasan, et al., Al-Nuzûm al-Islâmiyyah, h. 263.



275Rizal Darwis & Asna Usman Dilo: Transformasi Hukum Islam 

kan secara ideal syariat Islam memang ditujukan untuk 
segenap manusia hingga akhir zaman (Q.s. Saba9 [34]: 
28). Namun, realitas menunjukkan bahwa tidak se-
mua manusia mau menerima kebenaran Islam (Q.s. 
al-Kaho [18]: 29; Q.s. Yûnus [10]: 99). Konsekuensi 
logis dari hal ini adalah bahwa syariat Islam tidak boleh 
diberlakukan untuk seluruh manusia.

Berdasarkan kenyataan ini, jumhûr ulama mem-
bagi negara4yang merupakan alat kekuasaan dalam 
menerapkan hukum Islam4pada dua bagian, yaitu dâr 
al-Islâm dan dâr al-harb.24 Sementara ulama Shâo9iyyah 
menambahkan selain dua kategori tersebut yaitu kategori 
dâr al-8ahd atau dâr al-amân. Para ahli okih mazhab Syiah 
Zaydiyyah mengistilahkan dâr al-waqf untuk dâr al-Islâm 
dan dâr al-fâsiq untuk dâr al-harb. Kelompok Khawarij 
sekte Ibâdiyyah menamakan dâr al-Islâm dengan dâr 
al-tawhîd, meskipun mayoritas penduduknya musyrik 
atau munaok, selama penganut Islam tetap dapat me-
laksanakan kegiatan keagamaan mereka secara terang-
terangan dan aman. Untuk dâr al-harb mereka namakan 
dâr al-shirk.25

Imâm Abû Yûsuf (w. 182 H), tokoh besar mazhab 
Hanafî berpendapat bahwa suatu negara disebut dâr al-
Islâm bila berlaku hukum Islam di dalamnya, meskipun 
mayoritas warganya tidak Muslim. Sementara dâr al-
harb adalah negara yang tidak memberlakukan hukum 
Islam meskipun sebagian besar penduduknya beragama 
Islam.26 Al-Kîsânî (w. 587 H), juga ahli okih mazhab 
Hanafî memperkuat pendapat Abû Yûsuf. Menurutnya, 
dâr al-harb dapat menjadi dâr al-Islâm apabila negara 
tersebut memberlakukan hukum Islam.27

Dalam pemikiran modern, pandangan demikian 
juga dianut oleh Sayyid Qutb (w. 1387 H). Tokoh 
al-Ikhwân al-Muslimûn ini memandang negara yang 
menerapkan hukum Islam sebagai dâr al-Islâm tanpa 
mensyaratkan penduduknya harus Muslim atau ber-
campur-baur dengan ahl al-dhimm.28

Berdasarkan perbedaan pendapat di atas maka di  tarik 
kesimpulan bahwa mayoritas ahli okih men syaratkan 
suatu negara sebagai dâr al-Islâm apabila pemegang 
kekuasaan beragama Islam sehingga hukum Islam dapat 
dijalankan dengan baik. Sedangkan apabila tidak berlaku 
hukum Islam dan berkuasanya orang non-Muslim di 

24 Muhammad ibn Ahmad al-Syaibânî, Kitâb al-Siyâr al-Kabîr, 
(India: Dâirah al-Ma9rifat al-Nizâmiyyah, t.th.), h. 507.

25 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h. 222.
26 Al-Sarakhsî, al-Mabsût, juz 10, (Bayrût: Dâr al-Ma9rifah, t.th.), 

h. 144.
27 Al-Sarakhsî, al-Mabsût, h.144.
28 Sayyid Qutb, Fî {ilâl al-Qur9ân, (Bayrût: Dâr al-Shurûq, t.th.), 

h. 874.

negara tersebut maka negara itu disebut dâr al-harb, 
meskipun ada umat Islam yang menetap di sana.

Namun dalam perkembangan modern, kriteria ter-
sebut di atas telah bergeser. Suatu negara disebut dâr 
al-Islâm bila penduduknya mayoritas beragama Islam, 
meskipun negara tersebut tidak sepenuhnya men-
jalankan hukum Islam. Contoh negara ini adalah 
Indonesia dan Mesir. Di samping itu, kriteria penerapan 
hukum Islam dalam suatu negara tentu merupakan hal 
terpenting untuk menentukan negara itu disebut dâr 
al-Islâm, meskipun tidak sepenuhnya penduduknya 
beragama Islam. Contoh negara ini adalah Iran, 
Malaysia, dan Pakistan. Kedua kriteria inilah yang 
digunakan oleh Organisasi Konferensi Islam (OKI) 
dalam menetapkan dâr al-Islâm.29

Dalam sebuah negara, status kewarganegaraan tidak 
bisa dipisahkan, karena warganegara adalah salah satu 
unsur dari sebuah negara. Berikut ini akan dijelaskan 
kewarganegaraan pada kedua bentuk negara tersebut, 
yaitu: Pertama, Muslim. Muslim adalah nama yang 
diberikan bagi orang yang menganut agama Islam. 
Seorang Muslim meyakini dengan sepenuh hati ke-
benaran agama Islam dalam akidah, syariah, dan akhlak 
sebagai aturan hidupnya. Gelar Muslim sendiri langsung 
diberikan oleh Allah sesuai Q.s. al-Hajj [22]: 78.

Kedua, ahl al-dhimm. Dalam pandangan al-Ghazâlî 
(w. 505 H) ahl al-dhimm adalah setiap ahli kitab 
yang telah balig, berakal, merdeka, laki-laki, mampu 
berperang, dan membayar jizyah.30 Ibn al-Juza9i al-
Mâlikî memberikan defenisi ahl al-dhimm, yaitu orang 
kaor yang merdeka, balig, laki-laki, menganut agama 
yang bukan Islam, mampu membayar jizyah dan tidak 
gila.31 Al-8Unqarî (w. 1383 H) mempertegas pendapat 
di atas dengan menyimpulkan bahwa ahl al-dhimm 
adalah orang non-Muslim yang menetap di dâr al-
Islâm dengan membayar jizyah.32 Menurut kesepakat-
an ulama, ahl al-dhimm adalah mereka yang termasuk 
ke dalam kategori ahl al-kitâb (Yahudi, Nasrani, dan 
Majusi).33Berdasarkan pengertian di atas, maka unsur 
penting untuk menentukan status seseorang sebagai 
dhimmî adalah non-Muslim, balig, berakal, bukan 

29 Abdul Azis Dahlan, et al., Ensiklopedi Hukum Islam, jilid I, 
(Jakarta: Ichtiar van Hoeve, 1995), h. 257.

30 Abû Hamid al-Ghazâlî, al-Wajîz fî Fiqh al-Imâm al-Shâo9î, juz II, 
(Mesir: Muhammad Mustafa, 1318 H), h. 198.

31 Muhammad ibn Ahmad ibn al-Juza9i al-Kalabî, al-Qawânîn al-
Fiqhiyyah fî Talkhîs al-Madhhab al-Mâlikiyyah (Bayrût: Dâr al-Qalam, 
t.th.), h. 184.

32 Al-8Unqarî, Sharh Zâd al-Mustagnâ, juz II, (Riyâd: Maktabah 
Riyad al-Hadîthah, 1403 H), h. 25.

33 Abû Bakr Ahmad ibn 8Alî al-Jassâs, Ahkâm al-Qur9ân, juz III, 
(Bayrût: Dâr al-Kitâb al-8Arabî, t.th.), h. 93.



276 Ahkam: Vol. XIII, No. 2, Juli 2013

budak, laki-laki, tinggal di dâr al-Islâm, dan mampu 
mem bayar jizyah (pajak). Status dhimmî dapat di-
peroleh seseorang melalui perjanjian (akad dhimmah) 
dengan pemerintah Islam. Akad tersebut dibenarkan 
karena membawa pada kemaslahatan bagi Islam. Ahl 
al-dhimm dapat hidup berdampingan sehingga secara 
tidak langsung mereka menyaksikan ajaran Islam yang 
diamalkan oleh umatnya. Selain itu, jizyah mereka adalah 
sumber keuangan negara. Ahl al-dhimm mempunyai 
hak dan kewajiban tertentu secara seimbang. Di antara 
hak mereka adalah perlindungan dari segala bentuk 
pelanggaran, perlindungan terhadap jiwa, harta, benda, 
keluarga dan kehormatannya, berhak memperoleh 
jaminan hari tua, kalau miskin berhak mendapat 
tunjangan onansial serta tidak diwajibkan membayar 
jizyah, kebebasan menjalankan ajaran agamanya, bekerja 
dan memperoleh jabatan tertentu dalam pemerintahan 
tanpa sikap diskriminatif.

Ketiga, musta9min. Menurut pengertian ahli okih, 
musta9min adalah orang yang memasuki wilayah lain 
dengan mendapat jaminan keamanan dari pemerintah 
setempat, baik ia Muslim maupun harbî. Menurut al-
Dâsûqî (w. 1230 H) antara musta9min dengan mu9âhid 
mempunyai pengertian yang sama. Mu9âhid adalah 
orang non-Muslim yang memasuki wilayah dâr al-
Islâm dengan memperoleh jaminan keamanan dari 
pe merintah Islam untuk tujuan tertentu, kemudian 
ia kembali ke wilayah dâr al-harb.34 Musta9min yang 
memasuki wilayah dâr al-Islâm bisa sebagai utusan 
perdamaian, anggota korps diplomatik, pedagang/
investor, pembawa jizyah atau orang-orang yang 
berziarah.35 Mereka yang menetap di dâr al-Islâm dapat 
berubah status menjadi dhimmî melalui perjanjian 
yang dibuat dengan pemerintahan Islam. Istilah 
musta9min dapat juga digunakan untuk orang-orang 
Islam dan ahl al-dhimm yang memasuki wilayah 
dâr al-harb dengan mendapatkan izin dan jaminan 
keamanan dari pemerintah setempat. Hal ini diakui 
selama mereka hanya menetap sementara dan kembali 
ke dâr al-Islâm sebelum izinnya habis. Status mereka 
tetap Muslim selama tidak murtad. Kalau murtad, ia 
menjadi harbî. Sementara ahl al-dhimm yang menetap 
lama di dâr al-harb berubah status menjadi harbî.36 
Ajaran Islam membolehkan dâr al-Islâm menerima 
permohonan non-Muslim untuk meminta jaminan 

34 Shams al-Dîn Muhammad ibn 8Irfan al-Dâsûqî, Hâshiyah al-
Dâsûqî 8alâ Sharh al-Kabîr, (al-Misr: al-Azhariyyah, 1345 H), h. 201. 

35 Wahbah al-Zuhaylî, Athar al-Harb fî al-Fiqh al-Islâmî, (Syiria: 
Dâr al-Fikr, t.th.), h. 206.

36 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h. 236.

keamanan berdasar orman Allah dalam Q.s. al-Tawbah 
[9]: 6. Jaminan keamanan untuk mereka berlaku sesuai 
dengan masa yang ditetapkan dalam perjanjian.

Keempat, harbî. Kata ini digunakan untuk pe-
ngertian warga negara dâr al-harb yang tidak menganut 
agama Islam dan antara negara Islam dengan dâr al-
harb tidak terdapat hubungan diplomatik.  
Menurut Syiah Imâmiyyah, istilah harbî dipakai untuk 
non-Muslim selain ahlul kitab. Pandangan ini berawal 
dari asumsi bahwa antara Islam dan agama ahlul kitab 
memiliki kesamaan, yaitu sama-sama agama samawi 
yang berasal dari Allah. Orang-orang harbî tidak ter-
jamin keamanannya bila memasuki dâr al-Islam karena 
terwujudnya rasa aman bagi mereka adalah berdasarkan 
salah satu dari dua hal, yaitu beriman memeluk agama 
Islam atau melalui perjanjian damai.37

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa 
warganegara dâr al-Islâm terdiri atas Muslim, ahl al-
dhimm dan musta9min. Sedangkan warga negara dâr 
al-harb, terdiri atas non-Muslim yang disebut harbî, 
Muslim, dan musta9min.

Transformasi Hukum Islam dalam Bentuk al-Qânûn 
al-Duwalî 

Hubungan internasional dalam Islam didasarkan 
pada sumber-sumber normatif tertulis dan sumber-
sumber praktis yang pernah diterapkan umat Islam 
dalam sejarah. Sumber normatif tertulis berasal 
dari Alquran dan Hadis Rasulullah Saw. Sedangkan 
sumber-sumber praktis adalah aplikasi sumber-sumber 
normatif tersebut oleh pemerintah di negara-negara 
Islam dalam berhubungan dengan negara lain. Hal 
ini dapat dirujuk langsung pada kebijakan-kebijakan 
politik Nabi Muhammad Saw. terhadap negara sahabat 
maupun musuh, kebijakan al-khulafâ9 al-râshidûn dan 
para pelanjut mereka.

Adapun prinsip dasar Alquran, antara lain: hubungan 
kerjasama yang baik dan adil (Q.s. al-Mumtahanah 
[60]: 8; al-Hujurât [49]: 13), mengutamakan per-
damaian (Q.s. al-Anfâl [8]: 61), memperkuat ke-
waspadaan dalam suasana damai (Q.s. al-Anfâl [8]: 
62), peperangan diizinkan hanyalah kalau terpaksa dan 
untuk tujuan defensif, bukan opensif (Q.s. al-Hajj [22]: 
39-40), mengajak orang lain pada Islam dengan cara-
cara yang baik dan bijaksana. Jika mereka berbuat jahat, 
balaslah kejahatan mereka dengan yang setimpal, tidak 
boleh berlebihan (Q.s. al-Nahl [16]: 126, al-Baqarah 

37 Ala9 al-Dîn Abû Bakr al-Kîsânî, Badâ9i9 al-Sanâ9i, juz V, (Bayrût: 
Dar al-Kitâb al-8Arabiy, t.th.), h. 130.



277Rizal Darwis & Asna Usman Dilo: Transformasi Hukum Islam 

[2]: 190-193), tidak boleh memaksakan agama kepada 
orang lain (Q.s. al-Baqarah [2]: 256), menghormati 
fakta-fakta perjanjian yang telah ditandatangani (Q.s. 
al-Tawbah [9]: 7), dan lain sebagainya.

Sedangkan Hadis Rasulullah Saw. yang diriwayatkan 
oleh Buraydah berkenaan dengan hubungan inter-
nasional seperti tuntunan kepada panglima perang 
untuk memperhatikan etika perang:

38

38 Imâm Muslim ibn al-Hajjâj al-Qushayrî al-Naysâbûrî, Sahîh 
Muslim, al-Kitâb al-Jihâd wa al-Siyâr, al-Bâb Ta9mîr al-Imâm al-Umarâ9 
8alâ al-Bu8ûth wa Wasiyyatih, No. Hadis: 3261 dalam Mausû9ah al-
Hadîth al-Sharîf, ver. 2 [CD ROM]. Jâmi8 al-Huqûq Mahfûzah li 
Shirkah al-Barâmij al-Islâmiyyah al-Daûliyyah, 1991-1997.

Dari Sulaymân ibn Buraydah dari Bapaknya (Buraydah) 
ber kata, <Sesungguhnya apabila mengangkat seorang 
panglima perang menyampaikan amanat khusus kepadanya 
dan kepada tentaranya agar bertakwa=. Kemudian beliau 
mem  berikan perintah, <Berperanglah kamu dengan nama 
Allah dan di jalan-Nya, jangan berkhianat, jangan mem-
bunuh secara kejam, jangan membunuh anak-anak. Apabila 
kamu bertemu dengan orang musyrik yang menjadi musuh, 
tawarkanlah kepadanya salah satu dari tiga hal. Mana di-
antara tiga itu yang mereka pilih, terimalah dengan baik, 
jangan kamu serang mereka. Pertama, serulah mereka 
agar masuk Islam. Kalau mereka menerimanya, sambutlah 
dengan baik dan janganlah kamu serang mereka. Kemudian 
ajaklah mereka berhijrah ke dâr al-muhâjirîn (dâr al-
Islâm). Sampaikan kepada mereka bahwa mereka kalau 
mau berhijrah akan memperoleh hak dan kewajiban yang 
sama dengan al-muhâjirîn lainnya. Tapi kalau mereka tetap 
bertahan di negerinya, sampaikanlah bahwa mereka sama 
dengan kaum Arab pedusunan yang telah memeluk Islam. 
Mereka tidak memperoleh hak rampasan perang, kecuali 
kalau mereka ikut berjuang bersama kaum Muslim lainnya. 
Kedua, kalau mereka menolak menerima tawaran pertama, 
alternatifnya adalah bahwa mereka harus membayar zijyah. 
Bila mereka menyambut baik tawaran ini, terimalah, jangan 
kamu serang. Ketiga, kalau ini juga tidak mereka terima, 
maka mohonlah pertolongan kepada Allah dan perangilah 
mereka=.39

Dasar pijakan hukum Islam sebagai perundang-
undangan internasional mengacu pada pandangan 
humanitas yang sempurna, mendudukkan hak-hak 
asasi manusia dengan amat mulia pada proporsi keadaan 
ciptaan otrah manusia itu sendiri. Oleh karena itu dapat 
dipahami bahwa hukum Islam datang untuk mengatur 
tata perbuatan manusia, dalam rangka persahabatan 
dan kerjasama antara satu bangsa dengan bangsa lain 
dalam segala aspek kehidupan, untuk memenuhi hajat 
kebutuhan masing-masing, dalam hidup berbangsa dan 
bernegara.

Hukum Islam, di samping mengatur soal-soal agama, 
juga mengatur persoalan kemasyarakatan. Maksud nya, 
hukum Islam di samping sebagai dasar-dasar peribadat-
an, juga berfungsi sebagai dasar-dasar hukum dan akhlak 
yang mengatur hubungan antara sesama manusia. 
Bahkan, hukum Islam bukan hanya meletakkan dasar 
hubungan dalam arti yang sempit, tetapi mencakup 
segala aspek hidup dan kehidupan yang ada.

Hukum Islam menjunjung tinggi huqûq al-
insâniyyah tanpa mengenal diskriminasi agama, warna 
kulit, dan kebangsaan.40 Selain itu, hukum Islam 

39 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h. 219.
40 Syariat (hukum Islam) sebagai sistem hukum yang praktis, tidak 

mengesampingkan hak-hak asasi manusia secara total, baik terhadap 
kaum muslimin maupun terhadap non-Muslim. Lihat Abdullah Ahmed 
an-Na9im, Toward an Islamic Reformation Civil Liberties, Human Rights, 
and International Law, terj. Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrani, 



278 Ahkam: Vol. XIII, No. 2, Juli 2013

juga mengakui hak milik pribadi, namun melarang 
me numpuk ke kayaan, merampas, dan eksploitasi.41 
Dengan kata lain, hukum Islam mengakui hak milik 
perorangan, tetapi kepentingan sosial tidak boleh 
diabaikan.42

Dalam lingkup yang lebih luas, hukum Islam me-
nyeru agar seluruh umat manusia yang berlainan asal 
dan kebangsaan, warna kulit dan agamanya, menegak-
kan persaudaraan kemanusiaan secara menyeluruh, 
se hingga humanisme benar-benar terwujud dalam ke-
hidupan umat manusia.43 Itulah sebabnya sehingga 
hukum Islam mengatur hubungan antara bangsa dan 
negara, baik di waktu damai maupun di waktu perang. 
Bahkan, sampai pada mendirikan badan internasional 
yang bertugas untuk menyelesaikan pertikaian yang 
terjadi di antara mereka. Apabila ada bangsa dan negara 
yang tidak mau tunduk, maka dengan kekuatan badan 
itu dapat memaksa menyelesaikan pertikaian-pertikaian 
yang terjadi, demi tegaknya kebenaran dan terjaminnya 
keadilan.

Prinsip-prinsip hukum Islam mengenai hukum 
internasional lebih menekankan pada nilai-nilai moral 
dan etika karena tuntutan rasa kesadaran tunduk pada 
norma-norma agama, sebab akhlak karimah dijadikan 
sebagai landasan utama bagi tegaknya hukum Islam. 
Berikut ini adalah beberapa prinsip hukum Islam yang 
terkait dengan hubungan internasional.

Dekontruksi Syari9ah: Wacana Kebebasan Sivil, Hak Asasi Manusia dan 
Hubungan Internasional dalam Islam, (Cet. 1; Yogyakarta: LKiS bekerja 
sama dengan Pustaka Pelajar, 1994), h. 326.

41 Terdapat beberapa prinsip hukum Islam yang berhubungan 
langsung dengan perekonomian, di antaranya adalah aktivitas-aktivitas 
yang benar-benar bersifat ekonomi sebagai suatu cara untuk mencapai 
kesejahteraan umat manusia. Hal itu ditentukan oleh proses-proses dan 
kandungan-kandungan hukum Islam yang memberikan nilai-nilai pada 
keadilan sosial. Lihat S. Waqar Ahmed Husaini, Islamic Environmental 
Systems Engineering, diterjemahkan oleh Anas Mahyuddin, Sistem 
Pembinaan Masyarakat Islam (Bandung: Pustaka, 1980), h. 290. 

42 Dalam kaitan ini, hukum Islam mengambil jalan tengah se-
hingga hak milik harus berfungsi sosial. Pada dasarnya harta adalah 
milik Allah, sedangkan manusia hanya diberi tugas memelihara dan 
memanfaatkannya. Karenanya, orang miskin mempunyai hak pada 
harta orang kaya, dan sebaliknya orang kaya berkewajiban mencukupi 
kehidupan sehari-hari orang miskin. Lihat L. Amin Widodo, Fiqh 
Siyasah, h. 10. 

43 Menurut al-Mawdûdî, ide humanitas yang sempurna itu me-
nyebab kan kaum muslimin di masa lampau dapat mengunjungi 
negara-negara Islam tanpa mendapat rintangan dan kesulitan. Seorang 
Muslim dapat berkelana ke mana saja, bahkan berdomisili dalam satu 
negeri tanpa batas waktu dan tanpa visa, baik untuk bekerja, menjadi 
pejabat pemerintah, berdagang, mengikat tali perkawinan, atau me-
nuntut ilmu pengetahuan. Setiap Muslim dalam pengembaraannya 
tidak pernah ditanya mengenai kebangsaan dan identitas negaranya. 
Konsep internasionalisme hukum Islam inilah mendapat tantangan 
dari ide nasionalisme Barat. Lihat Abû al-A9lâ al-Mawdûdî, Wahdah 
al-Umam al-Islâmiyyah, diterjemahkan oleh Tim Penerjemah Dian, 
Prinsip Kesatuan Umat Islam, (Jakarta: al-Hidayah, t.th.), h. 20. 

Pertama, etika berperang. Perang dalam Islam adalah 
perang pertahanan, yang bertujuan untuk menolak 
serangan dan pengamanan pelaksanaan dakwah. Perang 
harus berhenti jika maksud yang dituju telah tercapai. 
Apabila serangan musuh telah berhenti dan mereka 
cenderung pada perdamaian, maka kaum Muslimin 
harus menerima perdamaian tersebut, baik dalam 
bentuk gencatan senjata atau dalam bentuk pembuatan 
perjanjian.44

Sesuai tuntunan Nabi Saw. sebagaimana isi Hadis 
riwayat Buraydah, dapat ditarik beberapa etika perang, 
yaitu: (1) Perang dilandasi oleh rasa takwa kepada 
Allah, bukan tujuan-tujuan lain yang bersifat duniawi; 
(2) Orang yang diperangi adalah orang-orang kaor yang 
memusuhi Islam; (3) Jangan menggelapkan rampasan 
perang; (4) Jangan berkhianat, termasuk lari dari 
perang, karena hal ini merupakan dosa besar; (5) Jangan 
membunuh secara kejam; (6) Jangan membunuh anak-
anak, termasuk di dalamnya wanita dan orang tua 
jompo; dan (7) Terhadap orang yang belum memeluk 
Islam dan tidak memusuhi Islam, tawarkan kepada 
mereka apakah mau masuk Islam, membayar jizyah 
atau diperangi.45

Disamping itu, dalam peperangan Nabi Muhammad 
Saw. mengajarkan agar tentara Islam menunjukkan 
sikap yang menghormati kemanusiaan. Beliau melarang 
membunuh musuh dengan cara-cara sadis, melakukan 
pengrusakan terhadap tubuh musuh yang meninggal 
atau memenggal lehernya, mayat-mayat tidak boleh 
ditinggal begitu saja sehingga dimakan binatang buas, 
harus dikuburkan dalam satu tempat. Hal ini di per-
lihatkan Nabi Saw. setelah perang Badar, di mana 
tentara kaor Quraysh dikuburkan di sebuah tempat 
bernama Qulayb.46

Kedua, tawanan perang. Dalam okih, tawanan 
perang dikelompokkan menjadi al-asrâ dan al-sabî. 
Al-Asrâ adalah tawanan perang yang berasal dari 
tentara musuh yang ikut berperang melawan tentara 
Islam. Sedangkan al-Sabî adalah anak-anak dan 
wanita musyrik yang berhasil ditangkap oleh tentara 
Islam.47 Islam membolehkan menawan pasukan 
musuh sebagaimana Q.s. al-Tawbah [9]: 5 dan 
Q.s. Muhammad [47]: 4. Islam juga memberikan 

44 8Aliy Mansûr, al-Syarî9ah al-Islâmiyyah wa al-Qânûn al-Duwâlî al-
8Âm, diterjemahkan oleh Muhammad Zein Hassan, Syari9at Islam dan 
Hukum Internasional Umum, (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), h. 57. 

45 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah, h. 220.
46 Muhammad Abû Zahrah, Teori Perang dalam Islam, diterjemahkan 

oleh R. H. Sjazli (t.t: Majlis Tinggi Urusan Agama Islam, 1966), h. 87-
88. Lihat pula 8Alî Mansûr, al-Syarî9ah al-Islâmiyyah, h. 57-58. 

47 Abdul Azis Dahlan, et al., Ensiklopedi Hukum Islam, h.106. 



279Rizal Darwis & Asna Usman Dilo: Transformasi Hukum Islam 

tuntunan untuk memperlakukan tawanan itu secara 
baik dan kasih sayang (Q.s. al-Dahr [76]: 8-9). 
Mengenai tawanan perang, Islam menempuh dua 
alternatif, yaitu membebaskan dengan tebusan atau 
mem bebaskan tanpa tebusan. Alternatif pertama di-
berlakukan oleh Rasulullah Saw. ketika terjadi Perang 
Badar,48 sedangkan alternatif kedua diberlakukan oleh 
Rasulullah Saw. ketika terjadi Fath Makkah.

Ketiga, perjanjian perdamaian. Adanya hubungan 
diplomatik antara satu negara dengan negara lainnya 
diawali oleh penandatanganan fakta perjanjian. Dalam 
Islam, perjanjian disebut dengan al-8ahd, al-mu9âhadah, 
atau al-hudnah. Materi perjanjian tidak boleh memuat 
hal-hal yang terlarang atau menghalalkan yang haram. 
Apabila perjanjian telah disepakati, maka kedua belah 
pihak tidak boleh melakukan kecurangan, penipuan, 
atau memutarbalikkan isi perjanjian.49 Kewajiban me -
menuhi perjanjian dapat dirujuk pada Q.s. al-Mâidah 
[5]: 3 dan Q.s. al-Nahl [16]: (91-92). Contoh per-
janjian yang telah dipraktekkan oleh Rasulullah Saw. 
adalah Perjanjian Hudaybiyah dan Piagam Madinah.

Keempat, penyelesaian sengketa. Islam menetapkan 
bahwa jika terjadi sengketa di antara dua golongan, 
maka harus dilakukan islah (perdamaian).50 Proses per-
damaian itu bisa dilakukan dalam bentuk perundingan, 
penengahan, atau arbitrase. Jika kedua belah pihak 
mematuhi hasil kesepakatan bersama, maka selesai-
lah persoalan. Akan tetapi, jika salah satu pihak mem-
bangkang, maka ia harus dipaksa mematuhi atau 
tunduk kepada keputusan yang disepakati tersebut.

Kelima, suaka politik. Suaka politik adalah per-
lindungan yang diberikan oleh suatu negara kepada 
orang yang terlibat perkara/kejahatan politik di 
negara lain atau negara asal pemohon suaka.51 Dalam 
hubungan internasional, suaka politik dibagi atas 
suaka wilayah (territorial asylum) dan suaka diplomatik 
(diplomatic asylum atau eksta territorial asylum). Suaka 
wilayah adalah perlindungan yang diberikan suatu 
negara ke pada orang asing dalam negara itu sendiri. 
Sedangkan suaka diplomatik adalah perlindungan 
yang diberikan oleh suatu kedutaan besar terhadap 

48 Muhammad 8Abd al-Qadîr Abû Fâris, Fî Zilâl al-Sîrah al-
Nabawiyyah: Gazwah Badr al-Kubrâ wa Gazwah Uhud, diterjemahkan 
oleh Aunur Raoq Shaleh Tahmid, Analisis Aktual Perang Badar dan 
Uhud di Bawah Naungan Sirah Nabawiyah, (Jakarta: Robbani Press, 
1998), h. 123-142. 

49 Perhatikan Q.s. al-Nahl [15]: 91-92.
50 Perhatikan Q.s. al-Hujurât [49]: 9-10.
51 Tim Redaksi Encyckopedia Britania Inc., Encyclopaedia Britanica, 

vol. 2 (London: William Benton Publisher, 1970), h. 661.

orang yang bukan warganegaranya.52

Pada prinsipnya, Islam tidak menghalangi penduduk 
dari dâr al-harb untuk meminta perlindungan (suaka) 
ke dâr al-Islâm. Hal ini ditegaskan oleh Allah dalam 
Q.s. al-Tawbah [9]: 6, dimana kalau ada orang musyrik 
yang datang memohon suaka maka ia harus diterima 
dan dilindungi. Setelah itu, ia dapat dikembalikan ke 
daerah yang aman baginya. Izin untuk mendapat suaka 
dari dâr al-Islâm hanya berlaku untuk beberapa waktu 
tertentu saja.

Bila ditinjau dari proses perkembangannya, hukum 
Islam merupakan suatu sistem hukum inter nasional, 
termasuk tentang perlindungan Hak Asasi Manusia 
(HAM). Masyarakat di Barat memiliki kebiasaan meng-
kaitkan setiap perkembangan yang menguntungkan di 
dunia bagi kepentingan mereka. Pada abad XVII di Barat 
belum mempunyai konsep tentang HAM dan hak warga 
negara. Nanti pada akhir abad XVIII, konsep tersebut 
mendapat tempat praktis dalam konstitusi Amerika 
Serikat dan Prancis.53 Hak-hak asasi manusia telah dapat 
posisi dalam percaturan dunia internasional.

Salah satu karakteristik hukum Islam adalah bersifat 
universal seperti perlindungan terhadap hak-hak asasi 
manusia yang merupakan hak yang melekat pada hakikat 
dan keberadaan manusia sebagai mahkluk Tuhan Yang 
Maha Esa. Hak asasi manusia merupakan hak dasar 
yang secara kodrati melekat pada diri manusia, karena 
hak dasar ini bersifat universal dan langgeng, maka harus 
dilindungi, dihormati, dipertahankan, dan tidak boleh 
diabaikan, dikurangi atau dirampas oleh siapapun juga, 
baik di dalam maupun luar negeri. Hak asasi manusia 
telah dilindungi oleh seluruh dunia.

Mengenai hak-hak yang sama dalam dunia inter-
nasional menunjukkan urgensi persamaan universal 
antara laki-laki dan perempuan, seperti yang tercantum 
dalam pembukaan piagam PBB.54 Demikian juga dalam 
Deklarasi Universal HAM yang diterbitkan tanggal 

52 Tim Redaksi Encyckopedia Britania Inc., Encyclopaedia Britanica, 
h. 661.

53 Abû A8lâ al-Mawdûdî, Human Right in Islam, diterjemahkan 
oleh Bambang Iriana Djajaatmadja, Hak-Hak Asasi Manusia dalam 
Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 2000), h. 9.

54 Piagam PBB tersebut berbunyi, <Kita sebagai warga Perserikatan 
Bangsa-Bangsa, menjamin penetapan kembali atas pengakuan hak-
hak politik manusia, harkat dan martabat individu, dan persamaan 
hak-hak antara laki-laki dan perempuan, tua maupun muda.= Dalam 
pasal 13 Piagam PBB agar sidang umum melakukan penelitian-
penelitian dan mengeluarkan rekomendasi-rekomendasi dalam 
rangka membantu me wujudkan hak-hak asasi manusia, kebebasan 
asasi individu, tanpa diskriminasi golongan, bahasa, agama, maupun 
perbedaan jenis kelamin. Lihat Abû A8lâ al-Maudûdiy, Human Right 
in Islam, h. 215.



280 Ahkam: Vol. XIII, No. 2, Juli 2013

10 Desember 1948,55 dengan ditetapkannya seluruh 
anak manusia dilahirkan bebas dan sama martabat dan 
haknya. Hal ini sejalan dengan prinsip-prinsip hukum 
Islam yang mengajarkan manusia, baik sebagai individu 
maupun sebagai makhluk sosial yang selalu berinteraksi 
antara satu dengan yang lainnya.

Islam sebagai agama universal mengandung prinsip-
prinsip Hak Asasi Manusia (HAM). Sebagai sebuah 
konsep ajaran, Islam menempatkan manusia pada ke-
dudukan yang sejajar dengan manusia lainnya, dan 
yang membedakan hanya berdasarkan keimanan dan 
ketakwaannya. Adanya perbedaan tersebut bukan me-
rupakan ukuran perbedaan dalam kedudukan sosial. 
Hal ini merupakan dasar yang kuat dan tidak dapat 
dipungkiri karena telah memberikan kontribusi pada 
perkembangan prinsip-prinsip hak asasi manusia di 
dalam masyarakat internasional yang dikenal dengan 
istilah Piagam Madinah (Mithâq al-Madînah) dan 
Deklarasi al-Qâhirah (Cairo Declaration).56 Piagam 
Madinah dan Deklarasi al-Qâhirah tersebut adalah 
bukti otentik bahwa hukum Islam merupakan suatu 
sistem dalam hukum internasional.

Di Indonesia juga telah mendapat posisi yang 
kuat pasca reformasi yang ditandai dengan lengsernya 
H. M. Soeharto sebagai Presiden RI. pada 21 Mei 
1998. Berkenaan dengan itu hadir pula UU. No. 39 
Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia,57 UU. No. 
26 Tahun 2000 tentang Pengadilan HAM,58 dan pada 
Amandemen kedua UUD 1945 tahun 2000 ditambah 
satu bab, yaitu pasal 28A, 28B, 28C, 28D, 28E, 28F, 
28G, 28H, 28I dan 28J yang khusus menyangkut 
pelbagai unsur HAM.59

Hubungan dengan hukum Islam, bahwa per-
lindung an terhadap HAM adalah sesuatu yang 
universal absolut sebagai anugerah pemberian dari 
Tuhan karena kehadiran syariat Islam bersifat se-
bagai rahmat terhadap seluruh alam dan harus ber-
sifat adil. Hal ini dapat dilihat dari tujuan syariat 
itu yang diturunkan oleh Allah swt., yaitu untuk 

55 Muhammad Anas Qâsim Ja8far, al-Huqûq al-Siyâsiyyah li al-
Ma8rifah fî al-Islâm wa al-Fikr al-Tashrî8, diterjemahkan oleh Mujtaba 
Hamdi, Mengembalikan Hak-Hak Politik Perempuan: Sebuah Perspektif 
Islam (; Jakarta: Azan, 2001), h. 100.

56 A. Ubaidillah, et al., Pendidikan Kewargaan: Demokrasi, HAM 
dan Masyarakat Madani, (Jakarta: IAIN Jakarta Press, 2000), h. 215.

57 Lihat, Undang-Undang RI. No. 39 Tahun 1999 tentang Hak 
Asasi Manusia dalam http//welcome.to/RGS_Mitra;rgs@cbn.net.
id;pengacara_rgs@yahoo.com, diunduh pada 9 April 2009.

58 Lihat Undang-Undang RI. No. 26 Tahun 2000 tentang 
Pengadilan HAM. dalam http//welcome.to/RGS_Mitra;rgs@cbn.net.
id;pengacara_rgs@yahoo.com, diunduh pada 9 April 2009.

59 Lihat selengkapnya Amandemen UUD 1945.

mewujudkan hakekat kemaslahatan manusia dengan 
senantiasa menjaga al-darûriyyât al-khamsah, yaitu: 
(1) Pemeliharaan terhadap agama; (2) Pemeliharaan 
terhadap jiwa; (3) Pemeliharaan akal; (4) Pemeliharaan 
keturunan; dan (5) Pemeliharaan terhadap harta.60 
Sementara tingkatan-tingkatan kemaslahatan manusia 
itu sendiri terdiri atas mewujudkan kebutuhan yang 
bersifat darûriyyât, hâjiyyât, dan tahsîniyyât.61

Berkaitan dengan itu, political will para the rulling class 
di Indonesia untuk memberikan perlindungan terhadap 
HAM patut diapresiasi secara positif. Hal ini terlihat 
dalam amandemen konstitusi Republik Indonesia, 
UUD 1945 pasca reformasi, khususnya amandemen 
kedua pada tahun 2000 telah mencerminkan dan sesuai 
syariat Islam dan sesuai dengan hukum internasional. 
Walaupun harus diakui pula bahwa secara empirik 
(political implementation) belum optimal dan terkadang 
masih terjadi pelanggaran HAM, terutama terhadap 
konnik-konnik sosial, seperti kejadian di daerah 
Ambon, Poso, dan daerah lainnya.

Penutup

Hukum Islam adalah hukum yang bersifat universal, 
mengatur tata perbuatan manusia dalam rangka per-
sahabatan dan kerja sama antara satu bangsa dengan bangsa 
lain dalam segala aspek kehidupan untuk memenuhi hajat 
kebutuhan masing-masing dalam hidup berbangsa dan 
bernegara. Sejarah perkembangan hukum Islam dalam 
bentuk al-qânûn al-Duwalî telah dipraktikkan pada 
zaman Rasulullah, seperti Perjanjian Hudaybiyah dan 
Piagam Madinah. Begitu pula sepeninggal Rasulullah, 
khalifah-khalifah yang memimpin pemerintahan Islam 
dalam menjalin hubungan internasional dengan negara 
lain mengembangkan sistem administrasi ke arah yang 
lebih baik lagi. Prinsip-prinsip hukum Islam mengenai 
hukum internasional lebih menekankan pada nilai-nilai 
moral dan etika karena tuntutan rasa kesadaran tunduk 
pada norma-norma agama. Hal ini dapat dilihat dari 
ketentuan tentang etika berperang, tawanan perang, per-
janjian perdamaian, dan penyelesaian persengketaan. 
Selain itu, keuniversalan hukum Islam telah mendapat 
pengakuan secara internasional, baik melalui konferensi-
konferensi hukum internasional, maupun oleh pribadi-
pribadi para ahli hukum internasional.[]

60 Abû Ishâq al-Shâtîbî, al-Muwâfaqât fî Usûl al-Sharî8ah, jilid II, 
(Bayrût: Dâr al-Kutub al-8Ilmiyyah, t.th.), h. 8.

61 Abû Ishâq al-Shâtîbî, al-Muwâfaqât fî Usûl al-Sharî8ah, jilid 
II, h. 8.



281Rizal Darwis & Asna Usman Dilo: Transformasi Hukum Islam 

Pustaka Acuan

Abû Zahrah, Muhammad, Teori Perang dalam Islam, 
terj. R. H. Sjazli, Majlis Tinggi Urusan Agama 
Islam, 1966. 

Amîn, Ahmad, Fajr al-Islâm, jilid I, al-Qâhirah: 
Maktabah al-Nahdhah al-Misriyyah, t.th.

Dahlan, Abdul Azis, et al., Ensiklopedi Hukum Islam, 
jilid I, Jakarta: Ichtiar van Hoeve, 1995.

Dâsûqî, al-, Shams al-Dîn Muhammad ibn 8Irfân, 
Hashiyah al-Dâsûqî 8alâ Sharh al-Kabîr, Mesdir: al-
Azhariyyah, 1345 H. 

Departemen Agama RI, Buku Pelajaran Sejarah dan 
Kebudayaan Islam 2, Jakarta: Dirjen Pembinaan 
Kelembagaan Agama Islam, 1967/1968.

Fâris, Muhammad 8Abd al-Qadîr Abû, Fî Zilâl al-Sîrah 
al-Nabawiyyah: Gazwah Badr al-Kubrâ wa Gazwah 
Uhud, diterjemahkan oleh Aunur Raoq Shaleh 
Tahmid, Analisis Aktual Perang Badar dan Uhud di 
Bawah Naungan Sirah Nabawiyah, Jakarta: Robbani 
Press, 1998.

Ghazâlî, al-, Abû Hamid, al-Wajîz fî Fiqh al-Imâm al-
Shâo9î, Misr: Muhammad Mustafâ, 1318 H.

Hasan, Hasan Ibrâhîm, et al., Al-Nuzum al-Islâmiyyah, 
al-Qâhirah: Matba9ah Lajnah al-Ta9lîf wa al-
Tarjamah, t.th.

Hasan, Masudul, History of Islam, jilid I, India: Adam 
Publisher, 1992.

Haykal, Muhammad Husayn, al-Siddîq Abû Bakr, 
diterjemahkan oleh Ali Audah, Abu Bakr al-Shiddiq 
yang Lembut Hati ,Jakarta: Litera Antarnusa, 1995.

-----------, Hayat Muhammad, al-Qâhirah: Matba9ah al-
Sunnah, 1968.

Husaini, S. Waqar Ahmed, Islamic Environmental 
Systems Engineering, terj. Anas Mahyuddin, Sistem 
Pembinaan Masyarakat Islam, Cet. 1; Bandung: 
Pustaka, 1980. 

Iqbal, Muhammad, Fiqh Siyasah: Kontekstualisasi Doktrin 
Politik Islam, Jakarta: Gaya Media Pratama, 2001.

Ja8far, Muhammad Anas Qâsim, al-Huqûq al-Siyâsiyyah 
li al-Ma8rifah fî al-Islâm wa al-Fikr al-Tashrî8, 
diterjemahkan oleh Mujtaba Hamdi, Mengembalikan 
Hak-Hak Politik Perempuan: Sebuah Perspektif Islam, 
Jakarta: Azan, 2001.

Jassâs, al-, Abû Bakr Ahmad ibn 8Alî, Ahkam al-Qur9ân, 
Bayrût: Dâr al-Kitâb al-8Arabî, t.th.

Kalabî, al-, Muhammad ibn Ahmad ibn al-Juza9î, al-
Qawânîn al-Fiqhiyyah fî Talkhîs al-Madhhab al-

Mâlikiyyah, Bayrût: Dâr al-Qalam, t.th.

Kîsânî, al-, Ala9 al-Dîn Abû Bakr, Badâ9i9 al-Sanâ9i, 
Bayrût: Dar al-Kitâb al-8Arabî, t.th.

Mansûr, 8Alî, al-Sharî8ah al-Islâmiyyah wa al-Qânûn 
al-Duwalî al-8Âm, diterjemahkan oleh Muhammad 
Zein Hassan, Syari9at Islam dan Hukum Internasional 
Umum, Jakarta: Bulan Bintang, 1973.

Mawdûdî, al-, Abû al-A9lâ, Wahdah al-Umam al-
Islâmiyyah, diterjemahkan oleh Tim Penerjemah 
Dian, Prinsip Kesatuan Umat Islam, Jakarta: al-
Hidayah, t.th.

An-Na9im, Abdullahi Ahmed, Toward an Islamic 
Reformation Civil Liberties, Human Rights and 
International Law, terj. Ahmad Suaedy dan 
Amiruddin Arrani, Dekontruksi Syari9ah: Wacana 
Kebebasan Sivil, Hak Asasi Manusia dan Hubungan 
Internasional dalam Islam, Cet. 1; Yogyakarta: LKiS 
bekerja sama dengan Pustaka Pelajar, 1994.

Naysâbûrî, al-, Imâm Muslim ibn al-Hajjâj al-Qushayrî, 
Sahîh Muslim, , No. Hadis: 3261 dalam Mausû9ah 
al-Hadîts al-Sharîf ver. 2 [CD ROM]. Jâmi8 al-
Huqûq Mahfûzah li Shirkah al-Barâmij al-Islâmiyah 
al-Daûliyah, 1991-1997.

Pulungan, J. Suyuthi, Fiqh Siyasah: Ajaran Sejarah dan 
Pemikiran, Jakarta: Rajawali Press, 1997.

Qutb, Sayyid, Fî Zilâl al-Qur9ân, Bayrût: Dâr al-
Shurûq, t.th.

Republik Indonesia, Amandemen UUD 1945.

-----------, Undang-Undang RI. No. 26 Tahun 2000 
tentang Pengadilan HAM. http//welcome.to/RGS_
Mitra;rgs@cbn.net.id;pengacara_rgs@yahoo.com, 
diunduh 9 April 2009.

-----------, Undang-Undang RI. No. 39 Tahun 1999 
tentang Hak Asasi Manusia. http//welcome.to/
RGS_Mitra;rgs@cbn.net.id;pengacara_rgs@yahoo.
com, diunduh 9 April 2009.

Sarakhsî, al-, al-Mabsût, Bayrût: Dâr al-Ma9rifah, t.th.

Suyûtî, al-, Jalâl al-Dîn, Târîkh al-Khulafâ9, al-Qâhirah: 
Dâr al-Nahdah, t.th.

Shaibânî, al-, Muhammad ibn Ahmad, Kitâb al-Siyar 
al-Kabîr, India: Dâ9irah al-Ma9rifat al-Nizâmiyyah, 
t.th.

Shalabî, Ahmad, Mawsû8ah Târîkh al-Islâmî wa al-
Hadârah al-Islâmiyyah, al-Qâhirah: Maktabah al-
Nahdah al-Misriyyah, 1975.

Shâtîbî, al-, Abû Ishâq, al-Muwâfaqât fî Usûl al-Sharî8ah, 
jilid II, Bayrût: Dâr al-Kutub al-8Ilmiyyah, t.th.



282 Ahkam: Vol. XIII, No. 2, Juli 2013

Tim Redaksi Encyckopedia Britania Inc., Encyclopaedia 
Britanica, vol. II, London: William Benton 
Publisher, 1970.

Ubaidillah, A., et al., Pendidikan Kewargaan: Demokrasi, 
HAM dan Masyarakat Madani, cet. I, Jakarta: IAIN 
Jakarta Press, 2000.

8Unqarî, al-, Sharh Zâd al-Mustagnâ, Riyad: Maktabah 

Riyâd al-Hadîthah, 1403 H. 

Widodo, L. Amin, Fiqih Siyasah dalam Hubungan 
Internasional, Cet. I, Yogyakarta: PT. Tiara Wacana 
Yogya, 1994.

Zuhaylî, al-, Wahbah, Athar al-Harb fî al-Fiqh al-Islâmî, 
Syiria: Dâr al-Fikr, t.th.


