
Journal of Educational Management Research 
Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81 

Available online at  https://serambi.org/index.php/jemr 

 

  

 

 
 

 

 

Journal of Educational Management Research 
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 license. © 2022, the author(s) 

 

ISSN : 2962-9195  E-ISSN : 2963-8992 

Maqashid Al-Syari’ah Manajemen Pendidikan Islam  
di Indonesia  

 
Rika Evania Muslimatun  

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia  
Email: rikaevania29@gmail.com 

 

 

Keywords: 

Maqashid Al-Shari’ah, 

Islamic Education, 

Management  
 

 

 ABSTRACT 
 The object or scope of Islamic education is very broad, because it includes 

formal Islamic education (educational institutions), informal Islamic 

education (family education) and non-formal Islamic education (pesantren 

and ta'lim councils). This is the very fundamental and urgent point of 

difference between education management and Islamic education 

management. This difference requires managers to have the knowledge 

and skills to fully and comprehensively implement management values 

and processes into Islamic education. Islamic education is the process of 

guiding physically and spiritually based on Islamic laws towards the 

formation of the main personality according to Islamic norms or standards. 

This can be seen from the goals of Islamic law. Substantially the purpose of 

the Shari'a which we call "Maqashid al-Shari'ah" contains benefits. Based on 

the results of the study, Islam views management as a virtue (mashlahah) 

and that goodness is in line with the objectives of shari'ah (maqashid al-

Shari'ah) namely the benefit of religion, soul, lineage, intellectual property, 

and of course property. 

*Corresponding Author 

Article History: 

Received: 6 August 2022; Recieved in Revised Form  12 September 2022; Accepted: 2 November 2022; 

Available online: 27 December 2022 

Please cite this article in APA style as: 

Muslimatun, R. E. (2022). Maqashid Al-Syari’ah Manajemen Pendidikan Islam di Indonesia. Journal of Educational 

Management Research, 1(2), 73-81. 

 

 

PENDAHULUAN  

Maqashid al-syari'ah adalah konsep yang sangat penting dalam kajian 

hukum Islam. Lembaga pendidikan sangat membutuhkan suatu sistem yang 

terstruktur dan sistematis agar lembaga pendidikan dapat berjalan dengan baik 

dan maksimal. Terdapat beberapa system atau unsur dalam pendidikan yang 

berkaitan antara lain: pemimpin, tenaga pendidik dan kependidikan, serta 

peserta didik. Ketiganya saling berkaitan demi berjalannya sebuah lembaga 

pendidikan. Fungsi pendidikan adalah mengantarkan umat manusia menuju 

kemaslahatan, yang berujung pada kebahagiaan dunia dan akhirat. Pendidikan 

seharusnya bisa menjadi sarana dalam mengembangkan dan melestarikan 

nilai-nilai kebajikan yang universal dan norma-norma Islam kepada generasi 

penerus bangsa. Maqashid al-syari’ah mengandung kemashlahatan, baik 
ditinjau dari maqashid al-syari’ (tujuan Tuhan) maupun maqashid al-mukallaf 



74                                                 Journal of Educational Management Research  Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81 

 Available online at  https://serambi.org/index.php/jemr 

(tujuan mukallaf). Maqashid al-syari'ah sangat penting sehingga membuat para 

ahli menjadikan maqashid al-syari'ah sebagai hukum yang mewujudkan 

kebaikan, menghindarkan keburukan, bermanfaat dan menolak madharat. 

Maqashid al-syari'ah adalah penetapan hukum Islam yang harus bermuara 

kepada maslahat bagi seluruh umat manusia. 

Perlu diketahui bahwa Allah SWT sebagai syari' (yang menetapkan 

syari'at) tidak begitu saja dalam menciptakan hukum dan aturan. Akan tetapi 

hukum dan aturan itu diciptakan bertujuan dan memiliki maksud. Ibnu 

Qayyim al-Jauziyah, sebagaimana dikutip oleh Khairul Umam (2001), 

menyatakan bahwa tujuan syari'at itu adalah kemaslahatan hamba di dunia 

dan di akhirat. Syari'at semuanya adil, semuanya berisi rahmat, dan semuanya 

mengandung hikmah. Setiap masalah yang menyimpang dari keadilan, rahmat, 

maslahat, dan hikmah pasti bukan ketentuan dari syari'at. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian ini adalah kajian pustaka yang berisi teori teori 

relevan mengenai masalah–masalah yang ada dalam penelitian. Masalah dalam 

penelitian ini yaitu untuk mengetahui “Maqashid Al Syari’ah Manajemen 
Pendidikan Islam”. Mengkaji konsep serta teori yang digunakan berdasarkan 
literatur yang sudah tersedia, terutama pada artikel yang dipublikasikan 

kedalam jurnal ilmiah. Kajian pustaka berfungsi membangun konsep atau teori 

yang mendasari studi dalam penelitian. Kajian pustaka atau studi pustaka 

adalah suatu kegiatan yang diwajibkan dalam sebuah penelitian, baik 

penelitian akademik yang memiliki tujuan dalam mengembangkan aspek 

teoritis dan aspek praktis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Manajemen Pendidikan Islam 

Menurut Ahmad D Marimba (1989) Pendidikan Islam adalah proses 

membimbing jasmani dan rohani sesuai dengan hukum Islam yang menuju 

terbentuknya suatu kepribadian sesuai dengan norma atau ukuran Islam yang 

ada. Manajemen pendidikan Islam memiliki kajian antara lain: Pertama, Filosofi 

Filsafat Pluralisme merupakan memandang realitas dunia yang terdiri dari 

elemen, unsur, kelompok serta tujuan dan target. Agama Islam menyatukan 

persoalan dan perbedaan didalam kehidupan. Manajemen pendidikan Islam 

hadir untuk memberi pencerahan dan persatuan terhadap elemen yang 

berbeda. Kedua, Obyek manajemen pendidikan Islam sangatlah luas, baik 

persoalan sumber daya manusia, materi, bersifat fisik atau non fisik. Obyek 

Manajemen pendidikan memiliki cara pandang terhadap nilai- atau ajaran 

Islam. Ketiga, Misi manajemen pendidikan Islam yaitu misi kelembagaan dan 



Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81       75 
Available online at  https://serambi.org/index.php/jemr 

dakwah Islam. Misi kelembagaan merupakan memberikan pengaturan dan 

pembinaan dalam suatu lembaga. Misi dakwah Islamiyah yaitu bertujuan 

memberikan pemahaman dalam beragama baik kepada masyarakat. Keempat, 

Metodologi manajemen pendidikan Islam yaitu norma agama dan sosial. 

Dikenal dengan kognitif, afektif dan psikomotorik. 

Manajemen merupakan suatu proses mengatur dan mengelola obyek 

yang bersifat fisik dan non fisik baik dilakukan secara sadar, terencana dan 

sistematis dalam mencapai tujuan yang sudah ditetapkan. Manajemen 

Pendidikan Islam (MPI) yaitu proses merencanakan, melaksanakan, 

mengorganisaiskan dan mengevalausi untuk mengembangkan mutu lembaga 

pendidikan Islam. Islam sangat memperhatikan betapa pentingnya Manajemen, 

sesuai pesan sayyidina Ali ibn Thalib “Al haqqu bila nidham yablibuhul bathil 
bin nidham” yaitu “kebenaran yang tidak terorganisir dan tidak dikelola 
dengan rapi akan dihancurkan dan dikalahkan oleh kebathilan atau kejahatan 

yang sudah tersusun dan terorganisir dengan rapi”. Hakekat manajemen yaitu 
mengatur atau mengelola untuk menjadikan lebih baik dan bermanfaat bagi 

semua orang atau masyarakat. 

 

Maqashid Al-Syari’ah 

Maqashid al-syari'ah terdiri dari dua kata, maqashid dan syari'ah.  

Kata maqashid merupakan bentuk jama' dari maqshad yang berarti maksud  

dan tujuan, Maqashid merupakan bentuk plural dari maqshud. Dari akar 

katanya verbal qashada, yang berarti menuju, bertujuan, berkeinginan dan 

kesengajaan. Kata maqshud-maqashid dalam ilmu nahwu disebut yaitu sesuatu 

yang menjadi obyek, sehingga kata tersebut dapat diartikan dengan tujuan atau 

beberapa tujuan. Sedangkan kata Asy-Syariah, merupakan bentuk subyek dari 

akar kata syara‟a yang artinya adalah jalan menuju sumber air sebagai sumber 

kehidupan. Syari'ah mempunyai pengertian hukum-hukum Allah yang 

ditetapkan untuk manusia agar dipedomani dalam mencapai kebahagiaan 

hidup di dunia maupun di akhirat. Maka dengan demikian, maqashid al-

syari'ah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari suatu penetapan 

hukum (Jaya, 1996).  

Izzuddin ibn Abd al-Salam, sebagaimana dikutip oleh Khairul  

Umam (2001), mengatakan bahwa segala taklif hukum selalu bertujuan  

untuk kemaslahatan hamba (manusia) dalam kehidupan dunia dan akhirat.  

Allah tidak membutuhkan ibadah seseorang, karena ketaatan dan maksiat  

hamba tidak memberikan pengaruh apa-apa terhadap kemulian Allah. Jadi,  

sasaran manfaat hukum tidak lain adalah kepentingan manusia.  

Menurut Satria Efendi (1998), maqashid al-syari'ah mengandung 

pengertian umum dan pengertian khusus. Pengertian yang bersifat umum 



76                                                 Journal of Educational Management Research  Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81 

 Available online at  https://serambi.org/index.php/jemr 

mengacu pada apa yang dimaksud oleh ayat-ayat hukum atau hadits-hadits 

hukum, baik yang ditunjukkan oleh pengertian kebahasaannya atau tujuan 

yang terkandung di dalamnya. Pengertian yang bersifat umum itu identik 

dengan pengertian istilah maqashid al-syari' (maksud Allah dalam  

menurunkan ayat hukum, atau maksud Rasulullah dalam mengeluarkan hadits 

hukum). Sedangkan pengertian yang bersifat khusus adalah substansi  

atau tujuan yang hendak dicapai oleh suatu rumusan hukum.  

Sementara itu Wahbah al-Zuhaili (1986) mendefinisikan  

maqashid syari'ah dengan makna-makna dan tujuan-tujuan yang dipelihara  

oleh syara' dalam seluruh hukumnya atau sebagian besar hukumnya, atau  

tujuan akhir dari syari'at dan rahasia-rahasia yang diletakkan oleh syara'  

pada setiap hukumnya. Kajian teori maqashid al-syari'ah dalam hukum Islam 

adalah sangat penting.  

Pertama, hukum Islam adalah hukum yang bersumber dari wahyu 

Tuhan dan diperuntukkan bagi umat manusia. Elemen hukum Islam, dan salah 

satu elemen yang terpenting adalah teori maqashid al-syari'ah. Kedua, dilihat 

dari aspek historis, sesungguhnya perhatian terhadap teori ini telah dilakukan 

oleh Rasulullah SAW, para sahabat, dan generasi mujtahid sesudahnya. Ketiga, 

pengetahuan tentang maqashid al-syari'ah merupakan kunci keberhasilan 

mujtahid dalam ijtihadnya, karena di atas landasan tujuan hukum itulah yang 

ditetapkan untuk manusia agar dipedomani untuk mencapai kebahagiaan 

hidup di dunia maupun di akhirat. Maqashid al-syari'ah berarti kandungan 

nilai yang menjadi tujuan pensyariatan hukum. Oleh karenanya secara 

terminologis Maqashid Syariah dapat diartikan sebagai tujuan-tujuan ajaran 

islam atau dapat juga dipahami sebagai tujuan tujuan pembuat syari‟at (Allah) 

dalam menggariskan syari‟at Islam. 

Maqshud asy-Syari‟ terdiri dari empat bagian, yaitu:  

1. Qashdu asy-Syari‟ fi Wadh‟i asy-Syari‟ah (maksud Allah dalam 

menetapkan syariat). 

2. Qashdu asy-Syari‟ fi Wadh‟i asy-Syari‟ah lil Ifham (maksud Allah dalam 

menetapkan syari‟ahnya ini adalah agar dapat dipahami). 

3. Qashdu asy-Syari‟ fi Wadh‟i asy-Syari‟ah li al-Taklif bi Muqtadhaha 

(maksud Allah dalam menetapkan syari‟ah agar dapat dilaksanakan).  

4. Qashdu asy-Syari‟ fi Dukhul al-Mukallaf tahta Ahkam asy-Syari‟ah 

(maksud Allah mengapa individu harus menjalankan syari‟ah). 

Mengkaji teori maqasid tidak dapat dipisahkan dari pembahasan 

tentang maslahah. Hal ini karena sebenarnya dari segi substansi, wujud 

maqashid syari‟ah adalah kemaslahatan. Kemasalahatan dari segi kepentingan 

terdiri dari; 

  



Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81       77 
Available online at  https://serambi.org/index.php/jemr 

Maslahat Dharuriyyat 

Maslahat Dharuriyyat adalah sesuatu yang harus ada untuk 

mewujudkan kemaslahatan yang terkait dengan dimensi duniawi dan ukhrawi. 

Apabila hal ini tidak ada, maka akan menimbulkan kerusakan bahkan 

hilangnya hidup dan kehidupan seperti makan, minum, shalat, puasa, dan 

ibadah-ibadah lainnya. Ada lima hal yang paling utama dan mendasar yang 

masuk dalam jenis ini, yang kepentingan nya harus selalu dijaga atau 

dipelihara:  

1. Memelihara Agama (hifz al-din) untuk perseorangan ad-din berhubungan 

dengan ibadah-ibadah yang dilakukan seorang muslim dan muslimah, 

membela Islam dari pada ajaran-ajaran yang sesat, membela Islam dari 

serangan orang-orang yang beriman kepada agama lain. Manajemen yang 

baik apabila dapat mengajak masyarakatnya untuk beribadah kepada Allah 

SWT yaitu melaksanakan segala perintahNya dan menjauhi segala 

laranganNya dan memiliki sifat toleransi. 

2. Memelihara jiwa (hifz al-nafs). Dalam agama Islam jiwa manusia adalah 

sesuatu yang sangat berharga dan harus di jaga dan dilindungi. Seorang 

Muslim di larang membunuh orang lain atau dirinya sendiri. (Q.S al-Isra 17). 

Meningkatkan kualitas public secara prima; Peningkatan kualitas peraturan 

daerah; Pengelolaan sampah TPS; Peningkatan luasan ruang terbuka; 

Peningkatan pelayanan kesehatan, sarana dan prasarana kesehatan; 

Meningkatkan kesehatan ibu dan anak; Meningkatkan sistem transportasi, 

dan tenaga medis. 

3. Memelihara Akal (hifz al-Aql). Yang membedakan manusia dengan hewan 

adalah akal, oleh karena akal wajib dijaga dan dilindungi. Islam melarang 

kita untuk merusak akal seperti meminum alkohol. Meningkatkan 

manajemen dan mutu pendidikan; Meningkatkan pendidikan beragama; 

Pengetahuan masyarakat; Meningkatkan pengelolaan arsip daerah. 

Masyarakat akan merasakan sejahtera apabila Pemerintah telahmemenuhi 

dan menyadiakan sarana pendidikan. masyarakat; Meningkatkan 

pengelolaan arsip daerah. Masyarakat akan merasakan sejahtera apabila 

Pemerintah telah memenuhi dan menyadiakan sarana pendidikan. 

Kesejahteraan atau kemashlahatan dibangun dengan Sumber Daya Manusia 

yang berkualitas dengan cara mengembangkan pikiran secara ilmiah. 

4. Memelihara Keluarga/garis keturunan (Hifz al-„Ird). Menjaga garis 
keturunan dengan menikah secara agama dan Negara. Menjaga keturunan 

dibutuhkan agar tercipta generasi yang baik dan berakhlak mulia pada masa 

yang akan datang serta menciptakan keluarga sakinah untuk generasi yang 

berakhlak mulia. 



78                                                 Journal of Educational Management Research  Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81 

 Available online at  https://serambi.org/index.php/jemr 

5. Memelihara Harta (hifz al-Mal). Harta adalah hal yang sangat penting dan 

berharga, namun Islam, melarang mendapatkan harta secara illegal, dengan 

mengambil harta orang lain dengan cara mencuri atau korupsi (Q.S.al-

Baqarah 2: 188). Harta merupakan kebutuhan yang sangat penting untuk 

memenuhi keempat maqashid syari’ah. Harta sebagai sarana kehidupan di 
dunia dan akhirat serta dapat memanfaatkannya untuk kesejahteraan 

sesama manusia.  

 

Maslahat Hajjiyat  

Maslahat Hajjiyat adalah maslahat yang berupa kebutuhan sekunder 

apabila tidak diwujudkan tidak sampai mengancam keselamatan, namun 

manusia mengalami kesulitan. Syariat Islam menghilangkan segala kesulitan 

ini. Dalam lapangan mu‟amalat disyariatkan banyak macam kontrak (akad) 

serta berbagai macam jual beli. Memaksakan diri keluar dari kebutuhan hajjiyat 

justru tidak akan memberikan kemaslahatan. Jadi kebutuhan hajjiyat berfungsi 

untuk memperluas tujuan maqashid. Jelasnya jika hajiyat tidak 

dipertimbangkan bersama dengan daruriyat, maka manusia secara keseluruhan 

akan mengalami kesulitan. Walaupun rusaknya hajiyat, tidaklah merusak 

seluruh maslahat sebagaimana daruriyat. Sebagaimana contoh, dalam masalah 

ibadah adanya rukhsah shalat jama’ dan qashar bagi musafir. Oleh karenanya, 
al-hajiyyat juga dimaknai sebagai pemenuhan kebutuhan sekunder ataupun 

sebagai pelengkap dalam penunjang kehidupan manusia. 

 

Maslahat tahsiniyah  

Maslahat tahsiniyah adalah mengambil apa yang sesuai dengan 

kebiasaan (adat) yang paling baik dan menghindari cara-cara yang tidak 

disukai oleh orang-orang yang bijaksana. Maslahat tahsiniyat merupakan 

tingkat kebutuhan yang apabila tidak terpenuhi tidak mengancam eksistensi 

salah satu dari unsur pokok di atas dan tidak pula menimbulkan kesulitan. 

Tingkat kebutuhan ini sebagai pelengkap. Dalam lapangan muamalat, islam 

melarang boros,kikir, menaikkan harga, monopoli, dan lain lain. Contohnya 

dalam menutup aurat dengan pakaian yang bersih dan bagus, larangan israf, 

cara makan dan minum yang baik. Keadaan ini merupakan pelengkap hidup 

manusia, sehingga manusia dapat merasakan kenyamanan hidup. At-tahsiniyat 

juga biasa dikenali dengan kebutuhan tersier atau sebagai pelengkap dari 

kebutuhan primer. 

 

  



Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81       79 
Available online at  https://serambi.org/index.php/jemr 

Implementasi Maqashid Al-Syariah dalam Manajemen Pendidikan Islam 

DR. Husein Syahatah, seorang pakar ilmu manajemen Islam dari 

Universitas Al Azhar Kairo Mesir menjelaskan beberapa prinsip-prinsip dasar 

yang harus menjadi pegangan seorang Manajer, sebagai berikut; (1) Amanah, 

(2). Mishdaqiah, (3). Diqqah, (4). Tauqit, (5). Adil dan Netral, dan (6). Tibyan 

(Husein Syahatah: 2001): 

1. Amanah  

Orang yang menyiapkan laporan dan informasi manajerial lainnya 

harus bersifat amanah dalam semua informasi dan keterangan yang 

dipaparkannya. Ia hendaklah memaparkan apa-apa yang dianggap layak 

dan menyembunyikan rahasia-rahasia yang wajib ia jaga secara syar’i. 
2. Mishdaqiyah (Sesuai realitas)  

Yang dimaksud dengan mishdaqiyah dalam Manajersi secara umum 

adalah meyiapkan laporan akhir serta neraca keuangan. Adapun secara 

khusus adalah bahwa keterangan-keterangan dan informasi yang ada harus 

benar dan sesuai dengan realita serta tidak ada kebohongan dan kecurangan 

karena data-data tersebut merupakan kesaksian. 

3. Diqqah (Cermat dan Sempurna)  

Yang dimaksud dengan diqqah adalah sebaik-baiknya dalam 

menyempurnakan pekerjaan. 

4. Tauqit (Penjadwalan yang tepat atau timeliness)  

Yang dimaksud dengan tauqit adalah hasil dari laporan Manajersi 

dapat diselesaikan dalam batas-batas waktu yang telah ditetapkan tanpa 

mengulur-ulur waktu sehingga tidak mengurangi manfaat dan efisiensi 

kerja. 

5. Adil dan Netral  

Sikap jujur dan amanah akan menumbuhkan sikap komitmen 

dengan tetap berpegang teguh pada kebenaran dan sikap netral di atas 

kebenaran. 

 

KESIMPULAN 

Pemaparan di atas, dapat simpulkan bahswa maqashid al-syari'ah 

merupakan aspek penting dalam pengembangan hukum Islam Manajemen 

Pendidikan Islam. Ini sekaligus sebagai jawaban bahwa hukum Islam itu dapat 

dan bahkan sangat mungkin beradaptasi dengan perubahan-perubahan sosial 

yang terjadi di masyarakat. Adaptasi yang dilakukan tetap berpijak pada 

landasan-landasan yang kuat dan kokoh serta masih berada pada ruang 

lingkup syari'ah yang bersifat universal. Ini juga sebagai salah satu bukti bahwa 

Islam itu selalu sesuai untuk setiap zaman dan pada setiap tempat. Kata 

manajemen, memang tidak ditemukan dalam Al-Qur’an dan hadits secara 



80                                                 Journal of Educational Management Research  Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81 

 Available online at  https://serambi.org/index.php/jemr 

langsung. Akan tetapi prinsip-prisip manajemen, seperti yang tercantum dalam 

definisi tentang manajemen, sangat banyak dijelaskan dalam Islam. Dalam 

pandangan Islam segala sesuatu harus dikerjakan secara baik, teratur dan 

benar. Segala prosedur yang telah ditetapkan harus diikuti secara benar dan 

sesuatu tidak bisa dikerjakan secara sembarangan. Itulah beberapa prinsip 

utama yang diajarkan dalam Islam ketika mengerjakan sesuatu. Kesejahteraan 

yang ingin dicapai oleh masyarakat atau publik bukan hanya berwujud 

duniawi, melainkan kesejahteraan yang berbasis maqashid syari’ah sebagai 
dasar keseimbangan antara duniawi dan ukhrawi. 

Pembicaraan mengenai maqashid syari’ah atau tujuan hukum Islam 
merupakan suatu pembahasan penting yang tiada luput dari perhatian ulama 

serta pakar hukum Islam. Bila ditelaah, semua perintah dan larangan Allah swt 

dalam Al-Qur’an serta suruhan dan larangan Nabi Muhammad saw dalam 

Hadits tampaklah jelas bahwasanya segala sesuatu aturan ataupun kebijakan 

yang ditetapkan pastinya memiliki tujuan tertentu yang tidak akan sia-sia dan 

mempunyai kemaslahatan didalamnya. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Auda, Y. (2008). Membumikan Hukum Islam melalui Maqashid Syari’ah. 
Bandung: Mizan. 

Bakri, Asafri Jaya. (1996). Konsep Maqashid Syari’ah menurut al-Syatibi. 

Jakarta: Rajawali Press. 

Fauzi, Y. (2015). Manajemen Pemasaran Perspektif Maqasid Syariah, Jurnal 

Ilmiah Ekonomi Islam,1(3), 143-144. 

Fauzia dan Riyadi A. (2014). Prinsip Dasar Ekonomi Islam Perspektif Maqashid 

Al-Syari’ah. Jakarta: Kencana Prenadamedia Group. 
Firdaus, M. A. (2018). Maqashid Al-Syari’ah: Kajian Mashlahah Pendidikan 

dalam Konteks UN Sustainable Development Goals, Journal of Research 

and Thought of Islamic Education, 1(1), 73-95. 

Hilman, D. (2016). Kapitalisasi Pendidikan Dilihat Dari Persepektif Filsafat 

Hukum Pendidikan Islam. Yustisi, 2(1), 17. 

Imana, A. N. (2019). Implementasi Maqashid Syari’ah Sebagai Model Kebijakan 

Kesejahteraan Masyarakat Pemerintah Kota Malang. Al-Intaj, 5(2), 20-34. 

Jamaa, la. (2011), Dimensi Ilahi dan Dimensi Insani dalam Maqashid Syariah, 

Asy-Syir’ah, 45(II). 

Millah, N. A, Far’ia. (2020). Kepemimpinan Spiritual dalam Lembaga 

Pendidikan: Analisis Maqasid Syariah, Jurnal Pendidikan Islam, 3(01), 

103-122. 



Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81       81 
Available online at  https://serambi.org/index.php/jemr 

Mufti, K. (2019). Maqashid Al-Syari’ah dalam Bingkai Pendidikan. Jurnal 
Syarah, 8(1), 48-76. 

Rohayana, A. D. (2019). Urgensi Materi Maqashid al-Syariah pada Mata 

Pelajaran PAI. Edukasia Islamika: Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 243-260. 

Sarwat, A. (2019). Maqashid Syariah, Jakarta. Rumah Fiqih Publishing. 

Shidiq, G. (2009), Teori Maqashid Al-Syari'ah Dalam Hukum Islam. Jurnal 

Sultan Agung, XLIV(118), 118-121. 

Sujarweni, V. (2014). Metodeologi Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Baru Perss. 

Sukardi. (2013). Metodologi Penelitian Pendidikan Kompetensi dan Praktiknya. 

Jakarta: PT Bumi Aksara. 

Toriquddin, M. (2014), Teori Maqâshid Syarî’ah Perspektif Al-Syatibi. Jurnal 

Syariah dan Hukum, 6(1), 33-47. 

Ulfah, M. (2019). Manajemen Dalam Perspektif Fiqh. Jurnal Ilmu Pendidikan 

Islam, 1(1), 89-107. 

 


