ISSN : 2962-9195 E-ISSN : 2963-8992

Journal of Educational Management Research

L L] J Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81
e Y= Available online at https://serambi.org/index.php/jemr

AL-QALAM INSTITUTE

Magqashid Al-Syari’ah Manajemen Pendidikan Islam
di Indonesia

Rika Evania Muslimatun

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
Email: rikaevania29@gmail.com

ABSTRACT

Keywords: The object or scope of Islamic education is very broad, because it includes
Magqashid Al-Shari’ah,

Islamic Education,

formal Islamic education (educational institutions), informal Islamic
education (family education) and non-formal Islamic education (pesantren
and talim councils). This is the very fundamental and urgent point of
difference between education management and Islamic education
*Corresponding Author management. This difference requires managers to have the knowledge

Management

and skills to fully and comprehensively implement management values
and processes into Islamic education. Islamic education is the process of
guiding physically and spiritually based on Islamic laws towards the
formation of the main personality according to Islamic norms or standards.
This can be seen from the goals of Islamic law. Substantially the purpose of
the Shari'a which we call "Magqashid al-Shari'ah" contains benefits. Based on
the results of the study, Islam views management as a virtue (mashlahah)
and that goodness is in line with the objectives of shari'ah (maqashid al-
Shari'ah) namely the benefit of religion, soul, lineage, intellectual property,
and of course property.

Article History:
Received: 6 August 2022; Recieved in Revised Form 12 September 2022; Accepted: 2 November 2022;
Awailable online: 27 December 2022

Please cite this article in APA style as:
Muslimatun, R. E. (2022). Maqashid Al-Syari’ah Manajemen Pendidikan Islam di Indonesia. Journal of Educational
Management Research, 1(2), 73-81.

PENDAHULUAN

Magqashid al-syari'ah adalah konsep yang sangat penting dalam kajian
hukum Islam. Lembaga pendidikan sangat membutuhkan suatu sistem yang
terstruktur dan sistematis agar lembaga pendidikan dapat berjalan dengan baik
dan maksimal. Terdapat beberapa system atau unsur dalam pendidikan yang
berkaitan antara lain: pemimpin, tenaga pendidik dan kependidikan, serta
peserta didik. Ketiganya saling berkaitan demi berjalannya sebuah lembaga
pendidikan. Fungsi pendidikan adalah mengantarkan umat manusia menuju
kemaslahatan, yang berujung pada kebahagiaan dunia dan akhirat. Pendidikan
seharusnya bisa menjadi sarana dalam mengembangkan dan melestarikan
nilai-nilai kebajikan yang universal dan norma-norma Islam kepada generasi
penerus bangsa. Maqashid al-syari’ah mengandung kemashlahatan, baik
ditinjau dari maqashid al-syari” (tujuan Tuhan) maupun maqashid al-mukallaf

Journal of Educational Management Research
This journal is an open-access article under a CC BY-NC-SA 4.0 license. © 2022, the author(s)



(tujuan mukallaf). Maqashid al-syari'ah sangat penting sehingga membuat para
ahli menjadikan maqashid al-syari'ah sebagai hukum yang mewujudkan
kebaikan, menghindarkan keburukan, bermanfaat dan menolak madharat.
Magqashid al-syari'ah adalah penetapan hukum Islam yang harus bermuara
kepada maslahat bagi seluruh umat manusia.

Perlu diketahui bahwa Allah SWT sebagai syari' (yang menetapkan
syari'at) tidak begitu saja dalam menciptakan hukum dan aturan. Akan tetapi
hukum dan aturan itu diciptakan bertujuan dan memiliki maksud. Ibnu
Qayyim al-Jauziyah, sebagaimana dikutip oleh Khairul Umam (2001),
menyatakan bahwa tujuan syari'at itu adalah kemaslahatan hamba di dunia
dan di akhirat. Syari'at semuanya adil, semuanya berisi rahmat, dan semuanya
mengandung hikmah. Setiap masalah yang menyimpang dari keadilan, rahmat,
maslahat, dan hikmah pasti bukan ketentuan dari syari'at.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian ini adalah kajian pustaka yang berisi teori teori
relevan mengenai masalah-masalah yang ada dalam penelitian. Masalah dalam
penelitian ini yaitu untuk mengetahui “Magqgashid Al Syari’ah Manajemen
Pendidikan Islam”. Mengkaji konsep serta teori yang digunakan berdasarkan
literatur yang sudah tersedia, terutama pada artikel yang dipublikasikan
kedalam jurnal ilmiah. Kajian pustaka berfungsi membangun konsep atau teori
yang mendasari studi dalam penelitian. Kajian pustaka atau studi pustaka
adalah suatu kegiatan yang diwajibkan dalam sebuah penelitian, baik
penelitian akademik yang memiliki tujuan dalam mengembangkan aspek
teoritis dan aspek praktis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Manajemen Pendidikan Islam

Menurut Ahmad D Marimba (1989) Pendidikan Islam adalah proses
membimbing jasmani dan rohani sesuai dengan hukum Islam yang menuju
terbentuknya suatu kepribadian sesuai dengan norma atau ukuran Islam yang
ada. Manajemen pendidikan Islam memiliki kajian antara lain: Pertama, Filosofi
Filsafat Pluralisme merupakan memandang realitas dunia yang terdiri dari
elemen, unsur, kelompok serta tujuan dan target. Agama Islam menyatukan
persoalan dan perbedaan didalam kehidupan. Manajemen pendidikan Islam
hadir untuk memberi pencerahan dan persatuan terhadap elemen yang
berbeda. Kedua, Obyek manajemen pendidikan Islam sangatlah luas, baik
persoalan sumber daya manusia, materi, bersifat fisik atau non fisik. Obyek
Manajemen pendidikan memiliki cara pandang terhadap nilai- atau ajaran
Islam. Ketiga, Misi manajemen pendidikan Islam yaitu misi kelembagaan dan

74 Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81
Available online at https://serambi.org/index.php/jemr



dakwah Islam. Misi kelembagaan merupakan memberikan pengaturan dan
pembinaan dalam suatu lembaga. Misi dakwah Islamiyah yaitu bertujuan
memberikan pemahaman dalam beragama baik kepada masyarakat. Keempat,
Metodologi manajemen pendidikan Islam yaitu norma agama dan sosial.
Dikenal dengan kognitif, afektif dan psikomotorik.

Manajemen merupakan suatu proses mengatur dan mengelola obyek
yang bersifat fisik dan non fisik baik dilakukan secara sadar, terencana dan
sistematis dalam mencapai tujuan yang sudah ditetapkan. Manajemen
Pendidikan Islam (MPI) yaitu proses merencanakan, melaksanakan,
mengorganisaiskan dan mengevalausi untuk mengembangkan mutu lembaga
pendidikan Islam. Islam sangat memperhatikan betapa pentingnya Manajemen,
sesuai pesan sayyidina Ali ibn Thalib “Al haqqu bila nidham yablibuhul bathil
bin nidham” yaitu “kebenaran yang tidak terorganisir dan tidak dikelola
dengan rapi akan dihancurkan dan dikalahkan oleh kebathilan atau kejahatan
yang sudah tersusun dan terorganisir dengan rapi”. Hakekat manajemen yaitu
mengatur atau mengelola untuk menjadikan lebih baik dan bermanfaat bagi
semua orang atau masyarakat.

Magqashid Al-Syari’ah

Magqashid al-syari'ah terdiri dari dua kata, maqashid dan syari'ah.
Kata maqgashid merupakan bentuk jama' dari maqshad yang berarti maksud
dan tujuan, Maqashid merupakan bentuk plural dari maqshud. Dari akar
katanya verbal qashada, yang berarti menuju, bertujuan, berkeinginan dan
kesengajaan. Kata maqshud-magqashid dalam ilmu nahwu disebut yaitu sesuatu
yang menjadi obyek, sehingga kata tersebut dapat diartikan dengan tujuan atau
beberapa tujuan. Sedangkan kata Asy-Syariah, merupakan bentuk subyek dari
akar kata syara“a yang artinya adalah jalan menuju sumber air sebagai sumber
kehidupan. Syari'ah mempunyai pengertian hukum-hukum Allah yang
ditetapkan untuk manusia agar dipedomani dalam mencapai kebahagiaan
hidup di dunia maupun di akhirat. Maka dengan demikian, magqashid al-
syari'ah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari suatu penetapan
hukum (Jaya, 1996).

Izzuddin ibn Abd al-Salam, sebagaimana dikutip oleh Khairul
Umam (2001), mengatakan bahwa segala taklif hukum selalu bertujuan
untuk kemaslahatan hamba (manusia) dalam kehidupan dunia dan akhirat.
Allah tidak membutuhkan ibadah seseorang, karena ketaatan dan maksiat
hamba tidak memberikan pengaruh apa-apa terhadap kemulian Allah. Jadi,
sasaran manfaat hukum tidak lain adalah kepentingan manusia.

Menurut Satria Efendi (1998), magqashid al-syari'ah mengandung
pengertian umum dan pengertian khusus. Pengertian yang bersifat umum

Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81 75
Available online at https://serambi.org/index.php/jemr



mengacu pada apa yang dimaksud oleh ayat-ayat hukum atau hadits-hadits
hukum, baik yang ditunjukkan oleh pengertian kebahasaannya atau tujuan
yang terkandung di dalamnya. Pengertian yang bersifat umum itu identik
dengan pengertian istilah maqashid al-syari’ (maksud Allah dalam
menurunkan ayat hukum, atau maksud Rasulullah dalam mengeluarkan hadits
hukum). Sedangkan pengertian yang bersifat khusus adalah substansi
atau tujuan yang hendak dicapai oleh suatu rumusan hukum.

Sementara itu = Wahbah al-Zuhaili  (1986) mendefinisikan
magqashid syari'ah dengan makna-makna dan tujuan-tujuan yang dipelihara
oleh syara' dalam seluruh hukumnya atau sebagian besar hukumnya, atau
tujuan akhir dari syari'at dan rahasia-rahasia yang diletakkan oleh syara'
pada setiap hukumnya. Kajian teori maqashid al-syari'ah dalam hukum Islam
adalah sangat penting.

Pertama, hukum Islam adalah hukum yang bersumber dari wahyu
Tuhan dan diperuntukkan bagi umat manusia. Elemen hukum Islam, dan salah
satu elemen yang terpenting adalah teori maqashid al-syari'ah. Kedua, dilihat
dari aspek historis, sesungguhnya perhatian terhadap teori ini telah dilakukan
oleh Rasulullah SAW, para sahabat, dan generasi mujtahid sesudahnya. Ketiga,
pengetahuan tentang maqashid al-syari'ah merupakan kunci keberhasilan
mujtahid dalam ijtihadnya, karena di atas landasan tujuan hukum itulah yang
ditetapkan untuk manusia agar dipedomani untuk mencapai kebahagiaan
hidup di dunia maupun di akhirat. Maqashid al-syari'ah berarti kandungan
nilai yang menjadi tujuan pensyariatan hukum. Oleh karenanya secara
terminologis Maqashid Syariah dapat diartikan sebagai tujuan-tujuan ajaran
islam atau dapat juga dipahami sebagai tujuan tujuan pembuat syari“at (Allah)
dalam menggariskan syari“at Islam.

Magshud asy-Syari* terdiri dari empat bagian, yaitu:

1. Qashdu asy-Syari® fi Wadh“i asy-Syari“ah (maksud Allah dalam
menetapkan syariat).

2. Qashdu asy-Syari” fi Wadh“i asy-Syari“ah lil Itham (maksud Allah dalam
menetapkan syari“ahnya ini adalah agar dapat dipahami).

3. Qashdu asy-Syari” fi Wadh“i asy-Syari“ah li al-Taklif bi Mugqtadhaha
(maksud Allah dalam menetapkan syari“ah agar dapat dilaksanakan).

4. Qashdu asy-Syari“ fi Dukhul al-Mukallaf tahta Ahkam asy-Syari“ah
(maksud Allah mengapa individu harus menjalankan syari“ah).

Mengkaji teori maqasid tidak dapat dipisahkan dari pembahasan
tentang maslahah. Hal ini karena sebenarnya dari segi substansi, wujud
magqashid syari“ah adalah kemaslahatan. Kemasalahatan dari segi kepentingan
terdiri dari;

76 Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81
Available online at https://serambi.org/index.php/jemr



Maslahat Dharuriyyat
Maslahat Dharuriyyat adalah sesuatu yang harus ada untuk
mewujudkan kemaslahatan yang terkait dengan dimensi duniawi dan ukhrawi.

Apabila hal ini tidak ada, maka akan menimbulkan kerusakan bahkan

hilangnya hidup dan kehidupan seperti makan, minum, shalat, puasa, dan

ibadah-ibadah lainnya. Ada lima hal yang paling utama dan mendasar yang
masuk dalam jenis ini, yang kepentingan nya harus selalu dijaga atau
dipelihara:

1. Memelihara Agama (hifz al-din) untuk perseorangan ad-din berhubungan
dengan ibadah-ibadah yang dilakukan seorang muslim dan muslimah,
membela Islam dari pada ajaran-ajaran yang sesat, membela Islam dari
serangan orang-orang yang beriman kepada agama lain. Manajemen yang
baik apabila dapat mengajak masyarakatnya untuk beribadah kepada Allah
SWT yaitu melaksanakan segala perintahNya dan menjauhi segala
laranganNya dan memiliki sifat toleransi.

2. Memelihara jiwa (hifz al-nafs). Dalam agama Islam jiwa manusia adalah
sesuatu yang sangat berharga dan harus di jaga dan dilindungi. Seorang
Muslim di larang membunuh orang lain atau dirinya sendiri. (Q.S al-Isra 17).
Meningkatkan kualitas public secara prima; Peningkatan kualitas peraturan
daerah; Pengelolaan sampah TPS; Peningkatan luasan ruang terbuka;
Peningkatan pelayanan kesehatan, sarana dan prasarana kesehatan;
Meningkatkan kesehatan ibu dan anak; Meningkatkan sistem transportasi,
dan tenaga medis.

3. Memelihara Akal (hifz al-Aql). Yang membedakan manusia dengan hewan
adalah akal, oleh karena akal wajib dijaga dan dilindungi. Islam melarang
kita untuk merusak akal seperti meminum alkohol. Meningkatkan
manajemen dan mutu pendidikan; Meningkatkan pendidikan beragama;
Pengetahuan masyarakat; Meningkatkan pengelolaan arsip daerah.
Masyarakat akan merasakan sejahtera apabila Pemerintah telahmemenuhi
dan menyadiakan sarana pendidikan. masyarakat; Meningkatkan
pengelolaan arsip daerah. Masyarakat akan merasakan sejahtera apabila
Pemerintah telah memenuhi dan menyadiakan sarana pendidikan.
Kesejahteraan atau kemashlahatan dibangun dengan Sumber Daya Manusia
yang berkualitas dengan cara mengembangkan pikiran secara ilmiah.

4. Memelihara Keluarga/garis keturunan (Hifz al-,Ird). Menjaga garis
keturunan dengan menikah secara agama dan Negara. Menjaga keturunan
dibutuhkan agar tercipta generasi yang baik dan berakhlak mulia pada masa
yang akan datang serta menciptakan keluarga sakinah untuk generasi yang
berakhlak mulia.

Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81 77
Available online at https://serambi.org/index.php/jemr



5. Memelihara Harta (hifz al-Mal). Harta adalah hal yang sangat penting dan
berharga, namun Islam, melarang mendapatkan harta secara illegal, dengan
mengambil harta orang lain dengan cara mencuri atau korupsi (Q.S.al-
Baqarah 2: 188). Harta merupakan kebutuhan yang sangat penting untuk
memenuhi keempat maqashid syari’ah. Harta sebagai sarana kehidupan di
dunia dan akhirat serta dapat memanfaatkannya untuk kesejahteraan
sesama manusia.

Maslahat Hajjiyat

Maslahat Hajjiyat adalah maslahat yang berupa kebutuhan sekunder
apabila tidak diwujudkan tidak sampai mengancam keselamatan, namun
manusia mengalami kesulitan. Syariat Islam menghilangkan segala kesulitan
ini. Dalam lapangan mu“amalat disyariatkan banyak macam kontrak (akad)
serta berbagai macam jual beli. Memaksakan diri keluar dari kebutuhan hajjiyat
justru tidak akan memberikan kemaslahatan. Jadi kebutuhan hajjiyat berfungsi
untuk  memperluas tujuan maqashid. Jelasnya jika hajiyat tidak
dipertimbangkan bersama dengan daruriyat, maka manusia secara keseluruhan
akan mengalami kesulitan. Walaupun rusaknya hajiyat, tidaklah merusak
seluruh maslahat sebagaimana daruriyat. Sebagaimana contoh, dalam masalah
ibadah adanya rukhsah shalat jama’” dan qashar bagi musafir. Oleh karenanya,
al-hajiyyat juga dimaknai sebagai pemenuhan kebutuhan sekunder ataupun
sebagai pelengkap dalam penunjang kehidupan manusia.

Maslahat tahsiniyah

Maslahat tahsiniyah adalah mengambil apa yang sesuai dengan
kebiasaan (adat) yang paling baik dan menghindari cara-cara yang tidak
disukai oleh orang-orang yang bijaksana. Maslahat tahsiniyat merupakan
tingkat kebutuhan yang apabila tidak terpenuhi tidak mengancam eksistensi
salah satu dari unsur pokok di atas dan tidak pula menimbulkan kesulitan.
Tingkat kebutuhan ini sebagai pelengkap. Dalam lapangan muamalat, islam
melarang boros,kikir, menaikkan harga, monopoli, dan lain lain. Contohnya
dalam menutup aurat dengan pakaian yang bersih dan bagus, larangan israf,
cara makan dan minum yang baik. Keadaan ini merupakan pelengkap hidup
manusia, sehingga manusia dapat merasakan kenyamanan hidup. At-tahsiniyat
juga biasa dikenali dengan kebutuhan tersier atau sebagai pelengkap dari
kebutuhan primer.

78 Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81
Available online at https://serambi.org/index.php/jemr



Implementasi Maqashid Al-Syariah dalam Manajemen Pendidikan Islam
DR. Husein Syahatah, seorang pakar ilmu manajemen Islam dari

Universitas Al Azhar Kairo Mesir menjelaskan beberapa prinsip-prinsip dasar

yang harus menjadi pegangan seorang Manajer, sebagai berikut; (1) Amanah,

(2). Mishdaqiah, (3). Digqah, (4). Tauqit, (5). Adil dan Netral, dan (6). Tibyan

(Husein Syahatah: 2001):

1. Amanah

Orang yang menyiapkan laporan dan informasi manajerial lainnya
harus bersifat amanah dalam semua informasi dan keterangan yang
dipaparkannya. Ia hendaklah memaparkan apa-apa yang dianggap layak
dan menyembunyikan rahasia-rahasia yang wajib ia jaga secara syar’i.

2. Mishdagiyah (Sesuai realitas)

Yang dimaksud dengan mishdaqiyah dalam Manajersi secara umum
adalah meyiapkan laporan akhir serta neraca keuangan. Adapun secara
khusus adalah bahwa keterangan-keterangan dan informasi yang ada harus
benar dan sesuai dengan realita serta tidak ada kebohongan dan kecurangan
karena data-data tersebut merupakan kesaksian.

3. Diqgah (Cermat dan Sempurna)

Yang dimaksud dengan diqqah adalah sebaik-baiknya dalam
menyempurnakan pekerjaan.

4. Taugit (Penjadwalan yang tepat atau timeliness)

Yang dimaksud dengan tauqit adalah hasil dari laporan Manajersi
dapat diselesaikan dalam batas-batas waktu yang telah ditetapkan tanpa
mengulur-ulur waktu sehingga tidak mengurangi manfaat dan efisiensi
kerja.

5. Adil dan Netral

Sikap jujur dan amanah akan menumbuhkan sikap komitmen
dengan tetap berpegang teguh pada kebenaran dan sikap netral di atas
kebenaran.

KESIMPULAN

Pemaparan di atas, dapat simpulkan bahswa magqashid al-syari'ah
merupakan aspek penting dalam pengembangan hukum Islam Manajemen
Pendidikan Islam. Ini sekaligus sebagai jawaban bahwa hukum Islam itu dapat
dan bahkan sangat mungkin beradaptasi dengan perubahan-perubahan sosial
yang terjadi di masyarakat. Adaptasi yang dilakukan tetap berpijak pada
landasan-landasan yang kuat dan kokoh serta masih berada pada ruang
lingkup syari'ah yang bersifat universal. Ini juga sebagai salah satu bukti bahwa
Islam itu selalu sesuai untuk setiap zaman dan pada setiap tempat. Kata
manajemen, memang tidak ditemukan dalam Al-Qur’an dan hadits secara

Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81 79
Available online at https://serambi.org/index.php/jemr



langsung. Akan tetapi prinsip-prisip manajemen, seperti yang tercantum dalam
definisi tentang manajemen, sangat banyak dijelaskan dalam Islam. Dalam
pandangan Islam segala sesuatu harus dikerjakan secara baik, teratur dan
benar. Segala prosedur yang telah ditetapkan harus diikuti secara benar dan
sesuatu tidak bisa dikerjakan secara sembarangan. Itulah beberapa prinsip
utama yang diajarkan dalam Islam ketika mengerjakan sesuatu. Kesejahteraan
yang ingin dicapai oleh masyarakat atau publik bukan hanya berwujud
duniawi, melainkan kesejahteraan yang berbasis maqashid syari’ah sebagai
dasar keseimbangan antara duniawi dan ukhrawi.

Pembicaraan mengenai maqashid syari’ah atau tujuan hukum Islam
merupakan suatu pembahasan penting yang tiada luput dari perhatian ulama
serta pakar hukum Islam. Bila ditelaah, semua perintah dan larangan Allah swt
dalam Al-Qur’an serta suruhan dan larangan Nabi Muhammad saw dalam
Hadits tampaklah jelas bahwasanya segala sesuatu aturan ataupun kebijakan
yang ditetapkan pastinya memiliki tujuan tertentu yang tidak akan sia-sia dan
mempunyai kemaslahatan didalamnya.

DAFTAR PUSTAKA

Auda, Y. (2008). Membumikan Hukum Islam melalui Maqashid Syari’ah.
Bandung: Mizan.

Bakri, Asafri Jaya. (1996). Konsep Maqashid Syari’ah menurut al-Syatibi.
Jakarta: Rajawali Press.

Fauzi, Y. (2015). Manajemen Pemasaran Perspektif Maqasid Syariah, Jurnal
Ilmiah Ekonomi Islam,1(3), 143-144.

Fauzia dan Riyadi A. (2014). Prinsip Dasar Ekonomi Islam Perspektif Maqashid
Al-Syari’ah. Jakarta: Kencana Prenadamedia Group.

Firdaus, M. A. (2018). Maqgashid Al-Syari’ah: Kajian Mashlahah Pendidikan
dalam Konteks UN Sustainable Development Goals, Journal of Research
and Thought of Islamic Education, 1(1), 73-95.

Hilman, D. (2016). Kapitalisasi Pendidikan Dilihat Dari Persepektif Filsafat
Hukum Pendidikan Islam. Yustisi, 2(1), 17.

Imana, A. N. (2019). Implementasi Maqashid Syari’ah Sebagai Model Kebijakan
Kesejahteraan Masyarakat Pemerintah Kota Malang. Al-Intaj, 5(2), 20-34.

Jamaa, la. (2011), Dimensi Ilahi dan Dimensi Insani dalam Maqashid Syariah,
Asy-Syir’ah, 45(1I).

Millah, N. A, Far’ia. (2020). Kepemimpinan Spiritual dalam Lembaga
Pendidikan: Analisis Maqasid Syariah, Jurnal Pendidikan Islam, 3(01),
103-122.

80 Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81
Available online at https://serambi.org/index.php/jemr



Mufti, K. (2019). Maqashid Al-Syari’ah dalam Bingkai Pendidikan. Jurnal
Syarah, 8(1), 48-76.

Rohayana, A. D. (2019). Urgensi Materi Maqashid al-Syariah pada Mata
Pelajaran PAI. Edukasia Islamika: Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 243-260.

Sarwat, A. (2019). Magashid Syariah, Jakarta. Rumah Figih Publishing.

Shidiq, G. (2009), Teori Maqashid Al-Syari'ah Dalam Hukum Islam. Jurnal
Sultan Agung, XLIV(118), 118-121.

Sujarweni, V. (2014). Metodeologi Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Baru Perss.

Sukardi. (2013). Metodologi Penelitian Pendidikan Kompetensi dan Praktiknya.
Jakarta: PT Bumi Aksara.

Toriquddin, M. (2014), Teori Maqashid Syari’ah Perspektif Al-Syatibi. Jurnal
Syariah dan Hukum, 6(1), 33-47.

Ulfah, M. (2019). Manajemen Dalam Perspektif Figh. Jurnal Ilmu Pendidikan
Islam, 1(1), 89-107.

Journal of Educational Management Research Vol. 01 No. 02 (2022) : 73-81 81
Available online at https://serambi.org/index.php/jemr



