
 

 

 
 

184 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

MITOS PACUL SURU DAN RIGEN DARI PERSPEKTIF ANTROPOLOGI 

SASTRA (STUDI ETNOGRAFI DI WILAYAH GUNUNG SUMBING) 

 
Molas Warsi Nugraheni a,*, Buntara Adi Purwantob, 

aUniversitas Tidar 

molaspbsi@untidar.ac.id 
bUniversitas Sains Al-Qur’an Wonosobo 

adibuntara@gmail.com 

*Surel / Corresponding Email: molaspbsi@untidar.ac.id 

 

Abstrak: Mitos merupakan bagian dari sastra lisan yang erat kaitannya dengan budaya. Tanda 

dalam mitos penting untuk diungkapkan agar masyarakat mengetahui makna dibalik tanda 

atau simbol tersebut. Penelitian ini bertujuan mengungkapkan simbol dalam mitos peralatan 

hidup dan teknologi masyarakat di kaki Gunung Sumbing. Penelitian ini berjenis kualitatif 

dengan teknik etnografi. Data berupa mitos peralatan pertanian yaitu pacul suru dan rigen 

(tempat menjemur tembakau). Sumber data adalah masyarakat di wilayah Gunung Sumbing 

di Kabupaten Temanggung. Data diperoleh dengan wawancata, dokumentasi, dan observasi. 

Validitas menggunakan teknik triangulasi data. Penelitian ini menghasilkan data berupa alat 

pertanian di wilayah Gunung Sumbing yaitu cangkul suru dan rigen merupakan hasil cipta 

dan inovasi Ki Ageng Makukuhan selama berdakwah di wilayah Dulangmas. Pacul memiliki 

simbol kekuatan gan kegigihan masyarakat di wilayah Gunung Sumbing. Adapun rigen 

merupakan alat menjemur tembakau yang dipercaya sebagai kendaraan Ki Ageng 

Makukuhan. Simbol dalam alat pertanian ini bermakna kesederhanaan serta kebersamaan 

masyarakat 

Kata Kunci: mitos, pacul dan suru, antropologi sastra, sastra lisan 

 

Abstract: Myths are part of oral literature that is closely related to culture. Signs in myths 

are important to reveal so that people know the meaning behind the signs or symbols. This 

research aims to reveal the symbols in the myth of living equipment and technology of the 

people at the foot of Mount Sumbing. This research is a qualitative type with ethnographic 

techniques. Data in the form of myths of agricultural equipment, namely pacul suru and rigen 

(tobacco drying place). The data source is the community in the Sumbing Mountain area in 

Temanggung Regency. Data were obtained by interview, documentation, and observation. 

Validity using data triangulation techniques. This research produces data in the form of 

agricultural tools in the Sumbing Mountain region, namely the suru hoe and rigen, which are 

the result of Ki Ageng Makukuhan's creation and innovation during his preaching in the 

Dulangmas area. The hoe symbolizes the strength and persistence of the people in the 

Sumbing Mountain region. The rigen is a tobacco drying tool that is believed to be Ki Ageng 

Makukuhan's vehicle. The symbol in this agricultural tool means simplicity and community 

togetherness. 

Keywords: mitos, pacul dan suru, antropologi sastra, sastra lisan 

 

A. PENDAHULUAN 

Sastra Lisan merupakan karya sastra yang disampaikan melalui tuturan dan ditularkan 

turun-temurun. Sastra lisan digambarkan sebagai cerminan dari budaya pada suatu tempat. 

mailto:molaspbsi@untidar.ac.id
mailto:adibuntara@gmail.com
mailto:molaspbsi@untidar.ac.id


 

 

 
 

185 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

Oleh sebab itu sastra lisan di setiap daerah memiliki karakteristik yang berbeda. Sastra 

merupakan bagian dari budaya yang memiliki keindahan. Sastra adalah sepotong kehidupan, 

cerminan dari kehidupan manusia. Sastra diyakini sebagai alat ukur (seismograf) 

masyarakat yang digambarkannya (Patil, 2015). Sementara itu, lisan dalam hal ini adalah 

spesifik mengenai tuturan, bukan literasi tulis. Sastra lisan cenderung alamiah dan natural, 

berbasis pada alam, bahkan sebelum penutur mengerti tulisan. Sastra lisan didominasi oleh 

sebuah tradisi (Finnegan 1974, p.120). Sementara itu, Hutomo (1991, p.1), mengartikan karya 

sastra lisan sebagai kesusastraan yang mencakup ekspresi kesusastraan warga suatu 

kebudayaan yang disebarluaskan dan diturunkan secara turun temurun dari mulut ke mulut. 

Salah satu bentuk sastra lisan adalah mitos. Mitos/mite (myth) merupakan cerita prosa 

rakyat yang dianggap benar-benar terjadi serta dianggap suci oleh empunya cerita. 

Sementara mitos bukan semata-mata merupakan cerita pelipur lara, tetapi merupakan 

cerita yang mengandung sejumlah pesan. Pesan itu tidak hanya terdapat dalam sebuah mitos 

tetapi tersimpan dalam keseluruhan mitos. Logika mitos dihubungkan dengan struktur 

bahasa yang mempunyai hubungan sintagmatis dan paradigmatis (Resi, 2010, p.28).  

(Iswidayati, 2007) mengungkapkan bahwa masyarakat memahami mitos sebagai 

bagian dari budaya. Mereka selalu berusaha memahami diri dan kedudukannya dalam alam 

semesta, sebelum mereka menentukan sikap dan tindakan untuk mengembangkan 

kehidupannya dalam suatu masyarakat. Permasalahan dalam penelian ini adalah mitos 

sebagai bagian dari budaya telah banyak dilupakan oleh masyarakat. Interpretasi terhadap 

mitos telah terbiaskan oleh perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Akibatnya, 

masyarakat memaknai mitos sebatas tahayul atau cerita fiktif yang tidak nyata. Padahal, 

mitos memiliki pesan, pesan tersebut diperoleh dari simbol-simbol yang dimunculkan 

(Huppatz, 2011; Barthes 1972). 

Cangkul merupakan alat pertanian yang lazim digunakan di wilayah agraris. Bentuk 

cangkul bahkan memiliki kesamaan di seluruh dunia. Namun cangkul yang digunakan oleh 

masyarakat di wilayah Dulangmas (Kedu, Magelang, dan Banyumas) memiliki perbedaan 

yaitu gagang cangkul memiliki kemiringan lebih tajam. Cangkul tersebut disebut cangkul / 

pacul suru. Suru adalah sendok darurat dari daun pisang yang digunakan untuk makan. 

Istilah suru digunakan karena memiliki bentuk yang hampir sama. Cangkul ini dipercaya 

merupakan buah karya Ki Ageng makukuhan selama berdakwah di wilayah Eks Karisidenan 

Kedu. KI Ageng makukuhan menggunakan pendekatan pertanian dan pengobatan dalam 

menyebarkan agama islam. Adapun rigen merupakan alat bantu pertanian yang berfungsi 

untuk menjemur tembakau. Rigen juga memiliki kisah yang sama dengan pacul suru, yaitu 

buah karya Ki Ageng Makukuhan dalam bidang sistem peralatan hidup dan teknologi. Sejauh 

ini, masyarakat di wilayah Kedu tidak banyak yang mengetahui sejarah maupun makna di 

balik alat-alat pertanian tersebut.  

Berdasarkan latar belakang tersebut dapat disimpulkan bahwa terdapat beberapa 

permasalahan yang dihadapi yaitu; 1) kurangnya pemahaman masyarakat dalam memaknai 

mitos di daerahnya,  2) kurangnya pengetahuan masyarakat terhadap sejarah dan budaya di 

daerahnya, serta 3) kurangnya motivasi masyarakat untuk melestarikan budaya lisan berupa 

mitos di wilayah Gunung Sumbing. Oleh sebab itu rumuskan sebagai berikut; bagaimakah 

mitos pacul suru dan rigen dalam kajian antropologi sastra? Adapun tujuan dari penelitian 

ini adalah untuk menjelaskan kepada pembaca secara umum tentang mitos pacul suru dan 

rigen dan mengungkapkan makna mitos terebut menggunakan teori Roland Barthes 

 



 

 

 
 

186 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

B. LANDASAN TEORI 

a. Mitos 

Mitos menurut Barthes (terj. Nurhadi 2006, p. 67) adalah pengkodean makna dan nilai-

nilai sosial (yang sebenarnya arbiter atau konotatif) sebagai sesuatu yang dianggap 

alamiah. Sebaliknya, makna mitos tidak arbitrer, selalu ada motivasi dan analogi. 

Penafsir dapat menyeleksi motivasi dari beberapa kemungkinan motivasi. Artinya, mitos 

tidak hanya berisi cerita fiksi yang ditularkan dari mulut ke mulut, akan tetapi memiliki 

makna yang dapat dikaji secara semiotik. Hal inilah yang menarik peneliti untuk 

mengkaji makna dibalik mitos menggunakan analisis Roland Barthes. 

b. Antropologi Sastra 

 Kebudayaan setiap bangsa atau masyarakat terdiri dari unsur-unsur besar maupun 

unsur-unsur kecil yang merupakan bagian dari suatu kebudayaan yang bersifat sebagai 

kesatuan. C. Kluckhohn, dalam sebuah karangan berjudul Universal Categories of 

Culture (1953), menganalisis dan menyimpulkan adanya tujuh unsur kebudayaan yang 

dianggap sebagai cultural universals (Koentjaraningrat, 1990: 203-204); 1) Bahasa, 2) 

Sistem pengetahuan, 3) Organisasi sosial atau sistem kemasyarakatan, 4) Sistem 

peralatan hidup dan teknologi, 5) Sistem mata pencaharian hidup, 6) Sistem religi, 7) 

Kesenian. Dari 7 unsur budaya yang ada, pada penelitian ini unsur budaya yang dianalisis 

adalah sistem peralatan hidup. 

c. Sistem Peralatan Hidup 

Sistem peralatan hidup merupakan bagian dari 7 unsur budaya universal yang cetuskan 

oleh Kluckhohn.  (Sumarto, 2019; Koentjaraningrat, 2000) menjelaskan bahwa manusia 

selalu berusaha untuk mempertahankan hidupnya sehingga mereka akan selalu 

membuat peralatan atau benda-benda. Perhatian awal para antropolog dalam 

memahami kebudayaan manusia berdasarkan unsur teknologi yang dipakai suatu 

masyarakat berupa benda-benda yang dijadikan sebagai peralatan hidup dengan bentuk 

dan teknologi yang masih sederhana. Dengan demikian, bahasan tentang unsur 

kebudayaan yang termasuk dalam peralatan hidup dan teknologi merupakan bahasan 

kebudayaan fisik. Dalam penelitian ini, sistem peralatan hidup yang dikaji yaitu cangkul 

suru dan rigen, sebagai wujud budaya fisik masyarakat di lereng Gunung Sumbing. 

 

C. METHOD 

Metode penelitian ini adalah kualitatif etnografis. Penelitian kualitatif merupakan pendekatan 

penelitian yang melibatkan lebih banyak penafsiran dari peneliti (Corbin & Strauss, 2015). 

Etnografis disebut etnometodologi yang fokus pada identifikasi, dengan mengacu pada 

dimensi organisasi sosial (Freiberg et al., 2006). Peneliti menyajikan data secara deskriptif 

mengenai mitos sistem peralatan hidup dalam budaya Jawa. Data penelitian diperoleh dari 

sumber data primer dan sekunder. Data primer diperoleh dari observasi dan wawancara, dan 

data sekunder diperoleh dari referensi lain berupa dokumentasi daerah maupun literasi 

pendukung lain seperti artikel dan tautan dalam internet. Teknik pengumpulan data yang 

digunakan meliputi lima tahap yaitu akses ke organisasi, observasi, wawancara, 

mengumpulkan dokumen dan audovisual, serta menjalankan etika (Creswel 2009, p.178). 

Peneliti menggunakan pendekatan langsung dalam wawancara (Marshall & Rossman, n.d.). 

Latar penelitian yaitu Kabupaten Temanggung. Kabupaten Temanggung dipilih sebagai 

sampel penelitian karena memiliki kebudayaan yang masih kental. Pengambilan data 

memerlukan waktu 3 bulan, dimulai dengan mengamati data secara seksama, pengkodean 



 

 

 
 

187 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

dilakukan untuk mendai data yang dibutuhkan, tahap terakhir adalah menganalisis data 

(Corbin & Strauss, 2015). Objek penelitian adalah masyarakat pengguna mitos yang meliputi 

sesepuh, tokoh masyarakat, dukun bayi, dan ibu rumah tangga. Validasi berupa credibility, 

transferability, dependability dan confirmability digunakan untuk mengkonfirmasi kebenaran 

(Creswell & Clark, 2018). Setelah itu triangulasi data berupa triangulasi sumber, metode, dan 

teori. 

 

D. HASIL DAN PEMBAHASAN 

HASIL PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif, data diperoleh dengan wawancara, observasi, 

dokumentasi, dan studi pustaka. Hasil penelitian ini diuraiakan sebagai berikut. 

a. Cangkul Suru 

Mitos sebagaimana diuraikan oleh Barthes, merupakan pesan yang ingin disampaikan 

oleh suatu tokoh tersebut, sebagai sesuatu yang harus dituruti, bukan sesuatu yang harus 

dibuktikan (Barthes, 1972b). Pada wujud budaya sistem peralatan hidup, ditemukan dua data 

bentuk fisik dari peninggalan Mbah Ageng yaitu alat pertanian cangkul dan rigen. Berikut 

visualisasi dari cangkul bentuk suru dan perbandingannya dengan cangkul secara umum 

(cegah). 

 

 
Gambar 1. Cangkul Jawa secara umum (bentuk cegah) 

 
Gambar 2. Cangkul di Wilayah Gunung Sumbing (bentuk suru) 

 

Pada gambar.1 dan 2 tersebut terdapat perbedaan antara cangkul yang digunakan 

sebagai alat pertanian di wilayah Jawa secra umum dan cangkul di Gunung Sumbing yang 

diyakini sebagai warisan budaya Ki Ageng Makukuhan. Cangkul di wilayah Jawa memiliki 

gagang lurus dan panjang, sementara cangkul di wilayah gunung Sumbing memiliki gagang 

pendek dan lebih miring. Sebagai bagian dari mitos, cangkul mengandung makna denotative 

dan konotatif. Makna denotatif yang ditemukan adalah bentuk cangkul menyesuaikan kontur 

lahan pertanian. Cangkul panjang dan lurus digunakan oleh masyarakat daerah pesisir atau 



 

 

 
 

188 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

daerah dengan kontur tanah datar atau rata. Sementara gagang pendek dan miring 

merupakan cangkul yang telah disesuaikan dengan kontur daerah perbukitan, tanah curam, 

dan tanah bertingkat seperti di pegunungan. Adapun makna konotatifnya yaitu cangkul 

berbentuk suru merupakan gambaran kerja keras dan kegigihan masyarakat Dulangmas 

dalam pertanian. Bentuk gagang yang lebih pendek dan lebih miring menggambarkan sosok 

petani di wilayah Gunung Sumbing yang selalu rendah hati namun pandai dalam mengelola 

lahan pertanian. Pemilihan kata suru oleh Mbah Ageng yang menggambarkan masyarakat 

Gunung Sumbing sebagai sosok yang menerima apa adanya. Suru merupakan sendok dari 

daun pisang. Berikut bagan analisis mitos berdasarkan teori Roland Barthes. 

 

Bagan 1 Analisis Mitos Cangkul bentuk Suru 

Penanda Petanda 

Asal usul cangkul 

suru  

Cangkul yang berbentuk 

suru/miring 

Kisah Ki Ageng 

Makukuhan yang 

memajukan 

pertanian di Gunung 

Sumbing dengan alat 

cangkul 

Kisah dakwah agama Islam 

melalui pendekatan pertanian di 

gunung Sumbing. Alat yang 

digunakan berbentuk suru atau 

memiliki gagang lebih miring dan 

pendek untuk memaksimalkan 

tenaga yang dihasilkan. 

Cangkul dengan Bentuk gagang yang lebih pendek dan 

lebih miring menggambarkan sosok petani di wilayah 

Gunung Sumbing yang selalu rendah hati namun pandai 

dalam mengelola lahan pertanian, bersyukur,  serta 

lapang dada 

 

Alat pertanian cangkul dan rigen ini memiliki cerita yang ditularkan turun temurun oleh 

leluhur dusun Makukuhan. Berikut cerita lisan yang diperoleh dari wawancara dan telah 

dirangkum dan ditraskip ke dalam bahasa Indonesia. 

 

[Data 1] 

Kisah Cangkul dan Rigen 

Cangkul berbentuk suru merupakan cangkul yang dikenalkan Mbah Ageng 

Makukuhan sebagai alat bantu pertanian di wilayah Dulangmas (Kedu, Magelang, 

dan Banyumas). Pada awal kedatangan Mbah Ageng di tanah Kedu, masyarakat 

belum optimal memanfaatkan lahan sehingga hasil pertanian sedikit, tanaman tidak 

bervariasi, serta tingkat ekonomi rendah. Mbah Ageng merupakan santri yang diutus 

oleh gurunya yaitu Sunan Kalijaga dan Sunan Kudus untuk berdakwah di wilayah 

Kedu, serta telah dibekali dengan berbagai macam ilmu. Oleh karena Mbah Ageng 

melihat adanya potensi pertanian yang bagus, maka beliau menggunakan 

pendekatan pertanian ini sebagai metode dakwah dan syiar agama Islam. 

 

Setelah mengamati lahan pertanian di wilayah Kedu, Mbah Ageng merakit cangkul 

dengan bentuk yang berbeda. Yaitu memiliki sudut kemiringan lebih tajam yang 

Bahasa/denotasi 

Mitos/konotasi 



 

 

 
 

189 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

mengoptimalkan tenaga dipangkal cangkul, sehingga tenaga yang ringan tetap bisa 

menggali di lahan dataran tinggi. Awalnya usaha pertanian mbah Ageng diremehkan 

warga karena menurut mereka tidak berhasil. Namun atas izin Allah, hasil pertanian 

lebih banyak, tanaman lebih subur, dan ekonomi meningkat. 

 

Adapun rigen merupakan buah karya Mbah Ageng dibidang pertanian atas arahan 

dari Sunan Kalijaga. Rigen diciptakan sebagai tempat untuk menjemur tembakau 

dan biji-bijan hasil pertanian. Selain itu, rigen diyakini sebagai kendaraan Mbah 

Ageng untuk bertemu dengan gurunya di Demak dan Kudus. Adapun, rigen yang 

dilempar dan jatuh di desa Legok, diyakini sebagai cikal bakal perkebunan tembakau 

dan tembakau Srintil. 

 

Berdasarkan data tersebut, ditemukan dua bentuk fisik dari peralatan pertanian yaitu 

pacul dan rigen. Kedua properti tersebut memiliki mitos yang berkembang di wilayah gunung 

Sumbing. Rigen dan cangkul suru ini selanjutnya memiliki leksia, yaitu sebuah penanda 

dalam teks yang memiliki makna atau berdampak dibandingkat dengan teks lain di 

sekitarnya. Leksia berupa benda budaya dan kisah mengenai rigen dan cangkul suru ini 

selanjutnya dianalisis menggunakan lima kode semiotik Roland Barthes. Kode tersebut yai tu 

kode Hermeneutik (HER), Kode Semik (SEM), kode simbolik (SYM), kode proaretik (PRO), dan 

kode gnomik atau kultural (KUL). Berdasarkan jenis data yang ditemukan yaitu data lisan 

dengan mengacu pada benda berbentuk cangkul dan rigen, maka data kode semiotik terkuat 

adalah kode kultural (KUL). Berikut analisis kode semiotic dari leksia mitos cangkul suru. 

 

Kode Hermeneutik 

Kode hermneutik adalah kode yang menimbulkan penasaran, kode teka-teki atau kode 

yang menimbulkan enigma dalam suatu penceritaan. Kode yang dimaksud dalam mitos 

cangkul dan rigen ditemukan pada data berikut. 

 

[Data 2] 

Syiar agamanya melalui sarana pertanian dan pengobatan. Kenapa pertanian? 

Karena memang terbukti pola tanam di wilayah DULANGMAS (Kedu, Magelang, 

Banyumas) pola tanamnya hampir sama, basah-basah kering. Bentuk fisik yang 

masih tertinggal, bentuk cangkul, ada suru, cegah, adanya hanya ada di Dulangmas. 

Itu membuktikan, pembuatnya hanya 1. Kalau keluar daerah pasti bentuk cangkulnya 

beda-beda. Itu memang membuktikan Mbah Ageng mempunyai pengaruh di 

pertanian di Kedu ini. 

 

Leksia pada transkip tersebut berupa kalimat yang bercetak miring yaitu Kenapa 

pertanian? Karena memang terbukti pola tanam di wilayah DULANGMAS (Kedu, Magelang, 

Banyumas) pola tanamnya hampir sama, basah-basah kering. Bentuk fisik yang masih 

tertinggal, bentuk cangkul, ada suru, cegah, adanya hanya ada di Dulangmas. Kode 

hermeneutic tampak pada kalimat tanya dan jawaban yang disertakan oleh narasumber. 

Pernyataan tersebut merujuk pada mitos cangkul suru dan pola pertanian pada wilayah 

dulangmas yang diawali dengan sebuah pertanyaan. Teka-teki berupa pertanyaan tersebut 

membawa pikiran pendengar atau pembaca pada cerita tentang pacul suru 

 



 

 

 
 

190 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

 

Kode Semik (SEM) 

Kode semik atau kode konotatif (Conotative Code) adalah kode konotasi yang 

memberikan isyarat, menunjuk kilasan makna atau kemungkinan makna yang ditawarkan 

oleh penanda. Pada mitos pacul suru ditemukan kode semik dari leksia berikut. 

 

[Data 3] 

Seperti tentang bentuk cangkul tadi, itu terbukti kalau dicari dimana-mana pasti 

beda-beda bentuknya. Yang bentuknya kaya gitu tadi ya Cuma di sekitaran 

DULANGMAS ini, terus kenapa ada kepercayaan Mbah Ageng dimakamkan di puncak 

gunung Sumbing itu karena memang sing bisa ngasih tak deleh ning ndhuwur itu 

kan yang kena sawabe sak Dulangmas kabeh 

 

Kode semik yang ditemukan terdapat dalam data yang berbunyi Seperti tentang bentuk 

cangkul tadi, itu terbukti kalau dicari dimana-mana pasti beda-beda bentuknya. Yang 

bentuknya kaya gitu tadi ya cuma di sekitaran DULANGMAS ini. Kutipan tersebut memiliki 

konotasi yang memberikan isyarat, menunjuk kilasan makna atau kemungkinan makna yang 

ditawarkan oleh penanda. Kata tadi pada leksia Seperti tentang bentuk cangkul tadi, 

menunjuk kilasan makna bentuk cangkul suru yang unik dan tidak terdapat di daerah lain. 

 

Kode Simbolik (SYM) 

Kode simbolik merupakan aspek pendekatan fiksi yang paling khas bersifat struktural. 

Kode simbolik dari asal usul pacul tidak ditemukan dalam leksia berupa kalimat atau 

pernyataan yang mengandung makna. Namun makna simbolik dari pacul suru diperoleh dari 

bentuk dan analisis mitos tahap pertama. Simbol pacul bergagang miring dan pendek ini 

menggambarkan sosok petani di wilayah Gunung Sumbing yang selalu rendah hati namun 

pandai dalam mengelola lahan pertanian, bersyukur, serta lapang dada. Hal tersebut 

membuktikan bahwa pacul merupakan simbol dari budaya di wilayah Dulang Mas, serta 

memiliki makna yang dalam bagi masyarakat di wilayah Gunung Sumbing. 

 

Kode Proaretik (PRO) 

Kode proaretik merupakan kode yang mengharuskan tokoh melakukan tindakan-

tindakan, baik tindakan langsung maupun tindakan lisan. Data kode proaretik ditemukan 

dalam leksia berikut. 

 

[Data 4] 

Pada awal kedatangan Mbah Ageng di tanah Kedu, masyarakat belum optimal 

memanfaatkan lahan sehingga hasil pertanian sedikit, tanaman tidak bervariasi, 

serta tingkat ekonomi rendah. Mbah Ageng merupakan santri yang diutus oleh 

gurunya yaitu Sunan Kalijaga dan Sunan Kudus untuk berdakwah di wilayah Kedu, 

serta telah dibekali dengan berbagai macam ilmu. Oleh karena Mbah Ageng melihat 

adanya potensi pertanian yang bagus, maka beliau menggunakan pendekatan 

pertanian ini sebagai metode dakwah dan syiar agama Islam. 

Setelah mengamati lahan pertanian di wilayah Kedu, Mbah Ageng merakit cangkul 

dengan bentuk yang berbeda. Yaitu memiliki sudut kemiringan lebih tajam yang 

mengoptimalkan tenaga dipangkal cangkul, sehingga tenaga yang ringan tetap bisa 



 

 

 
 

191 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

menggali di lahan dataran tinggi. Awalnya usaha pertanian mbah Ageng diremehkan 

warga karena menurut mereka tidak berhasil. Namun atas izin Allah, hasil pertanian 

lebih banyak, tanaman lebih subur, dan ekonomi meningkat. 

 

Pada leksia tersebut ditemukan data kode proaretik atau kode tindakan dari asal usul 

cangkul suru atau pacul suru. Tindakan pertama adalah kedatangan Ki Ageng Makukuhan di 

tanah Kedu, berdakwah dengan pendekatan pertanian, mendesain cangkul, dan berhasil 

menerapkan metode pertaniannya. Kegiatan tersebut merupakan rangkaian cerita berupa 

tindakan-tindakan yang terangkai menjadi satu cerita. 

 

Kode Gnomik atau Kultural (KUL) 

Kode Gnomik merupakan acuan teks ke benda-benda yang sudah diketahui dan 

dikodifikasikan oleh budaya. Cangkul Suru sebagai mitos juga telah diidentiikasi sebagai 

benda bernilai budaya. Lebih jelas, kode berupa budaya ditemukan dalam leksia berikut. 

 

[Data 5] 

Syiar agamanya melalui sarana pertanian dan pengobatan. Kenapa pertanian? 

Karena memang terbukti pola tanam di wilayah DULANGMAS (Kedu, Magelang, 

Banyumas) pola tanamnya hampir sama, basah-basah kering. Bentuk fisik yang 

masih tertinggal, bentuk cangkul, ada suru, cegah, adanya hanya ada di Dulangmas. 

Itu membuktikan, pembuatnya hanya 1. Kalau keluar daerah pasti bentuk cangkulnya 

beda-beda. Itu memang membuktikan Mbah Ageng mempunyai pengaruh di 

pertanian di Kedu ini. 

 

Kode gnomic atau kultural yang diperoleh yaitu dari kata cangkul atau pacul Suru. 

Cangkul ini mengindikasikan budaya pertanian. Adapun kata suru menegaskan adanya 

pembeda budaya dengan jenis cangkul yang lainnya. Karena cangkul suru hanya ditemukan 

di daerah Dulangmas. Demikian data lima kode semitik dari mitos cangkul yang diperoleh 

dari data wawancara di Gunung Sumbing. Mitos rigen dan analisis lima kode semiotic 

dijelaskan pada sub bab berikut. 

 

b. Mitos Rigen 

Rigen merupakan salah satu alat bantu pertanian yang berfungsi sebagai wadah atau 

tempat untuk menjemur tembakau. Asal-usul Rigen ini merupakan bagian dari legenda Ki 

Ageng Makukuhan, bahkan Rigen menjadi properti penting dari Legenda Ki Ageng 

Makukuhan. Berikut kisah atau asal usul Rigen yang diperoleh dari wawancara dengan 

pengelola Desa Wisata makukuhan Pak Sigit Winarno. 

 

[Data 6] 

Rigen merupakan buah karya Mbah Ageng dibidang pertanian atas arahan dari 

Sunan Kalijaga. Rigen diciptakan sebagai tempat untuk menjemur tembakau dan 

biji-bijan hasil pertanian. Selain itu, rigen diyakini sebagai kendaraan Mbah Ageng 

untuk bertemu dengan gurunya di Demak dan Kudus. Adapun, rigen yang dilempar 

dan jatuh di desa Legok, diyakini sebagai cikal bakal perkebunan tembakau dan 

tembakau Srintil. (Sigit) 

 



 

 

 
 

192 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

Kenapa sudah melampaui tidak sowan. Ki Ageng Makukuhan berkata tidak sowan 

karena disibukan dengan sebiji butir yang dikasih. Berkat Tuhan biji itu menjadi 

pohon kesembuhan yang didaerah sana saya berinama pohon tambaku. Ilmu 

keislaman jangan sampe dilupakan, pola budidaya padi dan tembakau Islamisasi 

juga berjalan. Kamu saya beri idig. Idig ini saya lempar lokasi jatuhya idig (anyaman 

bambu persegi) ini akan tumbuh tembakau yang luar biasa. Malam hari terbang ada 

sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi putih dan berbentuk persegi. 

Sebelum ada tembakau rigen itu sudah ditemukan untuk menjemur hasil pertanain. 

Jatuhnya idig di Lamuk Legok, konon bukit ini dan Lamuk gunung 1 bukit kejatuhan 

idig jadi Legok. (Sutopo) 

 

Rigen diyakini didesain oleh Mbah Ageng sebagai alas jemur tembakau agar tembakau 

cepat kering dan memiliki kualitas baik. Rigen terbuat dari serat bambu yang dianyam 

renggang dan dibingkai dengan kulit bambu. Anyaman renggang ini didesain agar sirkulasi 

udara maupun panas dapat berpindah dengan lancar sehingga tembakau tidak lembab. 

Berikut visuasalisasi dari rigen. 

 

 
Gambar 3. Rigen 

 

Sebagai benda yang dikultuskan, rigen teridentifikasi sebagai mitos yang memiliki pesan 

atau amanat dibalik bentuk fisiknya. Makna denotasi dari rigen adalah alas atau media 

menjemur tembakau dan biji-bijian hasil panen yang terbuat dari serat bambu dan dianyam 

renggang. Adapun makna konotasi yang terdata adalah rigen merupakan kendaraan yang 

digunakan oleh Ki Ageng Makukuhan untuk bertemu dengan gurunya di Demak dan Kudus. 

Mitos yang ditemukan yaitu rigen memiliki kekuatan magis karena dapat terbang serta jatuh 

membentuk lubang yang saat ini menjadi desa Legoksari di lereng Gunung Sumbing. Analisis 

mitos dengan teori Roland Barthes dapat dicermati pada tabel berikut. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

193 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

Bagan 2. Analisis Mitos Rigen 

Penanda Petanda 

Asal usul 
rigen  

Serat bambu 
yang dianyam 
renggang 
dibingkai dengan 
kulit bambu 
berbentuk 
persegi panjang 

Kisah Ki Ageng Makukuhan 
yang menaiki rigen sebagai 
kendaraan untuk bertemu 
dengan Kanjeng Sunan 
Kalijaga dan Kanjeng Sunan 
Kudus 

Rigen yang dianyam 
menggunakan serat 
kayu bambu 
menggambarkan 
kerekatan silaturami 
masyarakat Kedu, 
kekuatan. Kegigihan, 
dan kerja sama 

Rigen memiliki kekuatan magis yaitu dapat terbang dan 
memiliki kekuatan super yang dibuktikan dengan 
berlubangnya tanah di Lereng Gunung Sumbing saat rigen 
tersebut jatuh. 

 

Pada tabel tersebut diuraikan makna denotasi dari rigen (petanda) yaitu alas untuk 

menjemur tembakau berbentuk pesegi panjang, terbuat dari anyaman bambu, dan dibingkai 

kulit bambu tebal dengan tujuan anyaman yang telah terjalin tidak terurai. Adapun makna 

denotasi pertama (penanda) yaitu kisah asal mula Rigen. Makna konotasi tingkat pertama 

yaitu Kisah Ki Ageng Makukuhan yang menaiki rigen sebagai kendaraan untuk bertemu 

dengan Kanjeng Sunan Kalijaga dan Kanjeng Sunan Kudus, tataran konotasi kedua diperoleh 

data bahwa Rigen yang dianyam menggunakan serat kayu bambu menggambarkan 

kerekatan silaturami masyarakat Kedu, kekuatan. Kegigihan, dan kerja sama. Dari konotasi 

tersebut lahirlah konotasi tataran kedua yang disebut mitos yaitu Rigen memiliki kekuatan 

magis yaitu dapat terbang dan memiliki kekuatan super yang dibuktikan dengan 

berlubangnya tanah di Lereng Gunung Sumbing saat rigen tersebut jatuh.  

Berdasarkan kisah Legenda Ki Ageng Makukuhan, data mitos lebih mengarah pada 

kekuatan yang dimiliki Ki Ageng Makukuhan dalam mengendarai rigen. Bahkan rigen yang 

membentuk lubang (legok) setelah dilempar, lebih mengarah pada akurasi daya lempar Ki 

Ageng Makukuhan. Namun ditinjau dari segi budaya dan tradisi, masyarakat meyakini bahwa 

rigen memiliki nilai magis yang dapat mempengaruhi usaha seseorang dalam pertanian. 

Contohnya adalah tradisi ruwat rigen di gunung Sumbing dan Sindoro yang meyakini 

terjadinya malapetaka bila rigen tidak diruwat sebelum digunakan. Mitos mengenai rigen ini 

masih diyakini oleh mayoritas masyarakat di Gunung Sumbing. Lebih detail, mitos rigen di 

wilayah Gunung Sumbing ini memiliki leksia yang dianalis dengan lima kode semiotika 

Roland Barthes yaitu kode Hermeneutik (HER), Kode Semik (SEM), kode simbolik (SYM), kode 

proaretik (PRO), dan kode gnomik atau kultural (KUL). Berikut analisis kode semiotik dari 

leksia mitos rigen. 

Mitos/Konotasi 

Bahasa/Denotasi 



 

 

 
 

194 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

Kode Hermeneutik (HER) 

Kode hermeneutik atau kode teka-teki terdata dalam leksia berikut. 

 

[Data 7] 

Kenapa sudah melampaui tidak sowan. Ki Ageng Makukuhan berkata tidak sowan 

karena disibukan dengan sebiji butir yang dikasih. Berkat Tuhan biji itu menjadi 

pohon kesembuhan yang di daerah sana saya beri nama ‘pohon tambaku’. 

 

Berdasarkan data tersebut diperoleh kode hermeneutik berupa teka-teki yang pada 

akhirnya terjawab oleh narasumber. Kode tersebut ditandai dengan adanya kata tanya 

kenapa. Pertanyaan tersebut dijawab oleh narasumber sebagai informasi yang lebih dalam 

terkait kisah asal-usul Rigen. 

 

Kode Semik (SEM) 

Kode semik atau Kode Konotatif (Conotative code) adalah kode konotasi yang memberikan 

isyarat, menunjuk kilasan makna atau kemungkinan makna yang ditawarkan oleh penanda. 

Kode semik mitos rigen diperoleh dari leksia berikut. 

 

[Data 8] 

Idig ini saya lempar, dan lokasi jatuhya idig (anyaman bambu persegi) ini akan 

tumbuh tembakau yang luar biasa. Malam hari terbang ada sinarnya. Para warga 

desa bingung ada obor tapi putih dan berbentuk persegi . Sebelum ada tembakau 

rigen itu sudah ditemukan untuk menjemur hasil pertanain. Jatuhnya idig di Lamuk 

Legok, konon bukit ini dan Lamuk gunung 1 bukit kejatuhan idig jadi legok. 

 

Kalimat bercetak tebal terdata sebagai leksia untuk kode semik atau kode konotasi. Pada 

leksia Malam hari terbang ada sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi putih dan 

berbentuk persegi. Merujuk pada mitos rigen atau idig yang dapat terbang serta bercahaya 

seperti sinar lampu pada malam hari. Dalam makna sebenarnya, tidak ditemukan rigen yang 

dapat terbang seperti gambaran cerita Ki Ageng Makukuhan. 

 

Kode Simbolik (SYM) 

Kode simbolik merupakan kode yang memiliki makna dibalik sebuah kata atau simbol bahasa 

lain. Pada mitos rigen kode ini diperoleh dari leksia berikut. 

 

[Data 9] 

Ki Ageng Makukuhan berkata tidak sowan karena disibukan dengan sebiji butir yang 

dikasih. Berkat Tuhan biji itu menjadi pohon kesembuhan yang didaerah sana saya 

berinama pohon tambaku. 

Kamu saya beri idig. Idig ini saya lempar lokasi jatuhya idig (anyaman bambu 

persegi) ini akan tumbuh tembakau yang l 

uar biasa. Malam hari terbang ada sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi 

putih dan berbentuk persegi. 

 

Pada leksia yang bercetak miring tersebut terdapat frasa pohon kesembuhan. Frasa 

tersebut merupakan simbol untuk tanaman bernama tembakau. Adapun hubungan antara 



 

 

 
 

195 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

pohon kesembuhan dan rigen adalah keterkaitan makna karena rigen merupakan alat atau 

media untuk menjemur tembakau. Apabila mendengar kata rigen, secara otomatis 

masyarakat menghubungkan dengan tanaman tembakau. Selain frasa pohon kesembuhan, 

simbol lain muncul pada kata idig. Idig atau widig merupakan bahasa lain dari Rigen. Pada 

beberapa daerah di lereng Sumbing, rigen disebut dengan widig atau idig sehingga dari leksia 

tersebut terdata masuk dalam kode simbolik. Widig dalam leksia tersebut bermakna rigen 

atau tempat untuk menjemur tembakau yang sakral karena menjadi kendaraan Ki Ageng 

Makukuhan. 

 

Kode Proaretik (PRO) 

Kode proaretik atau kode tindakan dianggap sebagai perlengkapan utama teks yang dibaca 

orang, artinya semua teks bersifat naratif. Kode proaretik dalam mitos rigen ditemukan pada 

leksia berikut. 

 

[Data 10] 

Bagaimanapun jenengan harus menghadap Sunan Kudus. Karena kesaktian Ki 

Ageng Makukuhan (dari suku tar-tar) konon Ki Ageng Makukuhan dari Kedu ke 

Kudus terbang berputar karena mencari tidak ketemu, ternyata dibawah ada Sunan 

Kudus melihat ada manusia terbang dan bergaya akhirnya dilempari batu krikil dan 

ternyata adalah muridnya. Kenapa sudah melampaui tidak sowan. Ki Ageng 

Makukuhan berkata tidak sowan karena disibukan dengan sebiji butir yang dikasih. 

Berkat Tuhan biji itu menjadi pohon kesembuhan yang didaerah sana saya berinama 

pohon tambaku. Ilmu keislaman jangan sampe dilupakan, pola budidaya padi dan 

tembakau Islamisasi juga berjalan. Kamu saya beri idig. Idig ini saya lempar lokasi 

jatuhya idig (anyaman bamboo persegi) ini akan tumbuh tembakau yang luar biasa. 

Malam hari terbang ada sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi putih dan 

berbentuk persegi. Sebelum ada tembakau rigen itu sudah ditemukan untuk 

menjemur hasil pertanain. Jatuhnya idig di Lamuk Legok, konon bukit ini dan Lamuk 

gunung 1 bukit kejatuhan idig jadi legok. 

 

Pada leksia tersebut, kata yang bercetak miring menunjukkan adanya kode yang 

merujuk pada tindakan-tindakan seseorang secara rasional. Meskipun data tersebut tidak 

terlalu runtut, namun secara singkat diperoleh informasi bahwa Ki Ageng Makukuhan 

diperintahkan untuk menghadap Sunan Kudus. Dengan kesaktiannya Ki Ageng Makukuhan 

terbang berputar karena tersesat. Namun kejadian itu dinilai sebagai ketamakan Ki Ageng 

Makukuhan dengan ilmunya. Oleh karena itu Sunan Kudus melempar batu ke arahnya hingga 

terjatuh. Selanjutnya diceritakan bahwa Sunan Kudus memberi idig berisi biji tembakau dan 

melemparkannya hingga jatuh membetuk lubang besar. Dari leksia tersebut diperoleh 

adanya rasionalisasi runtutan cerita hingga ditemukannya rigen. 

 

Kode Gnomik atau Kultural (KUL) 

Kode kultural merupakan acuan teks ke benda-benda yang sudah diketahui dan 

dikodifikasikan oleh budaya. Pada mitos rigen, kode kultural diperolah dari leksia berikut. 

 

 

 



 

 

 
 

196 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

[Data 11] 

Kamu saya beri idig. Idig ini saya lempar lokasi jatuhya idig (anyaman bambu 

persegi) ini akan tumbuh tembakau yang luar biasa. Malam hari terbang ada 

sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi putih dan berbentuk persegi. 

Sebelum ada tembakau rigen itu sudah ditemukan untuk menjemur hasil pertanain. 

Jatuhnya idig di Lamuk Legok, konon bukit ini dan Lamuk gunung 1 bukit kejatuhan 

idig jadi legok. 

 

Kode kultural tampak jelas dari penamaan benda bernama idig atau rigen. Idig atau rigen 

ini hanya terdapat di wilayah Jawa Tengah. Selain kata idig dan rigen, juga terdapat kata obor 

dan legok yang mengindikasikan penutur dan petanda merupakan bagian dari budaya jawa 

tengah. Berdasarkan data yang diperoleh, terdapat lima kode semiotik Roland Barthes dalam 

mitos rigen. Rigen terdata merupakan simbol yang memiliki pesan. Dalam analisis mitos 

diperoleh data bahwa rigen tidak hanya sebagai alat jemur tembakau namun memiliki pesan 

kearifan lokal yang relevan dengan sosial, yaitu silaturahmi yang erat, kegigihan dalam 

bekerja, serta pemanfaatan alam yang bijak dalam kehidupan sehari-hari. 

 

PEMBAHASAN 
Berdasarkan analisis hasil data penelitian, diperoleh kesimpulan mengenai mitos 

pacul/cangkul suru dan rigen.  Pacul merupakan alat pertanian yang berfungsi membantu 

menggemburkan tanah. Bentuk cangkul sebara umum sama yaitu memiliki gagang dari kayu 

dengan panjang kurang ebih 70cm, dan ujung logam pipih yang dikaitkan dengan gagang 

kayu. Cangkul digunakan dengan mengayunkan gagang dari atas bagian tanah yang akan 

digemburkan. Cangkul tangan di wilayah Asia memiliki bentuk yang hampir sama. Meski 

teknologi pertanian kian canggih, namun di negara agraris atau negara berkembang, cangkul 

tangan ini masih digunakan. Hal ini sesuai dengan penelitian pertanian di India (Suneetha, B. 

et al., 2023) yang membandingkan penggunaan cangkul tradisional dengan cangkul modern 

yang berteknologi bahan bakar. Dalam penelitian ini cangkul tradisional digunakan sebagai 

alat pembanding dalam mengukur keefektifan pengolahan lahan, dengan kata lain, cangkul 

tradisional masih digunakan meski hasil uji keefektifan dalam pengoolahan tanah relatif 

rendah. 

Cangkul dalam penelitian ini disebut dengan cangkul suru. Cangkul suru merupakan 

cangkul dengan gagang pendek dengan kemiringan lebih dari 50˚. Cangkul ini diyakini 

sebagai hasil inovasi Ki Ageng Makukuhan selama berdakwah menyebarkan agama islam di 

wilayah Kedu, Magelang, dan Banyumas. Cangkul ini memaksimalkan tenaga agar efektif 

dalam menggemburkan tanah, khususnya di daerah perbukitan dan pegunungan. Namun 

faktanya, cangkul dengan gagang pendek juga tersebar di wilayah Afrika. Hal ini didukung 

dengan penelitian (Vanderwal et al., 2011) yang mengungkapkan bahwa cangkul pendek 

terbukti lebih efektif dan efisien dalam membentuk tanah gembur. Dari perbandingan pilihan 

antara cangkul panjang dan pendek, para petani di Afrika tersebut memilih cangkul 

bergagang pendek. 



 

 

 
 

197 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

Selain cangkul, dalam penelitian ini ditemukan data mitos mengenai rigen atau tempat 

menjemur tembakau rajangan. Rigen terbuat dari bambu yang dianyam renggang. Panjang 

rigen sekitar 150 cm dan lebar 80cm. Rigen atau idig ini banyak ditemukan di wilayah 

pegunungan khususnya gunung Sumbing sebagai daerah dengan kualitas tembakau terbaik 

(Infitah et al., 2023). Rigen memiliki keterkaitan cerita dengan legenda Ki Ageng Makukuhan, 

di mana rigen merupakan kendaraan yang digunakan Ki Ageng Makukuhan menuju 

padepokan Sunan Kudus. Untuk mengenang jasa Ki Ageng Makukuhan dalam memajukan 

masyarakat di Temanggung dan sekitarnya, maka setiap tahun dilaksanakan Tradisi Nyadran 

gerebeg Makukuhan (Chabibah, 2023). Adapun cerita Ki Ageng Makukuhan memiliki berbagai 

versi (Luwiyanto, 2015).  

Mitos sebagai bagian dari sastra lisan menyumbang perkembangan bahasa daerah yang 

cukup signifikan. Mitos saat ini tidak hanya mengungkapkan cerita dewa-dewi, terbentuknya 

siklus kehidupan, dan cerita yang tidak memiliki kebenaran, namun mitos saat ini dapat 

dimaknai sebagai media pembawa pesan (Moglen et al., 2019). Dalam tatanan semiologi, 

mitos memiliki simbol bahasa, dan meta bahasa (Barthes, 1968). Bahasa terdiri atas tingkatan 

makna tanda dan penanda. Tatanan tersebut dinamai makna denotasi. Tatanan di bawahnya 

yang disebut metabahasa terdiri atas makna konotatif dari tanda yang tersemat. Semakin 

banyak muncul makna konotasi dari sebuat petanda, maka hal tersebut disebut mitos. 

Dengan kata lain, mitos merupakan tingkatan akhir dari metabahasa (Barthes, 1972a).  

Sebagai bagian dari folklore, Legenda Ki Ageng Makukuhan dapat dianalisis dari tataran 

mitos lama dan mitos baru. Adapun pacul suru dan rigen yang berkaitan dengan cerita 

tersebut diungkapkan dengan kajian mitos saat ini. Berdasarkan hasil penelitian, pacul Suru 

merupakan simbol yang digunakan masyarakat di wilayah Gunung Sumbing dalam 

menunjukkan kegigihan, semangat, dan keikhlasan. Sedangkan rigen merupakan simbol 

gotong royong, kebersamaan, dan kekompakan yang menghasilkan kesejahteraan. Kedua 

benda tersebut merupakan bentuk dari unsur budaya jawa berupa sistem peralatan hidup 

dan teknologi. 

 

E. KESIMPULAN 

Kebudayaan merupakan hasil karya, ide, dan inovasi suatu kelompok masyarakat. 

Secara umum, kebudayaan memiliki 7 unsur yaitu sistem bahasa, religi, mata 

pencaharian, peralatan hidup dan teknologi, kesenian, sistem sosial dan 

kemasyarakatan, dan sistem pengetahuan. Penelitian ini fokus mengkaji sistem 

peralatan hidup dan teknologi dati kebudayaan di wilayah Kedu. Hasil kebudayaan 

yang dianalaisis adalah pacul atau cangkul berbentuk suru dan rigen. Kedua benda 

budaya tersebut memiliki latar belakang cerita yaitu legenda KiAgeng Makukuhan. 

Dari tradisi lisan tersebut diperoleh mitos mengenai pacul suru dan rigen. Analisis 

mitos dahulu yauti pacul suru dan rigen merupakan hasil inovasi Ki Ageng 

Makukuhan yang menyebarkan agama islam dengan pendekatan pertanian dan 

pengobatan. Cangkul dan rigen ini merupakan alat yang digunakan Mbah Ageng untuk 

mengenalkan tanaman tembakau. Adapun dengan analisis mitos masa kini, tanda 

tyang muncul dari bentuk pacul suru dan rigen dianalisis dengan teori mitologi 

Roland Barthes. Hasilnya, pacul dan Rigen merupakan simbol dari gotong royong, 

kebersamaan, dan kekompakan yang menghasilkan kesejahteraan. Penelitian ini 



 

 

 
 

198 

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024 

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR 

merupakan bagian dari penelitian utama Mitos Tiga Gunung di Jawa Tengah. 

Penelitian ini masih membutuhkan kajian yang komprehensif terkait bidang sastra 

maupun linguistik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Barthes, R. (1968). Elements of Semiology (E. A. Iyubenu, Ed.; terjemahan). BASABASI. 
Barthes, R. (1972a). Mythologies (25th ed.). Noonday Press. 
Barthes, R. (1972b). Mythologies (myth today). In Books Abroad (25th ed., Vol. 31, Issue 4). The 

Noonday Press. 
Chabibah, Z. (2023). BENTUK FUNGSI DAN MAKNA GREBEG RUWAHAN WARGA GUNUNG 

SUMBING. Universitas Negeri Semarang. 
Corbin, J., & Strauss, A. (2015). Basics of Qualitative Research (4th ed.). SAGE. 
Creswel, J. W. (2009). Research design (third edition). SAGE. 
Creswell, J. W., & Clark, V. L. P. (2018). Designing and Conducting Mixed Methods Research. 
Freiberg, J., Freebody, P., & Irwin, J. (Ed). (2006). Ethnomethodological Research in 

Educationand the Social Sciences: Studying ‘the Business,Identities and Cultures’ of 
Classrooms. In J. Irwin (Ed.), Methodological Choice and Design (9th ed., pp. 79–92). 
Springer. http://www.springer.com/series/6279 

Huppatz, D. J. (2011). Roland Barthes, Mythologies . Design and Culture, 3(1). 
https://doi.org/10.2752/175470810x12863771378833 

Infitah, N., Lestari, W., & Alviansyah, R. (2023). Analysis of the Effect of Land Area on Tobacco 
Production in Temanggung Regency. JIA (Jurnal Ilmiah Agribisnis) : Jurnal Agribisnis 
Dan Ilmu Sosial Ekonomi Pertanian, 8(2). https://doi.org/10.37149/jia.v8i2.91 

Iswidayati, S. (2007). No Title. Harmonia, Volume VII, 180–185. 
Koentjaraningrat. (2000). Pengantar Ilmu Antropologi (8th ed.). Rineka Cipta. 
Luwiyanto. (2015). “Analisis Nilai Filosofis Mitos Makukuhan dalam Serat Purwakandha 

Brantakusuman’’.” Magistra, 92. 
Marshall, C., & Rossman, G. B. (n.d.). Designing Qualitative Research. 
Moglen, H., Brantlinger, P., Thesing, W. B., Adams, J. E., Hutcheon, L., Mary, H., Braddon, E., 

Challenges, S., Bland, M., Kim, S., Nelson, J. G., Williams, R. S., Barthes, R., Reichenbach, 
A., Bringmann, A., Reader, E. E., Pournaras, C. J., Rungger-Brändle, E., Riva, C. E., … Rini, 
Amalia, R. (2019). MYTHOLOGIES Books by Roland Barthes. A Companion to the 
Victorian Novel, 561(6). 

Patil, Z. N. (2015). Culture, Language and Literature: Developing Intercultural Communicative 
Competence through International Literature Professor. English Scholarship Beyond 
Borders, 1(1), 143–164. 

Sumarto. (2019). unsur kebudayaan koentjaraningrat. Literasiologi, 1(2), 144–160. 
Suneetha, B., Durga Prasad, N. V. V. S., & Purnima, K. S. (2023). Comparative Performance 

Analysis of CRIDA Wheel Hoe and Traditional Hand Hoe in Vegetable Crops Inter-
cultivation. International Journal of Plant & Soil Science, 35(23). 
https://doi.org/10.9734/ijpss/2023/v35i234242 

Vanderwal, L., Rautiainen, R., Kuye, R., Peek-Asa, C., Cook, T., Ramirez, M., Culp, K., & Donham, 
K. (2011). Evaluation of long- and short-handled hand hoes for land preparation, 
developed in a participatory manner among women vegetable farmers in The Gambia. 
Applied Ergonomics, 42(5). https://doi.org/10.1016/j.apergo.2010.12.002 

 


