
Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 199  
 

 KONSEP MASLAHAH AL-JUWAINI DALAM KITAB  
AL-BURHAN FI USHUL AL-FIQH PADA PENYELESAIAN 

KASUS BAYI TABUNG 

 
Arif Sugian  

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta  

arif.sugian@mhs.ptiq.ac.id  

 
Abstact 
 
Received: 
12-12-2023 
Revised: 
05-01-2024 
Published: 
20-07-2024 
 
 
 

This research applies qualitative research methods with a focus 
on literature analysis, which allows in-depth exploration of 
various sources that discuss the topic of IVF according to al-
Juwaini's views. The data collected is then systematically 
analyzed to gain a deeper understanding of the subject of this 
research. Within the framework of al-Juwaini's concept of 
maslahah in Al-Burhan fi Ushul Fiqh, the use of IVF with the 
use of sperm and ovum from a married couple is permitted due 
to the urgent need in the context of marriage. However, when 
it involves the utilization of another woman's womb to 
transfer embryos, ethical and legal issues arise such as the 
unclear status of offspring in terms of nasab, inheritance, and 
the psychological impact on all parties involved. Therefore, the 
use of IVF by taking sperm or ovum from a donor and 
implanting the embryo into another woman's womb is 
condemned as haram in the perspective of Islamic law. 

Keywords: The Consept of Maslahah, Al-Juwaini, Al-Burhan fi Ushul Al-Fiqh, 
IVF Cases 
 
Abstrak 
 
Diterima:  
12-12-2023 
Direvisi:  
05-01-2024 
Dipublikasi: 
20-07-2024 
 
 
 

Penelitian ini menerapkan metode penelitian kualitatif dengan 
fokus pada analisis pustaka, yang memungkinkan eksplorasi 
mendalam terhadap berbagai sumber yang membahas topik 
bayi tabung menurut pandangan al-Juwaini. Data yang 
terkumpul kemudian dianalisis secara sistematis untuk 
mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam tentang 
subjek penelitian ini. Dalam kerangka konsep maslahah al-
Juwaini dalam kitab Al-Burhan fi Ushul Fiqh, penggunaan 
bayi tabung dengan penggunaan sperma dan ovum dari 
pasangan suami-isteri diizinkan karena adanya kepentingan 
mendesak dalam konteks pernikahan. Namun, ketika 
melibatkan pemanfaatan rahim wanita lain untuk mentransfer 
embrio, timbul masalah etis dan hukum seperti ketidakjelasan 
status keturunan dalam hal nasab, kewarisan, dan dampak 
psikologis bagi semua pihak yang terlibat. Oleh karena itu, 
penggunaan bayi tabung dengan pengambilan sperma atau 
ovum dari donor dan penanaman embrio ke rahim wanita lain 

mailto:arif.sugian@mhs.ptiq.ac.id


Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 200  
 

dihukumi sebagai haram dalam perspektif hukum Islam 
Katakunci: Konsep Maslahah, Al-Juwaini, Al-Burhan fi Ushul Al-Fiqh, Bayi 
Tabung 

 
PENDAHULUAN  

Kasus bayi tabung atau fertilisasi in vitro (IVF) 
merupakan salah satu isu medis dan etis yang semakin 
menjadi sorotan dalam ranah hukum Islam kontemporer. 
Teknologi reproduksi seperti bayi tabung telah 
menghadirkan tantangan baru terhadap pemahaman 
tradisional terkait hukum Islam, khususnya dalam hal 
reproduksi manusia. 

Istilah "bayi tabung" merujuk pada proses pembuahan 
diluar tubuh (in vitro fertilization/IVF) yang kemudian 
menghasilkan kehamilan dan kelahiran.1 Metode ini telah 
memberikan harapan bagi pasangan yang mengalami 
kesulitan dalam mendapatkan keturunan, namun juga 
memunculkan sejumlah pertanyaan kompleks, terutama 
dalam konteks pemahaman hukum Islam.2 

 Dalam upaya mencari pemahaman yang mendalam 
dan solusi yang sesuai dengan prinsip-prinsip hukum Islam, 
para cendekiawan agama telah menghadirkan berbagai 
pendekatan dan metode interpretasi. 

Salah satu figur cendekiawan yang memiliki 
kontribusi penting dalam ilmu ushul fiqh, terutama dalam 
hal metode penafsiran hukum Islam, adalah Abu al-Ma'ali 
al-Juwaini (1028-1085 M). Al-Juwaini dikenal dengan 
karyanya yang monumental, Kitab Al-Burhan fi Ushul al-
Fiqh, di mana ia menyajikan metodologi dan prinsip-prinsip 

 
1 David Mortimer Oozoa, MALE AND SPERM FACTORS THAT 

MAXIMIZE IVF SUCCESS, ed. R. John Aitken (Inggris: CAMBRIDGE 
UNIVERSITY PRESS, 2020), hlm 3. 

2 Muh Idris, “Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam,” Jurnal Al-Adl 
12, no. 1 (2019): hlm 64. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 201  
 

tafsir hukum yang sangat berpengaruh dalam pemahaman 
hukum Islam.3 

Dalam konteks kasus bayi tabung, penafsiran Al-
Juwaini dalam Kitab Al-Burhan fi Ushul al-Fiqh menjadi 
sangat relevan. Al-Juwaini menawarkan pendekatan 
metodologis yang kuat dan sering kali diterapkan untuk 
menyelesaikan masalah-masalah kontemporer dalam 
kerangka hukum Islam. Oleh karena itu, penelitian yang 
mengeksplorasi pandangan Al-Juwaini tentang bayi tabung 
dan aplikasinya dalam hukum Islam menjadi sangat 
penting. 

Pada pendahuluan ini, akan diuraikan latar belakang 
kasus bayi tabung, mengenalkan figur Al-Juwaini dan 
karyanya yang berpengaruh, serta memberikan gambaran 
tentang relevansi penafsirannya terhadap penyelesaian 
kasus bayi tabung dalam konteks hukum Islam. Dengan 
memahami pandangan Al-Juwaini, diharapkan kita dapat 
mendapatkan wawasan yang lebih dalam dalam menangani 
isu-isu kontemporer seperti bayi tabung dalam kerangka 
hukum Islam  

 
METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian 
kualitatif dengan fokus pada desain penelitian berupa kajian 
pustaka, yang dikenal juga sebagai library research. 
Pendekatan kualitatif ini memungkinkan peneliti untuk 
menjalankan sebuah eksplorasi mendalam terhadap data 
yang diperoleh dari berbagai sumber, seperti buku dan 
buku-buku yang membahas tentang pembahasan bayi 
tabung menurut al-Juwaini.4 Data yang terkumpul dari 

 
3 Muhammad Syarif Hasyim, “Al-Asy’ariyyah : Studi Tentang 

Pemikiran Al-Baqillani, Al-Juwaini, Al-Ghazali,” Hunafa 2, no. 3 (2005): hlm 
217. 

4 Adhi Kusumastuti and Ahmad Mustamil Khoiron, Metode Penelitian 
Kualitatif (Issue Metode Penelitian Kualitatif), Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 202  
 

sumber-sumber ini kemudian dianalisis secara cermat dan 
mendalam, dengan tujuan untuk mengekstraksi pemahaman 
yang lebih mendalam tentang subjek penelitian ini. Hasil 
analisis data tersebut disajikan secara deskriptif dan analitik, 
sehingga membentuk dasar yang kuat untuk kesimpulan 
yang ditarik dalam penelitian ini. 

 
PEMBAHASAN 
Sekilas Tentang Imam al-Juwaini 

Imam al-Haramain al-Juwaini memiliki nama asli Abu 

Al-Ma’ali Abdul Malik bin Abdullah bin Yusuf al-Juwaini al-

Naisaburi, beliau dinisbatkan pada Juwain dan Naisaburi, 

kota di Persia yang terletak di Iran bagian utara. Menurut 

mayoritas ahli sejarah, ia dilahirkan pada tanggal 18 

Muharram 419 H. Terdapat perbedaan pendapat mengenai 

tahun kelahiran beliau, dimana Ibn Atsir menyebutkan 

tahun 410 H, sementara Ibn Jauzi menyebutkan tahun 417 H. 

Riwayat yang lebih kuat adalah dari Ibn Jauzi karena 

keduanya hidup dalam periode yang bersamaan, dengan Ibn 

Jauzi menjadi murid al-Juwaini. Al-Juwaini meninggal pada 

tahun 478 H, setelah hidup selama 59 tahun.5 

Dalam bidang pendidikan, fokus utamanya adalah 

belajar dari ayahnya, Abdullah bin Yusuf, seorang ulama 

terkenal dalam bidang Fiqh, Ushul Fiqh, Bahasa, dan Sastra 

Arab. Dia mewarisi pengetahuan dari ayahnya melalui 

proses belajar.6 Meskipun menjadi guru setelah kematian 

 
(Semarang: Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo, 2019), hlm 2-3., 
http://fip.um.ac.id/wp-content/uploads/2015/12/3_Metpen-
Kualitatif.pdf. 

5 Ikhsan Nur Rizqi, “Maqashid Syari ’ Ah Perspektif Imam Haramain 
Al -Juwayni” 7 (2021): hlm 114. 

6 Hasyim, “Al-Asy’ariyyah : Studi Tentang Pemikiran Al-Baqillani, Al-
Juwaini, Al-Ghazali,” hlm 7. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 203  
 

ayahnya, dia tetap berusaha terus meningkatkan ilmu 

pengetahuannya. Dia mempelajari Fiqh dan teologi aliran 

Asy'ariyah dari Al-Isfiraini, serta Fiqh mazhab Syafi'i dan 

Ilmu Hadits dari Al-Baihaqi. Dia juga menghadiri majelis 

yang dipimpin oleh Al-Khabbazi untuk mempelajari Ilmu 

Al-Qur'an.7 

Pada masa pemerintahan Bani Saljuk, dia menjadi 

buronan karena pemerintahan mengeluarkan perintah untuk 

menangkap tokoh-tokoh aliran Asy'ariyah. Dia melarikan 

diri dan tinggal beberapa tahun di Mekah, di mana dia 

menjadi pengajar di Makkah dan Madinah, sehingga 

mendapat julukan Imam al-Haramain.8 

Imam al-Haramain memiliki beberapa murid yang 
terkenal, di antaranya adalah Hujjah al-Islam, Imam Abu 
Hamid bin Muhammad al-Ghazali al-Thusi,9 Imam Abu 
Nashr Abdur Rahim bin Abdul Karim bin Hawazin al-
Qusyairi yang terkenal karena karyanya yang monumental 
"Risalah al-Qusyairiyah", dan Imam Abu al-Hasan Ali bin 
Muhammad al-Thabari yang merupakan seorang ahli hadits, 
tafsir, ushul, dan fiqih Syafi'i. Karya-karya beliau yang 
terkenal antara lain Ahkam al-Qur'an dan Syifa'u al-
Mustarsyidin.10 

 
7 Imam al-Haramain Abu al-Ma’ali Abdul Malik ibn Yusuf Al-

Juwaini, “Al-Burhan Fi Usul Al-Fiqh,” Two Parts in One Volume (Qatar: Qatar 
University, 1997), hlm 24, 
http://scholar.google.com/scholar?hl=en&btnG=Search&q=intitle:Al-
Burhan+Fi+Usul+al-Fiqh#0. 

8 Hadariansyah Abu Bakar, “Konsep Af’Al Al-’Ibād Dalam 
Pemikiran Teologi Tokoh-Tokoh Besar Aliran Asy’Ariyah,” Ilmu Ushuluddin 
8, no. 1 (2009): hlm 55-56; Moh Bahrudin, Ilmu Ushul Fiqh, Journal of Chemical 
Information and Modeling, vol. 53, 2019, hlm 19. 

9 MA Sarwat Ahmat, Lc., “Maqoshid Syari’ah,” Jurnal Skripsi, 2019, 
hlm 30. 

10 Rizqi, “Maqashid Syari ’ Ah Perspektif Imam Haramain Al -
Juwayni,” hlm 115. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 204  
 

 
Karya-karya Imam al-Juwaini 

Imam al-Haramain al-Juwaini, atau dikenal sebagai 

Imam al-Haramain al-Juwaini, adalah seorang ulama besar 

dalam tradisi Sunni yang hidup pada abad ke-11 Masehi. 

Dia memiliki banyak karya yang berpengaruh dalam 

berbagai bidang ilmu Islam, terutama dalam bidang fiqih, 

ushul fiqh, dan ilmu kalam. Beberapa karya terkenal yang 

ditulis oleh Imam al-Juwaini antara lain: 

1. Tafsir: Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm 
2. Hadis: al-Arab‘ūn (Ahādīth Mukhtārah) 
3. Usūl al-Fiqh: Al-Burhān fī Usūl al-Fiqh, Al-Irshād fī Usūl 

al-Fiqh, Al-Waraqāt, Kitāb al-Mujtahidīn, Kitāb Mughīth 
al-Khalq fī Ikhtiyār al-Ahaqq dan Risalah fī al-Taqlīd wa 
al-Ijtihad.11 

4. Kalam: Al-Irshad fī Qawati‘ al-Adillah wa Usūl al-I‘tiqad, 
Shifa‘ al-‘Alīl fī Bayan ma Waqa‘a fī al-Tawrat wa al-Injīl 
min al-Tabdīl, Luma‘ al-Adillah fī Qawati‘ ‘Aqa’id Ahl al-
Sunnah wa al-Jama‘ah, Masa’il al-Imam ‘Abd al-Haqq al-

Siqali wa Ajwibatuha li al-Imam Abu al-Ma‘alī dan Al-
Talkhīs fī al-Usūl 

5. Fiqh: Nihāyat al-Matlab fī Dirāyat al-Madhhab, 

Munāzarah fī al-Ijtihād fī al-Qiblah, Fī Zawāj al-Bikr, Al-

Silsilah fī Ma‘rifat al-Qawlayn wa al-Wajhayn ‘alā 
Madhhab al-Shāfi‘ī, Risālah fī al-Fiqh dan Mukhtasar al-

Nihāyah 

6. Ilmu perbedaan mazhab (‘ilm al-khilāf): Al-Durrah al-

Mudī’ah fī mā Waqa‘a min Khilāf Bayn al-Shāfi‘iyyah wa 
al-Hanafiyyah dan Ghunyat al-Mustarshidīn fī al-Khilāf 

 
11 Asep Hedi Turmudi, “Sejarah Pemikiran Ushul Fiqh (Menuju 

Metode Penemuan Hukum Islam Kontekstual),” Foramadiahi: Jurnal Kajian 
Pendidikan Dan Keislaman 11, no. 2 (2019): hlm 216, 
https://doi.org/10.46339/foramadiahi.v11i2.205. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 205  
 

7. Ilmu perdebatan (‘ilm al-jadal): Kitab al-Kifayah fī al-
Jadal 

8. Psikologi: Kitab al-Nafs 

9. Retorika: Diwan Khutabihi al-Minbariyyah 

10. Nasehat: Qasīdah yang berisi wasiat buat anak-anaknya.12 

 
Pengenalan Kitab Al-Burhan Fi Ushul Fiqh 
A. Pengantar Kitab 

Dalam pengantarnya beliau menyampaikan metode 

dan prosedur yang digunakan dalam menyusun kitab ini, 

yaitu sebagai berikut: 

1. Syekh Al-Imam Abu Al-Ma'ali, Imam Dua Masjid Suci, 

mengatakan bahwa setiap orang yang mencoba 

memahami suatu seni ilmu harus memahami esensi dan 

sumber-sumber dari seni tersebut, serta berusaha untuk 

mengungkapkan kebenaran tentang seni tersebut, seperti 

seni membuat pukulan. Jika sulit, ia harus berusaha 

memahami pendekatan yang berbeda-beda, dengan 

tujuan untuk mendalami seni tersebut sambil tetap 

memperkaya pengetahuan umum dari ilmu yang ia 

pelajari.  

2. Ketika kita bicara tentang ilmu dunia, kita merujuk pada 

pengetahuan tentang berbagai aspeknya, fakta-fakta, 

peristiwa-peristiwa, hal-hal baru, sifat-sifat yang 

mungkin atau tidak mungkin, dan apa yang diizinkan 

dalam konteks tersebut. Ilmu ini juga mencakup 

pemahaman tentang perbedaan antara nubuat dan 

mukjizat, serta hukum-hukum yang terkait dengan 

nubuat. Ini melibatkan pemahaman tentang perbedaan 

 
12 Nasiri Nasiri, “Menela’ah Konsep Maqasid Al-Shari ‘Ah Al-

Juwayni Dalam Kitab Al-Burhan Fi Usul Al-Fiqh,” Syaikhuna: Jurnal 
Pendidikan Dan Pranata Islam 6, no. 2 (2015): hlm 103-104. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 206  
 

antara pengetahuan dan keyakinan, bukti dan asumsi, 

serta proses penalaran. 

3. Bagian yang penting dalam kaidah fikih dalam konteks 

bahasa Arab adalah pemahaman tentang makna kata-

kata, yang seseorang tidak akan sepenuhnya 

menguasainya kecuali setelah menjadi peneliti 

independen dalam bahasa Arab. 

4. Salah satu aspek penting dalam studi fiqih adalah 

pemahaman terhadap makna-makna di balik dalil-

dalilnya. Kita tidak dapat menguasai dalil-dalil tersebut 

tanpa memahami substansi yang terkandung di 

dalamnya. Oleh karena itu, penting bagi kita untuk 

memperoleh pemahaman yang lebih dalam melalui 

contoh-contoh yang diberikan dalam ilmu fiqih pada 

setiap mata pelajarannya. 

5. Jika ditanya tentang prinsip-prinsip dasar fiqih, 

jawabannya adalah bahwa prinsip-prinsip tersebut 

terdapat dalam dalil-dalilnya. Dalil-dalil fiqih dapat 

berupa dalil-dalil yang diterima melalui pendengaran, 

dan terbagi menjadi beberapa jenis, termasuk teks Kitab, 

teks Sunnah Mutawatir, ijma’ (konsensus), dan dokumen-

dokumen lainnya. Semua ini dianggap sebagai wahyu 

dari Tuhan Yang Maha Esa, dan dari sini prinsip-prinsip 

fiqih diturunkan.  

6. Jika dikatakan bahwa rincian riwayat tunggal dan 

analoginya hanya mencakup prinsip-prinsip dan tidak 

bersifat mutlak, maka kami menyatakan bahwa para ahli 

hukum memiliki hak untuk menjelaskan hal tersebut 

secara tegas, namun harus dicatat dengan jelas sehingga 

maknanya dapat dipahami dengan baik dan dapat 

dikaitkan dengan dalil-dalil yang relevan. 

7. Sebelumnya kami telah menjelaskan bahwa 

yurisprudensi adalah ilmu tentang keputusan-keputusan 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 207  
 

hukum. Sekarang kami akan menguraikan arti 

keputusan-keputusan tersebut secara umum, dan 

kemudian kami akan memperinci lebih lanjut. 

8. Ketika hukum ditambahkan pada suatu hubungan, itu 

bukanlah sifat yang tetap. Contohnya, jika kita 

menyatakan bahwa minum minuman beralkohol itu 

haram, larangan tersebut bukanlah sifat intrinsik dari 

minuman itu sendiri. Ketika kita mengharuskan minum 

pada situasi tertentu, itu seperti mengonsumsi minuman 

yang diharamkan pada waktu yang diperbolehkan. 

Pengertian 'haram' berkaitan dengan larangan, sementara 

'wajib' berkaitan dengan perintah, dan bukan 

berdasarkan sifat-sifat intrinsik dari objek tersebut. Ini 

mirip dengan menyatakan bahwa sesuatu diketahui, 

dengan keyakinan bahwa hal tersebut tidak memiliki sifat 

yang melekat pada pengetahuan itu sendiri. 

9. Dalam hukum syariat, terdapat aspek-aspek kejelekan 

dan kebaikan, yang keduanya merujuk pada perintah dan 

larangan. Oleh karena itu, tidak ada satu pun hukum dari 

Tuhan yang Maha Esa yang buruk, sebagaimana tidak 

ada sesuatu pun yang secara inheren baik.  

10. Kaum Mu'tazilah membagi amalan menjadi dua kategori, 

dan mereka berpendapat bahwa hukum keburukan dan 

kebaikan dapat dibuktikan berdasarkan akal, tidak 

bergantung pada perintah dan larangan. Kemudian, 

mereka membagi kategori tersebut menjadi dua bagian, 

dan mereka berpendapat bahwa dalam salah satunya, 

keburukan dan kebaikan dapat dikenali melalui intuisi 

akal.13 

 

B. Karakteristik Kitab 

 
13 Al-Juwaini, Al-Burhan Fi Ushul Fiqh, ed. Saleh bin Muhammad bin 

’Uwaidhah (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, n.d.), jilid 2, hlm 7–9. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 208  
 

‘Abd al-Azīm al-Dīb menjelaskan bahwa kitab al-
Burhan dianggap sebagai salah satu karya terpenting dalam 

sejarah perkembangan Usul al-fiqh, bahkan dalam sejarah 

pemikiran Islam secara keseluruhan. Yang membuatnya 

istimewa adalah pengungkapan berbagai pandangan ulama 

Usul al-fiqh yang hidup sebelum al-Juwainī. 
Banyak karya ulama sebelumnya dalam bidang usul 

al-fiqh yang telah hilang, namun sebagian dari pandangan 

mereka dijelaskan oleh al-Juwaynī dalam karyanya ini. 
Contohnya adalah gagasan-gagasan dari Abu Bakr al-

Baqilani, Ibn Fawrak, al-Qadi ‘Abd al-Jabbar, dan Abu ‘Alī 
al-Juba‘ī.14 

Jika kitab al-Waraqat karya al-Juwaynī memperhatikan 
kesesuaian antara aliran-aliran kalam dan madzhab-

madzhab fiqh terutama dalam kaidah-kaidah dan prinsip-

prinsip usul yang kuat, maka kitab al-Burhan berfokus pada 

perbedaan dengan lebih rinci dan panjang. Ia menguraikan 

perbedaan tersebut dengan menggunakan dalil sebagai 

dasar, menganggap dalil sebagai sumber perbedaan, bukan 

sebaliknya. Terlihat jelas adanya keterkaitan erat antara ilmu 

usul al-fiqh dan ilmu usul al-dīn.   
Kitab ini memiliki prinsip-prinsip yang terorganisir 

dengan baik, tidak hanya merujuk pada dirinya sendiri 

tetapi juga kepada karya-karya al-Juwaynī lainnya, 
menunjukkan kohesi dalam proyeknya secara keseluruhan. 

Bahkan, ia juga mengakui dan mengutip kitab-kitab usul al-

fiqh dan kalam yang ada sebelumnya, seperti al-Asalib, al-

Istiqsa dan al-Tafkir wa al Tabarru karya  al-Juwayni, al-

Intisar fi ‘Ulum al-Qur’an karya al-Baqilani, Syarah al-Umad 

 
14 Nasiri, “Menela’ah Konsep Maqasid Al-Shari ‘Ah Al-Juwayni 

Dalam Kitab Al-Burhan Fi Usul Al-Fiqh,” hlm 118. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 209  
 

dan al-Mughni karya Al-Qadhi ‘Abd al-Jabbar, Jawab al-

Masa’il al-Basriyyah karya al-Asy’ari, al-Risalah karya al-

Syafi’i, Sirr Sana’at al-A’rab karya Ibn Jani, Majmu’at ibn 
Fawrak karya Ibn Fawrak dan Dawawin al-Hadhaliyyin 

karya al-Juba’I al-Hadhaliyyin.15 

 

C. Sistematika Kitab 
Kitab al-Burhan memiliki dua volume dan satu 

tambahan (Mulhaq) yang mencakup: Pendahuluan 

(muqaddimah), Bukti (al-Bayan) seperti Al-Qur’an dan 
Sunnah, Sumber lainnya seperti Ijma, Qiyas dan Istidlal, 

Ta’arudh dan Tarjih sedangkan tambahannya (Mulhaq) 
terdiri dari Ijtihad dan Fatwa.  

No Volume Bagian Pembahasan 

1 1 Pendahuluan al-Juwayni menjelaskan 
metode yang digunakan, 
disertai dengan penjelasan 
tentang sumber-sumber 
utama usul fiqh, yaitu ilmu 
kalam, bahasa Arab, dan 
ilmu fiqh. Selanjutnya, 
diuraikan pengertian fiqh 
dan usul fiqh, hukum-
hukum Syariah, baik dan 
buruk (al-husn wa al-
qubh), masalah taklif, dan 
dilanjutkan dengan 
pembahasan mengenai 

 
15 Mohamad Zaenal Arifin, “Penyelesaian Hukum Sewa Rahim Pada 

Program Bayi Tabung Perspektif Kitab Al-Burhan Fi Ushul Al-Fiqh Karya 
Imam Al-Juwaini,” Syarie 3, no. 3 (2020): hlm 38, https://stai-binamadani.e-
journal.id/Syarie/article/view/162. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 210  
 

ilmu, cakupannya, dan 
dalil-dalilnya. Bagian ini 
ditutup dengan 
pembahasan tentang hal-
hal yang hanya dapat 
dicapai oleh akal, yang 
dapat diketahui melalui 
pemberitaan (al-sam'), dan 
hal-hal yang dapat dicapai 
melalui kedua-duanya, 
yaitu akal dan pemberitaan. 

2 Pertama  
(Al-Bayan) 

Bagian ini terdiri dari 7 bab 
dan 19 pasal yang secara 
keseluruhan membahas 
masalah Al-Qur'an dan 
Sunnah sebagai sumber 
hukum, metode perumusan 
hukum dari keduanya, 
yang disebut dalilat, atau 
dalilat al-alfaz atas 
maknanya. Al-Juwayni 
secara rinci membahas 
pengertian Al-Bayan dan 
tingkatannya. Pembahasan 
juga meliputi kaidah-
kaidah dalilat dan 
penetapan hukum, seperti 
kajian tentang al-amr, al-
nahyi, al-mutlaq, dan al-
mugayyad, serta 
pembagian lafaz dari segi 
kejelasan tujuannya, seperti 
al-nass, al-zahir, dan al-
mujmal; takhsis nad 
macam-macam takhsis. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 211  
 

3 Kedua (Ijma) membahas tentang ijma 
dan permasalahannya. 

4 2 Ketiga (Qiyas) Bagian ini terdiri dari 5 bab 
dan 13 pasal. Pada 
pendahuluan bagian ini, al-
Juwayni menjelaskan 
kedudukan qiyas dan 
urgensinya, serta gambaran 
sulit dan kompleksnya 
permasalahan qiyas ini 
sehingga memerlukan 
ketelitian dalam 
pemahaman dan 
penerapannya. Dalam 
pembahasannya tentang 
qiyas, ia membahas hakikat 
qiyas, pembagian qiyas, 
'illat, dan penolakan 
terhadap qiyas. 

5 Keempat 
(Istidlal) 

membahas konsep istidlal 
dengan uraian mengenai 
perbedaan pendapat di 
kalangan ulama mujtahid 
tentang istidlal, khususnya 
mengenai al-istihsan dan 
al-maslahah al-mursalah. 
Pembahasan mengenai 
istidlal ini diakhiri dengan 
uraian tentang al-istihab. 

6 Kelima 
(Ta’arudh dan 
Tarjih) 

membahas tentang tarjih 
dalam kaitannya dengan 
ta'arudh, termasuk topik al-
naskh dan al-takhsis. 

7 Mulhaq Keenam 
(Ijtihad) 

Menjelaskan tentang ijtihad 
dan mujtahid 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 212  
 

8 Ketujuh 
(Fatwa) 

membahas al-fatwa dan al-
mustafti.16 

 

D. Metode Maslahah dalam Istinbath Hukum Imam al-
Juwaini 
Secara bahasa Maslahah sama dengan al-Salah, 

merupakan kata benda dari kata kerja saluha yang berarti 

lawan dari kerusakan, selamat dari cacat, kebaikan, benar, 

istiqamah atau dipergunakan untuk menunjukkan seseorang 

atau sesuatu itu baik, benar, sempurna, terpuji, berguna, 

jujur dan tulus.17  

Sementara al-Ghazali menjelaskan maslahah sebagai 

sesuatu yang mengandung kemanfaatan, baik dengan cara 

meraih atau mewujudkan berbagai faidah dan kenikmatan, 

atau dengan cara menolak dan memelihara diri, seperti 

menjauhkan diri dari berbagai kemudharatan dan 

kepedihan.18  

Dalam memulai karya monumentalnya dalam bidang 

usul fikih dengan al-Burhan, al-Juwayni telah menyinggung 

dan mendiskusikan konsep maslahah. Pembahasan tentang 

maslahah dalam karyanya tersebut menunjukkan bahwa 

maslahah adalah tema yang serius diperbincangkan oleh 

para ulama pada zamannya (abad ke-5 H/ke-1 M). Namun, 

saat ini belum dapat dipastikan kapan secara tepat istilah 

maslahah pertama kali muncul. 

 
16 Al-Juwaini, Al-Burhan Fi Ushul Fiqh, hlm  1443. 
17 Ibn Taimiyyah, Jami’ Al-Masa’il, ed. Muhammad Aziz Syams 

(Beirut: Dar Ibn Hazm, n.d.), jilid 6, hlm 53; Badr Al-Din Al-Zarkasyi, 
Tasynif Al-Masami’ Bi Jam’il Jawami’ Li Tajuddin Al-Subkiy, ed. Abdul Aziz 
(Mesir: Maktabah Qurtubah, n.d.), jilid 3, hlm 8. 

18 Abid bin muhammad Al-Sufyani, As-Tsabat Wa As-Syumul Fi Al-
Syariah Al-Islamiyyah (Mekkah: Maktabah al-manarah, n.d.), hlm 414. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 213  
 

Al-Juwaini memperdebatkan konsep maslahah ini 

dalam konteks maqasid al-syari'ah. Dia menggambarkan 

topik ini secara komprehensif dan mendalam, terlihat dari 

penggunaannya yang konsisten terhadap istilah-istilah 

seperti al-maqsad dan al-qasd dalam karya al-Burhan fi Usul 

al-Fiqh. Penggunaan istilah tersebut juga diperkuat oleh al-

Juwaini dengan menyertakan al-ghard dan al-aghrad. Sebagai 

contoh, al-Juwaini menjelaskan tujuan syariat dalam 

menetapkan pernikahan untuk melindungi kedua pasangan 

dari perbuatan zina dan mencapai berbagai kemaslahatan 

lainnya.19 

Selain itu, al-Juwaini juga menekankan pentingnya 

memahami dan menjaga maqasid al-syari'ah itu sendiri. Ini 

terlihat dalam tanggapannya terhadap pandangan al-Ka'bi, 

seorang tokoh Mutazilah, yang menolak konsep perbuatan 

yang diperbolehkan (mubah) dalam Islam. Al-Juwaini 

berpendapat bahwa setiap tindakan memiliki tujuan dan 

maksud tertentu, baik itu perintah, larangan, atau perbuatan 

yang diperbolehkan. Misalnya, larangan terhadap zina 

bukan hanya untuk menghindari zina itu sendiri, tetapi juga 

untuk mencapai tujuan lain yang baik. 

Al-Juwaini juga menyebut maslahah sebagai tujuan 

dalam menetapkan hukum, yang ia sebut sebagai 

munasabah. Oleh karena itu, dalam merumuskan hukum 

untuk suatu kasus, langkah yang dilakukan adalah 

merumuskan tujuan yang munasabah. Hal ini berdasarkan 

pemahaman bahwa setiap tindakan yang berhubungan 

dengan hukum syari' memiliki tujuan dan maksud tertentu. 

 
19 Nawir Yuslem, “Al-Burhan Fi Ushul Al-Fiqh : Kitab Induk Usul 

Fikih (Konsep Mashlahah Imam Al-Haramain Al-Juwayni Dan Dinamika 
Hukum Islam),” 2007, hlm 152. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 214  
 

Al-Juwaini menekankan pentingnya memperhatikan aspek 

kemaslahatan dan indikatornya dalam menetapkan hukum 

berdasarkan dalil yang ada.20 

Al-Juwaini menegaskan bahwa maslahah yang dapat 

diterima adalah yang sejalan dengan tujuan dan prinsip-

prinsip syari'ah, yang menurutnya dapat dikelompokkan ke 

dalam lima kategori. Kelima kategori prinsip syari'ah 

tersebut adalah sebagai berikut: 

1. Maslahah Tingkatan Pertama 

يعقل معناه وهو أ صل ويئول ا߼عܩ ا߼عقول منه ا ࠃ أ مر ޞوري ҟ بد منه ما 
مع تقرير غاية اԹ ҟߦ الߛية والس ياس ية العامية وهذا ؄ځߦ قضاء الނع بوجوب 
القصاص ߆ أ وانه فهو معلل بتحقق العصمة ߆ ا߱ماء ا߾قونة والزجر عن 

 الدجم علزا
Pertama, adalah maslahah yang urgennya dipahami 

oleh akal dan merupakan asal. ini terkait dengan kebutuhan 

dasar manusia yang harus terpenuhi untuk menjaga 

kehidupan dan ketertiban umum, misalnya kewajiban 

hukum qisas untuk melindungi nyawa manusia dan 

mencegah ancaman terhadap keselamatan.21 

Jadi, dapat disimpulkan bahwa maslahah kategori 

pertama ini berkaitan dengan kebutuhan dasar manusia 

(dharuriyyah) yang dianggap sesuai dengan tujuan utama 

syariah, yaitu untuk memelihara kehidupan manusia dan 

ketertiban umum. Dengan kata lain, kebutuhan dasar 

 
20 Alauddin Abu Hasan Al-Hambali, Al-Tahbir Syarah Al-Tahrir Fi 

Ushul Fiqh, Pertama (Riyadh: Maktabah Al-Rusyd, n.d.), jilid 7, hlm 371. 
21 Al-Juwaini, Al-Burhan Fi Ushul Fiqh, jilid 2, hlm 79; Ibn Ashur, 

Maqashid Syariah Al-Islamiyah, ed. Muhammad al-Habib bin Abu Al-Khaujah 
(Qatar: Wizarah al-Awqāf wa as-Shu’ūn al-Islamiyah, 2004), jilid 2, hlm 84. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 215  
 

tersebut mencakup semua hal yang harus dipenuhi dan 

dijaga dalam kehidupan ini, sehingga kegagalan dalam 

memenuhinya akan mengakibatkan keruntuhan atau 

gangguan dalam kehidupan seseorang. 

 

2. Maslahah Tingkatan Kedua 

 ҟ߬اجة العامة وԴ جارة ما يتعلق ҟيندي  ا ࠃ حد الޢورة وهذا مثل تصحيح ا
فا ؟ا مبنية عࠄ مسيس ا߬اجة ا ࠃ ا߼ساكن مع القصور عن ؅لكها وضنة مҠكها 

الޢورة ا߼فروضة ߆  ؙا عࠄ سبيل العارية فهذه حاجة ظاهرة غٸ Դلغة مبلغ
 البيع وغٸه

Kategori kedua adalah maslahah yang berkaitan 

dengan kebutuhan umum atau hajjiyah, namun tidak bersifat 

dharuri. Contohnya adalah transaksi sewa menyewa tempat 

tinggal, yang penting untuk kebutuhan manusia namun 

tidak menjadi keharusan seperti dalam kategori pertama.22 

Tingkatan kedua dari maslahah berkaitan dengan 

menjaga kebutuhan umum manusia, meskipun kebutuhan 

tersebut tidak mencapai tingkat darurat. Ini berarti bahwa 

manusia tidak akan mengalami kesusahan atau kesulitan 

dalam menjalankan tugas-tugasnya dalam kehidupan ini 

jika kebutuhan yang diperlukan ini tidak terpenuhi. Namun, 

ketiadaan pemenuhan kebutuhan ini tidak akan 

menyebabkan kehancuran atau keretakan dalam kehidupan 

manusia seperti halnya ketika kebutuhan darurat tidak 

terpenuhi, melainkan mereka hanya akan mengalami 

kesulitan dalam kehidupan ini. 

 

 
22 Al-Juwaini, Al-Burhan Fi Ushul Fiqh, jilid 2, hlm 79. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 216  
 

3. Maslahah Tingkatan Ketiga 
عامة ولكنه يلوح فيه غرض ߆ جلب  حاجة وҟ حاقة ما ҟ يتعلق بޢورة

وز أ ن يلتحق ؙذا ا߫نس طهارة ا߬دث وأ زاߦ  مكرمة أ و ߆ نف  نقيض لها و֚
 ا߭بث

 

Tingkatan ketiga adalah maslahah yang bertujuan 

untuk memperoleh kemuliaan atau menghindari kehinaan. 

Ini termasuk dalam upaya menjaga moral dan akhlak yang 

baik, misalnya dengan menjaga kebersihan seperti 

mengangkat hadas dan menghilangkan kotoran.23 

Tingkatan ketiga ini terkait dengan kegunaan dalam 

kehidupan, seperti kebutuhan untuk mencapai kemuliaan 

atau menghindari kehinaan. Tujuan utamanya adalah 

memastikan moral dan akhlak yang baik terjaga (makarim 

al-akhlaq). 

Kebutuhan ini bersifat universal, sehingga setiap 

individu di setiap waktu diharapkan untuk menjaga dan 

mewujudkannya. Untuk memastikan terpenuhinya manfaat 

dari kategori ini, syari'ah menegaskan perlunya menjaga 

kebersihan, seperti membersihkan diri dari hadats dan 

menghilangkan kotoran. Meskipun kebersihan bukanlah 

kebutuhan daruri atau hajji, namun memiliki fungsi dalam 

meningkatkan manfaat atau keuntungan dalam kehidupan 

sehingga kehidupan menjadi lebih sempurna. 

 

4. Maslahah Tingkatan Keempat 

 
23 Al-Juwaini, jilid 2, hlm 79. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 217  
 

ليه تޠ֤ا   صيل ا߼قصود فيه مندوب ا  ما ҟ يستند ا ࠃ حاجة وޞورة و֡
ا߼س߶ الثالث ߆ ֡صيࠁ خروج عن قياس ߚ  وؙذه ا߼رتبة ي؏ڂ ابتداء و߆ 

 هذا الޢب من الޢب الثالث
 

Tingkatan keempat adalah maslahah yang tidak 

termasuk kebutuhan daruri atau hajjiyah, dan namun 

pelaksanaannya dianjurkan. Perbedaannya dengan kategori 

ketiga adalah bahwa realisasi maslahah ini melibatkan situasi 

yang keluar dari ketentuan umum, seperti dalam kasus 

pembatasan masa perbudakan untuk memungkinkan 

pembebasan diri.24 

Al-Juwaini mengungkapkan bahwa tingkatan keempat 

dari manfaat ini sebenarnya mirip dengan kategori ketiga, 

tetapi memiliki perbedaan dalam prosedurnya. Manfaat 

yang berasal dari kategori keempat ini terkait dengan 

situasi-situasi yang merupakan pengecualian dari ketentuan 

umum qiyas. Sebagai contoh, dalam hal ketentuan mengenai 

al-kitabah yang mengatur masa perbudakan (hamba 

mukatab), bertujuan untuk memungkinkan pembebasan 

diri, dan ini dianjurkan baginya. Pelaksanaan pembatasan 

waktu (al-kitabah) tersebut, yang mengakibatkan 

pembebasan, melibatkan situasi-situasi yang tidak tercakup 

dalam ketentuan qiyas, seperti transaksi (mu'amalah) antara 

majikan dan hamba, atau pertukaran milik antara majikan 

dan hamba. 

 

5. Maslahah Tingkatan Kelima 

 
24 Al-Juwaini, jilid 2, hlm 80. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 218  
 

للمس تنبط معܩ أ صҠ وҟ مقتޭ من ޞورة أ و حاجة أ و ما ҟ يلوح فيه 
ن امتنع اس تنباط معܩ   نه ا  اس تحثاث عࠄ مكرمة وهذا يندر تصويره جدا فا 

  جزف فҠ ؈تنع ֫يࠁ ߚيا
 

Tingkatan kelima adalah maslahah yang tidak memiliki 

makna asal, kebutuhan daruri, kebutuhan hajjiyah, atau 

dorongan untuk memperoleh kemuliaan. Contohnya adalah 

ibadah badaniyah mahdah yang mungkin sulit dipahami 

maknanya secara terperinci, namun secara keseluruhan 

memiliki nilai dan makna spiritual yang penting.25 

Al-Juwaini mengilustrasikan contoh dari kategori 

manfaat ini sebagai aktivitas ibadah badaniyah mahdah. 

Menurutnya, makna dan manfaat dari setiap aktivitas secara 

individu, seperti jumlah raka'at dalam salat atau hal serupa, 

tidak jelas dan sulit dipahami. Namun, secara keseluruhan, 

ibadah salat tersebut memiliki makna yang jelas, seperti 

memperkokoh ketaatan dan kesetiaan hamba kepada Allah, 

memperbarui janji dan mengingat Allah untuk mencegah 

perbuatan tercela. Dari penjelasan mengenai kategori 

manfaat ini, dapat dipahami bahwa Al-Juwaini menganggap 

ada manfaat yang tidak jelas secara spesifik dalam setiap 

aspeknya, namun secara keseluruhan, makna dan 

manfaatnya bisa dipahami; dan dia memandang manfaat 

seperti itu sebagai kategori terakhir. Selanjutnya, dari 

penjelasan tersebut juga dapat disimpulkan bahwa Al-

Juwaini meyakini bahwa makna dari aktivitas ibadah secara 

individu tidak dapat dipahami dengan jelas, oleh karena itu 

dia menempatkan ibadah badaniyah mahdah dalam 

 
25 Al-Juwaini, jilid 2, hlm 80. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 219  
 

kategori tersendiri yang berbeda dari empat kategori 

manfaat sebelumnya. 

 

KONSEP BAYI TABUNG 

A. Definisi Bayi Tabung 
Bayi tabung, yang juga dikenal sebagai In Vitro 

Fertilization (IVF), merupakan sebuah teknik reproduksi 

buatan di mana sel telur dan sperma manusia dipertemukan 

di luar tubuh wanita. Proses ini bertujuan untuk mencapai 

kehamilan tanpa melalui hubungan seksual.26 

Biasanya, pertemuan antara sel telur dan sperma 

terjadi di dalam saluran tuba. Namun, dalam IVF, sel telur 

yang telah matang diambil dari ovarium dan dibuahi 

dengan sperma dalam suatu medium cair. Embrio yang 

terbentuk kemudian ditempatkan kembali ke dalam rahim 

untuk mengalami perkembangan lebih lanjut. Proses ini 

dapat dilakukan di laboratorium dan embrio yang 

dihasilkan dapat disimpan atau langsung ditempatkan 

dalam rahim ibu. Teknik ini sering menjadi pilihan bagi 

pasangan yang mengalami masalah dengan saluran tuba 

atau organ reproduksi lainnya yang menghambat proses 

pembuahan alami. 

Pertama kali berhasil diterapkan pada manusia, bayi 

tabung menjadi terobosan medis yang signifikan. Louise 

Brown, bayi pertama yang lahir melalui teknik ini pada 25 

Juli 1978 di Inggris, menjadi simbol kesuksesan dalam 

bidang reproduksi. Sejak itu, teknik bayi tabung terus 

 
26 Sufriadi Pulungan and Ahmad Misbakh Zainul Musthofa, “Hukum 

Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam,” The Renewal of Islamic Economic Law 2, 
no. 2 (2021): hlm 18, https://jurnal.idaqu.ac.id/index.php/al-
ikhtisar/article/view/65. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 220  
 

mengalami perkembangan dan telah membantu banyak 

pasangan yang mengalami kesulitan untuk memiliki anak.27 

Prosedur bayi tabung melibatkan pengambilan sel 

telur wanita dan sperma pria, yang kemudian dicampurkan 

di luar tubuh dalam tabung khusus. Setelah terjadi 

pembuahan, embrio yang terbentuk kemudian ditempatkan 

kembali ke dalam rahim untuk mengalami perkembangan 

selanjutnya hingga lahir. Bagi pasangan yang kesulitan 

memiliki anak karena masalah reproduksi, prosedur ini 

menjadi harapan untuk mendapatkan keturunan. 

Untuk pasangan yang mengalami kesulitan reproduksi 

akibat gangguan pada organ reproduksi wanita, 

pengambilan sel telur dapat dilakukan melalui dua metode. 

Pertama, sel telur diambil dengan menggunakan penjepit 

setelah ovarium dipegang, dan cairan folikel yang berisi sel 

telur diperiksa dengan mikroskop. Metode kedua 

melibatkan penggunaan USG untuk menuntun jarum ke 

folikel yang berisi sel telur melalui vagina, dan kemudian sel 

telur diisap dengan menggunakan teknik pengisapan 

laparoskopi.28  

 

B. Jenis-jenis Bayi Tabung 
Proses bayi tabung, atau In Vitro Fertilization (IVF), 

melibatkan beberapa tahapan yang penting dalam usaha 

 
27 Fuadi Isnawan, “Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan Bayi 

Tabung Menurut Hukum Islam Dan Hukum Positif Indonesia,” Jurnal Kajian 
Agama,Sosial Dan Budaya Volume 4, no. 2 (2019): hlm 180; Abdul Wahab 
Syakhrani, Stai Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, and Rahniatul Jannah, 
“Inseminasi Dan Bayi Tabung,” JK: Jurnal Kesehatan 1, no. 5 (2023): hlm 645. 

28 Latifah et al., “HUKUM BAYI TABUNG DALAM AGAMA 
ISLAM The Law Of Test Tube Babies,” Jurnal Hukum Dan Sosial, 2023, hlm 
122; Oozoa, MALE AND SPERM FACTORS THAT MAXIMIZE IVF 
SUCCESS, hlm 148. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 221  
 

untuk mencapai kehamilan. Berikut adalah beberapa jenis 

yang umum dilakukan dalam teknik bayi tabung: 

1. Sperma dan sel telur dari pasangan suami isteri, 
kemudian embrionya dipindahkan ke dalam rahim sang 
istri 

2. Sperma dan sel telur dari suami isteri, kemudian 
embrionya dipindahkan ke dalam rahim wanita lain atau 
ibu pengganti (surrogate mother) 

3. Sperma dari suami dan sel telurnya berasal dari wanita 
lain atau melalui donor, lalu embrionya ditrans-
plantasikan ke dalam rahim istri 

4. Sperma dari lak-laki lain atau donor, adapun sel telurnya 
berasal dari isteri kemudian embrionya 
ditransplantasikan ke dalam rahim istri 

5. Sperma dari laki-laki lain, dan sel telurnya berasal dari 
isteri lalu embrionya ditransplantasikan ke dalam rahim 
wanita lain atau ibu pengganti 

6. Sperma dari suami, dan sel telurnya berasal dari wanita 
lain, kemudian embrionya ditransplantasikan ke dalam 
rahim wanita lain (surrogate mother)29 

7. Sperma dan sel telurnya dari wanita, lau embrionya 
ditransplantasikan ke dalam rahim istri 

8. Sperma dan sel telurnya berasal dari donor laki-laki lain, 
kemudian embrionya ditransplantasikan ke dalam rahim 
wanita lain sebagai ibu pengganti (surrogate mother).30 

Menurut Salim, meskipun ada delapan jenis bayi 

tabung yang telah dapat dilakukan secara teknologis, namun 

dalam penggunaan praktisnya hanya lima jenis yang 

 
29 Lahia David, “ASPEK HUKUM TERHADAP BAYI TABUNG 

DAN SEWA RAHIM DARI PERSPEKTIF HUKUM PERDATA 1 Oleh: 
David Lahia 2,” Lex Privatum V, no. 4 (2017): hlm 130, 
http://www.hukumonline.com/klinik/detail/lt4c562a3b4b. 

30 Syamsuddin, “Problematika Bayi Tabung,” Journal of Islamic Family 
Law 01, no. 2 (2020): hlm 41, 
http://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/maddika. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 222  
 

umumnya diterapkan yaitu jenis pertama, kedua, ketiga, 

keempat dan ketujuh. Hal ini karena setiap pasangan suami-

isteri memiliki kondisi khusus ketika mereka ingin memiliki 

anak, sehingga mereka memilih salah satu dari lima jenis 

yang ada. Alasan pemilihan jenis tersebut didasarkan pada 

faktor penyebab infertilitas masing-masing pasangan. 31 

C. Indikasi Bayi Tabung 
Bayi Tabung adalah salah satu opsi yang bisa 

digunakan untuk membantu pasangan yang mengalami 

infertilitas. Namun, perlu dipertimbangkan dengan matang 

oleh dokter yang merawat dan pasangan tersebut sebelum 

memutuskan apakah "Bayi Tabung" merupakan solusi yang 

tepat. Menurut Hadi (1991), indikasi untuk menggunakan 

"Bayi Tabung" meliputi: 

1. Masalah pada pihak istri 

a. Kelainan pada saluran tuba merupakan indikasi utama 
untuk melakukan FIV-ET ("Bayi Tabung"). Kelainan ini 
seringkali menjadi penyebab utama infertilitas, 
mencakup sekitar 25-50% kasus. Kelainan ini biasanya 
disebabkan oleh infeksi atau endometriosis. 
Rekonstruksi tuba atau FIV-ET adalah opsi perawatan 
untuk pasangan yang mengalami masalah ini. 

b. Endometriosis juga merupakan masalah yang sering 
menyebabkan infertilitas. Endometriosis dapat 
mengganggu fungsi reproduksi melalui beberapa 
mekanisme, seperti pembuntuan tuba atau perlekatan 
jaringan. Masalah lain yang ditimbulkan oleh 
endometriosis adalah tingginya angka keguguran, 
mencapai sekitar 34%-46%. 

 
31 Irham Dongoran, “Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum Islam 

(Analisis Maqashid Syari’ah),” TAQNIN: Jurnal Syariah Dan Hukum 2, no. 1 
(2020): hlm 72-73, https://doi.org/10.30821/taqnin.v2i1.7604. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 223  
 

c. Faktor-faktor lain seperti masalah pada serviks atau 
infertilitas idiopatik juga menjadi pertimbangan untuk 
menggunakan "Bayi Tabung".32 

2. Masalah pada pihak suami  

a. Untuk pihak suami, parameter seperti konsentrasi, 
motilitas, dan morfologi sperma menjadi penilaian 
utama kesuburan. Jika terdapat faktor imunologis, FIV 
direkomendasikan. Jika tidak, maka konsentrasi, 
motilitas, dan morfologi sperma menjadi 
pertimbangan untuk jenis perawatan yang tepat, 
seperti FIV atau GIFT (Transfer Gamet Intrafallopian) 

b. Jika jumlah sperma dalam ejakulasi sedikit atau 
bahkan tidak ada sama sekali, teknik seperti ICSI 
(Injeksi Spermatozoa ke dalam Sitoplasma Sel Telur) 
atau TESE (Ekstraksi Sperma Testis) dapat 
dipertimbangkan.33 
Jadi, "Bayi Tabung" menjadi pilihan terapi yang 

kompleks dan harus dipilih dengan hati-hati berdasarkan 

kondisi pasangan yang bersangkutan serta evaluasi 

menyeluruh oleh tim medis yang terlibat.  

 

D. Proses bayi Tabung 
Proses teknik bayi tabung melibatkan beberapa 

langkah yang harus dilalui: 

1. Stimulasi Indung Telur: Pada tahap awal ini, istri diberi 

obat untuk merangsang indung telur guna meningkatkan 

produksi ovum. Berbeda dengan proses alami di mana 

 
32 Andy Kristiyan, “Jurnal Keperawatan,” Jurnal Keperawatan 16, no. 1 

(2024): hlm 1165. 
33 Bambang Wasito and Taufiq Hidayat, “Apa Dan Bagaimana 

Fertilisasi Dengan Bantuan,” Jurnal Kedokteran YARSI 13, no. 1 (2019): hlm 
2-4, https://doi.org/10.33476/jky.v13i1.1058; Mutimmatul Ayda and Wiwin 
Hendriani, “Penerimaan Diri Terhadap Infertilitas,” Jurnal Ilmu Psikologi Dan 
Kesehatan, 2018, hlm 174. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 224  
 

hanya satu ovum matang setiap siklus haid, obat tersebut 

mendorong produksi beberapa ovum. Pematangan sel 

telur dipantau melalui pemeriksaan darah dan 

ultrasonografi setiap hari. 

2. Pengambilan Sel Telur: Setelah ovum sudah matang, sel 

telur diambil melalui prosedur suntikan vagina di bawah 

bimbingan ultrasonografi. 

3. Fertilisasi Sel Telur: Selanjutnya, suami diminta untuk 

menyumbangkan sperma. Sperma diproses dan hanya 

yang berkualitas baik yang akan digunakan untuk 

membuahi sel telur istri dalam laboratorium. Sel telur dan 

sperma yang sudah dipertemukan ini dibiakkan untuk 

beberapa waktu sebelum dipantau untuk pembelahan sel. 

4. Pemindahan Embrio: Jika fertilisasi berhasil, embrio yang 

terbentuk akan dipindahkan ke rahim istri melalui vagina 

setelah 2-3 hari. 

5. Pengamatan Kehamilan: Setelah embrio berhasil 

diimplantasikan, kehamilan akan dipantau. Jika tidak ada 

menstruasi setelah 14 hari, dilakukan pemeriksaan 

kencing untuk memastikan kehamilan. Konfirmasi lebih 

lanjut dapat dilakukan dengan ultrasonografi seminggu 

kemudian.34 

Selama kehamilan, istri disarankan untuk menghindari 

pekerjaan berat untuk mencegah risiko keguguran. Jika 

kehamilan terjadi, proses kelahiran akan dijalani, 

memerlukan waktu sekitar 9 bulan 10 hari. 

HASIL TEMUAN   

 
34 Hizkia Rendy Sondakh, “ASPEK HUKUM BAYI TABUNG DI 

INDONESIA,” Acta Universitatis Agriculturae et Silviculturae Mendelianae 
Brunensis 53, no. 9 (2015): hlm 68-69, 
http://publications.lib.chalmers.se/records/fulltext/245180/245180.pdf%0
Ahttps://hdl.handle.net/20.500.12380/245180%0Ahttp://dx.doi.org/10.10
16/j.jsames.2011.03.003%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.gr.2017.08.001%0A
http://dx.doi.org/10.1016/j.precamres.2014.12. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 225  
 

Implementasi Konsep Maslahah Al-Juwaini dalam 

Penyelesaian Kasus Bayi Tabung  

Salah satu maslahah manusia yang diinginkan dan 
diatur oleh syariat adalah menjaga kelangsungan eksistensi 
manusia melalui keturunan (hifdz an-nasl). Oleh karena itu, 
syariat menetapkan peraturan hukum berupa pernikahan. 

ن النߑح ݾع لتحص۸ الزوج۸ من فاحشة الزԷ وغٸه من ا ߼قاصد وا߬رة ا 
وغرض الشارع ߆ ֡صيرا عࠄ  ،ࠌتاجة ا ࠃ التحصԴ ۸߼س ؏تع اҠ߬ل ߐلرجل

قضية واحدة ولكن ߼ا خص الرجل Դلٿام ا߼ؤن وا߼هر والقيام علزا اختص 
 . ҟԴس تحقاق

Pernikahan disyari'atkan dalam rangka memelihara 

kedua pasangan (suami istri) itu dari kejahatan perbuatan 

zina, dan untuk berbagai tujuan (kemaslahatan) lainnya 

(yang diraih melalui persyari'atan nikah). Seorang wanita 

yang merdeka membutuhkan jaminan keterpeliharaan 

dirinya bersama pasangan yang halal, yaitu suaminya, Dan 

tujuan Syari dalam membentengi keduanya (pasangan 

suami istri tersebut) adalah ketentuan hukum yang satu, 

akan tetapi tatkala sang suami laki-laki memiliki kewajiban 

tertentu dalam hal nafkah dan mahar, maka dia juga 

memiliki hak-hak tertentu pula.35 

Dari keterangan di atas, dapat dipahami bahwa salah 

satu tujuan maslahah yang hendak dicapai dalam sebuah 

pernikahan adalah keturunan (mempunyai anak). Hal itu 

sesuai dengan pendapat mazhab Syafi’i yang menyatakan 

 
35 Al-Juwaini, “Al-Burhan Fi Usul Al-Fiqh,” jilid 2, hlm 75. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 226  
 

bahwa maslahah dari sebuah pernikahan yaitu li tanasul 

(mendapatkan keturunan). 

jika tujuan nikah yakni li tanasul (mendapatkan 

keturunan) dikaitkan dengan persoalan hukum mengikuti 

program bayi tabung, maka akan ditemukan titik temu 

antara keduanya. Sebagaimana telah dijelaskan bahwa 

program bayi tabung biasanya diikuti oleh pasangan suami 

istri yang tidak kunjung mendapatkan anak disebabkan 

munculnya gangguan atau hambatan yang menghalangi 

proses pembuahan dan kehamilan secara alami. Sementara 

di satu sisi, pasangan tersebut sangat mengharapkan 

memiliki keturunan. Maka, secara langsung terdapat hajat 

(kebutuhan) yang hendak dipenuhi dan ada maslahah yang 

hendak diwujudkan. 

Berdasarkan dua pertimbangan hukum tersebut, 

program bayi tabung bagi pasangan suami istri tersebut 

dianggap diperbolehkan. Program ini merupakan upaya 

untuk memenuhi kebutuhan akan keturunan dan sebagai 

sarana untuk mencapai tujuan pernikahan tersebut. Hal ini 

sesuai dengan prinsip bahwa dalam keadaan darurat, 

kebutuhan yang mendesak diperlakukan seolah-olah itu 

adalah keadaan darurat.36 

Namun, ketika program bayi tabung melibatkan 

penggunaan sperma dan ovum dari pasangan suami-isteri 

namun embrio dipindahkan ke rahim ibu pengganti, baik 

istri yang lain atau wanita lain, sebagian kalangan 

 
36 Arifin, “Penyelesaian Hukum Sewa Rahim Pada Program Bayi 

Tabung Perspektif Kitab Al-Burhan Fi Ushul Al-Fiqh Karya Imam Al-
Juwaini,” hlm 49; Nur Komala, “Kewarisan Anak Hasil Proses Bayi Tabung 
(Wasiat Wajibah Sebagai Hak Waris Anak Hasil Surrogate Mother Ditinjau 
Dari Berbagai Aspek Hukum Di Indonesia),” Indonesian Journal of Islamic Law 
1, no. 1 (2018): hlm 72. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 227  
 

memperbolehkannya, terutama jika itu adalah satu-satunya 

cara untuk mendapatkan keturunan. Namun, ada 

kelemahan dalam argumen ini. Ketika embrio dipindahkan 

ke rahim wanita lain, terutama dalam hal warisan dan 

nasab, ini dapat menimbulkan masalah yang lebih besar, 

dan dapat bertentangan dengan prinsip-prinsip penting 

dalam syariah.37 

Penggunaan rahim wanita lain juga menimbulkan 

mudharat yang lebih besar, diantaranya kerancuan status 

anak baik dalam hal nasab, kewalian dan kewarisan, dan 

beban psikologis pihak suami, istri dan wanita yang 

rahimnya disewa. Secara khusus berkaitan dengan 

kewarisan, maka secara langsung hal ini bertentangan 

dengan konsep hifdz al-maal (menjaga harta) sebagai maqashid 

syariah pokok. Karena anak yang lahir nantinya nasabnya 

hanya diikutkan dengan wanita yang melahirkannya, tidak 

kepada pemilik sperma.38 

Selain itu, jika yang digunakan adalah akad sewa 

maka dalam kasus sewa Rahim terdapat satu syarat yang 

tidak terpenuhi terkait obyek sewa. Sebagaimana diketahui 

bahwa memang sperma dan ovum tidak termasuk najis, 

namun percampuran antara keduanya setelah berubah 

menjadi ‘alaqah (segumpal darah yang melekat pada dinding 

 
37 Honainah, Dominikus Rato, and Dyah Ochtorina Susanti, “Status 

Nasab Dan Kewarisan Anak Hasil Sewa Rahim Perspektif Hukum Islam 
Dominikus Rato University of Jember , Indonesia Dyah Ochtorina Susanti 
University of Jember , Indonesia Pendahuluan Tujuan Perkawinan Salah 
Satunya Adalah Untuk Terhindar Dari Perbuat,” Rechtenstudent Journal 4, no. 
April (2023): hlm 71, https://doi.org/10.35719/rch.v4i1.225. 

38 Mohammad Fahrudi Noer Farida Ulvi Na’imah, “Nasab Bayi 
Tabung Dalam Prespektif Hukum Islam Dan Maqasid Syari’Ah,” Al-

’`Adalah : Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 4, no. 2 (2019): hlm 150, 
https://doi.org/10.31538/adlh.v4i2.550. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 228  
 

rahim), maka ia sudah berubah menjadi najis. Hal ini erat 

kaitannya dengan penyewaan rahim. Sebab, pemindahan sel 

telur yang telah dibuahi dalam tabung gelas ke dalam rahim 

wanita, berlangsung ketika sudah menjadi embrio. 

Meskipun dalam hal ini yang dipersewakan bukan sperma 

dan ovum melainkan rahim. Tetapi, dalam kasus seperti ini, 

ada hubungan timbal balik, yakni pemilik rahim dibayar 

sesuai dengan perjanjian oleh wanita lain sebagai pemilik 

ovum. Berarti hukum keduanya sama.39 

Di samping itu, rahim wanita dianggap suci dan 

bukanlah sesuatu yang bisa disewakan atau 

diperjualbelikan. Menyewakan rahim dapat melibatkan 

penentuan nasab yang tidak dibolehkan dalam Islam. Selain 

itu, persoalan memiliki anak adalah hak dari Allah, dan 

menyewakan rahim dapat dianggap sebagai pelanggaran 

terhadap prinsip-prinsip agama.  

Berdasarkan pertimbangan ini, penggunaan bayi 

tabung dengan mengambil sperma atau ovum dari donor 

dan memindahkan embrio ke rahim istri atau wanita lain 

dihukumi sebagai haram. Hal ini karena proses tersebut 

melibatkan tindakan yang tidak terhormat dan dapat 

menyebabkan campur aduk nasab. 

 
 
KESIMPULAN  

Permasalahan bayi tabung atau yang dikenal dengan 
in Vitro Fertilization and Embryo Transfer (IVF-ET) dalam 
dunia kesehatan ini, jika dilihat dari konsep maslahah Imam 

 
39 Said Agil Husin Munawar, Hukum Islam Dan Pluralitas Sosial 

(Jakarta: Penamadani, 2004), hlm 113; Latifah et al., “HUKUM BAYI 
TABUNG DALAM AGAMA ISLAM The Law Of Test Tube Babies,” hlm 
122. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 229  
 

Al-Juwaini dalam kitabnya Al-Burhan fi Ushul Fiqh ini, 
maka hukumnya diperbolehkan dengan syarat sumber 
sperma dan ovum dari pasangan suami, lalu disemaikan dan 
dipindahkan ke dalam rahim itu sendiri. Karena adanya 
maslahah dharuri yang ingin dicapai dalam sebuah 
penikahan. 

Namun, ketika program bayi tabung tersebut 
melibatkan penggunaan rahim wanita lain untuk 
memindahkan embrio, terdapat sejumlah masalah etis dan 
hukum yang timbul, seperti kerancuan status anak dalam 
hal nasab, kewarisan, dan beban psikologis bagi semua 
pihak yang terlibat. Penggunaan rahim wanita lain juga 
bertentangan dengan prinsip-prinsip agama dan 
menyebabkan masalah hukum terkait najis dan sewa rahim. 
Oleh karena itu, penggunaan bayi tabung dengan 
pengambilan sperma atau ovum dari donor dan 
penempatan embrio ke rahim wanita lain dihukumi haram.  
 
DAFTAR PUSTAKA  
Abu Bakar, Hadariansyah. “Konsep Af’Al Al-’Ibād Dalam 

Pemikiran Teologi Tokoh-Tokoh Besar Aliran 
Asy’Ariyah.” Ilmu Ushuluddin 8, no. 1 (2009): 49–70. 

Al-Hambali, Alauddin Abu Hasan. Al-Tahbir Syarah Al-
Tahrir Fi Ushul Fiqh. Pertama. Riyadh: Maktabah Al-
Rusyd, n.d. 

Al-Juwaini. Al-Burhan Fi Ushul Fiqh. Edited by Saleh bin 
Muhammad bin ’Uwaidhah. Beirut: Dar al-Kutub al-
Ilmiyah, n.d. 

Al-Juwaini, Imam al-Haramain Abu al-Ma’ali Abdul Malik 
ibn Yusuf. “Al-Burhan Fi Usul Al-Fiqh.” Two Parts in 
One Volume. Qatar: Qatar University, 1997. 
http://scholar.google.com/scholar?hl=en&btnG=Searc
h&q=intitle:Al-Burhan+Fi+Usul+al-Fiqh#0. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 230  
 

Al-Sufyani, Abid bin muhammad. As-Tsabat Wa As-Syumul 
Fi Al-Syariah Al-Islamiyyah. Mekkah: Maktabah al-
manarah, n.d. 

Al-Zarkasyi, Badr Al-Din. Tasynif Al-Masami’ Bi Jam’il 
Jawami’ Li Tajuddin Al-Subkiy. Edited by Abdul Aziz. 
Mesir: Maktabah Qurtubah, n.d. 

Arifin, Mohamad Zaenal. “Penyelesaian Hukum Sewa 
Rahim Pada Program Bayi Tabung Perspektif Kitab Al-
Burhan Fi Ushul Al-Fiqh Karya Imam Al-Juwaini.” 
Syarie 3, no. 3 (2020): 35–54. https://stai-binamadani.e-
journal.id/Syarie/article/view/162. 

Ashur, Ibn. Maqashid Syariah Al-Islamiyah. Edited by 
Muhammad al-Habib bin Abu Al-Khaujah. Qatar: 
Wizarah al-Awqāf wa as-Shu’ūn al-Islamiyah, 2004. 

Ayda, Mutimmatul, and Wiwin Hendriani. “Penerimaan 
Diri Terhadap Infertilitas.” Jurnal Ilmu Psikologi Dan 
Kesehatan, 2018, 39–48. 

Bahrudin, Moh. Ilmu Ushul Fiqh. Journal of Chemical 
Information and Modeling. Vol. 53, 2019. 

Dongoran, Irham. “Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum 
Islam (Analisis Maqashid Syari’ah).” TAQNIN: Jurnal 
Syariah Dan Hukum 2, no. 1 (2020): 70–87. 
https://doi.org/10.30821/taqnin.v2i1.7604. 

Farida Ulvi Na’imah, Mohammad Fahrudi Noer. “Nasab 
Bayi Tabung Dalam Prespektif Hukum Islam Dan 
Maqasid Syari’Ah.” Al-’`Adalah : Jurnal Syariah Dan 
Hukum Islam 4, no. 2 (2019): 149–76. 
https://doi.org/10.31538/adlh.v4i2.550. 

Hasyim, Muhammad Syarif. “Al-Asy’ariyyah : Studi 
Tentang Pemikiran Al-Baqillani, Al-Juwaini, Al-



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 231  
 

Ghazali.” Hunafa 2, no. 3 (2005): 209–24. 

Hizkia Rendy Sondakh. “ASPEK HUKUM BAYI TABUNG 
DI INDONESIA.” Acta Universitatis Agriculturae et 
Silviculturae Mendelianae Brunensis 53, no. 9 (2015): 1689–
99. 
http://publications.lib.chalmers.se/records/fulltext/24
5180/245180.pdf%0Ahttps://hdl.handle.net/20.500.123
80/245180%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.jsames.2011
.03.003%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.gr.2017.08.001%0
Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.precamres.2014.12. 

Honainah, Dominikus Rato, and Dyah Ochtorina Susanti. 
“Status Nasab Dan Kewarisan Anak Hasil Sewa Rahim 
Perspektif Hukum Islam Dominikus Rato University of 
Jember , Indonesia Dyah Ochtorina Susanti University 
of Jember , Indonesia Pendahuluan Tujuan Perkawinan 
Salah Satunya Adalah Untuk Terhindar Dari Perbuat.” 
Rechtenstudent Journal 4, no. April (2023): 63–77. 
https://doi.org/10.35719/rch.v4i1.225. 

Idris, Muh. “Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam.” Jurnal 
Al-Adl 12, no. 1 (2019): 64–75. 

Isnawan, Fuadi. “Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan 
Bayi Tabung Menurut Hukum Islam Dan Hukum 
Positif Indonesia.” Jurnal Kajian Agama,Sosial Dan 
Budaya Volume 4, no. 2 (2019): 179–200. 

Komala, Nur. “Kewarisan Anak Hasil Proses Bayi Tabung 
(Wasiat Wajibah Sebagai Hak Waris Anak Hasil 
Surrogate Mother Ditinjau Dari Berbagai Aspek Hukum 
Di Indonesia).” Indonesian Journal of Islamic Law 1, no. 1 
(2018): 65–81. 

Kristiyan, Andy. “Jurnal Keperawatan.” Jurnal Keperawatan 
16, no. 1 (2024): 383–96. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 232  
 

Kusumastuti, Adhi, and Ahmad Mustamil Khoiron. Metode 
Penelitian Kualitatif (Issue Metode Penelitian Kualitatif). 
Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo. Semarang: 
Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo, 2019. 
http://fip.um.ac.id/wp-
content/uploads/2015/12/3_Metpen-Kualitatif.pdf. 

Lahia David. “ASPEK HUKUM TERHADAP BAYI 
TABUNG DAN SEWA RAHIM DARI PERSPEKTIF 
HUKUM PERDATA 1 Oleh: David Lahia 2.” Lex 
Privatum V, no. 4 (2017): 130–37. 
http://www.hukumonline.com/klinik/detail/lt4c562a
3b4b. 

Latifah, Merlin Karinda, Rizky Vaira, Isrowiyatun Daiyah, 
and Tri Tunggal. “HUKUM BAYI TABUNG DALAM 
AGAMA ISLAM The Law Of Test Tube Babies.” Jurnal 
Hukum Dan Sosial, 2023, 6. 

Munawar, Said Agil Husin. Hukum Islam Dan Pluralitas 
Sosial. Jakarta: Penamadani, 2004. 

Nasiri, Nasiri. “Menela’ah Konsep Maqasid Al-Shari ‘Ah Al-
Juwayni Dalam Kitab Al-Burhan Fi Usul Al-Fiqh.” 
Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam 6, no. 2 
(2015): 98–126. 

Oozoa, David Mortimer. MALE AND SPERM FACTORS 
THAT MAXIMIZE IVF SUCCESS. Edited by R. John 
Aitken. Inggris: CAMBRIDGE UNIVERSITY PRESS, 
2020. 

Pulungan, Sufriadi, and Ahmad Misbakh Zainul Musthofa. 
“Hukum Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam.” The 
Renewal of Islamic Economic Law 2, no. 2 (2021): 83–90. 
https://jurnal.idaqu.ac.id/index.php/al-
ikhtisar/article/view/65. 



Tasyri’ Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024 
 

 

Tasyri’: Journal of Islamic Law,  
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor  

Page | 233  
 

Rizqi, Ikhsan Nur. “Maqashid Syari ’ Ah Perspektif Imam 
Haramain Al -Juwayni” 7 (2021). 

Sarwat Ahmat, Lc., MA. “Maqoshid Syari’ah.” Jurnal Skripsi, 
2019, 20. 

Syamsuddin. “Problematika Bayi Tabung.” Journal of Islamic 
Family Law 01, no. 2 (2020): 2775–7161. 
http://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/maddika. 

Taimiyyah, Ibn. Jami’ Al-Masa’il. Edited by Muhammad Aziz 
Syams. Beirut: Dar Ibn Hazm, n.d. 

Turmudi, Asep Hedi. “Sejarah Pemikiran Ushul Fiqh 
(Menuju Metode Penemuan Hukum Islam 
Kontekstual).” Foramadiahi: Jurnal Kajian Pendidikan Dan 
Keislaman 11, no. 2 (2019): 213. 
https://doi.org/10.46339/foramadiahi.v11i2.205. 

Wahab Syakhrani, Abdul, Stai Rasyidiyah Khalidiyah 
Amuntai, and Rahniatul Jannah. “Inseminasi Dan Bayi 
Tabung.” JK: Jurnal Kesehatan 1, no. 5 (2023): 644–56. 

Wasito, Bambang, and Taufiq Hidayat. “Apa Dan 
Bagaimana Fertilisasi Dengan Bantuan.” Jurnal 
Kedokteran YARSI 13, no. 1 (2019): 1–13. 
https://doi.org/10.33476/jky.v13i1.1058. 

Yuslem, Nawir. “Al-Burhan Fi Ushul Al-Fiqh : Kitab Induk 
Usul Fikih (Konsep Mashlahah Imam Al-Haramain Al-
Juwayni Dan Dinamika Hukum Islam),” 2007. 


