JOURNAL OF HUPO_LINEA VOL. 3 No. 1 (2022) 1-10

© Lembaga Anotero Scientific Pekanbaru

II-IL Journal of

Hupo_Linea

https://ejournal.anotero.org/index.php/hupo

Lafaz Li’an (Ghadlab dan La’nah) Persfektif Ibn Daqiq
Al-‘1d (625-702 H)

Firman Surya Putra
Sekolah Tinggi Agama Islam Lukman Edy Pekanbaru, Indonesia

Abstract: This paper discusses the Lafaz Li'an (Ghadlab and La'nah) which may be considered normal to be
spoken or even do not consider the determination of the lafaz that there is no Maqashid Syari'ah element in
the pronunciation. Although there are some scholars' opinions, the application of the lafaz can be replaced
with the meaning of lafaz la'nah spoken by a husband, it can be replaced with ghadlab lafaz which should be
said by the wife. But in essence, everything that has been determined by Allah SWT has a direct or indirect
mashlahah review in Islamic law. And if you pay close attention, then from every Shari'ah of Allah SWT there
is mashlahah for humans in it. Among the many scholars who explored this matter was Imam Ibn Dagqiq al-'ld
al-Qusyairi al-Manfaluthi (625-702 H). He is recognized as a mustaqil (independent) mujtahid, known as a
mujtahid who controls two schools of thought, Maliki and Shafi'i. However, in ijtihad, he always has his own
opinion and point of view and is not muqallid towards the two schools that he controls, always paying attention
to the maslahah side which is adapted to Qasd al-Shari'a. , and experienced by society at that time, starting
from the social, economic, political and others. without prioritizing passion.

Keywords: Lafaz Li'an, Ghadlab and La'nah, Perfective Ibn Daqgiq Al-'ld

1. Pendahuluan

Semua aturan yang telah ditetapkan Allah SWT dan Rasulullah SAW tidak akan terlepas
dari maslahah, kepentingan, kemaslahatan dan kebaikan bagi seluruh manusia. Kendatipun
manusia tidak sadar bahkan tidak merasa kemaslahatan itu nyata dan bisa dirasakan. Satu dari
sekian aturan dan hukum yang memberikan kemaslahatan dan kebaikan bahkan kehormatan
bagi manusia adalah pernikahan. Karena dengan melakukan aturan ini banyak hal negatif bisa
menjauh dari kehidupan manusia, dan banyak juga hal positif yang akan masuk dalam
kehidupan mnusia, jika dijalankan sesuai dengan aturan Allah SAW dan Rasulullah SAW.
Pernikahan adalah satu dari sekian tanda-tanda kebesaran Allah SWT, bahkan merupakan
bentuk kasih sayang Allah yang berdiri di atas saling mencintai dan menyayangi, sebagaimana
yang telah Allah jelaskan dalam Q.S Ar-rum :21:

SHEA TN o) i3 555 vgw Jazs &) e 5] 51} BRI VQ sls O w6l 2
Oy

Artinya: ”Dan dari tanda-tanda kebesaranNya adalah Dia menciptakan pasangan-pasangan
untukmu dari jenismu sendiri, agar kamu cenderung dan merasa tentram kepadanya, dan Dia
jadikan di antaramu rasa kasih dan sayang. Sungguh pada yang demikian itu benar-benar
terdapat tanda-tanda kebesaran Allah bagi kaum yang berpikir.” (Kementrian Agama RI,
2005: 406)

Pernikahan bukanlan kekuasaan dominan yang dimiliki suami ataupun istri, tetapi
pernikahan merupakan kehidupan yang saling mendukung, bersama yang sertai dengan amanah

*Corresponding author: putra21246 @ gmail.com
2022 Anotero Publisher. All right reserved.
https://ejournal.anotero.org/index.php/hupo



https://ejournal.anotero.org/index.php/hupo
mailto:putra21246@gmail.com
https://ejournal.anotero.org/index.php/hupo

Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10

dan kewajiban sesama. Salah satu hikmah Allah jadikan suami pemimpin terhadap keluarga
adalah karena seorang suami secara umum lebih sanggup dalam memimpin rumah tangga, jauh
dari emosional yang tidak terkontrol, dari ketergesah-gesahan dalam memutuskan sesuatu serta
lebih mempunyai rasa potimis, di samping itu laki-lakilah yang akan memuliakan perempuan
salah satunya dengan cara memberi mahar pernikahan dan menafkahi perempuan lahir ataupun
bathin (Musayyar, 1996). Maka dengan kepemimpinan ini (Qawamah) maka nasab keturunan
disandarkan kepada laki-laki dan bukan kepada perempuan. Islam sangat perhatian terhadap
keabsahan nasab keturunan, (Sayyid Ahmad Musayyar, 1996 : 162). Sebagaimana Rasulullah
Bersabda:

B e L6 1l 5 o 2 ) 28
Artinya: “barang siapa menyandarkan nasabnya kepada selain ayahnya dan dia mengetahui,
maka surga diharamkan atasnya.” (Imam Bukhari, 1987 : 199, Imam Muslim : 57, Ahmad bin
Hambal : 328, Imam Abu Daud : 490, Imam Ibn Majah : 632)

Yang memegang akad nikah adalah laki-laki, maka dialah yang memiliki hak thalaq ketika
kehidupan berumah tangga tidak bisa dipertahankan lagi. Dan ini adalah jalan terakhir yang
bisa ditempuh suami dan istri. maka yang wajib diperhatikan adalah menjaga hubungan baik
antara suami dan istri. saling menghargai dan menghormati hak dan kewajiban masing-masing
agar hubungan berumah tangga bisa langgeng dan berjalan sesuai aturan dan tuntunan agama.
(Musayyar, 1996). Namun hal ini selalu ada cela yang membuat hubungan suami istri menjadi
tidak akur bahkan terpecah belah. Bisa terjadi karena perilaku suami atau akhlak istri yang tidak
baik. Sehingga sampai pada tarap perselingkuhan istri atau suami. Bahkan berujung kepada
perzinahan. Hal yang demikian membuat suami melemparkan tuduhan terhadap istri, bahwa
istri telah melakukan perzinahan. Atau anak yang dikandung istri bukanlah anak atau benih dari
suami.

Proses tuduhan yang dilontarkan suami terhadap istri di atas dinamakan Qadzaf. Dan ini
telah terjadi pada zaman Rasulullah SAW. Ketika seorang suami kuat dengan tuduhannya
terhadap istri, maka dalam syari’at Islam berlaku bagi penuduh sangsi yang di namakan Had
(Abu Bakar al-Jaza’iri, 1964 :494), jika tidak bisa mendatangkan 4 orang saksi. Begitu juga
bagi tertuduh, jika terbukti melakukan perzinaan maka bisa diterapkan atasnya sangsi pezina.
Tetapi jika suami tidak bisa mendatangkan empat orang saksi, dia kuat dengan tuduhannya dan
istri kuat menerpa tuduahan tersebut atau dalam arti lain semua merasa tidak bersalah, maka
untuk emnjatuhkan sangsi keduanya dilakukanlah proses Li’an. Imam Ibn Daqiq mempunyai
pandangan tersendiri dalam proses Li’an khususnya pada lafaz yang diucapkan pasangan suami
istri. walaupun pada dasarnya seakan-akan beliau hanya melihat zahir ayat atau hadits
Rasulullah SAW saja. Tetapi menurut penulis ini suatu yang menarik untuk dibahas.

2. Hasil dan Pembahasan

Biografi Imam Ibn Daqiq Al-‘Id
Kondisi Politik

Imam Ibn Daqiq al-‘Id hidup di saat masih berkuasanya pemerintahan kerajaan Ayyubiyah
di Mesir sampai saat sirna dan jatuhnya pemerintahan ini pada tahun 648 H. di saat beliau
berumur 23 tahun. Selama hidup di masa pemerintahan kerajaan Ayyubiyah merasakan banyak
kejadian-kejadian dan perkembangan-perkembagan yang terjadi saat itu, di antaranya:
peperangan-peperangan antara Ayyubiyun dan tentara salib di Mesir dan Syam, dan juga
peperangan di kalangan internal Ayyubiyah. Semua ini tentunya memberikan dampak yang
besar dalam kehidupan Ibn Daqiq al-‘Id. Karena pada masa pemerintahan kerajaan Ayyubiyah
selama kurang lebih 80 tahun adalah masa jihad dan perjuangan. Para penguasa Ayyubiyun
khususnya pendiri kerajaan Ayyubiyah berusaha sekuat tenaga untuk menjaga agama Islam dan
kaum muslimin dari orang-orang salibis yang berkeinginan menguasai daerah-daerah yang



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10

dihuni kaum muslimin, menjadi garda terdepan untuk menghadapi segala bentuk usaha dari
kaum salibis dalam merebut daerah-daerah di bawah pemerintahan Islam sebagaimana yang
terjadi pada masa sekarang. Pada masa Ibn Daqiq hidup di masa pemerintahan Ayyubiyah
banyak terjadi pergolakan, perkembangan dan pertentangan yang memberikan pengaruh besar
terhadap diri Imam Ibn Dagqiq, sehingga mempengaruhi dalam penetapan hukum, pendapat, dan
sikap beliau terhadap para penguasa saat itu.
Kondisi Ekonomi

Ada beberapa hal penting yang mempengaruhi kehidupan ekonomi pada masa Ibn Daqiq,
yang menyebabkan perekonomian saat itu terkadang kurang berkembang dengan baik bahkan
masyarakat mengalami kesusahan pada segi perekonomian dalam kehidupan sehari-hari, hal-
hal tersebut adalah: banyak terjadi peperangan antara kaum muslimim dan para salibis, dari sisi
lain peperangan yang terjadi antara kaum muslim dan tentara Tatar, pertentangn yang terjadi
antara para penguasa muslim. Di samping itu terjadinya kekeringan disebabkan berkurangnya
debit air sungai Nil, sehingga mengakibatkan beberapa hal seperti ; kefakiran, melangitnya
harga kebutuhan masyarakat di pasar, timbulnya wabah penyakit yang berbahaya sampai pada
taraf berakibat kematian.
Kondisi Sosial Masyarakat

Dari sisi sosial masyarakat, dalam hal ini terbagi menjadi dua hal, yaitu dari segi strata
sosial masyarakat dan kehidupan beragama dalam masyarakat di masa Imam Ibn Dagqiq hidup.
Masyarakat Mesir di masa Imam Ibn Daqiq terbagi menjadi beberapa lapisan, lapisan yang
sangat dikenal saat itu adalah ; bangsa Arab, bangsa Turki, Qibthi, beberapa kelompok dari
bangsa Sudan dan bangsa Yahudi, serta bangsa Yunani dan Romawi. Hanya saja dalam
kehidupan bermasyarakat terbagi menjadi beberapa tingkatan, yaitu: Pertama, Golongan
Penguasa. Yaitu kelompok Ayyubiyun dan Mamalik di antara mereka ada yang menjadi
penguasa, pasukan perang dan para prajurit kemudian ada yang menjadi sultan. Kedua,
Golongan Intelektual. Golongan Mutsaqaf atau intelektual dari generasi-generasi muda umat
yang mempunyai keilmuan agama dan bahasa Arab, mereka ditempa di mesjid-mesjid dan
sekolah-sekolah yang sangat perhatian sekali dengan ilmu-ilmu agama dan bahasa Arab.
Golongan para saudagar. Ketiga, Golongan Produsen. Tingakatan mereka lebih tinggi dari pada
para petani, sebagian besar mereka hidup berdampingan dengan para saudagar di perkotaan
dengan berkecukupan dan jauh dari kekurangan. Keempat, Golongan Petani. Mereka adalah
para pekerja di persawahan dan ladang, dipekerjakan untuk menggarap sawah dan ladang,
menerima upah dari pekerjaan tersebut, tidak mempunyai hak dalam kepemilikan dan
penyewaan terhadap tanah. Sebagian besar mereka adalah para penduduk biasa. Kelima,
Golongan Ahlu Dzimmah. Yaitu kelompok atau golongan dari masyarakat yang beragama
Yahudi dan Nasrani. Kehidupan masyarakat Mesir dari segi agama, terbagi menjadi beberapa
bagian, yaitu : yang beragama Nasrani sebagian besar adalah kelompok yang dinamakan
Nasrani Qibthi, dan selebihnya adalah bangsa Yunani dan Romawi, sedangkan yang beragama
Yahudi adalah bangsa Ibrani (Ramiz, 1990).
Latar belakang keluarga

Ia adalah Muhammad Ali Bin Wahab Bin Muthi’ Bin Abi Tha’ah Abu al-Fath Taqiyuddin
Ibn Dagqiq al-°‘Id al-Qusyairi al-Manfaluthi al-Mashri. (Lihat, Ibn Daqiq, 2002) Imam Ibn Daqiq
dilahirkan di daerah pesisir laut merah pada hari sabtu tanggal 25 Sya’ban tahun 625 H. Dan
dilahirkan dari keluarga baik dan mulia, terhormat serta terkenal dengan keilmuannya. Ayahnya
adalah seorang ulama’ al-Sha’idi yang bernama Majd al-Din Ali Bin Wahab, salah seorang
ulama mazdhab malikiyah yang ternama. Menyatukan antara ilmu, amal dan ibadah serta
zuhud. Ibunya adalah anak dari Syeikh yang sholeh dan wara’ yaitu Imam Taqiyuddin Mazhfar
Bin Abdullah Bin Ali al-Mashri. Beliau berasal dari bibit yang mulia dan kedua orang tua yang
terhormat dengan keilmuan yang dimiliki. Bahkan semua saudara laki-laki dan saudara
perempuannya seperti ; Ahmad Bin Ali, Musa Bin Ali, Ruqayyah Binti Ali, semuanya dikenal



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10

sebagai sosok yang berilmu dan mempunyai akhlak mulia, serta agamis. Para ulama bersepakat
bahwa beliau wafat di Kairo pada hari Jum’at tanggal 21 Shafar 702 H pada usia 77 tahun, dan
dikebumikan di lereng bukit Muqatham. (Ibn Daqiq, 2002)

Latar belakang pendidikan

Sebagai awal penempaan keilmuan dan pendidikanya, Ibn Daqiq memulai penempaan diri
dengan belajar al-Quran kepada ayahnya yaitu Syeikh Majduddin Ali bin Wahab, kemudian
baru melangkah kepada dasar ilmu syari’at dan bahasa Arab, seperti belajar figh mazhab
Maliki, hadits dan Ushul Figh. Di samping itu beliau juga belajar dan memperdalami figh
mazhab Syafi’i dari murid ayahnya yaitu Syeikh al-Qadhi Bahauddin Hibatullah bin Abdullah
al-‘Udzri al-Qifthi, kemudian beliau juga belajar ilmu Ushul dari seorang hakim di Qaush yaitu
al-Qadhi Syamsuddin Muhammad bin Mahmud al-Ashfahani. Belajar bahasa Arab dari Syeikh
Syarafuddin Muhammad bin Abi al-Fadhal al-Mursi dan para ulama bahasa lainnya. Untuk
memperkuat keilmuan dalam bidang figh Syafi’i, beliau berangkat ke kota Kairo untuk belajar
dari Syeikh Islam Abu Muhammad al-‘Iz Abdussalam, kemudian bertolak ke Alexandria
(Mesir), negeri Syam, dan Hijaz serta negeri lainnya untuk menambahkan keilmuanya di bidang
figh dan hadits.

Dari sekian banyak para ulama yang beliau kunjungi untuk menimbal ilmu pengetahuan
dari mereka ada tiga orang ulama yang sangat berpengaruh dalam kehidupannya menuntut dan
menimba ilmu, yaitu : ayahnya, Syeikh Majduddin Ali bin Wahab bin Dagqiq al-‘Id, murid
ayahnya yaitu Syeikh Bahauddin al-Qifthi, Syeikh al-‘Iz bin Abdussalam, yang memberikan
gelar kepadanya sebagai Sultannya para ulama, karena Imam Ibn Daqiq banyak mendapatkan
ilmunya, ijtihadnya, ketagwaanya, sehingga menjadi salah satu murid yang beliau kagumi.
(Ramiz, 1990).

Para Guru dan Murid Imam Ibnu Daqiq (Ramiz, 1990)

Pertama, Ali bin Wahab bin Dagqiq al-‘Id. Dia adalah Syeikh Ali bin Wahab bin Muthi’ bin
Abi Tha’ah al-Qusyairi, yang bergelar Majduddin. Ayah dari Ibn Daqiq al-‘Id. Syeikh
Majduddin dikenal dan diakui sebagai syeikh ulama mazhab Maliki pada masanya. Beliau
wafat dan dikuburkan di daerah Qaush pada tahun 667 H. Kedua, Baha’uddin al-Qifti. Dia
adalah Syeikh al-Faqih al-Imam al-Fadhil Hibatullah bin Abdullah bin Sayyid al-Kulli al-
‘Udzri, yang bergelar Baha’uddin. Ketiga, Al-‘Iz bin Abdussalam. Beliau adalah Imam
Mujtahid al-Qudwah Abdul ‘Aziz bin Abdussalam bin al-Qaim bin Abu Asyad al-Silmi, dari
Bani Salim yang merupakan salah satu suku arab yang terkenal. Dikenal dengan gelar atau
sebutan al-‘Iz.

Imam Ibn Dagqiq telah memberikan kontribusi besar dalam pembentukan para ahli hadits
dan ulama yang sebelumnya pernah belajar dan menimba ilmu darinya serta menghadiri majelis
ilmuanya. Di antara mereka adalah: 1) Imaduddin bin al-Atsir al-Halabi; 2) ‘Ala’uddin al-
Qunawwi; 3) Fathuddin bin Sayyidinnas; 4) Al-Dzahabi, Muhammad bin Ahmad bin Utsman
bin Qaimaz, Syamsuddin Abu Abdillah al-Turkamani al-Dzahabi (673-848 H); 5) Al-Mazi,
Jamaluddin Abu al-Hajjaj Yusuf bin Abdurrahman bin Yusuf al-Mazi al-Syafi’i (654-842 H);
6) Qutub al-Din Abdul Karim bin Abd al-Nur bin Munir al-Hanafi al-Halabi al-Mishri ( 644-
735 H); 7) Atsir al-Din Muhammad bin Yusuf bin Ali bin Yusuf bin Hayan, Abu Hayan al-
Andalusi al-Gharnathi al-Nahwi (645-745 H); 8) Muhammad bin Aqil bin Abu al-Hasan al-
Mashri (660-729 H); 9) Taj al-Din Umar bin Ali bin Salim bin Shadagah al-Lakhmi al-
Iskandarani al-Faqihi al-Maliki (731 H); dan 10) Syamsuddin Abu Abdillah Muhammad bin
Yusuf bin Abu Bakr Abdullah al-Jazri al-Mashri al-Syafi’i (637-711 H) (Abu al-Mahasin, tt)
Pengertian Li’an

Kata Li’an menurut bahasa adalah berasal dari kata al-La’n, yang artinya membuang atau
menjauhkan dari rahmat Allah SWT. Dinamakan demikian karena ini terjadi terhadap suami
dan istri, yang menjadikan mereka jauh dari rahmat Allah SWT, kemudian mereka dipisahkan
untuk selama-lamanya.(Wahbah Zuhaili, 1997 : 7092, lihat juga Wahbah Zuhaili, 2008 : 184)



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10

Sedangkan terminologi dari Li’an adalah: seorang laki-laki (suami) menuduh istrinya
berzina, dengan mengatakan :”aku melihatnya berzina.” Atau menafikan kehamilan istrinya
berasal dari benihnya, kemudian permasalahan ini diangkat kepada hakim, kemudian suami
diminta untuk memberikan bukti dengan mendatangkan empat orang saksi yang menyaksikan
perzinahan yang dilakukan oleh istrinya. Jika suami tidak bisa mendatangkan saksi, maka
mereka diperintahkan hakim untuk bersaksi empat kali persaksian, maka suami bersaksi dengan
mengatakan :”aku bersaksi, demi Allah, sungguh aku telah melihat istriku berzina, atau
mengatakan :”kehamilannya bukan dariku, kemudian ia mengatakan: laknat Allah baginya jika
1a termasuk orang-orang yang berbohong. Jika istri mengakui kesalahannya atau mengakui zina
yang ia lakukan, maka ia diberikan sangsi had. Dan jika istri tidak mengaku, maka ia harus
bersaksi sebanyak empat kali kesaksian sambil mengatakan :”aku bersaksi demi Allah, dia tidak
melihatku berzina atau aku tidak berzina, dan kehamilanku ini adalah dari benihnya. Setelah itu
istri mengatakan bahwa, Allah murka kepadanya jika suaminya termasuk orang yang benar dan
jujur. Kemudian mereka berdua dipisahkan hakim untuk selama-lamanya (al-Jaza’iri, 1964)

Dari terminology di atas tampak, bahwa Li’an adalah tuduhan seorang suami terhadap
istri yang menurut pengakuan suami istri berzina atau suami menafikan nasab anak terhadap
dirinya. Dalam arti lain Li’an berlaku untuk dua orang yang sudah mempunyai hubungan tali
pernikahan. Dan tuduhan tersebut berasal dari seorang suami bukan dari seorang istri.
Pensyari’atan Li’an

Li’an merupakan aturan syari’at yang telah ditetapkan Allah SWT, hukum dan
syari’atnya bersifat tetap dalam al-Qur’an, sunnah dan Ijma’. Li’an disyari’atkan dalam Islam
dengan landasan firman Allah SWT dalam Q.S. An-Nur : 6-9:

C Gabsiall 2] 81 AU U\JL@; sl aeast s a1 gl A & s 2asigl Ogs g
o) 8 AL il st 1625 O O g \’,\;3 cj) g,u,s\i]\ g,. bt’fé\ ME IS :w@-\;

Artinya :”Dan orang-orang yang menuduh istrinya berzma, padahal mereka tldak mempunyai
saksi-saksi selain diri mereka sendiri, maka kesaksian masing-masing orang itu adalah, empat
kali bersumpah dengan nama Allah , bahwa sesungguhnya ia termasuk orang-orang yang
berkata benar. Dan sumpah yang kelima bahwa laknat Allah akan menimpahnya, jika dia
termasuk orang yang berdusta. Dan istri itu terhindar dari hukuman apabila ia bersumpah
empat kali atas nama Allah bahwa suaminya termasuk orang-orang yang berdusta. Dan
sumpah yang kelima, bahwa kemurkaan Allah akan menimpanya (istri),jika ia (suaminya) itu
termasuk orangorang yang benar.” (Q.S. An-Nur : 6-9) (Kementrian Agama RI, 2005).

Dalam hadits Rasulullah SAW yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Umar Radhiyalahu
‘Anhu:

Sy edet Gy 8T Sl 80 0ot 6 06 096 3 SO0 O ¢ et g 28 i a2
om0 BB 06 B e B eSe a8 by ke L K IS ) epie G ake G

z

\

Y 4

g S A U506 mu@w&;wugum\ JUES 36T U5 Axg 8Ll Q:;V.u ruju.cm

2 L% od %

U}”" L\.:JJ\ u\.)& d\ oﬁ;\j ojfbj 4&9)) y4 / QJ')’LJ (V‘é'}\j)\ QJMJ.: u’J‘j\J) )j\s\ o)y L3 ubY\ ;Y A
G i & ujz;ij,@y s 2 el s :;;u:izasd%, P JE Y e

8) Ay ones gl dgad, 4 a0, L0 £y oy e s Y 26 s ez Sl
8 A il a5l Bagad skl 8 i g 0870 e A & O eadiy | Geatial ol



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10

& soe (& P [APZ o~ 1 ,/.1‘?/;.. /,n/ - ~/°//
D% Gslall e O8] e A Clad OF sy Gyd & ol
Ty ™ “ >o < - s %
5 et LSS, Je ,L;KL&}{.LS-\

Artinya :”Dari Abdullah bin Umar Radhiyalahu ‘Anhu berkata : ”Bahwasannya fulan bin fulan
bertanya :”wahai Rasulullah, bagaimana menurutmu jika salah seorang di antara kami
mendapati istrinya melakukan perbuatan keji (fahisyah), apa yang harus ia lakukan? Jika ia
katakan , maka ia telah mengatakan sesuatu yang besar, dan jika ia diam berarti ia diam
menutupi masalah besar yang sama”. Nabi hanya diam tidak menjawab. Tidak beberapa lama
setelah itu, ia datang lagi kepada Rasulullah dan berkata :’’sesungguhnya hal yang aku
tanyakan kepadamu itu adalah masalah yang sedang menimpa diriku, maka Allah SWT
turunkan ayat-ayat dari surah An-Nur : (Dan orang-orang yang menuduh istri-istri mereka
berzina), Rasulullah bacakan ayat tersebut kepada orang itu sambil menasehati dan
mengingatkan serta memberitahu bahwa siksaan dunia itu lebih ringan dari siksaan akhirat.
Orang tersebut menjawab : "tidak demi Allah yang mengutusmu dengan kebenaran, aku tidak
berdusta kepada istriku. Lalu Rasulullah SAW memanggil istrinya dan menasehatinya,
mengingatkannya dan memberitahunya bahwa siksaan dunia itu lebih ringan dari siksaan
akhirat. Wanita itu menjawab :’tidak, demi Allah yang mengutusmu dengan kebenaran,
sungguh ialah yang berdusta. Kemudian Rasulullah memulai dari pihak suami agar bersumpah
empat kali demi Allah bahwa ia adalah termasuk orang-orang yang benar, sedangkan sumpah
yvang kelima menyatakan bahwa laknat Allah atasnya jika ia termasuk orang-orang yang
berdusta. Kemudian rasulullah lanjutkan dengan istri, ia juga bersumpah empat kali demi
Allah bahwa suaminya itu benar-benar termasuk orang-orang yang berdusta. Dan sumpah
kelima menyatakan bahwa murka Allah atasnya jika suaminya itu termasuk orang-orang yang
benar. Kemudian Rasulullah SAW memisahkan keduanya, kemudian beliau berkata
:"sesungguhnya Allah mengetahui bahwasannya salah satu kalian berdusta, apakah dari
kalian mau bertobat? Ini Rasulullah ucapkan sebanyak tiga kali.” (Daqiq, 2002; Daqiq, 1987).

Awal terjadinya Li’an dalam syari’at Islam adalah kejadian terhadap hilal dan istrinya serta
Umayyan dan istrinya dan ini merupakan pendapat jmhur ulama’. Sebagian besar para ulama’
berpendapat bahwa kisah Hilal dan Umayyah adalah kisah yang lebih dahulu terjadi dari kisah
lainnya (Zuhaili, 1997).
Penyebab Terjadinya Li’an

Pertama, Suami menuduh istri berzina. Kedua, Penafian kehamilan istri atau anak yang
dikandung istri. Malikiyah berpendapat, dalam penafian kehamilan, disyaratkan suami tidak
menjima’ istri sampai pada masa terjadinya kehamilan tersebut. atau suami bersikukuh bahwa
rahim istri kosong setelah satu kali haid, dan suami menuduh sebelum istri melahirkan (Zuhaili,
1997).
Hikmah dan Akibat yang Timbul Akibat Li’an

Allah SWT syari’atkan Li’an adalah untuk mewujudkan kemaslahatan, dan tentunya ada
hal-hal yang terjadi dan wajib berlaku bagi kedua belah pihak akibat li’an yang mereka lakukan,
di antaranya adalah: 1) Melindungi kehormatan suami dan istri, dan menjaga kemuliaan
manusia; 2) Mencegah sangsi Qadzaf dari suami, hukuman (had) zina dari istri; 3) Menguatkan
penafian anak yang terkadang bukan berasal dari suami; 4) Pengharaman jima’ sebelum terjadi
fasakh atau setelah difasakh qodhi; 5) Pengwajiban fasakh atau pemisahan terhadap kedua belah
pihak; dan 6) Penafian penyandaran nasab kepada laki-laki (Zuhaili 1997, lihat juga al-Jaza’iri,
1964).



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10

Perspektif Ibn Daqiq terhadap Lafaz Li’an
Allah SWT berfirman dalam Q S. An-Nur : 6-9:

O Gl oI B Ay 565 5 s 3tgd i 9 2368 £ 55 5 el O o
&,:J al 5& ub@ i :)\ u\.,\;J\ e \)”J.;j o) &},9@\ a :)g:)l Je d i i &M\i‘j
sl o O ke B ek O icatdiy € 03K

Artinya: ”Dan orang-orang yang menuduh istrinya berzina, padahal mereka tidak mempunyai
saksi-saksi selain diri mereka sendiri, maka kesaksian masing-masing orang itu adalah, empat
kali bersumpah dengan nama Allah , bahwa sesungguhnya ia termasuk orang-orang yang
berkata benar. Dan sumpah yang kelima bahwa laknat Allah akan menimpahnya, jika dia
termasuk orang yang berdusta. Dan istri itu terhindar dari hukuman apabila ia bersumpah
empat kali atas nama Allah bahwa suaminya termasuk orang-orang yang berdusta. Dan
sumpah yang kelima, bahwa kemurkaan Allah akan menimpanya (istri),jika ia (suaminya) itu
termasuk orangorang yang benar.” (Q.S. An-Nur : 6-9).(Kementrian Agama RI, 2005 : 350)
Rasulullah SAW bersabda diriwayatkan oleh Abdullah bin Umar Radhiyal 'ahu ‘Anhu:

&Exzx\b.b-\.b-j}jj&j@’% &\Jﬁ;bj\éo’)ﬁjb%ﬁ?:t&zﬁ\@z};’og&\ﬁg};
) &/&M’Judb‘y‘&&_}&ﬂ“u{nﬂd}} Wﬁbv&vlgu‘ﬁ‘”zw

Czt

‘fjjifw\‘}jj@.g&g;\ JJLWLS.U\Q JUES 56T a3 43 8 el RAPINE ruju&w
Sl G ode O gy 3555 thegy ol 240 (5@;\3)\ Os5% ;JJ,U\;) ”A\ e & LY Y5

u;;;fj,@'p,uas‘* gl Lsidu ;,;Lu g ol Y 1 I S RN
f 36,0 B oy Gl s Y 06 sV ide 2 b5

/Ti:M\:lg xdsllall oy
L;-\j ,u\;;&}\ U’“J
T QC’_AL L‘,ﬁa J.@.é ,:);KL:S.L;-\

Artinya: ”Dari Abdullah bin Umar Radhiyalahu ‘Anhu berkata : ”Bahwasannya fulan bin fulan
bertanya :’wahai Rasulullah, bagaimana menurutmu jika salah seorang di antara kami
mendapati istrinya melakukan perbuatan keji (fahisyah), apa yang harus ia lakukan? Jika ia
katakan , maka ia telah mengatakan sesuatu yang besar, dan jika ia diam berarti ia diam
menutupi masalah besar yang sama”. Nabi hanya diam tidak menjawab. Tidak beberapa lama
setelah itu, ia datang lagi kepada Rasulullah dan berkata :’sesungguhnya hal yang aku
tanyakan kepadamu itu adalah masalah yang sedang menimpa diriku, maka Allah SWT
turunkan ayat-ayat dari surah An-Nur : (Dan orang-orang yang menuduh istri-istri mereka
berzina), Rasulullah bacakan ayat tersebut kepada orang itu sambil menasehati dan
mengingatkan serta memberitahu bahwa siksaan dunia itu lebih ringan dari siksaan akhirat.
Orang tersebut menjawab :"tidak demi Allah yang mengutusmu dengan kebenaran, aku tidak
berdusta kepada istriku. Lalu Rasulullah SAW memanggil istrinya dan menasehatinya,
mengingatkannya dan memberitahunya bahwa siksaan dunia itu lebih ringan dari siksaan
akhirat. Wanita itu menjawab :’tidak, demi Allah yang mengutusmu dengan kebenaran,
sungguh ialah yang berdusta. Kemudian Rasulullah memulai dari pihak suami agar bersumpah
empat kali demi Allah bahwa ia adalah termasuk orang-orang yang benar, sedangkan sumpah
yvang kelima menyatakan bahwa laknat Allah atasnya jika ia termasuk orang-orang yang
berdusta. Kemudian rasulullah lanjutkan dengan istri, ia juga bersumpah empat kali demi

RINVICH ,§‘;:,Jp 6,( ,;@&J\ g,ﬁ S8 e & 5

/&’s



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10

Allah bahwa suaminya itu benar-benar termasuk orang-orang yang berdusta. Dan sumpah
kelima menyatakan bahwa murka Allah atasnya jika suaminya itu termasuk orang-orang yang
benar. Kemudian Rasulullah SAW memisahkan keduanya, kemudian beliau berkata
: "sesungguhnya Allah mengetahui bahwasannya salah satu kalian berdusta, apakah dari
kalian mau bertobat? Ini Rasulullah ucapkan sebanyak tiga kali” (Dagqiq, 2002).

Imam Ibnu Dagqiq al-‘Id mengatakan, hadits di atas adalah dalil yang menunjukkan bahwa
pertanyaan seseorang laki-laki tersebut kepada nabi Muhammad SAW adalah penyebab
turunnya surah An-Nur ayat 6-9. Adapun bacaan Rasulullah SAW ayat tersebut terhadap laki-
laki yang bertanya adalah untuk menjelaskan muatan hukum yang terdapat dalam surat tersebut
serta pengamalan terhadap ayat serta nasehat nabi terhadap dirinya. Kemudian Imam Ibnu
Dagqiq al-‘Id menyebut pendapat ulama terkait penetuan lafaz ketika bersumpah atau melakukan
Li’an, hukum melafazkan kata Ghadhab (murka) ketika sumpah pada Li ‘an sebagaimana yang
dilakukan sang istri adalah bersifat istihbab (sesuatu yang dicintai/disukai) dan tidak wajib dan
boleh saja diganti dengan ucapan lain. Menurut mereka zahir dari hadits tidak ada
pengkhususan lafaz tersebut terhadap istri dan memungkin itu juga bisa diucapkan oleh suami
dan ini bersifat umum. Karena tidak diragukan lagi suami juga akan dihadapkan kepada sangsi
gadzaf sebagaiman istri juga akan dihadapkan kepada sangsi rajam. Hanya saja sangsi istri lebih
berat dari pada suami (Daqiqg, 2002).

Imam Ibnu Daqiq al-‘Id dalam permasalahan ini mempunyai pendapat atau ijtihad
tersendiri dan sisi pandang yang berbeda. Beliau berpendapat bahwa zahir lafaz hadits dan al-
Qur’an surat An-Nur ayat 6-9 sama-sama menyatakan keharusan untuk menetapkan lafaz
sumpah dalam melakukan Li’an, dan lafaz yang ditentukan untuk bersumpah di dalam hadits
sama dengan yang tertera di al-Qur’an, dan ini menandakan bahwa lafaz tersebut tidak boleh
diganti dengan lafaz yang lain. Begitu juga dengan aturan Li’an yang dimulai oleh suami
kemudian istri, baik di al-Qur’an ataupun di hadits. Dengan makna lain bahwa dalam
melakukan Li’an suami menggunakan lafaz La’nah sedangkan istri menggunakan lafaz
Ghadhab. Lataz Ghadhab lebih dahsyat dari pada lafaz La’nah. Karena istri yang tertuduh
sebagai pelaku maka lafaz Ghadhab dikhususkan dan tidak boleh diganti dengan lafaz lain. Dan
hikmah dari pengkhususan ini menurut Imam Ibnu Daqiq karena besarnya dosa dilakukan jika
itu benar ia lakukan berupa menodai kehormatan hubungan pernikahan yang seharusnya hal
tersebut hanya dilakukan bersama suaminya saja, dihadapkan kepada memberikan hak suami
kepada orang yang bukan suaminya dan ini adalah permasalahan yang sangat besar dan
menimbulkan kerusakan dan kebobrokan yang banyak di antaranya ; akan timbul kesenjangan
dalam mahram jika melahirkan anak perempuan yang bukan dari benih suaminya, penetapan
kewalian bagi perempuan yang lahir di luar akad atau anak hasil perzinaan, terbentur kepada
pemberian hak waris bagi anak. Maka sudah sewajarnya lafaz Ghadhab dikhususkan kepada
istri. Bahkan dikatakan jika diganti lafaz Ghadhab dengan La’nah bagi istri itu tidak cukup
untuk menutupi dosa besar yang ia lakukan. Adapun jika lafaz La’nah pada suami diganti
dengan lafaz Ghadhab, terjadi perbedaan pendapat, dalam hal ini Imam Ibnu Dagqiq al-‘Id tidak
menjelaskan perbedaan pendapat tersebut. yang beliau tekankan adalah lebih mengutamakan
mengikuti nash, dan melakukan atau menegakkan hukum sesuai dengan zahir nash.

Ijtihad penetapan lafaz dalam li’an (Ghadlab dan La 'nah)yang ditetapkan Ibn Daqiq bukan
sekedar penetapan kosong belaka, tapi berdasarkan landasan atau alasan yang kuat. Dalam hal
ini Ibn Daqiq lebih mengedepankan sifat wara’nya, ihtiyath (kehati-hatian) terhadap syari’at
Allah SWT. tidak serta-merta memutuskan atau menetukan pendapat kecuali melihat dari
beberapa aspek. Di antaranya adalah betul-betul ingin mewujudkan maksud dari Allah SWT
sebagai syari’ atau pembuat syari’at. Penulis melihat, hifzh al- ‘Ardl yang diisyaratkan dari
aturan Allah inilah yang diwujudkan dalam ijtihadnya di samping itu juga keadaan sosial
beragama masyarakat yang menurun saat itu karena kemaksiatan yang terus berkembang secara
nyata, sehingga perlu menjaga kehormatan dan kemuliaan manusia dalam titik ini.



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10

Sebagaimana pada keterangan sebelumnya tentang hikmah disyari’atkannya Li’an oleh
Allah SWT, yaitu melindungi kehormatan suami dan istri, dan menjaga kemuliaan manusia.
Maka Imam Ibnu Dagqiq al-‘Id melewati manhaj dalam beijtihad yaitu al-Manhaj al-Istislahi
yaitu cara atau jalan yang dipergunakan dan dilewati seorang mujtahid dengan bersandarkan
kepada kaidah Istishlah dalam ijtihadnya. Pengkhususan lafaz dan pelaksanaan hukum yang
menurut beliau harus mengikuti zahir dari nash, dan tidak boleh diganti, menunjukkan perhatian
syari’at terhadap Hifzh al-‘Ardh atau menjaga kehormatan. Karena pentingnya penjagaan
terhadap kehormatan tersebut, Syari’at khususkan Li’an sesuai dengan bentuk pelanggaran
yang dilakukan.

3. Penutup

Syari’at yang telah ditetapkan Allah SWT sebagai syari’ (pembuat syari’at) tidak akan
terlepas dari Dlaruriyat al-Khamsa. Di antaranya adalah pensyari’atan Li ’an. Secara zahir saja
dari penetapan hukum Li'an dan proses yang telah ditetapkan syari’at terlihat jelas bahwa Allah
SWT ingin kebaikan dan kemaslahatan selalu dirasakan dan diterima manusia sebagai mukallaf.
Imam Ibn Daqiq seorang mujtahid yang menguasai dua mazhab sangat perhatian dengan Qashd
al-Syari’ Allah SWTdalam berijtihad. khususnya dalam proses dan penetapan lafaz Li’'an yang
harus dilakukan dua pasangan suami istri yang telah menodai kehormatan hubungan pernikahan
mereka. Tidak sekedar melihat zahir nash saja tetapi beliau juga melihat kemaslahatan yang
terkandung dalam Dlaruriyat al-Khamsa yaitu Hifzh al-Nasl dan Hifzh al- ‘Ard, menjaga alur
keturunan dan menjaga kehormatan dan kemuliaan. Maka Ibn Daqiq tetapkan bahwa lafaz
Li’an (Ghadlab-La nah)tidak boleh diganti dengan lafaz lain atau pengucapnya ditukar (suami
lafaz Ghadlab dan istri lafaz La 'nah). Ini dikarenakan konteks hadits dan al-Qur’an sama dalam
penetapan lafaz tersebut, besarnya permasalahan yang sudah dialami kedua belah pihak, dan
besarnya dosa bagi setiap pelaku, jika benar-benar melakukan apa yang dituduhkan dan
berbohong terhadap tuduhan yang telah dilontarkan.

References

Abdullah, Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah al-Bukhari Abu. (1987). al-
Jami’ al-Shahih. cet. 1. Kairo : Dar al-Sya’ab, Maktabah al-Syamilah.

al-Musayyar, Muhammad Sayyid Ahmad. (1996). Akhlaq al-Usrah al-Muslimah, Buhuts wa
Fatawa. Kairo: Daar al-Thoba’ah Muhammadiyah.

Atabiki, Jamaluddin Abu al-Mahasin Yusuf bin Taghri Bardi al. al-Nuju>m al-Za> hirah fi
>Mulu>k Misr wa al-Qa>hirah. Mesir-Kairo: Da>r al-kutub. Waza>rah al-Tsaqa>fah
wa Irsya>d al-Qaumi al-Mu’assasah al-Misriyah al-‘A>mah. jld. 7

Dagqiq. I. (1987). Ihkam al-Ahkam Syarh ‘Umdat al-Ahkam, ditahqiq oleh Ahmad Muhammad
Syakir. cet. 1. Libanon-Bairut: ‘Alam al-Kutub.

Dagqiq. I. (2002). Thkam al-Ahkam Syarh ‘Umdat al-Ahkam, ditahqiq oleh Hasan Ahmad Isbar.
cet. 1. Libanon-Bairut: Dar Ibn Hazm.

Departemen Agama, R. I. (2005). Al-Qur’an dan terjemahan. Jakarta: PT Syaamil Cipta Media.

Jaza'iri, A. B. J. (1964). Minhaj al-Muslim: kitab'aqa'id wa-adab wa-akhlag wa-'ibadat wa-
mu'amalat. Mesir: Dar al-Salam.

Nisaburi, Muslim bin al-Hajjaj Abu al-Husain al-Qusyairi al. Shahih Muslim. Bairut: Dar Thya
al-Turats al-Arabi.

Qazwaini, Ibnu Majah Abu Abdullah Muhammad bin Yazid al. Sunan Ibn Majah. Maktabah
Abu al-Mu’athi, Maktabah al-Syamilah.

Sajastani, Abu Daud Sulaiman al. Sunan Abi Daud. Bairut: Dar al-Kitab al-Arabi.

‘Uzairi, Muhammad Ramiz Abdul Fattah Mustafa al. (1990). Tagqiy al-Din Muhammad Ibn Ali
Ibnu Daqiq al-‘Id ‘Ashruh, Hayatuh, ‘Ulumuhwa Atsaruh fi al-Figh, cet. 1, Jordan-
Amman: Dar al-Basyir.



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10

Zuhaili, W. (1997). al-Figh al-Islami wa Adilatuh. cet. 4. Damaskus: Dar al-Fikr. JId. 9.
Zuhaili, W. (2008). Figh al-Syafi’i al-Muyassar. Damasqus: Daar al-Fikr.

10



