
 JOURNAL OF HUPO_LINEA VOL. 3 NO. 1 (2022) 1-10  

   

 

© Lembaga Anotero Scientific Pekanbaru 
 

JHL 

 
https://ejournal.anotero.org/index.php/hupo   

   

Journal of 

Hupo_Linea 

   

 

*Corresponding author: putra21246@gmail.com     
2022 Anotero Publisher. All right reserved. 

https://ejournal.anotero.org/index.php/hupo  

Lafaz Li’an (Ghadlab dan La’nah) Persfektif Ibn Daqiq 

Al-‘Id (625-702 H) 
 

Firman Surya Putra 
 
Sekolah Tinggi Agama Islam Lukman Edy Pekanbaru, Indonesia  

1. Pendahuluan 

Semua aturan yang telah ditetapkan Allah SWT dan Rasulullah SAW tidak akan terlepas 

dari maslahah, kepentingan, kemaslahatan dan kebaikan bagi seluruh manusia. Kendatipun 

manusia tidak sadar bahkan tidak merasa kemaslahatan itu nyata dan bisa dirasakan. Satu dari 

sekian aturan dan hukum yang memberikan kemaslahatan dan kebaikan bahkan kehormatan 

bagi manusia adalah pernikahan. Karena dengan melakukan aturan ini banyak hal negatif bisa 

menjauh dari kehidupan manusia, dan banyak juga hal positif yang akan masuk dalam 

kehidupan mnusia, jika dijalankan sesuai dengan aturan Allah SAW dan Rasulullah SAW. 

Pernikahan adalah satu dari sekian tanda-tanda kebesaran Allah SWT, bahkan merupakan 

bentuk kasih sayang Allah yang berdiri di atas saling mencintai dan menyayangi, sebagaimana 

yang telah Allah jelaskan dalam Q.S Ar-rum :21: 

وَرَحَْ  مَوَدċةً  نَكُمْ  بَ ي ْ وَجَعَلَ  إلِيَ ْهَا  لتَِسْكُنُوا  أزَْوَاجًا  أنَْ فُسِكُمْ  مِنْ  لَكُمْ  خَلَقَ  أَنْ  آ۶َتهِِ  لقَِوْمٍ  وَمِنْ  ۶َتٍ  َّ ذَلِكَ   Ŀِ  ċإِن ةً 
 .يَ تَ فَكċرُونَ 

Artinya: ”Dan dari tanda-tanda kebesaranNya adalah Dia menciptakan pasangan-pasangan 

untukmu dari jenismu sendiri, agar kamu cenderung dan merasa tentram kepadanya, dan Dia 

jadikan di antaramu rasa kasih dan sayang. Sungguh pada yang demikian itu benar-benar 

terdapat tanda-tanda kebesaran Allah bagi kaum yang berpikir.” (Kementrian Agama RI, 
2005: 406) 

Pernikahan bukanlan kekuasaan dominan yang dimiliki suami ataupun istri, tetapi 

pernikahan merupakan kehidupan yang saling mendukung, bersama yang sertai dengan amanah 

Abstract: This paper discusses the Lafaz Li'an (Ghadlab and La'nah) which may be considered normal to be 

spoken or even do not consider the determination of the lafaz that there is no Maqashid Syari'ah element in 

the pronunciation. Although there are some scholars' opinions, the application of the lafaz can be replaced 

with the meaning of lafaz la'nah spoken by a husband, it can be replaced with ghadlab lafaz which should be 

said by the wife. But in essence, everything that has been determined by Allah SWT has a direct or indirect 

mashlahah review in Islamic law. And if you pay close attention, then from every Shari'ah of Allah SWT there 

is mashlahah for humans in it. Among the many scholars who explored this matter was Imam Ibn Daqiq al-'Id 

al-Qusyairi al-Manfaluthi (625-702 H). He is recognized as a mustaqil (independent) mujtahid, known as a 

mujtahid who controls two schools of thought, Maliki and Shafi'i. However, in ijtihad, he always has his own 

opinion and point of view and is not muqallid towards the two schools that he controls, always paying attention 

to the maslahah side which is adapted to Qasd al-Shari'a. , and experienced by society at that time, starting 

from the social, economic, political and others. without prioritizing passion. 

 

Keywords: Lafaz Li'an, Ghadlab and La'nah, Perfective Ibn Daqiq Al-'Id 

https://ejournal.anotero.org/index.php/hupo
mailto:putra21246@gmail.com
https://ejournal.anotero.org/index.php/hupo


Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10 
 

2 

dan kewajiban sesama. Salah satu hikmah Allah jadikan suami pemimpin terhadap keluarga 

adalah karena seorang suami secara umum lebih sanggup dalam memimpin rumah tangga, jauh 

dari emosional yang tidak terkontrol, dari ketergesah-gesahan dalam memutuskan sesuatu serta 

lebih mempunyai rasa potimis, di samping itu laki-lakilah yang akan memuliakan perempuan 

salah satunya dengan cara memberi mahar pernikahan dan menafkahi perempuan lahir ataupun 

bathin (Musayyar, 1996). Maka dengan kepemimpinan ini (Qawamah) maka nasab keturunan 

disandarkan kepada laki-laki dan bukan kepada perempuan. Islam sangat perhatian terhadap 

keabsahan nasab keturunan, (Sayyid Ahmad Musayyar, 1996 : 162). Sebagaimana Rasulullah 

Bersabda: 

 ِŚَْغ ńَِعَى إċةُ عَلَيْهِ حَرَام  مَنِ ادċَنŪَْأبَيِهِ وَهْوَ يَ عْلَمُ فا. 

Artinya: “barang siapa menyandarkan nasabnya kepada selain ayahnya dan dia mengetahui, 

maka surga diharamkan atasnya.” (Imam Bukhari, 1987 : 199, Imam Muslim : 57, Ahmad bin 
Hambal : 328, Imam Abu Daud : 490, Imam Ibn Majah : 632) 

Yang memegang akad nikah adalah laki-laki, maka dialah yang memiliki hak thalaq ketika 

kehidupan berumah tangga tidak bisa dipertahankan lagi. Dan ini adalah jalan terakhir yang 

bisa ditempuh suami dan istri. maka yang wajib diperhatikan adalah menjaga hubungan baik 

antara suami dan istri. saling menghargai dan menghormati hak dan kewajiban masing-masing 

agar hubungan berumah tangga bisa langgeng dan berjalan sesuai aturan dan tuntunan agama. 

(Musayyar, 1996). Namun hal ini selalu ada cela yang membuat hubungan suami istri menjadi 

tidak akur bahkan terpecah belah. Bisa terjadi karena perilaku suami atau akhlak istri yang tidak 

baik. Sehingga sampai pada tarap perselingkuhan istri atau suami. Bahkan berujung kepada 

perzinahan. Hal yang demikian membuat suami melemparkan tuduhan terhadap istri, bahwa 

istri telah melakukan perzinahan. Atau anak yang dikandung istri bukanlah anak atau benih dari 

suami.  

Proses tuduhan yang dilontarkan suami terhadap istri di atas dinamakan Qadzaf. Dan ini 

telah terjadi pada zaman Rasulullah SAW. Ketika seorang suami kuat dengan tuduhannya 

terhadap istri, maka dalam syari’at Islam berlaku bagi penuduh sangsi yang di namakan Had 
(Abu Bakar al-Jaza’iri, 1964 :494), jika tidak bisa mendatangkan 4 orang saksi. Begitu juga 

bagi tertuduh, jika terbukti melakukan perzinaan maka bisa diterapkan atasnya sangsi pezina. 

Tetapi jika suami tidak bisa mendatangkan empat orang saksi, dia kuat dengan tuduhannya dan 

istri kuat menerpa tuduahan tersebut atau dalam arti lain semua merasa tidak bersalah, maka 

untuk emnjatuhkan sangsi keduanya dilakukanlah proses Li’an. Imam Ibn Daqiq mempunyai 

pandangan tersendiri dalam proses Li’an khususnya pada lafaz yang diucapkan pasangan suami 
istri. walaupun pada dasarnya seakan-akan beliau hanya melihat zahir ayat atau hadits 

Rasulullah SAW saja. Tetapi menurut penulis ini suatu yang menarik untuk dibahas. 

2. Hasil dan Pembahasan 

Biografi Imam Ibn Daqiq Al-‘Id 

Kondisi Politik 

Imam Ibn Daqiq al-‘Id hidup di saat masih berkuasanya pemerintahan kerajaan Ayyubiyah 
di Mesir sampai saat sirna dan jatuhnya pemerintahan ini pada tahun 648 H. di saat beliau 

berumur 23 tahun. Selama hidup di masa pemerintahan kerajaan Ayyubiyah merasakan banyak 

kejadian-kejadian dan perkembangan-perkembagan yang terjadi saat itu, di antaranya: 

peperangan-peperangan antara Ayyubiyun dan tentara salib di Mesir dan Syam, dan juga 

peperangan di kalangan internal Ayyubiyah. Semua ini tentunya memberikan dampak yang 

besar dalam kehidupan Ibn Daqiq al-‘Id. Karena pada masa pemerintahan kerajaan Ayyubiyah 
selama kurang lebih 80 tahun adalah masa jihad dan perjuangan. Para penguasa Ayyubiyun 

khususnya pendiri kerajaan Ayyubiyah berusaha sekuat tenaga untuk menjaga agama Islam dan 

kaum muslimin dari orang-orang salibis yang berkeinginan menguasai daerah-daerah yang 



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10 

 3 

dihuni kaum muslimin, menjadi garda terdepan untuk menghadapi segala bentuk usaha dari 

kaum salibis dalam merebut daerah-daerah di bawah pemerintahan Islam sebagaimana yang 

terjadi pada masa sekarang. Pada masa Ibn Daqiq hidup di masa pemerintahan Ayyubiyah 

banyak terjadi pergolakan, perkembangan dan pertentangan yang memberikan pengaruh besar 

terhadap diri Imam Ibn Daqiq, sehingga mempengaruhi dalam penetapan hukum, pendapat, dan 

sikap beliau terhadap para penguasa saat itu. 

Kondisi Ekonomi 

Ada beberapa hal penting yang mempengaruhi kehidupan ekonomi pada masa Ibn Daqiq, 

yang menyebabkan perekonomian saat itu terkadang kurang berkembang dengan baik bahkan 

masyarakat mengalami kesusahan pada segi perekonomian dalam kehidupan sehari-hari, hal-

hal tersebut adalah: banyak terjadi peperangan antara kaum muslimim dan para salibis, dari sisi 

lain peperangan yang terjadi antara kaum muslim dan tentara Tatar, pertentangn yang terjadi 

antara para penguasa muslim. Di samping itu terjadinya kekeringan disebabkan berkurangnya 

debit air sungai Nil, sehingga mengakibatkan beberapa hal seperti ; kefakiran, melangitnya 

harga kebutuhan masyarakat di pasar, timbulnya wabah penyakit yang berbahaya sampai pada 

taraf berakibat kematian.  

Kondisi Sosial Masyarakat 

Dari sisi sosial masyarakat, dalam hal ini terbagi menjadi dua hal, yaitu dari segi strata 

sosial masyarakat dan kehidupan beragama dalam masyarakat di masa Imam Ibn Daqiq hidup. 

Masyarakat Mesir di masa Imam Ibn Daqiq terbagi menjadi beberapa lapisan, lapisan yang 

sangat dikenal saat itu adalah ; bangsa Arab, bangsa Turki, Qibthi, beberapa kelompok dari 

bangsa Sudan dan bangsa Yahudi, serta bangsa Yunani dan Romawi. Hanya saja dalam 

kehidupan bermasyarakat terbagi menjadi beberapa tingkatan, yaitu: Pertama, Golongan 

Penguasa. Yaitu kelompok Ayyubiyun dan Mamalik di antara mereka ada yang menjadi 

penguasa, pasukan perang dan para prajurit kemudian ada yang menjadi sultan. Kedua, 

Golongan Intelektual. Golongan Mutsaqaf atau intelektual dari generasi-generasi muda umat 

yang mempunyai keilmuan agama dan bahasa Arab, mereka ditempa di mesjid-mesjid dan 

sekolah-sekolah yang sangat perhatian sekali dengan ilmu-ilmu agama dan bahasa Arab. 

Golongan para saudagar. Ketiga, Golongan Produsen. Tingakatan mereka lebih tinggi dari pada 

para petani, sebagian besar mereka hidup berdampingan dengan para saudagar di perkotaan 

dengan berkecukupan dan jauh dari kekurangan. Keempat, Golongan Petani. Mereka adalah 

para pekerja di persawahan dan ladang, dipekerjakan untuk menggarap sawah dan ladang, 

menerima upah dari pekerjaan tersebut, tidak mempunyai hak dalam kepemilikan dan 

penyewaan terhadap tanah. Sebagian besar mereka adalah para penduduk biasa. Kelima, 

Golongan Ahlu Dzimmah. Yaitu kelompok atau golongan dari masyarakat yang beragama 

Yahudi dan Nasrani. Kehidupan masyarakat Mesir dari segi agama, terbagi menjadi beberapa 

bagian, yaitu : yang beragama Nasrani sebagian besar adalah kelompok yang dinamakan 

Nasrani Qibthi, dan selebihnya adalah bangsa Yunani dan Romawi, sedangkan yang beragama 

Yahudi adalah bangsa Ibrani (Ramiz, 1990). 

Latar belakang keluarga 

Ia adalah Muhammad Ali Bin Wahab Bin Muthi’ Bin Abi Tha’ah Abu al-Fath Taqiyuddin 

Ibn Daqiq al-‘Id al-Qusyairi al-Manfaluthi al-Mashri. (Lihat, Ibn Daqiq, 2002) Imam Ibn Daqiq 

dilahirkan di daerah pesisir laut merah pada hari sabtu tanggal 25 Sya’ban tahun 625 H. Dan 
dilahirkan dari keluarga baik dan mulia, terhormat serta terkenal dengan keilmuannya. Ayahnya 

adalah seorang ulama’ al-Sha’idi yang bernama Majd al-Din Ali Bin Wahab, salah seorang 

ulama mazdhab malikiyah yang ternama. Menyatukan antara ilmu, amal dan ibadah serta 

zuhud. Ibunya adalah anak dari Syeikh yang sholeh dan wara’ yaitu Imam Taqiyuddin Mazhfar 
Bin Abdullah Bin Ali al-Mashri. Beliau berasal dari bibit yang mulia dan kedua orang tua yang 

terhormat dengan keilmuan yang dimiliki. Bahkan semua saudara laki-laki dan saudara 

perempuannya seperti ; Ahmad Bin Ali, Musa Bin Ali, Ruqayyah Binti Ali, semuanya dikenal 



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10 
 

4 

sebagai sosok yang berilmu dan mempunyai akhlak mulia, serta agamis. Para ulama bersepakat 

bahwa beliau wafat di Kairo pada hari Jum’at tanggal 21 Shafar 702 H pada usia 77 tahun, dan 
dikebumikan di lereng bukit Muqatham. (Ibn Daqiq, 2002) 

Latar belakang pendidikan 

Sebagai awal penempaan keilmuan dan pendidikanya, Ibn Daqiq memulai penempaan diri 

dengan belajar al-Quran kepada ayahnya yaitu Syeikh Majduddin Ali bin Wahab, kemudian 

baru melangkah kepada dasar ilmu syari’at dan bahasa Arab, seperti belajar fiqh mazhab 

Maliki, hadits dan Ushul Fiqh. Di samping itu beliau juga belajar dan memperdalami fiqh 

mazhab Syafi’i dari murid ayahnya yaitu Syeikh al-Qadhi Bahauddin Hibatullah bin Abdullah 

al-‘Udzri al-Qifthi, kemudian beliau juga belajar ilmu Ushul dari seorang hakim di Qaush yaitu 

al-Qadhi Syamsuddin Muhammad bin Mahmud al-Ashfahani. Belajar bahasa Arab dari Syeikh 

Syarafuddin Muhammad bin Abi al-Fadhal al-Mursi dan para ulama bahasa lainnya. Untuk 

memperkuat keilmuan dalam bidang fiqh Syafi’i, beliau berangkat ke kota Kairo untuk belajar 
dari Syeikh Islam Abu Muhammad al-‘Iz Abdussalam, kemudian bertolak ke Alexandria 
(Mesir), negeri Syam, dan Hijaz serta negeri lainnya untuk menambahkan keilmuanya di bidang 

fiqh dan hadits. 

  Dari sekian banyak para ulama yang beliau kunjungi untuk menimbal ilmu pengetahuan 

dari mereka ada tiga orang  ulama yang sangat berpengaruh dalam kehidupannya menuntut dan 

menimba ilmu, yaitu : ayahnya, Syeikh Majduddin Ali bin Wahab bin Daqiq al-‘Id, murid 
ayahnya yaitu Syeikh Bahauddin al-Qifthi, Syeikh al-‘Iz bin Abdussalam, yang memberikan 
gelar kepadanya sebagai Sultannya para ulama, karena Imam Ibn Daqiq banyak mendapatkan 

ilmunya, ijtihadnya, ketaqwaanya, sehingga menjadi salah satu murid yang beliau kagumi. 

(Ramiz, 1990).  

Para Guru dan Murid Imam Ibnu Daqiq (Ramiz, 1990) 

Pertama, Ali bin Wahab bin Daqiq al-‘Id. Dia adalah Syeikh Ali bin Wahab bin Muthi’ bin 
Abi Tha’ah al-Qusyairi, yang bergelar Majduddin. Ayah dari Ibn Daqiq al-‘Id. Syeikh 
Majduddin dikenal dan diakui sebagai syeikh ulama mazhab Maliki pada masanya. Beliau 

wafat dan dikuburkan di daerah Qaush pada tahun 667 H. Kedua, Baha’uddin al-Qifti. Dia 

adalah Syeikh al-Faqih al-Imam al-Fadhil Hibatullah bin Abdullah bin Sayyid al-Kulli al-

‘Udzri, yang bergelar Baha’uddin. Ketiga, Al-‘Iz bin Abdussalam. Beliau adalah Imam 

Mujtahid al-Qudwah Abdul ‘Aziz bin Abdussalam bin al-Qaim bin Abu Asyad al-Silmi, dari 

Bani Salim yang merupakan salah satu suku arab yang terkenal. Dikenal dengan gelar atau 

sebutan al-‘Iz.  
Imam Ibn Daqiq telah memberikan kontribusi besar dalam pembentukan para ahli hadits 

dan ulama yang sebelumnya pernah belajar dan menimba ilmu darinya serta menghadiri majelis 

ilmuanya. Di antara mereka  adalah: 1) Imaduddin bin al-Atsir al-Halabi; 2) ‘Ala’uddin al-
Qunawwi; 3) Fathuddin bin Sayyidinnas; 4) Al-Dzahabi, Muhammad bin Ahmad bin Utsman 

bin Qaimaz, Syamsuddin Abu Abdillah al-Turkamani al-Dzahabi (673-848 H); 5) Al-Mazi, 

Jamaluddin Abu al-Hajjaj Yusuf  bin Abdurrahman bin Yusuf al-Mazi al-Syafi’i (654-842 H); 

6) Qutub al-Din Abdul Karim bin Abd al-Nur bin Munir al-Hanafi al-Halabi al-Mishri ( 644-

735 H); 7) Atsir al-Din Muhammad bin Yusuf bin Ali bin Yusuf bin Hayan, Abu Hayan al-

Andalusi al-Gharnathi al-Nahwi (645-745 H); 8) Muhammad bin Aqil bin Abu al-Hasan al-

Mashri (660-729 H); 9) Taj al-Din Umar bin Ali bin Salim bin Shadaqah al-Lakhmi al-

Iskandarani al-Faqihi al-Maliki (731 H); dan 10) Syamsuddin Abu Abdillah Muhammad bin 

Yusuf bin Abu Bakr Abdullah al-Jazri al-Mashri al-Syafi’i (637-711 H) (Abu al-Mahasin, tt) 

Pengertian Li’an 

Kata Li’an menurut bahasa adalah berasal dari kata al-La’n, yang artinya membuang atau 

menjauhkan dari rahmat Allah SWT. Dinamakan demikian karena ini terjadi terhadap suami 

dan istri, yang menjadikan mereka jauh dari rahmat Allah SWT,  kemudian mereka dipisahkan 

untuk selama-lamanya.(Wahbah Zuhaili, 1997 : 7092, lihat juga Wahbah Zuhaili, 2008 : 184) 



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10 

 5 

Sedangkan terminologi dari Li’an adalah: seorang laki-laki (suami) menuduh istrinya 

berzina, dengan mengatakan :”aku melihatnya berzina.” Atau menafikan kehamilan istrinya 
berasal dari benihnya, kemudian permasalahan ini diangkat kepada hakim, kemudian suami 

diminta untuk memberikan bukti dengan mendatangkan empat orang saksi yang menyaksikan 

perzinahan yang dilakukan oleh istrinya. Jika suami tidak bisa mendatangkan saksi, maka 

mereka diperintahkan hakim untuk bersaksi empat kali persaksian, maka suami bersaksi dengan 

mengatakan :”aku bersaksi, demi Allah, sungguh aku telah melihat istriku berzina, atau 
mengatakan :”kehamilannya bukan dariku, kemudian ia mengatakan: laknat Allah baginya jika 
ia termasuk orang-orang yang berbohong. Jika istri mengakui kesalahannya atau mengakui zina 

yang ia lakukan, maka ia diberikan sangsi had. Dan jika istri tidak mengaku, maka ia harus 

bersaksi sebanyak empat kali kesaksian sambil mengatakan :”aku bersaksi demi Allah, dia tidak 
melihatku berzina atau aku tidak berzina, dan kehamilanku ini adalah dari benihnya. Setelah itu 

istri mengatakan bahwa, Allah murka kepadanya jika suaminya termasuk orang yang benar dan 

jujur. Kemudian mereka berdua dipisahkan hakim untuk selama-lamanya (al-Jaza’iri, 1964) 

 Dari terminology di atas tampak, bahwa Li’an adalah tuduhan seorang suami terhadap 

istri yang menurut pengakuan suami istri berzina atau suami menafikan nasab anak terhadap 

dirinya. Dalam arti lain Li’an berlaku untuk dua orang yang sudah mempunyai hubungan tali 

pernikahan. Dan tuduhan tersebut berasal dari seorang suami bukan dari seorang istri. 

Pensyari’atan Li’an 

 Li’an  merupakan aturan syari’at yang telah ditetapkan Allah SWT, hukum dan 
syari’atnya bersifat tetap dalam al-Qur’an, sunnah dan Ijma’. Li’an  disyari’atkan dalam Islam 
dengan landasan firman Allah SWT dalam Q.S. An-Nur : 6-9: 

  ۝ڕċِ إِنċهُ لَمِنَ الصċادِقśَِ اتٍ بِ وَالċذِينَ يَ رْمُونَ أزَْوَاجَهُمْ وŃََْ يَكُنْ Ůَمُْ شُهَدَاءُ إċِٗ أنَْ فُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أرَْبعَُ شَهَادَ 
  śَِعَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِب ċِلَعْنَتَ اڕ ċاَمِسَةُ أَنŬْهُ لَمِنَ   ۝وَاċإِن ċِوَيدَْرأَُ عَن ْهَا الْعَذَابَ أَنْ تَشْهَدَ أرَْبعََ شَهَادَاتٍ بِڕ

 śَِ۝الْكَاذِب  ِċغَضَبَ اڕ ċاَمِسَةَ أَنŬْوَا َśِادِقċعَلَي ْهَا إِنْ كَانَ مِنَ الص . 

Artinya :”Dan orang-orang yang menuduh istrinya berzina, padahal mereka tidak mempunyai 

saksi-saksi selain diri mereka sendiri, maka kesaksian masing-masing orang itu adalah, empat 

kali bersumpah dengan nama Allah , bahwa sesungguhnya ia termasuk orang-orang yang 

berkata benar. Dan sumpah yang kelima bahwa laknat Allah akan menimpahnya, jika dia 

termasuk orang yang berdusta. Dan istri itu terhindar dari hukuman apabila ia bersumpah 

empat kali atas nama Allah bahwa suaminya termasuk orang-orang yang berdusta. Dan 

sumpah yang kelima, bahwa kemurkaan Allah akan menimpanya (istri),jika ia (suaminya) itu 

termasuk orangorang yang benar.” (Q.S. An-Nur : 6-9) (Kementrian Agama RI, 2005). 

 Dalam hadits Rasulullah SAW yang diriwayatkan oleh Abdullah bin Umar Radhiyalahu 

‘Anhu: 

 ċأرَأَيَْتَ أَنْ لَوْ وَجَدَ أَحَد۵َُ إِمْرأَتَهَُ عَلَى عَنْ عَبْدِ ڮِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ ڮُ عَنْهُ : أَن , ċَِ٘نٍ قاَلَ ۶َ رَسُولَ اڕ َ٘نَ بْنِ فُ  فُ
صلى -تَ : النČŒِċ فاَحِشَةٍ, كَيْفَ يَصْنَعُ؟ إِنْ تَكَلċمَ تَكَلċمَ ϥِمَْرٍ عَظِيمٍ. وَإِنْ سَكَتَ سَكَتَ عَلَى مِثْلِ ذَلِكَ. قاَلَ فَسَكَ 

بْهُ, فَ لَمċا كَانَ بَ عْدَ ذَلِكَ أ۳ََهُ, فَ قَالَ : إِنċ الċذِى سَألَْتُكَ عَنْهُ قَدِ ابْ تلُِيتُ بهِِ. فأَنَ ْ   - عليه وسلمڮ ُِŸ ْفَ لَم  ċوَجَل ċعَز ُ ċزَلَ اڕ
 ċَ٘هُن َٗءِ ا۶َّتِ ľِ سُورةَِ النČورِ )وَالċذِينَ يَ رْمُونَ أزَْوَاجَهُمْ( فَ تَ نْ يَا أهَْوَنُ    هَؤُ Čعَذَابَ الد ċهَُ أَنŐَْرَهُ, وَأَخċَعَلَيْهِ, وَوَعَظهَُ وَذك

, مَا كَذَبْتُ عَلَي ْهَا. ċĽُ دَعَاهَا, فَ وَعَظَهَا, وَ  َٗ, وَالċذِى بَ عَثَكَ بūِْقَِ  نْ يَا  مِنْ عَذَابِ اّخِرَةِ, فَ قَالَ :  Čعَذَابَ الد ċهََا أَنŐَْأَخ
, فَ بَدَأَ بِلرċجُلِ, فَشَهِدَ أرَْبعََ شَ أهَْوَنُ مِنْ  هَادَاتٍ بِڕċِ إِنċهُ   عَذَابِ اّخِرَةِ. قاَلَتْ : َٗ وَالċذِى بَ عَثَكَ بūِْقَِ  إِنċهُ لَكَاذِب 

 ċĽُ ,śَِعَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِب ċِلَعْنَةَ اڕ ċاَمِسَةُ أَنŬْوَا ,śَِادِقċهُ  لَمِنَ الصċإِن ċِبِلْمَرْأةَِ, فَشَهِدَتْ أرَْبعََ شَهَادَاتٍ بِڕ ċŘَث 



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10 
 

6 

نَ هُمَا. بَ ي ْ فَ رċقَ   ċĽُ ,śَِادِقċمِنَ الص عَلَي ْهَا إِنْ كَانَ   ċِغَضَبَ اڕ ċاَمِسَةُ أَنŬْوَا ,śَِالْكَاذِب يَ عْلَمُ أَنċ  لَمِنَ   َċاڕ ċقاَلَ : إِن ċĽُ
۴ًَ٘. أَحَدكَُمَا كَ  ؟ ثَ , فَ هَلْ مِنْكُمَا ۳َئِب   اذِب 

Artinya :”Dari Abdullah bin Umar Radhiyalahu ‘Anhu berkata :”Bahwasannya fulan bin fulan 

bertanya :”wahai Rasulullah, bagaimana menurutmu jika salah seorang di antara kami 
mendapati istrinya melakukan perbuatan keji (fahisyah), apa yang harus ia lakukan? Jika ia 

katakan , maka ia telah mengatakan sesuatu yang besar, dan jika ia diam berarti ia diam 

menutupi masalah besar yang sama”. Nabi hanya diam tidak menjawab. Tidak beberapa lama 
setelah itu, ia datang lagi kepada Rasulullah dan berkata :”sesungguhnya hal yang aku 
tanyakan kepadamu itu adalah masalah yang sedang menimpa diriku, maka Allah SWT 

turunkan ayat-ayat dari surah An-Nur : (Dan orang-orang yang menuduh istri-istri mereka 

berzina), Rasulullah bacakan ayat tersebut kepada orang itu sambil menasehati dan 

mengingatkan serta memberitahu bahwa siksaan dunia itu lebih ringan dari siksaan akhirat. 

Orang tersebut menjawab :”tidak demi Allah yang mengutusmu dengan kebenaran, aku tidak 
berdusta kepada istriku. Lalu Rasulullah SAW memanggil istrinya dan menasehatinya, 

mengingatkannya dan memberitahunya bahwa siksaan dunia itu lebih ringan dari siksaan 

akhirat. Wanita itu menjawab :”tidak, demi Allah yang mengutusmu dengan kebenaran, 
sungguh ialah yang berdusta. Kemudian Rasulullah memulai dari pihak suami agar bersumpah 

empat kali demi Allah bahwa ia adalah termasuk orang-orang yang benar, sedangkan sumpah 

yang kelima menyatakan bahwa laknat Allah atasnya jika ia termasuk orang-orang yang 

berdusta. Kemudian rasulullah lanjutkan dengan istri, ia juga bersumpah empat kali demi 

Allah bahwa suaminya itu benar-benar termasuk orang-orang yang berdusta. Dan sumpah 

kelima menyatakan bahwa murka Allah atasnya jika suaminya itu termasuk orang-orang yang 

benar. Kemudian Rasulullah SAW memisahkan keduanya, kemudian beliau berkata 

:”sesungguhnya Allah mengetahui bahwasannya salah satu kalian berdusta, apakah dari 

kalian mau bertobat? Ini Rasulullah ucapkan sebanyak tiga kali.” (Daqiq, 2002; Daqiq, 1987). 

Awal terjadinya Li’an dalam syari’at Islam adalah kejadian terhadap hilal dan istrinya serta 
Umayyan dan istrinya dan ini merupakan pendapat jmhur ulama’. Sebagian besar para ulama’ 
berpendapat bahwa kisah Hilal dan Umayyah adalah kisah yang lebih dahulu terjadi dari kisah 

lainnya (Zuhaili, 1997). 

Penyebab Terjadinya Li’an 

Pertama, Suami menuduh istri berzina. Kedua, Penafian kehamilan istri atau anak yang 

dikandung istri. Malikiyah berpendapat,  dalam penafian kehamilan, disyaratkan suami tidak 

menjima’ istri sampai pada masa terjadinya kehamilan tersebut. atau suami bersikukuh bahwa 
rahim istri kosong  setelah satu kali haid, dan suami menuduh sebelum istri melahirkan (Zuhaili, 

1997). 

Hikmah dan Akibat yang Timbul Akibat Li’an 

Allah SWT syari’atkan Li’an adalah untuk mewujudkan kemaslahatan, dan tentunya ada 

hal-hal yang terjadi dan wajib berlaku bagi kedua belah pihak akibat li’an yang mereka lakukan, 
di antaranya  adalah: 1) Melindungi kehormatan suami dan istri, dan menjaga kemuliaan 

manusia; 2) Mencegah sangsi Qadzaf dari suami, hukuman (had) zina dari istri; 3) Menguatkan 

penafian anak yang terkadang bukan berasal dari suami; 4) Pengharaman jima’ sebelum terjadi 
fasakh atau setelah difasakh qodhi; 5) Pengwajiban fasakh atau pemisahan terhadap kedua belah 

pihak; dan 6) Penafian penyandaran nasab kepada laki-laki (Zuhaili 1997, lihat juga al-Jaza’iri, 
1964). 

 

 

 

 

 



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10 

 7 

Perspektif Ibn Daqiq terhadap Lafaz Li’an  
Allah SWT berfirman dalam Q.S. An-Nur : 6-9: 

  ۝ لَمِنَ الصċادِقśَِ اتٍ بِڕċِ إِنċهُ وَالċذِينَ يَ رْمُونَ أزَْوَاجَهُمْ وŃََْ يَكُنْ Ůَمُْ شُهَدَاءُ إċِٗ أنَْ فُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أرَْبعَُ شَهَادَ 
  śَِعَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِب ċِلَعْنَتَ اڕ ċاَمِسَةُ أَنŬْهُ لَمِنَ   ۝وَاċإِن ċِوَيدَْرأَُ عَن ْهَا الْعَذَابَ أَنْ تَشْهَدَ أرَْبعََ شَهَادَاتٍ بِڕ

 śَِعَلَي ْهَا إِ  ۝الْكَاذِب ċِغَضَبَ اڕ ċاَمِسَةَ أَنŬْوَا َśِادِقċنْ كَانَ مِنَ الص 

Artinya: ”Dan orang-orang yang menuduh istrinya berzina, padahal mereka tidak mempunyai 

saksi-saksi selain diri mereka sendiri, maka kesaksian masing-masing orang itu adalah, empat 

kali bersumpah dengan nama Allah , bahwa sesungguhnya ia termasuk orang-orang yang 

berkata benar. Dan sumpah yang kelima bahwa laknat Allah akan menimpahnya, jika dia 

termasuk orang yang berdusta. Dan istri itu terhindar dari hukuman apabila ia bersumpah 

empat kali atas nama Allah bahwa suaminya termasuk orang-orang yang berdusta. Dan 

sumpah yang kelima, bahwa kemurkaan Allah akan menimpanya (istri),jika ia (suaminya) itu 

termasuk orangorang yang benar.” (Q.S. An-Nur : 6-9).(Kementrian Agama RI, 2005 : 350) 

  Rasulullah SAW bersabda diriwayatkan oleh Abdullah bin Umar Radhiyal’ahu ‘Anhu: 

, أرَأَيَْتَ أَنْ لَوْ  ċَِ٘نٍ قاَلَ ۶َ رَسُولَ اڕ َ٘نَ بْنِ فُ أَحَد۵َُ إِمْرأَتَهَُ عَلَى    وَجَدَ عَنْ عَبْدِ ڮِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ ڮُ عَنْهُ : أَنċ فُ
صلى -تَ : النČŒِċ فاَحِشَةٍ, كَيْفَ يَصْنَعُ؟ إِنْ تَكَلċمَ تَكَلċمَ ϥِمَْرٍ عَظِيمٍ. وَإِنْ سَكَتَ سَكَتَ عَلَى مِثْلِ ذَلِكَ. قاَلَ فَسَكَ 

بْهُ, فَ لَمċا كَانَ بَ عْدَ ذَلِكَ أ۳ََهُ, فَ قَالَ :  -ڮ عليه وسلم ُِŸ ْفَ لَم    ċوَجَل ċعَز ُ ċذِى سَألَْتُكَ عَنْهُ قَدِ ابْ تلُِيتُ بهِِ. فأَنَْ زَلَ اڕċال ċإِن
َ٘هُنċ عَلَيْهِ, وَوَعَظهَُ وَذكċَرَهُ,   َٗءِ ا۶َّتِ ľِ سُورةَِ النČورِ )وَالċذِينَ يَ رْمُونَ أزَْوَاجَهُمْ( فَ تَ نْ يَا أهَْوَ هَؤُ Čعَذَابَ الد ċهَُ أَنŐَْنُ  وَأَخ

, مَا كَذَبْتُ عَلَي ْهَا. ċĽُ دَعَاهَا, فَ وَعَظَهَا, وَ  َٗ, وَالċذِى بَ عَثَكَ بūِْقَِ  نْ يَا  مِنْ عَذَابِ اّخِرَةِ, فَ قَالَ :  Čعَذَابَ الد ċهََا أَنŐَْأَخ
, فَ بَدَأَ بِلرċجُلِ, فَشَهِدَ أرَْبعََ شَهَادَاتٍ بِڕċِ إِنċهُ  أهَْوَنُ مِنْ عَذَابِ اّخِرَةِ. قاَلَتْ : َٗ وَالċذِى بَ عَثَكَ بūِْقَِ  إِنċهُ لَكَا ذِب 

, فَشَهِدَتْ أرَْبعََ شَهَادَاتٍ بِڕċِ إِنċهُ  لَمِنَ الصċادِقśَِ, وَاŬْاَمِسَةُ أَنċ لَعْنَةَ اڕċِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِبċĽُ ,śَِ ثċŘَ بِلْمَرْأةَِ 
نَ هُمَا.ċĽُ لَمِ  بَ ي ْ فَ رċقَ   ċĽُ ,śَِادِقċمِنَ الص عَلَي ْهَا إِنْ كَانَ   ċِغَضَبَ اڕ ċاَمِسَةُ أَنŬْوَا ,śَِالْكَاذِب يَ عْلَمُ أَنċ  نَ   َċاڕ ċقاَلَ : إِن 

 .ً۴َ٘ ؟ ثَ , فَ هَلْ مِنْكُمَا ۳َئِب   أَحَدكَُمَا كَاذِب 

Artinya: ”Dari Abdullah bin Umar Radhiyalahu ‘Anhu berkata :”Bahwasannya fulan bin fulan 
bertanya :”wahai Rasulullah, bagaimana menurutmu jika salah seorang di antara kami 
mendapati istrinya melakukan perbuatan keji (fahisyah), apa yang harus ia lakukan? Jika ia 

katakan , maka ia telah mengatakan sesuatu yang besar, dan jika ia diam berarti ia diam 

menutupi masalah besar yang sama”. Nabi hanya diam tidak menjawab. Tidak beberapa lama 
setelah itu, ia datang lagi kepada Rasulullah dan berkata :”sesungguhnya hal yang aku 
tanyakan kepadamu itu adalah masalah yang sedang menimpa diriku, maka Allah SWT 

turunkan ayat-ayat dari surah An-Nur : (Dan orang-orang yang menuduh istri-istri mereka 

berzina), Rasulullah bacakan ayat tersebut kepada orang itu sambil menasehati dan 

mengingatkan serta memberitahu bahwa siksaan dunia itu lebih ringan dari siksaan akhirat. 

Orang tersebut menjawab :”tidak demi Allah yang mengutusmu dengan kebenaran, aku tidak 
berdusta kepada istriku. Lalu Rasulullah SAW memanggil istrinya dan menasehatinya, 

mengingatkannya dan memberitahunya bahwa siksaan dunia itu lebih ringan dari siksaan 

akhirat. Wanita itu menjawab :”tidak, demi Allah yang mengutusmu dengan kebenaran, 
sungguh ialah yang berdusta. Kemudian Rasulullah memulai dari pihak suami agar bersumpah 

empat kali demi Allah bahwa ia adalah termasuk orang-orang yang benar, sedangkan sumpah 

yang kelima menyatakan bahwa laknat Allah atasnya jika ia termasuk orang-orang yang 

berdusta. Kemudian rasulullah lanjutkan dengan istri, ia juga bersumpah empat kali demi 



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10 
 

8 

Allah bahwa suaminya itu benar-benar termasuk orang-orang yang berdusta. Dan sumpah 

kelima menyatakan bahwa murka Allah atasnya jika suaminya itu termasuk orang-orang yang 

benar. Kemudian Rasulullah SAW memisahkan keduanya, kemudian beliau berkata 

:”sesungguhnya Allah mengetahui bahwasannya salah satu kalian berdusta, apakah dari 

kalian mau bertobat? Ini Rasulullah ucapkan sebanyak tiga kali” (Daqiq, 2002).  

Imam Ibnu Daqiq al-‘Id mengatakan, hadits di atas  adalah dalil yang menunjukkan bahwa 
pertanyaan seseorang laki-laki tersebut kepada nabi Muhammad SAW adalah penyebab 

turunnya surah An-Nur ayat 6-9. Adapun bacaan Rasulullah SAW ayat tersebut terhadap laki-

laki yang bertanya adalah untuk menjelaskan muatan hukum yang terdapat dalam surat tersebut 

serta pengamalan terhadap ayat serta nasehat nabi terhadap dirinya. Kemudian Imam Ibnu 

Daqiq al-‘Id menyebut pendapat ulama terkait penetuan lafaz ketika bersumpah atau melakukan 
Li’an, hukum melafazkan kata Ghadhab (murka) ketika sumpah pada Li’an sebagaimana yang 

dilakukan sang istri adalah bersifat istihbab (sesuatu yang dicintai/disukai) dan tidak wajib dan 

boleh saja diganti dengan ucapan lain. Menurut mereka zahir dari hadits tidak ada 

pengkhususan lafaz tersebut terhadap istri dan memungkin itu juga bisa diucapkan oleh suami 

dan ini bersifat umum. Karena tidak diragukan lagi suami juga akan dihadapkan kepada sangsi 

qadzaf sebagaiman istri juga akan dihadapkan kepada sangsi rajam. Hanya saja sangsi istri lebih 

berat dari pada suami (Daqiq, 2002). 

 Imam Ibnu Daqiq al-‘Id dalam permasalahan ini mempunyai pendapat atau ijtihad 
tersendiri dan sisi pandang yang berbeda. Beliau berpendapat bahwa zahir lafaz hadits dan al-

Qur’an surat An-Nur ayat 6-9 sama-sama menyatakan keharusan untuk menetapkan lafaz 

sumpah dalam melakukan Li’an, dan lafaz yang ditentukan untuk bersumpah di dalam hadits 

sama dengan yang tertera di al-Qur’an, dan ini menandakan bahwa lafaz tersebut tidak boleh 
diganti dengan lafaz yang lain. Begitu juga dengan aturan Li’an yang dimulai oleh suami 

kemudian istri, baik di al-Qur’an ataupun di hadits. Dengan makna lain bahwa dalam 
melakukan Li’an suami menggunakan lafaz La’nah sedangkan istri menggunakan lafaz 

Ghadhab. Lafaz Ghadhab lebih dahsyat dari pada lafaz La’nah. Karena istri yang tertuduh 

sebagai pelaku maka lafaz Ghadhab dikhususkan dan tidak boleh diganti dengan lafaz lain. Dan 

hikmah dari pengkhususan ini menurut Imam Ibnu Daqiq karena besarnya dosa dilakukan jika 

itu benar ia lakukan berupa menodai kehormatan hubungan pernikahan yang seharusnya hal 

tersebut hanya dilakukan bersama suaminya saja, dihadapkan kepada memberikan hak suami 

kepada orang yang bukan suaminya dan ini adalah permasalahan yang sangat besar dan 

menimbulkan kerusakan dan kebobrokan yang banyak di antaranya ; akan timbul kesenjangan 

dalam mahram jika melahirkan anak perempuan yang bukan dari benih suaminya, penetapan 

kewalian bagi perempuan yang lahir di luar akad atau anak hasil perzinaan, terbentur kepada 

pemberian hak waris bagi anak. Maka sudah sewajarnya lafaz Ghadhab dikhususkan kepada 

istri. Bahkan dikatakan jika diganti lafaz Ghadhab dengan La’nah bagi istri itu tidak cukup 
untuk menutupi dosa besar yang ia lakukan. Adapun jika lafaz La’nah pada suami diganti 
dengan lafaz Ghadhab, terjadi perbedaan pendapat, dalam hal ini Imam Ibnu Daqiq al-‘Id tidak 
menjelaskan perbedaan pendapat tersebut. yang beliau tekankan adalah lebih mengutamakan 

mengikuti nash, dan melakukan atau menegakkan hukum sesuai dengan zahir nash. 

Ijtihad penetapan lafaz dalam li’an (Ghadlab dan La’nah)yang ditetapkan Ibn Daqiq bukan 

sekedar penetapan kosong belaka, tapi berdasarkan landasan atau alasan yang kuat. Dalam hal 

ini Ibn Daqiq lebih mengedepankan sifat wara’nya, ihtiyath (kehati-hatian) terhadap syari’at 
Allah SWT. tidak serta-merta memutuskan atau menetukan pendapat kecuali melihat dari 

beberapa aspek. Di antaranya adalah betul-betul ingin mewujudkan maksud dari Allah SWT 

sebagai syari’ atau pembuat syari’at. Penulis melihat, hifzh al-‘Ardl yang diisyaratkan dari 

aturan Allah inilah yang diwujudkan dalam ijtihadnya di samping itu juga keadaan sosial 

beragama masyarakat yang menurun saat itu karena kemaksiatan yang terus berkembang secara 

nyata, sehingga perlu menjaga kehormatan dan kemuliaan manusia dalam titik ini.  



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10 

 9 

Sebagaimana pada keterangan sebelumnya tentang hikmah disyari’atkannya Li’an oleh 

Allah SWT, yaitu melindungi kehormatan suami dan istri, dan menjaga kemuliaan manusia. 

Maka Imam Ibnu Daqiq al-‘Id melewati manhaj dalam beijtihad yaitu al-Manhaj al-Istislahi 

yaitu cara atau jalan yang dipergunakan dan dilewati seorang mujtahid dengan bersandarkan 

kepada kaidah Istishlah dalam ijtihadnya. Pengkhususan lafaz dan pelaksanaan hukum yang 

menurut beliau harus mengikuti zahir dari nash, dan tidak boleh diganti, menunjukkan perhatian 

syari’at terhadap Hifzh al-‘Ardh atau menjaga kehormatan. Karena pentingnya penjagaan 

terhadap kehormatan tersebut, Syari’at khususkan Li’an sesuai dengan bentuk pelanggaran 
yang dilakukan.  

  

3. Penutup 

Syari’at yang telah ditetapkan Allah SWT sebagai syari’ (pembuat syari’at) tidak akan 
terlepas dari Dlaruriyat al-Khamsa. Di antaranya adalah pensyari’atan Li’an. Secara zahir saja 

dari penetapan hukum Li’an dan proses yang telah ditetapkan syari’at terlihat jelas bahwa Allah 
SWT ingin kebaikan dan kemaslahatan selalu dirasakan dan diterima manusia sebagai mukallaf. 

Imam Ibn Daqiq seorang mujtahid yang menguasai dua mazhab sangat perhatian dengan Qashd 

al-Syari’ Allah SWTdalam berijtihad. khususnya dalam proses dan penetapan lafaz Li’an yang 

harus dilakukan dua pasangan suami istri yang telah menodai kehormatan hubungan pernikahan 

mereka. Tidak sekedar melihat zahir nash saja tetapi beliau juga melihat kemaslahatan yang 

terkandung dalam Dlaruriyat al-Khamsa yaitu Hifzh al-Nasl dan Hifzh al-‘Ard, menjaga alur 

keturunan dan menjaga kehormatan dan kemuliaan. Maka Ibn Daqiq tetapkan bahwa lafaz 

Li’an (Ghadlab-La’nah)tidak boleh diganti dengan lafaz lain atau pengucapnya ditukar (suami 

lafaz Ghadlab dan istri lafaz La’nah). Ini dikarenakan konteks hadits dan al-Qur’an sama dalam 
penetapan lafaz tersebut, besarnya permasalahan yang sudah dialami kedua belah pihak, dan 

besarnya dosa bagi setiap pelaku, jika benar-benar melakukan apa yang dituduhkan dan 

berbohong terhadap tuduhan yang telah dilontarkan. 

 

References 

Abdullah, Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah al-Bukhari Abu. (1987). al-

Jami’ al-Shahih. cet. 1. Kairo : Dar al-Sya’ab, Maktabah al-Syamilah.   

al-Musayyar, Muhammad Sayyid Ahmad. (1996). Akhlaq al-Usrah al-Muslimah, Buhuts wa 

Fatawa. Kairo: Daar al-Thoba’ah Muhammadiyah. 
Atabiki, Jamaluddin Abu al-Mahasin Yusuf bin Taghri Bardi al. al-Nuju>m al-Za>hirah fi 

>Mulu>k Misr wa al-Qa>hirah. Mesir-Kairo: Da>r al-kutub. Waza>rah al-Tsaqa>fah 

wa Irsya>d al-Qaumi al-Mu’assasah al-Misriyah al-‘A>mah. jld. 7  

Daqiq. I. (1987). Ihkam al-Ahkam Syarh ‘Umdat al-Ahkam, ditahqiq oleh Ahmad Muhammad 

Syakir. cet. 1. Libanon-Bairut: ‘Alam al-Kutub. 

Daqiq. I. (2002). Ihkam al-Ahkam Syarh ‘Umdat al-Ahkam, ditahqiq oleh Hasan Ahmad Isbar. 

cet. 1. Libanon-Bairut: Dar Ibn Hazm. 

Departemen Agama, R. I. (2005). Al-Qur’an dan terjemahan. Jakarta: PT Syaamil Cipta Media. 

Jaza'iri, A. B. J. (1964). Minhaj al-Muslim: kitab'aqa'id wa-adab wa-akhlaq wa-'ibadat wa-

mu'amalat. Mesir: Dar al-Salam. 

Nisaburi, Muslim bin al-Hajjaj Abu al-Husain al-Qusyairi al. Shahih Muslim. Bairut: Dar Ihya 

al-Turats al-Arabi. 

Qazwaini, Ibnu Majah Abu Abdullah Muhammad bin Yazid al. Sunan Ibn Majah. Maktabah 

Abu al-Mu’athi, Maktabah al-Syamilah. 

Sajastani, Abu Daud Sulaiman al. Sunan Abi Daud. Bairut: Dar al-Kitab al-Arabi. 

‘Uzairi, Muhammad Ramiz Abdul Fattah Mustafa al. (1990). Taqiy al-Din Muhammad Ibn Ali 

Ibnu Daqiq al-‘Id ‘Ashruh, Hayatuh, ‘Ulumuhwa Atsaruh fi al-Fiqh, cet. 1, Jordan-

Amman: Dar al-Basyir. 



Firman Surya Putra, Journal of Hupo_Linea Vol. 3 No. 1 (2022) p. 1-10 
 

10 

Zuhaili, W. (1997). al-Fiqh al-Islami wa Adilatuh. cet. 4. Damaskus: Dar al-Fikr.  Jld. 9. 

Zuhaili, W. (2008). Fiqh al-Syafi’i al-Muyassar. Damasqus: Daar al-Fikr. 

  

 


