
 

 

1 
 

 
 
 

Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Ambon 
Volume 2 No. 1 (2025): 1-14 

e-ISSN 3109-2586 
DOI: https://doi.org/10.64533/hymnos.v2i1.273 

  
 

 

MEMBUMIKAN PELAYANAN MIKHA DALAM KEHIDUPAN MENGGEREJA: STUDI 
HISTORIKAL DAN TEKSTUAL DALAM MIKHA 3:1–12  
 
Yokibet Henny Kawangung 1; Joel Brilian Amadeus 2; Anon Dwi Saputro 3 
Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Yogyakarta 
joeatox@gmail.com  
 
Abstract: 
 
 

 

 

 

 

 

 

Abstrak: 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

This article examines Micah 3:1–12 as an exegetical-theological foundation for the church’s efforts to ground its 
ministry among marginalized communities. Micah 3 exposes the abuse of power by Israel’s leaders who oppressed 
the poor and violated the principles of God’s justice. Through an exegetical approach, this study interprets Micah’s 
prophetic message within its historical context and then extracts its theological relevance for the life of the 
contemporary church. The findings indicate that Micah’s critique of social injustice is not merely a moral 
exhortation but a prophetic call to redirect the life of God’s people toward His will, which sides with the weak and 
the oppressed. In the ecclesial context, the text underscores that authentic ministry cannot be separated from the 
praxis of social justice that upholds human dignity. Thus, Micah 3:1–12 provides a prophetic paradigm that guides 
the church to be concretely present within social realities and to implement a transformative ministry for 
marginalized groups. 
 
Keywords: Micah, marginalized, injustice, being the church 

Artikel ini mengkaji Mikha 3:1–12 sebagai fondasi eksegetis-teologis bagi upaya gereja dalam membumikan 
pelayanan kepada kaum termarginalkan. Mikha 3 menyingkap penyalahgunaan kuasa oleh para pemimpin Israel 
yang menindas rakyat kecil dan melanggar prinsip keadilan Allah. Melalui pendekatan eksegetis, penelitian ini 
menafsirkan pesan profetik Mikha dalam konteks historisnya, kemudian mengekstraksi relevansi teologisnya bagi 
kehidupan bergereja masa kini. Hasil kajian menunjukkan bahwa kritik Mikha terhadap praktik ketidakadilan 
sosial bukan hanya seruan moral, melainkan sebuah panggilan profetik untuk mengarahkan kembali kehidupan 
umat kepada kehendak Allah yang berpihak pada kaum lemah dan tertindas. Dalam konteks menggereja, teks ini 
menegaskan bahwa pelayanan sejati tidak dapat dilepaskan dari praksis keadilan sosial yang membela martabat 
manusia. Dengan demikian, Mikha 3:1–12 menyuguhkan paradigma profetik yang menuntun gereja untuk hadir 
secara konkret di tengah realitas sosial dan mengimplementasikan pelayanan yang transformatif bagi kaum 
termarginalkan 
 
Kata Kunci: Mikha, Kaum marginal, Ketidakadilan, Menggereja 

Copyright 

©2025 by  the  authors.  Submitted  for  possible  open  access  publication under the terms and 
conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY) license. 

 

HYMNOS 
Jurnal Teologi Dan Keagamaan Kristen 

 

Submitted, 26 September 2025; Revised, 20 Oktober 2025; Accepted, 22 Desember 2025; Published, 30 Desember 2025 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

2 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

Pendahuluan 
Pelayanan kepada kaum termarginalkan merupakan panggilan universal bagi seluruh 

umat manusia yang berlandaskan pada martabat kemanusiaan dan keadilan sosial. Istilah 
marginal dalam kajian sosial merujuk pada kondisi individu atau kelompok yang tersisih dari 
akses penuh terhadap sumber daya, pengakuan, dan partisipasi dalam kehidupan bersama. 
Artikel ini secara khusus menekankan pada  marginalisasi religius, yakni peminggiran yang terjadi 
akibat mekanisme keagamaan baik melalui stigma teologis, praktik ekskomunikasi, maupun 
penyingkiran sosial yang dilegitimasi oleh otoritas religius.  

Dalam berbagai konteks kehidupan sosial, keberadaan kelompok yang terpinggirkan 
kerap menjadi indikator adanya ketidakadilan dan ketidaksetaraan struktural. Situasi ini tidak 
hanya menyingkapkan kelemahan dalam sistem sosial, tetapi juga menegaskan kebutuhan 
mendesak akan pelayanan yang bersifat inklusif, adil, dan transformatif. Bagi gereja, perhatian 
kepada kelompok rentan dan terpinggirkan memiliki dimensi teologis yang mendalam. Kehadiran 
gereja tidak hanya ditentukan oleh aktivitas liturgis, melainkan juga oleh kesediaannya menjadi 
tubuh Kristus yang menghadirkan solidaritas bagi mereka yang dilupakan. Dalam konteks ini, 
kelompok termarginalkan dipahami sebagai kaum miskin struktural yakni mereka yang 
kehilangan akses terhadap keadilan, perlindungan hukum, dan kesejahteraan dasar akibat 
penyalahgunaan kekuasaan politik, ekonomi, dan religius. Realitas inilah yang menjadi latar 
utama kritik profetik Mikha 3:1–12. Dengan demikian, pelayanan bagi Pelayanan kepada kaum 
termarginalkan merupakan panggilan universal bagi seluruh umat manusia yang berlandaskan 
pada martabat kemanusiaan dan keadilan sosial. Dalam berbagai konteks kehidupan sosial, 
keberadaan kelompok yang terpinggirkan kerap menjadi indikator adanya ketidakadilan dan 
ketidaksetaraan struktural. Situasi ini tidak hanya menyingkapkan kelemahan dalam sistem 
sosial, tetapi juga menegaskan kebutuhan mendesak akan pelayanan yang bersifat inklusif, adil, 
dan transformatif. 

Ketimpangan sosial dan penindasan struktural terhadap kaum miskin masih menjadi 
realitas yang bertahan dalam sistem sosial modern. Berbagai mekanisme ekonomi, politik, dan 
religius kerap bekerja secara tidak adil, sehingga kelompok rentan terus berada dalam posisi 
termarginalkan. Dalam konteks ini, gereja dihadapkan pada persoalan teologis yang serius yakni 
mandat profetik untuk menegakkan keadilan dan menghadirkan solidaritas bagi kaum tertindas 
belum sepenuhnya dihidupi secara konsisten. Pelayanan gereja sering tereduksi pada aktivitas 
ritual dan karitatif, sementara dimensi profetis yang bersifat kritis dan transformatif terhadap 
struktur ketidakadilan justru melemah. Jan Hendriks menegaskan bahwa jemaat yang vital dan 
menarik adalah jemaat yang tidak terkurung dalam aktivitas internal, tetapi terbuka pada konteks 
sosialnya. Dalam kerangka “lima faktor” pembangunan jemaat, ia menyatakan bahwa vitalitas 
gereja terlihat dalam kemampuannya menghadirkan kesaksian dan pelayanan yang relevan bagi 
dunia sekitarnya.1 Artinya, sebuah jemaat yang hidup bukan hanya terukur dari intensitas ibadah, 
melainkan dari kesediaannya memberi perhatian pada kebutuhan nyata masyarakat, termasuk 
kaum termarginalkan. Ketegangan antara panggilan teologis gereja dan realitas sosial inilah yang 
membentuk problem utama penelitian ini. 

Kitab Mikha, khususnya Mikha 3:1–12, menghadirkan kritik profetik yang tajam terhadap 
penyalahgunaan kekuasaan politik dan religius yang mengorbankan keadilan sosial. Nabi Mikha 
mengekspos kepemimpinan yang memanipulasi hukum, mengeksploitasi kaum lemah, dan 
menggunakan agama sebagai legitimasi penindasan. Dalam teks ini, runtuhnya keadilan bukan 
sekadar kegagalan moral individual, melainkan konsekuensi struktural dari kekuasaan yang 

 
1 J. Hendriks, Jemaat Vital Dan Menarik: Membangun Jemaat Dengan Menggunakan Metode Lima Faktor, Seri 

Pembangunan Jemaat (Penerbit Kanisius, 2002), https://books.google.co.id/books?id=1I7xzQEACAAJ. 



 

 

3 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

terlepas dari kehendak Allah. Oleh karena itu, Mikha kerap dipahami sebagai suara oposisi 
profetik yang berpihak pada kaum miskin dan tertindas, sekaligus menegaskan bahwa kesetiaan 
kepada Allah tidak dapat dipisahkan dari praksis keadilan sosial. Boloje dan Groenewald 
menekankan bahwa teologi Mikha berakar pada visi keadilan sosial yang menolak segala bentuk 
eksploitasi dan ketidakadilan. Kritik nabi diarahkan kepada para pemimpin politik maupun 
religius yang gagal menegakkan keadilan, sementara perlindungan terhadap kaum lemah 
ditempatkan sebagai inti dari kesetiaan kepada Allah.2 Pandangan dari Boloje dan Gronewald 
tersebut menekankan pada aspek kritik historis, yaitu latar belakang logis yang mendasari 
lahirnya retorika Mikha. Data sejarah menunjukkan, pergolakan politik di Israel pada era itu 
menjadikan bangsa ini tidak memiliki stabilitas politik. Meskipun analisis ini penting untuk 
memahami konteks nubuat Mikha, pendekatan tersebut belum secara dalam menggali teologis 
Mikha 3:1–12 sebagai landasan normatif bagi praksis pelayanan gereja. 

Klaasen melanjutkan diskursus tersebut dengan menekankan aspek agency dari kaum 
termarginalkan.3 Melalui konsep diakonia, Klaasen memperlihatkan bagaimana teks-teks 
kenabian, termasuk Mikha, dapat menjadi dasar teologis bagi gereja untuk menempatkan 
identitasnya dalam pemberdayaan kaum miskin dan tertindas. Perspektif ini memperkaya 
pemahaman bahwa pelayanan kepada kelompok marjinal tidak sekadar bersifat karitatif, 
melainkan merupakan bagian integral dari panggilan gereja. Selanjutnya, Hibbard menghadirkan 
perspektif komparatif antara Mikha dan Yesaya dalam menanggapi oposisi profetis.4 Ia 
menunjukkan bahwa kritik nabi terhadap kepemimpinan bukan sekadar penolakan personal, 
melainkan sebuah upaya sistematis untuk menegakkan standar keadilan Allah. Mikha 
diposisikan sebagai suara oposisi yang konsisten terhadap struktur penindasan, sehingga 
mempertegas dimensi profetis pelayanan gereja bagi kaum termarginalkan. Sementara itu, 
Becking menyoroti strategi polemik dalam kitab Mikha, khususnya dalam membangun kontras 
antara pemimpin yang korup dan standar kenabian.5 Pendekatan ini memperlihatkan bahwa kitab 
Mikha tidak hanya mengandung pesan moral, tetapi juga menggunakan perangkat retoris untuk 
mendekonstruksi legitimasi kekuasaan yang menindas. Hal ini memperkuat pemahaman bahwa 
pelayanan gereja yang berakar pada teks Mikha seharusnya tidak berhenti pada retorika spiritual, 
melainkan aktif menantang sistem sosial yang melanggengkan ketidakadilan. Literatur ini secara 
kolektif menegaskan bahwa pesan profetis Mikha tetap relevan untuk mengkritisi struktur 
ketidakadilan serta mengarahkan gereja pada praksis pelayanan yang bertransformasi. 

Marthen mengungkapkan bahwa Berdasarkan tradisi, gereja hadir di dunia dengan tiga 
tugas utama yaitu “Koinonia, Marturia, dan Diakonia” (bersekutu, bersaksi, dan melayani). Ketiga 
tugas pokok ini kemudian dijabarkan lebih lanjut ke dalam berbagai tugas dan pelayanan gereja 
di dunia. Dari ketiga tugas pokok tersebut, tampaknya perhatian gereja terhadap tugas ketiga, 
yaitu pelayanan kepada mereka yang lemah dan miskin, masih belum mendapat perhatian yang 
memadai.6 Demikian juga hal yang sama diungkapkan oleh Fibri, bahwa Tugas dan panggilan 
orang percaya sebagai gereja seharusnya adalah untuk menyuarakan ketidakadilan dan 

 
2 Blessing Onoriode Boloje, “Micahâ€TMs Theory of the Justice of Judgement (Micah 3:1-12),” Journal for 

Semitics 26, no. 2 (2018), https://doi.org/10.25159/1013-8471/2948. 
3 John Stephanus Klaasen, “Diaconia and Identity: Agency of the Marginalised,” Religions 14, no. 6 (2023): 

745, https://doi.org/10.3390/rel14060745. 
4 Todd Hibbard, “To Err Is Human, Unless You’re a Prophet: Isaiah and Micah on Prophetic Opposition,” 

Zeitschrift Für Die Alttestamentliche Wissenschaft 130, no. 1 (2018): 26–39, https://doi.org/doi:10.1515/zaw-2018-
1003. 

5 Bob Becking, “Religious Polemics in the Book of Micah,” in New Perspectives on Old Testament Prophecy 
and History, ed. Rannfrid I. Thelle et al. (BRILL, 2015), https://doi.org/10.1163/9789004293274_008. 

6 Marthen Nainupu, Pelayanan Gereja Kepada Orang Miskin, 2003, 70–93. 



 

 

4 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

penindasan terhadap hak-hak orang miskin. Gereja ada untuk membela yang lemah, yang tidak 
berdaya, yang miskin, dan yang terpinggirkan. Jika gereja tidak memihak kepada yang lemah, 
maka kehadirannya menjadi tidak bermakna.7 Jonathan juga demikian, Panggilan orang percaya 
sebagai gereja adalah untuk terlibat aktif dalam memerangi kemiskinan dan ketidakadilan. 
Namun, gereja seringkali kurang berperan secara praktis dalam upaya pembebasan dari 
penindasan ekonomi dan sosial. Bahkan, gereja cenderung mengabaikan masalah penindasan 
hak-hak yang dilakukan oleh kaum kaya terhadap kaum miskin.8  

 Disisi lain Robert D.Lupton menekankan betapa pentingnya kedua konsep kasih dan 
keadilan dalam merangkul panggilan Kristen untuk melayani kaum termajinalkan dimana Kasih 
menuntut orang percaya untuk menanggapi dengan belas kasihan dan perhatian yang mendalam 
terhadap penderitaan orang lain, sementara keadilan mendorong orang percaya untuk aktif 
dalam usaha merubah struktur sosial yang menjadi penyebab ketidakadilan dan kemiskinan. 
Lupton menegaskan bahwa melayani mereka yang miskin tidak sekadar tentang memberikan 
bantuan sesaat, melainkan juga memahami akar penyebab kemiskinan dan bertindak untuk 
mengatasinya. Ia menyajikan gagasan bahwa pelayanan yang efektif harus holistik, melibatkan 
bantuan langsung kepada individu yang membutuhkan serta usaha untuk memperbaiki sistem 
yang menciptakan ketidaksetaraan.9  Dengan merujuk pada situasi ini, penulis menyadari bahwa 
ada kesamaan antara kondisi ini  dengan zaman di mana kitab Mikha ditulis. Nabi Mikha 
mengekspos realitas pahit ketidakadilan sosial yang terjadi pada zamannya. Pelanggaran yang 
dilakukan oleh penguasa masyarakat meliputi tindakan melanggar prinsip agama (1:7) dan 
perilaku yang tidak adil terhadap sesama (2:1-2, 8-9). Para penguasa yang tidak bertanggung 
jawab sehingga menyebabkan meningkatnya kondisi ketidakadilan.10 Para pejabat 
memprioritaskan kepentingan pribadi dan kelompok mereka dari pada kepentingan umum 
masyarakat. Akibatnya, sebagian besar masyarakat tetap hidup di bawah garis kemiskinan.11 
Kekayaan Yehuda hanya dinikmati oleh individu yang memiliki jabatan seperti pemimpin agama, 
pejabat negara atau raja, hakim, dan orang-orang yang memiliki kekuasaan ekonomi. 12 
Menyaksikan pelanggaran sosial yang terjadi di sekelilingnya, Mikha  merasakan  belas  kasihan  
yang  mendalam  terhadap  penderitaan  orang-orang  yang miskin dan tertindas di masyarakat. 
Mikha sebagai nabi yang dipakai Allah menjadi oposisi bagi pemimpin social dan agama dalam 
menyuarakan ketidakadilan tersebut.  oleh karena ini Mikha hadir untuk membumikan pelayanan 
dengan menyuarakan keadilan yang dilakukan oleh pemimpin bagi kaum termaginalkan.  

Sejumlah kajian telah menyoroti dimensi etis dan sosial dalam kitab Mikha, termasuk 
kritik terhadap elit penguasa dan relevansinya bagi kehidupan beriman. Namun, penelitian-
penelitian tersebut umumnya berfokus pada analisis historis-kritis, pesan moral umum, atau isu 
sosial-ekonomi Israel. Kajian yang secara khusus menempatkan Mikha 3:1–12 sebagai dasar 
teologis untuk membangun paradigma pelayanan gereja bagi kaum termarginalkan masih sangat 
terbatas. Gereja kerap terjebak dalam pelayanan yang bersifat ritualistik dan internal, sehingga 

 
7 Fibry Jati Nugroho, GEREJA DAN KEMISKINAN :DISKURSUS PERAN GEREJA DI TENGAH KEMISKINAN, 3 

(2019): 100–112. 
8 Jonathan Horas M Silaban et al., UPAYA PEMBINAAN WARGA GEREJA: TUGAS DAN TANGGUNG JAWAB 

GEREJA DALAM PENGENTASAN KEMISKINAN BAGI PENGEMBANGAN RICH PERSONALITY REMAJA/PEMUDA, 2, no. 
2 (2023): 11766–77. 

9 Robert D Lupton, Compassion, Justice, and the Christian Life: Rethinking Ministry to the Poor (Regal Books, 
2007). 

10 Juan I Alfaro, Justice and Loyalty: Internasional Theological Commentary Micah (T & T Clark, 2017). 
11 Melvin Malau, Keselamatan Di Balik Penghukuman : Menelisik Situasi Sosial Kitab Mikha, 3, no. 1 (2020): 

48–61. 
12 Alfaro, Justice and Loyalty: Internasional Theological Commentary Micah. 



 

 

5 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

dimensi profetis yang berpihak pada kaum lemah kurang diintegrasikan ke dalam praksis 
menggereja. Berdasarkan celah penelitian tersebut, artikel ini berangkat dari pertanyaan: 
bagaimana pesan profetik Mikha 3:1–12 dapat menjadi dasar teologis bagi gereja dalam 
membangun pelayanan transformatif bagi kaum termarginalkan? 

Melalui kajian eksegetis-teologis, artikel ini melihat bahwa Mikha 3:1–12 tidak hanya 
mengkritik ketidakadilan, tetapi juga menawarkan kerangka teologis bagi gereja untuk 
menjalankan diakonia yang bersifat profetik yaitu pelayanan yang berani menegur 
penyalahgunaan kuasa, menantang struktur penindasan, dan membela hak-hak kaum miskin 
sebagai bagian integral dari identitas dan misi gereja di tengah dunia yang tidak adil. 
 
Metode 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan eksegetis-teologis. 
Metode ini dipilih karena mampu mengungkap makna teks secara sistematis melalui analisis 
tekstual, historis, literer, dan teologis.13 Pendekatan historis-kritis digunakan untuk menelusuri 
latar sosial-politik, ekonomi, dan religius Yehuda pada abad ke-8 SM, khususnya kondisi 
penyalahgunaan kekuasaan oleh elite politik dan religius yang menjadi sasaran kritik nabi Mikha. 
Selanjutnya, analisis literer berfokus untuk mengkaji struktur perikop Mikha 3:1–12, pendekatan 
teologi profetik, memandang teks kenabian sebagai bentuk teologis yang mengkritik struktur 
penindasan dan menuntut transformasi sosial. Selanjutnya, hermeneutik kontekstual, yaitu 
proses aktualisasi pesan Mikha 3:1–12 ke dalam konteks pelayanan gereja masa kini.  

Dalam artikel ini penulis akan memaparkan proses pembahasan yang akan dikaji. 
Tahap pertama adalah analisis teks, dengan menelaah struktur, kosakata kunci, dan gaya 
retorika Mikha dalam mengkritik para pemimpin yang menyalahgunakan kuasa. Tahap kedua 
adalah analisis historis, yaitu menelusuri latar sosial-politik Israel dan Yehuda yang ditandai oleh 
krisis moral serta penindasan terhadap rakyat kecil. Tahap ketiga adalah analisis literer, yang 
menempatkan perikop ini dalam keseluruhan kitab Mikha dan membandingkannya dengan 
nubuat nabi lain yang menekankan tema keadilan. Tahap keempat adalah analisis teologis, yang 
menyoroti pesan utama teks tentang keadilan Allah dan keberpihakan-Nya pada kaum lemah. 
Kritik Mikha dipahami bukan hanya sebagai seruan moral, melainkan sebagai panggilan profetik 
untuk menata kembali kehidupan umat sesuai kehendak Allah. Tahap terakhir adalah aktualisasi 
kontekstual, yaitu merelevansikan pesan Mikha dengan pelayanan gereja masa kini, sehingga 
teks ini menjadi paradigma profetik untuk menghadirkan pelayanan transformatif bagi kaum 
termarginalkan. 
 
Temuan dan Pembahasan 
Konteks Historis Kitab Mikha 

Padangan Tradisional mengakui bahwa kitab Mikha ditulis oleh seorang bernama Mikha 
yang berasal dari Moresyet-Gat.14 Argumen tersebut semakin valid jika merujuk kepada 
superskripsi yang dicantumkan di awal kepenulisan kitab ini. (Bdk. Mikha 1:1). Kepenulisan kitab 
ini berlangsung sekitar tahun 740-710 SM. Pesan kenabian Mikha tidak jauh berbeda dengan 
Amos yang bernada penghakiman atas “ketidakadilan sosial” yang terjadi pada masa itu.15 Jika 

 
13 Grant Osborne, The Hermeneutical Spiral (IVP Academic, 20026). 
14 W. Edward Glenny, Micah, A Comentary Based on Micah in Codex Vaticanus Septuagint Commentary Series 

(Brill, 2015), 52. 
15 obert B. Coote dan Marry P. Coote, Kuasa, Politik Dan Proses Pembuatan Alkitab, Trans. Minda Perangin - 

Angin (BPK gunung mulia, 2015), 49. 



 

 

6 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

memperhatikan kitab Mikha secara komprehensif, penghakiman bukanlah satu-satunya tema 
utama dalan kepenulisan Mikha. Willem Vangemeren memposisikan tema “penghakiman” 
sebagai awal dari pemberitaan Mikha yang kemudian dilanjutkan dengan “pengharapan”, dan 
“pemulihan kerajaan Allah dan kerajaan Mesianis”.16  

Nubuat Mikha berfokus pada tema penghukuman ilahi terhadap Israel dan Yehuda akibat 
penyimpangan hidup dari kehendak Allah, yang tampak dalam penindasan sosial dan 
penyalahgunaan kekuasaan oleh para pemimpin. Kekuasaan dan kekayaan dieksploitasi demi 
kepentingan pribadi, sementara praktik keagamaan direduksi menjadi ritual tanpa keadilan. 
Dalam kerangka ini, janji keselamatan justru diawali dengan kecaman keras terhadap para 
pemimpin yang mengabaikan keadilan (Mi. 3:1–12), karena ketidakadilan tersebut merupakan 
penyimpangan serius dari iman yang sejati. 17 Mikha sangat prihatin dengan para pemangku 
jabatan yang seharusnya bertanggung jawab untuk melaksanakan keadilan (3:1) justru memiliki 
perasaan terbalik dengan kekontrasan terhadap kebaikan. Diksi “kataku: baiklah dengar” dalam 
terjemahan Ibrani  ּמְעו  ,18 mendapat pengulangan yang sama, baik (pasal 2:1),(Mic. 3:1 WTT) שִׁ
(pasal 3:1) dan (pasal 6:1). Wood melihat tampaknya ada penekanan khusus yang perlu dilihat 
dari penggulangan diksi tersebut.19 kata tersebut sangat identik dengan bentuk imperatif 
sehingga dapat diartikan sebagai perintah atau ajaran terhadap seseorang untuk dapat 
mendengarkan dengan perhatian lebih.20 Dengan kata lain, dalam menyampaikan pesan yang ia 
tujukan para pemimpin, Mikha ingin perhatian khusus yang pendengar dapat memperhatikan 
pesan penting sebagai seruan Ilahi yang Allah berikan melalui nabi Mikha. Urgensi pesan tersebut 
kemudian bernada ironis “bukankah selayaknya kamu mengetahui keadilan”. Ironi tersebut 
terucap sebagai sindiran bagi para pemimpin yang lalai dan tidak selaras dengan pengetahuan 
akan kebenaran yang mereka miliki. Dalam ayat 1, ada sebuah ironi yang kemudian dipertegas 
dengan peringatan kontras dalam ayat 2. 

Bangsa Israel selalu hidup dalam keadilan Allah, dan seharusnya mereka mengetahui 
keadilan dalam standar Allah yang seharusnya juga mereka lakukan bagi sesama.21 Ironi tersebut 
menggambarkan ke tidak sadaran para pemuka atas kebenaran yang seharusnya. Dalam ayat 2: 
“kamu yang membenci kebaikan dan mencintai kejahatan” menjadi kontras sekaligus penegasan 
bahwa tindakan praktik para pemimpin jauh dari pemahaman mereka akan kebenaran. Mikha 
mengecam hal tersebut dengan penekanan keadilan (mispat) dalam kaitannya dengan manusia, 
yang aritnya mutu integritas yang dengannya seseorang memerlakukan orang lain sesuai standar 
Allah. Keadilan tidak ditentukan oleh stasus ekonomi, status sosial, relasi, latar belakang, atapun 
desas-desus, keadilan merupakan seuatu ekspresi kasih (hesed).22 Mikha sadar akan hal 
tesebut, ia sebagai utusan Allah, memahami koredor yang benar dan ia merasakan dampak dari 
ketidakadilan pada akhirnya meneyebabkan manusia melawan sesamanya, golongan bawah 
semakin terpuruk dan tidak mendapatkan hak yang sewajarnya. Mikha memfokuskan 
pelayanannya untuk mengecam ketidakadilan dan ia bertekad ketika Allah memanggil dia 
sebagai alatnya dalam menyampaikan pesan tersebut. Ia sadar, pelayanannya terhadap kaum 
termaginalkan adalah melalui bentuk keperhatiannya dan seruannya dalam menyampaikan 
pesan Ilahi kepada para pemimpin dan pemuka-pemuka. Ditinjau dari makna teologis, seruan 

 
16 Willem A VanGemeren, Penginterprestasian Kitab Para Nabi (Momentum, 2016), 155. 
17 Alfaro, Justice and Loyalty: Internasional Theological Commentary Micah. 
18 Bible Works 
19 J Wood Leon, The Prophets of Israel (Gandum Mas, 2005), 449. 
20 Roy B. Zuck, A BIBLICAL THEOLOGY of The Old Tastement, ed. Bertha Gaspersz (2005), 147. 
21 R.P Gordon, “Michah VII 19 and Akkadian Kabasu, (1978): 335. 
22 VanGemeren, Penginterprestasian Kitab Para Nabi. 



 

 

7 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

nabi Mikha tidak hanya sekedar ia melakukan apa yang Allah perintahkan, namun juga menjadi 
perhatikan khusus bagi sesamanya secara khusus kaum golongan bawah yang kurang 
mendapatkan keadilan. 

Dalam persoalan pasal 3, tampaknya Mikha mengetahui ada nabi-nabi yang mandatnya 
telah dipalsukan dan menghasut dengan tindakan-tindakan yang berbau negatif. Kecaman yang 
dilakukan oleh nabi Mikha, menandakan bahwa kehadiran nabi palsu dan penyembahan 
terhadap berhala masih menadi kultus yang dipertahankan orang Israel pada waktu itu. Van der 
Woude melihat fenomena tersebut sebagai kemerosotan Spiritual yang tak terbendung.23 
Kehadiran Nabi Mikha menyuarakan kecaman keras sebagai bentuk konfronntasi terhadap 
mereka. 

 
Analisis Mikha 3: Membumikan Pelayanan Mikha Dalam Kehidupan Menggereja  

Kitab Mikha pasal 3 menampilkan kritik sosial yang sangat tajam terhadap para pemimpin 
Israel. Kritik ini diarahkan bukan semata pada kegagalan moral individual, melainkan pada 
penyalahgunaan kekuasaan secara sistematis yang menghasilkan ketidakadilan dan 
penindasan. Sebagai seorang nabi yang sering disebut sebagai “nabi orang miskin,” Mikha 
menyuarakan kepedulian Allah terhadap kelompok rentan yang menjadi korban eksploitasi elit 
politik, ekonomi, dan religius pada zamannya. Suara kenabian ini tidak hanya relevan pada 
konteks abad ke-8 SM, melainkan juga menyodorkan prinsip-prinsip etis yang tetap aktual bagi 
pelayanan gereja di tengah realitas ketidakadilan sosial masa kini. 

 
Menegur Para Pemimpin yang Tidak Adil (Mikha 3:1-4) 

Pasal ketiga kitab Mikha merupakan salah satu teks profetik yang paling keras dalam 
mengekspos penyalahgunaan kekuasaan oleh para pemimpin Israel. Mikha membuka seruannya 
dengan pertanyaan retoris:   לָכֶם פָטהֲלוֹא  שְׁ אֶת־הַמִּ לָדַעַת   (hălōʾ lākem lādaʿat ʾet–
hammišpāṭ) – “Bukankah sudah menjadi tugasmu untuk mengetahui keadilan?” (Mi. 3:1). Frasa 
ini mengandung teguran teologis sekaligus yuridis. Kata  פָט שְׁ  tidak hanya berarti (mišpāṭ) מִּ
“aturan hukum” dalam pengertian formal, tetapi juga mencakup keadilan relasional yang 
mengikat kehidupan sosial Israel (Ul. 16:18–20; 17:19).24 Para pemimpin yang menjadi hakim 
seharusnya menjadi penjaga norma ilahi yang memastikan hubungan antaranggota masyarakat 
berlangsung adil dan bebas dari eksploitasi. Namun, kenyataan yang terjadi adalah sebaliknya: 
mereka justru menyelewengkan hukum untuk kepentingan pribadi. 

Mikha melanjutkan kritiknya dengan tuduhan bahwa para pemimpin “membenci yang 
baik dan menyukai yang jahat” ( אֵי נְׁ רָע  שֹׂ הֲבֵי  אֹׂ וְׁ טוֹב  , ay. 2). Ungkapan ini mengandung 
pembalikan ganda terhadap prinsip moral: para pemimpin tidak sekadar lalai dalam menegakkan 
kebenaran, tetapi secara aktif bersekutu dengan kejahatan dan menolak kebaikan.25 Dalam 
perspektif profetik, sikap ini merupakan bentuk penolakan langsung terhadap kehendak Allah, 
sebab keadilan merupakan inti dari karakter dan perintah-Nya (bdk. Am. 5:24). Lebih jauh, Mikha 
menggunakan metafora tubuh yang sangat keras: para pemimpin digambarkan sebagai orang 

 
23 A. S. Van Der Woude, Profeet En Establisment (1985). 
24 William Holladay, A Concise Hebrew And Aramaic Lexicon Of The Old Testament (Brill, 2000). 
25 Francis Brown et al., The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon: With an Appendix Containing 

the Biblical Aramaic: Based on the Lexicon of Wilhelm Gesenius as Translated by Edward Robinson, and Edited with 
Constant Reference to the Thesaurus of Gesenius as Completed by E. Rödiger, and with Authorized Use of the 
German Editions of Gesenius’ Handwörterbuch Über Das Alte Testament, ed. Francis Brown (Clarendon Press, 
1907). 



 

 

8 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

yang “menguliti mereka hingga bersih, dan memotong daging dari tulang-tulang mereka” (רָם עֹׂ  וְׁ
ירוּ סִּ מוֹתָם הִּ שָרָם מֵעַל עַצְׁ אֶת־בְׁ יטוּ וְׁ שִּ פְׁ  ay. 2). Penggambaran hiperbolis ini bukan– מֵעֲלֵיהֶם הִּ
deskripsi literal, melainkan satir profetik untuk menekankan sifat predatoris para pemimpin yang 
memperlakukan rakyat seperti korban yang siap disantap. Eksploitasi ekonomi dan politik 
mereka dipandang sebagai tindakan kanibalisme sosial, suatu kritik tajam yang sejalan dengan 
tradisi kenabian yang menyerukan keadilan bagi yang miskin dan tertindas (Yes. 10:1–2; Yer. 
22:13–17). 

Konsekuensi dari penyalahgunaan kekuasaan ini sangat serius. Mikha menegaskan 
bahwa Tuhan tidak akan menjawab doa-doa mereka עֲקוּ אָז זְׁ הוָה יִּ ֹׂא אֶל־יְׁ ל תָם יַעֲנֶה וְׁ תֵר אֹׂ יַסְׁ  וְׁ
 Maka pada waktu itu mereka akan berseru kepada TUHAN, tetapi Ia tidak akan“ –מֵהֶם פָנָיו
menjawab mereka, dan Ia akan menyembunyikan wajah-Nya dari mereka,” ay. 4). Istilah  תֵר סְׁ  הִּ
ים  mengandung makna pengabaian ilahi, suatu (”histar pānîm, “menyembunyikan wajah) פָנִּ
tanda bahwa Allah menolak mengakui otoritas mereka karena perbuatan jahat yang telah 
melanggar perjanjian.26 

Mikha 3:1–4 berfungsi sebagai kritik sosial yang relevan lintas zaman. Teks ini 
memperlihatkan korelasi erat antara korupsi struktural dengan penderitaan rakyat, di mana 
keadilan yang seharusnya melindungi justru diperdagangkan oleh penguasa.27 Klaasen 
menambahkan bahwa teguran Mikha ini mengimplikasikan pentingnya diakonia gereja yang 
bersifat transformatif—yakni pelayanan yang bukan hanya karitatif, melainkan juga mengoreksi 
struktur yang melahirkan ketidakadilan.28 Suara Mikha tidak berhenti pada konteks abad ke-8 SM, 
melainkan tetap hidup sebagai seruan kenabian bagi gereja di era modern untuk membela hak-
hak kaum termarginalkan. 

 
Mengutuk Nabi Palsu yang Menyesatkan (Mikha 3:5-7) 

Bagian ini menyoroti kecaman Mikha terhadap para nabi palsu yang telah 
menyelewengkan panggilan kenabian demi kepentingan pribadi. Dalam Mikha 3:5 digunakan 
ungkapan yang kuat yakni pernyataan “ אֶת־עַמִּ  ים  עִּ הַמַתְׁ ים  יאִּ בִּ עַל־הַנְׁ הוָה  יְׁ אָמַר  ה  יכֹׂ ” (koh 
ʾāmar YHWH ʿal-hannĕbîʾîm hammatʿîm ʾet-ʿammî, “Beginilah firman TUHAN terhadap para 
nabi yang menyesatkan umat-Ku”). Kata kerja ים עִּ  תעה  berasal dari akar kata (hammatʿîm) הַמַתְׁ
yang berarti “tersesat, menyimpang, menyesatkan.29” Dalam konteks ini, kata tersebut 
menekankan tindakan aktif para nabi yang tidak hanya salah dalam penyampaian pesan, tetapi 
secara sengaja menyesatkan umat demi kepentingan mereka sendiri. 

Mikha menegaskan bahwa nabi-nabi ini bersikap diskriminatif: mereka menubuatkan 
damai (שָלוֹם, šālôm) bagi mereka yang memberi makan kepada mereka, tetapi menyatakan 
perang (חָמָה לְׁ  milḥāmâ) terhadap yang tidak memberi (Mi. 3:5b).30 Pola pelayanan berbasis ,מִּ
imbalan ini memperlihatkan degradasi serius dalam fungsi kenabian, yang seharusnya berakar 

 
26 Holladay, A Concise Hebrew And Aramaic Lexicon Of The Old Testament. 
27 Boloje, “Micahâ€TMs Theory of the Justice of Judgement (Micah 3.” 
28 Klaasen, “Diaconia and Identity.” 
29 Brown et al., The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon: With an Appendix Containing the Biblical 

Aramaic: Based on the Lexicon of Wilhelm Gesenius as Translated by Edward Robinson, and Edited with Constant 
Reference to the Thesaurus of Gesenius as Completed by E. Rödiger, and with Authorized Use of the German Editions 
of Gesenius’ Handwörterbuch Über Das Alte Testament. 

30 L. Köhler et al., The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament, The Hebrew and Aramaic Lexicon 
of the Old Testament, no. v. 4 (E.J. Brill, 1994), https://books.google.co.id/books?id=HZAYAQAAIAAJ.  



 

 

9 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

pada otoritas Allah, bukan pada keuntungan material. Nubuat mereka kehilangan integritas dan 
berubah menjadi instrumen penindasan sosial-ekonomi. 

Konsekuensi ilahi atas penyelewengan tersebut dinyatakan dalam ayat 6 “ לָה לַיְׁ  לָכֵן 
ם סֹׂ קְׁ שֶךְ לָכֶם מִּ חֹׂ  lāḵēn lāyla lāḵem mēḥāzôn wĕḥōšeḵ lāḵem miqqĕsōm, “Sebab) ”לָכֶם מֵחָזוֹן וְׁ
itu malam bagimu tanpa penglihatan, dan kegelapan bagimu tanpa ramalan”). Penggunaan 
paralelisme לָה שֶךְ dan (lāyla, malam) לַיְׁ  .menandai absennya wahyu ilahi (ḥōšeḵ, kegelapan) חֹׂ
Dengan kata lain, akibat keserakahan dan manipulasi nubuat, Allah sendiri menutup akses 
mereka terhadap visi profetik. Hal ini sejalan dengan pemahaman Perjanjian Lama bahwa nubuat 
sejati bukanlah produk kehendak manusia, melainkan berasal dari Roh Allah (bdk. Yer. 23:16–
22). 

Ayat 7 menegaskan puncak penghukuman: para pelihat (ים זִּ  haḥōzîm) dan para ,הַחֹׂ
peramal (ים מִּ סְׁ  .haqqōsĕmîm) akan dipermalukan karena tidak lagi memiliki pesan dari Allah ,הַקֹׂ
Istilah חָזָה (ḥāzâ, melihat, mendapat penglihatan) yang biasanya melambangkan pengalaman 
spiritual kini berubah menjadi sarana penghakiman.31 Dengan kata lain, profesi keagamaan 
mereka akan menjadi kosong, tanpa otoritas dan tanpa isi. 

Secara teologis, bagian ini mengandung kritik tajam terhadap komersialisasi pelayanan 
keagamaan. Para nabi dan imam yang menjadikan jabatan rohani sebagai sarana keuntungan 
pribadi tidak hanya merusak integritas pribadi mereka, tetapi juga mengkhianati identitas mereka 
sebagai utusan Allah. Mikha menegaskan bahwa penyalahgunaan otoritas rohani berujung pada 
kegelapan rohani dan terputusnya komunikasi dengan Allah. Hal ini menunjukkan bahwa 
pelayanan profetik tidak bisa dipisahkan dari standar kebenaran Allah, yakni keadilan dan 
kesetiaan pada firman-Nya. Mikha 3:5–7 bukan hanya teguran historis, melainkan juga sebuah 
peringatan teologis bagi pelayanan masa kini, agar jangan sampai kharisma rohani digunakan 
sebagai alat manipulasi, melainkan tetap tunduk pada kebenaran ilahi yang menuntut kejujuran, 
integritas, dan keberpihakan pada umat yang tertindas. 
 
Menegaskan Kebenaran dan Keadilan (Mikha 3:8) 

Salah satu bagian yang paling menegaskan identitas profetik Mikha adalah 
pernyataannya dalam Mikha 3:8:  בוּרָה וּגְׁ פָט  שְׁ וּמִּ הוָה  יְׁ אֶת־רוּחַ  חַ  י־כֹׂ מָלֵאתִּ י  כִּ אָנֹׂ אוּלָם   וְׁ
חַטָאתוֹ רָאֵל  שְׁ יִּ וּלְׁ עוֹ  שְׁ פִּ ב  יַעֲקֹׂ לְׁ יד  הַגִּ  Tetapi aku ini penuh dengan kekuatan oleh Roh“) לְׁ
TUHAN, dengan keadilan dan keberanian, untuk memberitakan kepada Yakub pelanggarannya 
dan kepada Israel dosanya”). Ayat ini tidak hanya memperlihatkan profil Mikha sebagai nabi yang 
autentik, tetapi juga meneguhkan posisinya sebagai pembela kaum termarginalkan yang menjadi 
korban sistem sosial yang timpang. 

Pernyataan “Aku penuh dengan kekuatan oleh Roh TUHAN” (הוָה חַ אֶת־רוּחַ יְׁ י־כֹׂ  (מָלֵאתִּ
menekankan bahwa otoritas Mikha tidak bersumber dari dirinya sendiri, melainkan dari  ַרוּח 
הוָה חַ  Istilah .(rûaḥ YHWH) יְׁ  di sini bukan sekadar kekuatan fisik, melainkan (”kōaḥ, “kekuatan) כֹׂ
kekuatan moral dan spiritual yang memberi legitimasi bagi Mikha untuk menyuarakan firman 
Allah. Kata kōaḥ sering digunakan dalam konteks kekuatan yang efektif untuk melaksanakan 
kehendak ilahi.32 Frase “Dengan keadilan dan keberanian” ( בוּרָה וּגְׁ פָט  שְׁ  (וּמִּ
Kedua istilah ini bersifat etis dan teologis. Mišpāṭ (פָט שְׁ  menunjuk pada prinsip hukum dan (מִּ
keadilan sosial yang menegakkan hak orang miskin dan tertindas. Sedangkan gĕbûrâ (בוּרָה  (גְׁ

 
31 Ibid. 
32 Köhler et al., The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament. 



 

 

10 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

secara literal berarti “keperkasaan” atau “keberanian”, yang dalam konteks profetik merujuk pada 
keberanian moral untuk menentang struktur kuasa yang menindas. Mikha menegaskan bahwa 
kehadiran Roh Allah membekali dirinya untuk menyuarakan kebenaran meskipun berhadapan 
dengan elite politik dan religius yang korup.33 

Frase “Untuk memberitakan pelanggaran dan dosa” (ֹעוֹ...חַטָאתו שְׁ יד...פִּ הַגִּ  (לְׁ
Kata kerja יד גִּ  dipakai dalam bentuk infinitif konstruksi dengan fungsi (”higgîd, “memberitakan) הִּ
tujuan.34 Tugas utama Mikha adalah menyatakan dan menghadapkan pelanggaran umat di 
hadapan Allah. Istilah פֶשַע (pešaʿ, “pelanggaran”) menunjuk pada pemberontakan sadar 
terhadap kehendak Allah, sementara חַטָאת (ḥaṭṭā’t, “dosa”) merujuk pada kegagalan manusia 
dalam memenuhi standar perjanjian. Peran profetik Mikha adalah menyampaikan tuduhan ilahi 
agar umat menyadari kesalahan mereka dan kembali kepada keadilan.35 

Mikha tampil dalam konteks masyarakat yang penuh ketimpangan, di mana para 
pemimpin politik dan agama mengeksploitasi rakyat kecil (3:1–3, 9–11). Di tengah kondisi ini, 
Mikha menunjukkan dirinya sebagai nabi sejati yang memiliki komitmen kuat terhadap 
kebenaran. Penuh dengan rûaḥ YHWH, Mikha tidak gentar mengkritik pemimpin yang “membenci 
yang baik dan menyukai yang jahat” (3:2). Fungsi kenabian Mikha menegaskan bahwa Roh Allah 
selalu berpihak pada mereka yang tertindas. Keberanian Mikha menyampaikan keadilan 
merupakan perwujudan panggilan profetik yang tidak hanya bersifat religius, tetapi juga sosial. 
Mikha menghadirkan teologi keadilan yang membumi, yakni membela hak-hak kaum 
termarginalkan sebagai bagian dari kesetiaan kepada Allah. 
 
Memperingatkan Akan Datangnya Penghukuman (Mikha 3:9-12) 

Kitab Mikha memberikan kritik profetik yang tajam terhadap para pemimpin politik dan 
religius Israel dan Yehuda. Dalam Mikha 3:9–12, pesan ilahi yang dibawa nabi mencapai 
puncaknya dalam bentuk nubuat penghukuman atas ketidakadilan struktural yang dipraktikkan 
para pemimpin bangsa. Teks ini menunjukkan keterkaitan erat antara dosa kepemimpinan, 
rusaknya tatanan sosial, dan kehancuran kota sebagai konsekuensi dari penyimpangan terhadap 
kehendak Allah 

Ungkapan ים תַעֲבִּ פָט הַמְׁ שְׁ  (”hamtaʿăvîm mišpāṭ, “yang membenci keadilan) מִּ
menegaskan sikap aktif para pemimpin yang menolak prinsip hukum yang adil. Kata kerja  יעקשו 
(yaʿaqēšû, dari akar ʿqš) berarti “membengkokkan, memutarbalikkan”, menunjukkan adanya 
distorsi terhadap “segala yang lurus” (שָרָה  kol-hayyĕšārâ). Hal ini menyingkap realitas ,כָל־הַיְׁ
bahwa hukum dan keadilan tidak hanya diabaikan, tetapi sengaja dipelintir demi kepentingan 
kelompok tertentu. Metafora yang digunakan dalam ayat 10—נֵה יּוֹן בֹׂ ים צִּ דָמִּ  bōneh Ṣiyyôn) בְׁ
bĕdāmîm, “membangun Sion dengan darah”)—menggambarkan pembangunan kota dan 
struktur politik yang ditegakkan dengan penindasan, kekerasan, dan korban dari mereka yang 
lemah. Frasa paralel  ַירוּשָל לָה םִּוִּ עַוְׁ  wĕyĕrûšālaim bĕʿawlāh, “Yerusalem dengan) בְׁ
ketidakadilan”) mempertegas bahwa pusat religius bangsa pun tercemar oleh praktik-praktik 
eksploitatif.36 

 
33 Hibbard, “To Err Is Human, Unless You’re a Prophet: Isaiah and Micah on Prophetic Opposition.” 
34 Holladay, A Concise Hebrew And Aramaic Lexicon Of The Old Testament. 
35 Becking, “Religious Polemics in the Book of Micah.” 
36 Brown et al., The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon: With an Appendix Containing the 

Biblical Aramaic: Based on the Lexicon of Wilhelm Gesenius as Translated by Edward Robinson, and Edited with 
Constant Reference to the Thesaurus of Gesenius as Completed by E. Rödiger, and with Authorized Use of the 
German Editions of Gesenius’ Handwörterbuch Über Das Alte Testament. 



 

 

11 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

Ayat 11 menyingkap peran para pemimpin, imam, dan nabi yang korup: 
חַד רָאשֶיהָ  שֹׂ טוּ בְׁ פֹׂ שְׁ הֲנֶיהָ  יִּ כֹׂ יר וְׁ חִּ מְׁ יאֶיהָ  יוֹרוּ בִּ בִּ כֶסֶףבְׁ  וּנְׁ מוּ  סֹׂ קְׁ  Di sini terdapat tiga...יִּ
tuduhan utama: a) Pemimpin (rāšêhā) yang mengadili dengan חַד  b) Imam ;(”šōḥad, “suap) שֹׂ
yang mengajar dengan imbalan (יר חִּ מְׁ כֶסֶף) bimḥîr); c) Nabi yang bernubuat demi uang ,בִּ  ,בְׁ
bĕkesep). Kritik ini menunjukkan bahwa seluruh sistem religius telah terkorupsi oleh motif 
ekonomi. Dalam struktur sosial, institusi yang seharusnya menjaga integritas hukum dan 
peribadahan justru berperan dalam melanggengkan ketidakadilan.37 

Sebagai klimaks, Mikha menyampaikan konsekuensi dari dosa para pemimpin: 
ירוּשָלַ ִּ יּוֹן שָדֶה תֵחָרֵש וִּ כֶם צִּ לַלְׁ גְׁ בָמוֹת יָעַר׃לָכֵן בִּ ת לְׁ הַר הַבַיִּ יֶה וְׁ הְׁ ין תִּ יִּּ ם עִּ . Frasa כֶם לַלְׁ גְׁ  בִּ

(biglalḵem, “karena kamu”) menegaskan bahwa penyebab kehancuran adalah dosa para 
pemimpin. Tiga gambaran kehancuran digunakan:  Pertama, kata kerja תֵחָרֵש (tēḥārēš), dari akar 
יּוֹן שָדֶה תֵחָרֵש dalam frasa ,(”ḥrš, “membajak) חרש  menggambarkan Sion yang diperlakukan צִּ
layaknya ladang biasa. Ini menunjukkan profanasi: kesucian kota Allah hilang dan digantikan oleh 
status profan. Kedua, ungkapan  ַירוּשָל ין םִּוִּ יִּּ יֶה עִּ הְׁ  menggunakan (wĕyĕrûšālaim ʿiyyîn tihyeh) תִּ
kata ין יִּּ  ,untuk menandakan kehancuran total Yerusalem (”ʿiyyîn, “puing/reruntuhan) עִּ
melambangkan hilangnya identitas politik, sosial, dan religius umat Allah. Ketiga, frasa  הַר  וְׁ
ת מוֹתלְבָ  הַבַיִּ  menggambarkan transformasi gunung Bait (wĕhar habbayit lĕbāmôt yāʿar) יָעַר 
Allah menjadi bukit berhutan. Pergeseran dari ruang sakral menuju ruang liar ini mencerminkan 
desakralisasi total: tempat yang semula dipandang sebagai pusat kehadiran Allah kini tak lagi 
memiliki fungsi religius. Ironi teologis muncul karena bukit suci diperlakukan sama dengan bukit-
bukit kafir, mengisyaratkan pemutusan relasi Allah dengan umat yang menolak keadilan. Nubuat 
ini memperlihatkan hubungan kausalitas antara korupsi moral dan kehancuran nasional: dosa 
para pemimpin bukan hanya masalah etika individual, tetapi ancaman eksistensial bagi seluruh 
bangsa. 

Analisis terhadap Mikha pasal 3 menunjukkan bahwa nubuat ini tidak hanya berfungsi 
sebagai teguran historis terhadap elite Israel abad ke-8 SM, melainkan juga sebagai peringatan 
teologis lintas zaman mengenai konsekuensi penyalahgunaan kuasa. Kritik tajam Mikha 
menyingkapkan realitas korupsi struktural, di mana keadilan diputarbalikkan, nubuat 
diperdagangkan, dan religiositas direduksi menjadi sarana ekonomi. Dengan bahasa Ibrani yang 
sarat metafora profetik, Mikha menegaskan bahwa kehadiran Roh TUHAN memberinya 
keberanian untuk menyuarakan kebenaran dan membela kaum tertindas, sekaligus 
menubuatkan kehancuran kota suci sebagai simbol runtuhnya tatanan sosial-religius yang tidak 
setia pada Allah. Pesan ini tetap aktual bagi gereja masa kini, yang dipanggil untuk menghidupi 
iman secara profetik dengan menegakkan keadilan, menjaga integritas pelayanan, dan berpihak 
kepada kelompok yang terpinggirkan sebagai wujud kesetiaan pada Allah yang adil 

 
Implikasi Mikha 3 Membumikan Pelayanan Mikha Dalam Kehidupan Menggereja.  

Membumikan kaum termarginalkan adalah usaha untuk membuat perhatian dan 
pelayanan terhadap mereka menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari identitas dan tujuan 
gereja. istilah "membumikan" di sini mencerminkan proses mengakui keberadaan, martabat, dan 
hak-hak kaum termarginalkan sebagai bagian yang sangat penting. Ini melibatkan lebih dari 
sekadar memberikan bantuan jangka pendek. Ini juga tentang mengubah pola pikir, nilai, dan 
praktik yang mungkin mendukung penindasan dan ketidaksetaraan. Gereja masih bergerak pada 

 
37 Boloje, “Micahâ€TMs Theory of the Justice of Judgement (Micah 3.” 



 

 

12 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

apa yang biasa terjadi, gereja masih terpaku pada rutinitas yang berpusat pada ibadah di dalam 
gedung gereja. Gereja perlu memikirkan pelayanan yang bersifat holistik yang tertuang dalam 
suatu pedoman pelayanan  yang lebih lengkap yang di dalamnya memuat arahan pelayanan 
kepada orang miskin. Di dalam perannya di tengah dunia ini, gereja bukan saja memberi peran 
dalam sisi spiritualitas saja, akan tetapi juga mempunyai kewajiban berperan dalam sisi jasmani, 
dan sisi yang lain di dalam kehidupannya .  Gereja perlu memberikan pelayanan yang menyentuh 
kehidupan jasmanai maupun rohani dalam bentuk pelayanan yang holistik.38 

Sebagaimana Mikha mengkritik pemimpin yang menindas rakyat dan mengabaikan keadilan. 
Gereja masa kini bisa menjadi suara bagi ketidakadilan, korupsi, dan penindasan. Ini meliputi 
advokasi kebijakan kaum termarginalkan dan penolakan terhadap praktik-praktik yang tidak adil. 
Gereja harus secara konsisten menyuarakan kritik yang bersifat profetis terhadap segala bentuk 
penyalahgunaan kekuasaan, ketidakadilan, pelanggaran hak-hak masyarakat, serta sistem yang 
menindas dan merugikan manusia, tanpa memandang siapa pelakunya. Gereja harus 
menyerukan kepada orang kaya atau penguasa untuk menghormati dan mencintai kaum miskin 
sebagai sesama manusia. Mereka harus berhenti mengeksploitasi dan menindas, tetapi 
bertindak adil untuk membantu meningkatkan kesejahteraan mereka, serta memuliakan Allah 
dengan hidup berbagi dengan sesama.39 

Implikasi Mikha 3 terhadap pelayanan bagi kaum termarginalkan menegaskan bahwa gereja 
masa kini dipanggil untuk meneladani keberanian profetik Mikha yang mengekspos 
penyalahgunaan kekuasaan politik, ekonomi, dan religius. Kritik Mikha terhadap para pemimpin 
yang “membenci yang baik dan menyukai yang jahat” (Mi. 3:2), para nabi palsu yang 
memperdagangkan nubuat demi keuntungan (Mi. 3:5–7), serta para imam yang mengajar demi 
bayaran (Mi. 3:11) menunjukkan bahwa ketidakadilan struktural lahir ketika otoritas publik dan 
religius diselewengkan untuk kepentingan diri sendiri. Hal ini mengimplikasikan bahwa gereja 
tidak boleh hanya terpaku pada liturgi dan rutinitas internal, melainkan harus tampil sebagai 
suara kenabian yang menyuarakan kebenaran dengan kuasa Roh Allah (Mi. 3:8), membela hak-
hak kaum lemah, dan menolak segala bentuk eksplotasi. Pelayanan yang membumi bagi kaum 
termarginalkan berarti bukan sekadar aksi karitatif, tetapi transformasi yang menyentuh dimensi 
rohani dan sosial sekaligus, agar kehadiran gereja benar-benar menjadi tanda keadilan Allah yang 
menolak korupsi, menentang penindasan, dan memperjuangkan kehidupan yang bermartabat 
bagi semua. 
 
Kesimpulan 

Kajian eksegetis-teologis atas Mikha 3:1–12 menegaskan bahwa nubuat Mikha tidak 
dapat dipahami sebagai seruan moral individual semata, melainkan sebagai kritik profetik yang 
bersifat sistemik terhadap penyalahgunaan kekuasaan politik, religius, dan ekonomi yang 
melahirkan ketidakadilan struktural. Mikha mengecam para pemimpin yang memutarbalikkan 
mišpāṭ (ָט  keadilan relasional yang berakar pada perjanjian Allahserta para nabi dan imam (מִשְפ 
yang memperdagangkan otoritas rohani demi keuntungan material. Dalam kerangka teologis 
Mikha, ketidakadilan sosial bukan sekadar kegagalan etis, melainkan bentuk pengkhianatan 
terhadap iman yang sejati dan pemutusan relasi perjanjian dengan Allah. Dalam terang 
pesan profetik Mikha, penelitian ini menegaskan bahwa gereja masa kini belum sepenuhnya 

 
38 Nugroho, GEREJA DAN KEMISKINAN :DISKURSUS PERAN GEREJA DI TENGAH KEMISKINAN. 
39 Ibid. 



 

 

13 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

menghidupi mandat profetiknya ketika pelayanan direduksi pada liturgi internal dan tindakan 
karitatif yang terlepas dari kritik terhadap struktur penindasan.  

Oleh karena itu, membumikan pelayanan bagi kaum termarginalkan berarti menjadikan 
keberpihakan kepada mereka sebagai bagian integral dari identitas dan misi gereja, bukan 
sekadar program tambahan. Pelayanan yang setia pada Mikha 3:1–12 harus bersifat diakonia 
transformatif, yakni pelayanan yang menggabungkan solidaritas konkret dengan keberanian 
profetik untuk menegur penyalahgunaan kuasa, menolak komersialisasi pelayanan rohani, serta 
memperjuangkan keadilan sosial secara struktural. Dengan demikian, Mikha 3:1–12 
menyediakan dasar teologis yang normatif dan relevan bagi gereja untuk hadir sebagai tubuh 
Kristus yang profetik di tengah dunia yang timpang. Gereja dipanggil untuk menyuarakan 
kebenaran dengan kuasa Roh Allah, membela hak-hak kaum lemah, dan menantang sistem 
sosial yang melanggengkan ketidakadilan, sebagai wujud kesetiaan kepada Allah yang adil dan 
berpihak kepada mereka yang tertindas. 
 
 
Daftar Pustaka 
A. S. Van Der Woude. Profeet En Establisment. 1985. 
Alfaro, Juan I. Justice and Loyalty: Internasional Theological Commentary Micah. T & T Clark, 

2017. 
Becking, Bob. “Religious Polemics in the Book of Micah.” In New Perspectives on Old Testament 

Prophecy and History, edited by Rannfrid I. Thelle, Terje Stordalen, and Mervyn E.J. 
Richardson. BRILL, 2015. https://doi.org/10.1163/9789004293274_008. 

Boloje, Blessing Onoriode. “Micahâ€TMs Theory of the Justice of Judgement (Micah 3:1-12).” 
Journal for Semitics 26, no. 2 (2018). https://doi.org/10.25159/1013-8471/2948. 

Brown, Francis, S. R. Driver, and Charles A. Briggs. The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English 
Lexicon: With an Appendix Containing the Biblical Aramaic: Based on the Lexicon of 
Wilhelm Gesenius as Translated by Edward Robinson, and Edited with Constant 
Reference to the Thesaurus of Gesenius as Completed by E. Rödiger, and with Authorized 
Use of the German Editions of Gesenius’ Handwörterbuch Über Das Alte Testament. 
Edited by Francis Brown. Clarendon Press, 1907. 

Glenny, W. Edward. Micah, A Comentary Based on Micah in Codex Vaticanus Septuagint 
Commentary Series. Brill, 2015. 

Hendriks, J., and F.H. Hartono. Jemaat Vital Dan Menarik: Membangun Jemaat Dengan 
Menggunakan Metode Lima Faktor. Seri Pembangunan Jemaat. Penerbit Kanisius, 2002. 
https://books.google.co.id/books?id=1I7xzQEACAAJ. 

Hibbard, Todd. “To Err Is Human, Unless You’re a Prophet: Isaiah and Micah on Prophetic 
Opposition.” Zeitschrift Für Die Alttestamentliche Wissenschaft 130, no. 1 (2018): 26–39. 
https://doi.org/doi:10.1515/zaw-2018-1003. 

Holladay, William. A Concise Hebrew And Aramaic Lexicon Of The Old Testament. Brill, 2000. 
James L Mays. The Old Testament Library Micah A Comentary. n.d. 
Jhin Bright. A History of Israel. 1959. 
Keil. The Twelve Minor Prophets. n.d. 
Klaasen, John Stephanus. “Diaconia and Identity: Agency of the Marginalised.” Religions 14, no. 

6 (2023): 745. https://doi.org/10.3390/rel14060745. 



 

 

14 
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

Köhler, L., W. Baumgartner, M.E.J. Richardson, and J.J. Stamm. The Hebrew and Aramaic Lexicon 
of the Old Testament. The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament, no. v. 4. 
E.J. Brill, 1994. https://books.google.co.id/books?id=HZAYAQAAIAAJ. 

Leon, J Wood. The Prophets of Israel. Gandum Mas, 2005. 
Lupton, Robert D. Compassion, Justice, and the Christian Life: Rethinking Ministry to the Poor. 

Regal Books, 2007. 
Malau, Melvin. Keselamatan Di Balik Penghukuman : Menelisik Situasi Sosial Kitab Mikha. 3, no. 

1 (2020): 48–61. 
Nainupu, Marthen. Pelayanan Gereja Kepada Orang Miskin. 2003, 70–93. 
Nugroho, Fibry Jati. GEREJA DAN KEMISKINAN :DISKURSUS PERAN GEREJA DI TENGAH 

KEMISKINAN. 3 (2019): 100–112. 
obert B. Coote dan Marry P. Coote. Kuasa, Politik Dan Proses Pembuatan Alkitab, Trans. Minda 

Perangin - Angin. BPK gunung mulia, 2015. 
Osborne, Grant. The Hermeneutical Spiral. IVP Academic, 20026. 
Roy B. Zuck. A BIBLICAL THEOLOGY of The Old Tastement. Edited by Bertha Gaspersz. 2005. 
Silaban, Jonathan Horas M, Bella D O Lumbantoruan, Exaudi D M Napitupulu, and Ester Gratia 

Siregar. UPAYA PEMBINAAN WARGA GEREJA: TUGAS DAN TANGGUNG JAWAB GEREJA 
DALAM PENGENTASAN KEMISKINAN BAGI PENGEMBANGAN RICH PERSONALITY 
REMAJA/PEMUDA. 2, no. 2 (2023): 11766–77. 

VanGemeren, Willem A. Penginterprestasian Kitab Para Nabi. Momentum, 2016. 
Waltke, Bruce K. A Commentary On Micah. Grand Rapids, 2007. 
 
 
 
 
 
 
 
 


