JURNAL KAJIAN BALI

Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020
http://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

vet don Pengembangan,
. dan Pendidican Tinggi

At TeImT

Kutigun dhari Ko ptasam Disvkber |ardeenl p.mnl-ni— Bangembangn
Karventeras Sast, Teboalegl don Pesdicban Tinggi Bepubll ledanrun

Hasese: B1JECRT 9058

Tambung Hasil Akrediteid Jurnsl llmiak Boviads & Tohas 2009

Jurnal Kajion Bali (Journal of Boli Studiea]

E55H HIa00a%8
Panusbit Pusa? Kajnn Bali don Puaad Unggulas Prrsimin Uniesiting Wdnyaan

mmpnn sskagai Jumal lminh

J.Jm.dnmh.-l.l..ulmn 5 [} Iﬂh-'-wi'l
Walume % Momar | Tahun 2008 sompal Yalume 13 Heemer | Tohun 3028

Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana



Modernisasi dan Transformasi Kembali ke
Tradisi: Fenomena Ngaben di Krematorium bagi
Masyarakat Hindu di Bali

I Gde Pitana
Universitas Udayana
Penulis Koresponden: pitana@unud.ac.id

Abstrak

Melaksanakan upacara ngaben di krematorium merupakan
fenomena relatif baru di Bali, dipelopori oleh Maha Gotra Pasek
Sanak Sapta Rsi, yang membangun Krematorium Santhayana
tahun 2008. Jumlah jenazah yang diaben di Krematorium
Santhayana meningkat setiap tahun. Alasan yang paling umum
melakukan upacara ngaben di Krematorium Santhayana
adalah nilai praktis dan efisiensi, di samping alasan biaya yang
lebih murah dan komunikasi yang kurang intensif dengan
fihak desa adat, khususnya bagi warga desa yang merantau
ke luar daerah. Dengan menggunakan observasi-partisipasi,
wawancara mendalam, dan analisis secara kualitatif-inter-
pretatif, penelitian ini mengkonfirmasi teori Strukturasi
Giddens, bahwa sebagai suatu dualitas, struktur menjadi
hambatan sekaligus memberdayakan aktor untuk bertindak,
dan tindakan aktor yang berpola dalam waktu yang lama akan
membentuk struktur baru. Yang khas dalam kasus ngaben
di krematorium di Bali adalah adanya transformasi menuju
modernitas, tetapi dengan argumentasi kembali ke tradisi,
yaitu menggunakan basis ajaran leluhur yang tertulis dalam
pustaka lontar, khususnya Lontar Yama Purana Tattwa.

Kata Kunci: ngaben, krematorium, transformasi, modernitas,
teori strukturasi

Abstract
Conducting cremation ceremony (ngaben) in crematorium
among Balinese Hindus is relatively a new phenomenon,
pioneered by Maha Gotra Pasek Sanak Sapta Rsi, the
biggest maxima-clan in Bali. This maxima-clan constructed
a crematorium called Santhayana in 2008. The number of
cremation ceremony conducted in Crematorium Santhayana
increases over time, mainly due to the practical values
and efficiency, compared to conducting the ceremony
conventionally in one’s own village. The more affordable

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 351



I Gde Pitana HIlm. 351-374

cost and the less intensive communication with the village of
origin are yet additional reasons, especially for those residing
outside Bali. By employing participant-observation and in-
depth interviews in data collection, analysed qualitative-
interpretively, this research confirmed Giddens’ Structuration
theory, that as duality, structure is both constraining and
enabling the actors. On the other hand, actors’ patterned
activities will develop new structure. However, itisinteresting
in the case of cremation in crematorium Santhayana, that
the transformation toward modernity is by making use of
traditional reference, i.e. old lontar, named Yama Purana Tatwa.

Keywords: cremation ceremony, crematorium, transformation,
modernity, structuration theory.

1. Pendahuluan

asyarakat Bali yang beragama Hindu terkenal dengan budaya
Mreligiusnya yang unik dan kompleks. Manusia Bali hampir
setiap hari diikat oleh kewajiban melaksanakan upacara (yadnya),
dari yang sederhana sampai yang rumit, sehingga sering disebut
sebagai masyarakat yang sangat seremonial. Intensitas pelaksanaan
upacara keagamaan sangat tinggi, mulai dari persembahan sehari-
hari, persembahan berkala setiap periode tertentu, upacara perayaan
tahapan siklus hidup (rite de passage), sampai kepada upacara-upacara
besar yang dilaksanakan dalam kurun seratus tahun sekali. Di antara
upacara adat-keagamaan yang besar adalah upacara ngaben (atau
palebon), yang bisa dikatakan sebagai salah satu upacara yang paling
rumit, kompleks, dan tergolong mahal (Pitana, 2019; Pitana, 2018;
Kebayantini, 2013).

Akibat biaya yang sangat mahal, banyak umat Hindu di Bali yang
sampai bertahun-tahun tidak bisa melaksanakan upacara ngaben untuk
orang tuanya, padahal ngaben merupakan salah satu kewajiban sentana
(ahli waris). Atau, kalau mereka terpaksa membiayai upacara ngaben,
maka tidak jarang harus menjual asetnya yang produktif sehingga
berdampak negatif bagi kesejahteraan ekonomi keluarga tersebut. Hal
ini misalnya diungkapkan oleh Saridewi (2017).

“Masyarakat Hindu-Bali terjebak oleh tradisi yang cenderung
mengkonstruksi kemegahan prosesi ritual yang menghabiskan

352 i JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

biaya tinggi, tetapi mengabaikan kemampuan individu yang
menyelenggarakan upacara tersebut. Tidak jarang untuk dapat
menyelenggarakan upacara ngaben individu akan berhutang
maupun menjual harta produktifnya” (Saridewi, 2017: 180).

Hal senada juga diungkapkan Sudarsana (2012).

“Tidak jarang umat Hindu memiliki hutang yang cukup besar
bahkan sampai menggadaikan atau menjual tanah miliknya untuk
bisa membiayai keluarga melaksanakan upacara ngaben” (Sudarsana,
2012: 67).

Soethama (2011) dalam bukunya Jangan Mati di Bali secara lugas
menggambarkan betapa rumitnya pelaksanaan upacara ngaben di Bali,
bukan hanya biayanya mahal, melainkan ada banyak kasus banjar
atau desa adat yang menolak jenazah warganya sendiri untuk diaben di
kuburan desa adat. Konflik seperti ini menimbulkan apa yang disebut
oleh Moldagaliyev et al. (2014) sebagai bentuk dari dikotomi East-
West dimana masyarakat dengan budaya Timur melakukan berbagai
modernisasi untuk dapat bertahan dari tekanan budayanya sendiri.
Upaya modernisasi dapat berupa simplifikasi yang merupakan dialog
transformasi antara budaya dengan masyarakatnya.

Dalam wusaha meringankan beban masyarakat untuk me-
laksanakan upacara ngaben, organisasi warga Pasek yaitu Maha Gotra
Pasek Sanak Sapta Rsi (MGPSSR) membuat terobosannya dengan
membangun krematorium, yang disebut Krematorium Santhayana
pada tahun 2008. Sampai saat ini (2020), hampir lima ribu jenazah
umat Hindu sudah diaben di krematorium ini, dengan berbagai alasan
dan latar belakang. Setelah berdirinya krematorium Santhayana, ada
beberapa krematorium juga bermunculan di Bali, seperti di Bangli, di
Klungkung, di Tabanan, dan di Kota Singaraja, di samping krematorium
non-Hindu yang sudah ada di daerah Nusa Dua.

Fenomena ngaben di krematoriumini menarik untuk dianalisis,
menyangkut bagaimana keberadaan ngaben di krematorium dilihat
dari perspektif transformasi masyarakat Bali, dari masyarakat agraris
menuju masyarakat industri jasa (pariwisata), serta kaitannya dengan
berbagai tradisi yang diterima secara umum.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 353



I Gde Pitana Hlm. 351-374

Foto 1 dan 2. Suasana ngaben di Krematorium Santhayana. Warga banjar banyak
yang hadir menandakan bahwa tidak ada masalah adat di desa asal.

2. Metode dan Teori

Tulisan ini merupakan salah satu dari hasil penelitian yang
dilakukan dengan mengikuti kaidah umum metode penelitian
kualitatif (Bungin 2011, Indris 2007). Penelitian dilakukan selama
enam bulan (Oktober 2019 s.d. Maret 2020), yang menitikberatkan
pada deskripsi serta interpretasi teoretik. Krematorium Santhayana
sebagai subjek penelitian dipilih secara sengaja, dengan alasan bahwa
krematorium ini merupakan yang terbesar dan pertama di Bali, yang
dimiliki oleh umat Hindu.

Penggalian data dilakukan dengan observasi-partisipasi dan
wawancara mendalam. Wawancara dilakukan dengan pendekatan
semi-struktur, yang dilakukan di berbagai tempat dan kesempatan,
seperti di dalam mobil jenazah, ketika melaksanakan upacara, pada
saat menunggu proses pembakaran mayat, dan sebagainya. Dalam
penelitian partisipatif ini, peneliti berpartisipasi secara aktif antara
lain sebagai sopir ambulance yang menjemput jenazah ke rumah sakit
atau ke desa asal jenazah, dan sebagai pembantu dalam pelaksanaan
rangkaian upacara ngaben di krematorium (Foto 3, 4, dan 5). Mengikuti
pendapat Idrus (2007: 129-130), dalam melaksanakan observasi
partisipasi ini, peneliti “mengikuti kegiatan keseharian yang dilakukan
informan dalam waktu tertentu, memperhatikan apa yang terjadi,

354 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

Foto 3, 4, dan 5. Metode observasi partisipasi, peneliti aktif secara langsung

dalam rangkaian kegiatan kremasi, berturut-turut bersama para pemangku

melayani umat di Krematorium Santhayana, mendampingi sulinggih dalam
prosesi ngaben, dan sebagai sopir mobil jenazah.

mendengarkan apa yang dikatakan, mempertanyakan informasi yang
menarik....”

Data empiris dari lapangan, didukung dengan data dokumen
terkait, yang didapatkan di sekretariat MGPSSR Pusat dan Yayasan
Santhayana Dharma, pengelola Krematorium Santhayana. Analisis
dilakukan secara kualitatif-interpretatif, dengan menerapkan Teori
Giddens tentang Strukturasi, yang menunjukkan peran aktor dan
struktur dalam dualitas, serta menempatkan struktur sebagai constrains
sekaligus enabler (Giddens 1984; Giddens 1987, Jones 2009, Martono
2011). Untuk menghormati aspek privasi dan etika ilmiah, maka nama-
nama informan dalam penelitian ini ditulis dengan pseudonym.

3. Ngaben dalam Budaya Hindu di Bali

Dalam kosmologi Hindu, manusia sebagai mikrokosmos
“meminjam” komponen alam (makrokosmos) untuk kebutuhan
hidupnya. Ada lima kelompok komponen alam yang “dipinjam”, yang
disebut Panca Mahabhuta, yaitu unsur padat (pertiwi), unsur cair (apah),
unsur panas (cahaya), unsur gas/udara (bayu), dan unsur ether (akasa).
Ketika manusia meninggal, maka unsur-unsur alam yang dipinjam
ini sudah tidak digunakan lagi, sehingga harus sesegera mungkin
dikembalikan ke alam. Cara tercepat untuk mengembalikannya adalah
dengan membakar sehingga unsur tanah kembali ke tanah, unsur air
kembali ke air, unsur udara kembali ke udara, unsur api kembali ke
api, dan unsur ether kembali ke ether (MGPSSR, 2001).

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 355



I Gde Pitana HIlm. 351-374

Upacara ngaben pada dasarnya bertujuan untuk mengembalikan
unsur-unsur Panca Mahabhuta serta penyucian bagi atman (roh) orang
yang meninggal agar dapat terlepas dari ikatan dunia, dan segera
dapat kembali kepada asal kehidupan, yaitu Tuhan (Suryani, 2004;
Wijayananda, 2018; Pitana, 2019). Berdasarkan konsep sederhana
ini, maka sesungguhnya upacara ngaben dapat dilaksanakan secara
sederhana, sebagaimana yang biasa dilakukan bagi Umat Hindu di
India.

Namun, sesuai dengan perjalanan sejarah perkembangan agama
Hindu di Bali yang dibungkus dengan budaya atau adat dengan estetika
yang tinggi, maka dewasa ini ngaben merupakan salah satu upacara
adat-keagamaan yang sangat rumit, eksotik, sekaligus berbiaya mahal.
Mahalnya biaya ngaben ini disebabkan oleh banyaknya peralatan yang
harus digunakan dan/atau dibeli, serta melibatkan banyak orang. Di
samping sesajinya, berbagai sarana yang digunakan juga mahal, seperti
wadah (bade) pengusung mayat, mulai dari yang sederhana sampai
yang bertingkat sebelas. Selain wadah, diperlukan juga patulangan,
yaitu tempat pembakaran jenazah, yang umumnya dibuat dalam
bentuk binatang, misalnya lembu, harimau, dan singa, atau binatang
mitologis, seperti gajahmina (ikan berkepala gajah), singapaksi (singa
bersayap), dan nagabanda (ular naga bermahkota).

Secara sosial-budaya, kemegahan upacara ngaben menjadi
salah satu sumber prestise bagi keluarga. Tidak jauh berbeda dengan
berbagai upacara lainnya, upacara ngaben telah berubah fungsi, atau
paling tidak mempunyai fungsi berganda, sebagai ajang kontestasi
dan kompetisi pengaruh pada suatu komunitas.

Menurut Kebayantini (2013), biaya yang dibutuhkan untuk
melaksanakan upacara ngaben —sebagaimana juga halnya dengan
upacara adat keagamaan lainnya di Bali- dapat dikelompokkan
atas dua, yaitu biaya untuk ke [uan (biaya untuk upakara, gong, bade,
kesenian sakral, dan sebagainya), dan biaya ke teben (biaya konsumsi
untuk mereka yang bekerja, masyarakat adat, dan undangan). Besarnya
biaya ini sangat bervariasi, tetapi umumnya biaya ke teben lebih besar
dibandingkan biaya ke [uan.

Sejak berdirinya Parisadha Hindu Dharma Indonesia tahun 1959,
yang banyak dipelopori oleh para intelektual Hindu modern, upaya
penyederhanaan upacara ngaben dan juga berbagai jenis upacara

356 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

lainnya sudah mulai didiskusikan. Dalam Piagam Campuhan, yang
merupakan hasil Pesamuan Agung PHDI tanggal 17-23 November
1961, penyederhanan upacara kematian (termasuk ngaben) sudah
menjadi salah satu isi keputusan, dengan menyarankan agar kembali
kepada Lontar Yama Purana Tatwa. Dalam berbagai Seminar Kesatuan
Tafsir terhadap Aspek-Aspek Agama Hindu, sudah juga diputuskan
mengenai penyederhanaan ini. Salah satu bentuk penyederhanaan,
misalnya, dengan berusaha memperpendek waktu penyimpanan
jenazah di rumah, atau memperlonggar perhitungan dewasa ayu (hari
baik).

Intelektual Hindu yang sangat vokal, I Gusti Ketut Kaler
(alm), dalam berbagai kesempatan mengajak umat Hindu kembali
menggunakan konsep ngaben yang sederhana, sebagaimana tersurat
dalam berbagai lontar, utamanya Lontar Yama Tatwa, Yama Purwana
Tatwa, dan Yama Purana Tatwa.

Terkait dengan wusaha penyederhanaan terhadap berbagai
upacara di Bali, khususnya ngaben, muncul berbagai wacana, seperti
“Kembali ke Weda”, “Berpegang pada Sastra Dresta”, “Kembalikan
kepada hakikat dan makna ngaben”, dan sebagainya. Pada tahun
1957, Angkatan Muda Hindu Bali Kumara Bhuvana mengeluarkan
pernyataan untuk menyederhanakan upacara keagamaan di Bali,
termasuk upacara kematian atau ngaben (Sudarsana 2012). Perdebatan
berbagai hal terkait dengan ‘Hindu yang Bali’ dan ‘Hindu yang
universal’ dengan berbagai aspeknya memang sangat jelas sejak tahun
1920-an, termasuk penyederhanaan pelaksanaan upacara keagamaan
(Picard 2017).

Sampai tahun 2000-an, usaha penyederhanaan tersebut me-
ngalami kemajuan yang sangat lambat. Lambannya penyederhanaan
ini paling tidak terkait dengan tiga penyebab. Pertama, karena upacara
keagamaan sudah menjadi salah satu penentu prestise suatu keluarga.
Kedua, adanya ketakutan—akibat ketidaktahuan—bahwa upacara
ngaben yang kecil tidak mampu mengantarkan roh leluhur ke sorga.
Ketiga, adanya jejaring kuasa yang sangat berkepentingan dengan
adanya upacara yang mewah, besar, dengan biaya yang mahal, karena
upacara sudah menjadi ‘mode of production’, atau jembatan untuk
menguatkan hegemoni.

Meskipun mendapatkan banyak perlawanan, organisasi klan

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 357



I Gde Pitana HIlm. 351-374

terbesar di Bali, Maha Gotra Pasek Sanak Sapta Rsi (MGPSSR), terus
gencar memperjuangkan penyederhanaan upacara ngaben ini dengan
mengedepankan idiom “kembali kepada sastra dresta,” yaitu Lontar
Yama tatwa, Yama Purwana tatwa, dan Yama Purana tatwa. Di mata para
tokoh MGPSSR, ngaben yang mewah dan berbiaya besar membawa
banyak dampak negatif, dan cenderung merupakan upacara yang
sifatnya rajasika, bukan satwika (wawancara dengan Mpu Jaya
Wijayananda, 27 Januari 2020). Seperti yang disampaikan dalam
wawancara di atas, pada dasarnya ngaben yang mewah bukanlah esensi
utama dari upcara ngaben itu sendiri. Konversi umat Hindu ke agama
lain, juga banyak dikaitkan dengan mahalnya biaya upacara bagi umat
Hindu, terutama ngaben (Aryadharma, 2011).

Untuk lebih melembagakan ngaben yang sederhana, pada tahun
2001 MGPSSR mengeluarkan sebuah buku yang berjudul Sawa Prakerthi.
Buku ini berisi pedoman tentang ngaben sederhana, yang meringankan
umat, dan sesuai dengan susastra yang ada. Dalam buku ini, antara
lain disebutkan bahwa sesungguhnya ngaben tidak memerlukan bade
maupun patulangan yang mahal. Dari segi bebanten (sesajen), yang inti
dan harus ada dalam upacara ngaben sangatlah murah, yaitu.

“nasi angkeb, bubur pirata, panjang ilang, dyus kamalagi,
pengadang-adang dan tirtha pangentas, ditambah dengan ayaban
banten pangiring yang sesuai kemampuan” (wawancara dengan Ida
Pandita Mpu Jaya Wijayananda, 27 Januari 2020).

4. Hasil dan Pembahasan
4.1 Krematorium sebagai Upaya Penyederhanaan Ngaben

Sejak berdirinya tanggal 17 April 1952, sampai dengan tahun
2008, MGPSSR tidak mempunyai sumber dana yang pasti. Setiap
melaksanakan kegiatan, apakah itu memperbaiki pura, melaksanakan
piodalan, melaksanakan kegiatan sosial-kemasyarakatan, ataupun
kegiatan rapat-rapat, sumber dana yang digunakan selalu dari hasil
sumbangan sukarela dari pengurus atau anggota MGPSSR. Kegiatan
selalu dilaksanakan oleh panitia ad hoc.

Setelah berhasil membangun sekretariat yang menetap yang
beralamat di Desa Peguyangan Kangin pada tahun 2005, pemikiran
untuk mengembangkan sayap kegiatan ekonomi guna mendapatkan

358 i JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

sumber dana untuk menjalankan roda organisasi semakin menguat.
Dalam Pesamuan Agung 25 Desember 2007 diputuskan bahwa
untuk mendapatkan sumber dana yang tidak hanya mengandalkan
sumbangan anggota dibentuklah koperasi dan yayasan yang
anggotanya hanya dari kalangan Warga Pasek. Walaupun koperasi
dan yayasan mempunyai badan hukumnya sendiri-sendiri (sesuai
dengan peraturan penundang-undangan yang berlaku), tetapi secara
de facto disepakati bahwa koperasi dan yayasan tersebut adalah ‘milik
MGPSSR'.

Bersamaan dengan itu, gerakan penyederhanaan upacara ngaben
masih tetap juga kuat, bahkan semakin menguat di kalangan pengurus
MGPSSR, dipicu oleh banyaknya kejadian ‘kasus adat’, dimana
seseorang tidak diizinkan untuk dikuburkan di desanya sendiri, atau
mendapat perlakuan yang sangat tidak layak, misalnya mayatnya
secara sengaja dijatuhkan di jalan. Dalam pandangan pengurus
MGPSSR, hal ini sangat memalukan, mencerminkan betapa sulitnya
menjadi orang Bali yang beragama Hindu. Muncul juga kekhawatiran,
bahwa kalau menjadi Hindu begitu sulit, maka umat akan dengan
mudah beralih ke kepercayaan lain, sebagaimana juga tersirat dalam
tulisan Wijaya (2007) dan Aryadharma (2011).

Dengan latar belakang seperti di atas, maka pembangunan
krematorium dipandang sebagai salah satu alternatif yang efektif,
dengan fungsi ganda, seperti di bawah ini.

1. Memberikan jalan ke luar kepada umat Hindu untuk sesegera
mungkin melaksanakan upacara ngaben bagi anggota
keluarganya, manakala di desanya sedang ada kegiatan adat-
keagamaan yang tidak memperbolehkan pelaksanaan upacara
ngaben (misalnya ada sengker desa, karena sedang nyejer terkait
dengan upacara besar atau sedang perbaikan pura);

2. Membantu umat yang ekonominya lemah, yang tidak mampu
melaksanakan upacara ngaben secara konvensional di desanya
sendiri, terkait dengan besarnya biaya yang dibutuhkan;

3. Mencegah Warga Pasek melaksanakan upacara ngaben dengan
cara ngiring pada kelompok warga lain yang mempunyai
hegemoni karena hal tersebut akan mempertebal feodalisme dan
semakin sulit melepaskan Warga Pasek dari keterikatan patron-
client;

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 {359



I Gde Pitana Hlm. 351-374

4. Memberikan jalan ke luar kepada umat Hindu yang merasa
mengalami permasalahan adat di desanya (walaupun belum
ditemukan adanya kasus ngaben di krematorium Santhayana
sebagai akibat kasepekang banjar);

5. Mempunyai potensi untuk menjadi sumber dana karena akan
ada marjin dari biaya banten, kajang, dan lain-lain, sementara
Pandita Mpu yang menjadi pamuput berkomitmen untuk tidak
mengambil sesari, sebagai kontribusi untuk pengembangan
organisasi.

Nama Santhayana, yang artinya ‘jalan damai’, dipilih sebagai
nama krematorium untuk mengingatkan bahwa upacara ngaben harus
dilaksanakan dengan hati yang damai, jauh dari rasa tertekan atau
stress, dan berusaha memberikan kedamaian kepada sang atman yang
melanjutkan perjalanan ke Sunyalokha (wawancara dengan Wayan
Wita, Ketua Umum MGPSSR, 25 Desember 2019).

Pembangunan Krematorium Santhayana dimulai sejak Juni 2008,
dan awal pembangunannya diresmikan oleh Walikota Denpasar 1.B.
Dharmawijaya Mantra. Terhadap pendirian krematorium tersebut,
Ketua Parisadha Hindu Dharma Indonesia (PHDI) Provinsi Bali, I Gusti
Ngurah Sudiana, menyampaikan dukungan dengan mengeluarkan
pernyataan sebagai berikut:

“Ini merupakan jawaban yang intelektual atas masalah umat saat
ini. Jawaban ini akan mendapat sambutan hangat di masa depan”
(dikutip dari Suara Pasek, 2008).

Lebih jauh Sudiana mengatakan bahwa krematorium ini bisa
menjadi model menuju Hindu yang efisien, sesuai tuntutan zaman.

“Kalau bisa seluruh desa pakraman di Bali membangun dan memiliki
krematoriumnya masing-masing, karena ini akan membuat upacara
ngaben kita menjadi lebih praktis, efisien, serta lebih aman dari sisi
kesehatan” (dikutip dari Suara Pasek, 2008).

Sesungguhya ngaben di krematorium bukan merupakan hal yang
baru bagi Umat Hindu, karena sudah biasa dilakukan oleh Umat Hindu
asal Bali yang berdomisili di luar daerah (seperti Surabaya, Jawa Barat,
dan Jakarta). Namun untuk di Bali, masih termasuk sesuatu yang baru

360 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

sehingga kehadiran fenomena ngaben di krematoriun menimbulkan
pro dan kontra di masyarakat, mulai dari lapisan bawah sampai
dengan lapisan atas. Kontroversi di lapisan atas, misalnya memviral
di media sosial karena ada pernyataan seorang sulinggih (pendeta/
pandita) bahwa ngaben di krematorium itu “puput nanging ten patut”,
yang kalau diterjemahkan secara bebas artinya bahwa upacara ngaben
yang dilaksanakan di krematorium memang selesai, tetapi tidak
layak, tidak pantas. Atas kontroversi ini, perkumpulan para pinandita/
pemangku, yaitu Pinandita Sanggraha Nusantara Kota Denpasar
sampai menggelar seminar (Minggu 16 September 2018), yang diikuti
sekitar 350 pinandita dengan menghadirkan tiga orang pandita sebagai
narasumber.

Sebagian tokoh masyarakat memang sempat melakukan pe-
nolakan atas pendirian krematorium ini. Alasan penolakan yang
dikemukakan oleh sebagian umat dan tokoh adat, antara lain bahwa
adanya krematorium akan merusak gotong-royong atau pasidikaran
di desa adat, melemahkan desa adat, padahal desa adat diakui sebagai
banteng terakhir dalam mempertahankan kebudayaan Bali; umat
Hindu warga desa akan semakin santai menghadapi aturan adat,
karena tidak takut lagi tidak mendapatkan kuburan; dan ngaben juga
akan kehilangan fungsinya sebagai wahana pembelajaran bagi generasi
muda dalam transmisi nilai budaya Bali.

Selain itu, ada juga potensi penolakan dari desa adat lokasi
krematorium, karena dinilai akan membuat desa kotor secara spiritual
(ngeletehin), sehingga perlu setiap saat melakukan upacara pembersihan
atau pecaruan. Penolakan ini sampai dirapatkan di Kantor Walikota
Denpasar, karena Krematorium Santhayana terletak di wilayah Kota
Denpasar. Rapat yang dipimpin langsung oleh walikota, ke luar dengan
keputusan jalan tengah, yaitu krematorium boleh tetap berjalan, tetapi
mereka yang diaben di krematorium harus mandapatkan persetujuan
dari banjar atau desa adat dari mana jenazah berasal.

Mengenai potensi pro-kontra atau kontroversi yang akan terjadi,
memang sudah disadari sejak awal oleh Pengurus MGPSSR. Meskipun
ada kontroversi, Pengurus MGPSSR mempunyai keyakinan yang
mendalam, bahwa kontroversi akan mereda dengan sendirinya kalau
Krematorium Santhayana bisa menunjukkan kinerja yang baik, dan
dirasakan manfaatnya oleh masyarakat. Setiap perubahan memang

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 361



I Gde Pitana Hlm. 351-374

selalu akan menimbulkan pro-kontra. Terkait dengan berbagai
perubahan dalam upacara ngaben yang mengarah pada efisiensi, Ida
Pandita Mpu Jaya Putra Pemuteran (60 tahun) dari Griya Penataran
Renon, mempunyai kisah seperti di bawah ini.

“Pada tahun 1970-an, Ida Pandita Mpu Pemuteran (alm) mulai
memperkenalkan penggunaankomporsebagaialatmembakarmayat.
Penggunaan kompor itu sangat banyak ditentang pada awalnya,
karena tidak sesuai dengan pakem yang ada, yaitu menggunakan
kayu api. Tetapi karena membakar mayat menggunakan kayu api
bisa memakan waktu sampai 4 jam, sedangkan dengan kompor
cukup hanya 2 jam, maka lama-kelamaan penggunaan kompor
menjadi hal yang lumrah, dan tidak dipertanyakan lagi” (wawancara
tanggal 7 April 2020).

Data menunjukkan bahwa jumlah jenazah yang diaben di
Krematorium Santhayana setiap tahun selalu meningkat. Pada tahun
2009, tahun pertama beroperasinya krematorium, hanya ada 39
jenazah yang diaben. Pada tahun 2010 jumlah itu meningkat menjadi
67 jenazah, dan tahun 2019 berjumlah 972 jenazah (Tabel 1 dan Grafik
1). Pengamatan selama enam bulan penelitian (Oktober 2019-Maret
2020) menunjukkan bahwa pada hari yang dipercaya sebagai hari
baik (dewasa ayu), Krematorium Santhayana sudah tidak mampu lagi
melayani jumlah jenazah peserta yang mendaftar akan diaben. Dalam
keadaan terpaksa, maksimum jumlah jenazah yang bisa diaben dalam
satu hari adalah 12 jenazah (enam kali shift, mulai jam 07.00 pagi).
Akan tetapi kalau ngaben ngelanus (sampai nyekah), maka hanya bisa
dilakukan terhadap 8 jenazah (4 shift). Secara akumulatif, sebagaimana
terlihat pada Tabel 1 dan Gambar 1, sampai dengan bulan Maret 2020,
jenazah yang sudah diaben di Krematorium Santhayana berjumlah
hampir 5.000 jenazah, belum termasuk ngaben nglungah yang tanpa
jenazah. Dilihat dari segi warga (soroh), ternyata tidak semua yang
diaben berasal dari warga Pasek. Data menunjukkan bahwa jenazah
yang diaben di Krematorium Santhayana ada juga yang berasal dari
Warga Arya, Warga Tirtha Arum, Warga Pande, Warga Bhujangga
Waisnawa, Warga Pradewa, dan Warga Brahmana Siwa, walaupun
jumlahnya tidak terlalu besar.

362 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

Tabel 1. Perkembangan Jumlah Jenazah yang Diaben di Krematorium

Santhayana
Tahun Jumlah Jenazah Yang dikremasi

2009 39
2010 67
2011 151
2012 211
2013 284
2014 348
2015 479
2016 618
2017 725
2018 886
2019 972

2020 (sampai Maret) 213

JUMLAH KESELURUHAN 4.993

Catatan:
1. Sampai dengan bulan Maret 2020.
2. belum termasuk jumlah Ngelungah (ngaben untuk bayi yang meninggal
balita atau belum tanggal gigi).
Sumber: (Diolah dari) MGPSSR Pusat, 2020.

Jumlah Jenazah yang Diaben
di Krematorium Santhayana, 2009-
2019

2008 2009 2010 2011 2012 2013 1014 2015 2016 2017 2018 2019

Grafik 1. Perkembangan Jumlah Jenazah yang Diaben di Krematorium
Santhayana per tahun, 2009-2019 (tidak termasuk ngaben
Ngelungah).

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 363



I Gde Pitana Hlm. 351-374

4.2 Ngaben Praktis, Ekonomis, dan Sesuai Susastra Tradisi

Sebagaimana tujuan awal pembangunan Krematorium San-
thayana, hasil penelitian menunjukkan bahwa alasan yang paling
utama pihak keluarga melakukan upacara ngaben di Krematorium
Santhayana adalah alasan praktis, efisien, murah, dan tidak repot.
Dari 17 informan, yaitu keluarga jenazah yang diaben, di antaranya
didapatkan hasil wawancara seperti di bawah ini.

I Made Pasek Sembaga (60 tahun), seorang buruh bangunan
dari Kecamatan Mengwi, mengabenkan istrinya di Krematorium
Santhayana karena alasan praktis dan biaya yang terjangkau. Sebagai
seorang buruh bangunan, ekonomi rumah tangganya ada dalam
kondisi pas-pasan sehingga ngaben di krematorium merupakan pilihan
yang paling rasional. Di samping itu, sebagai buruh bangunan yang
sering meninggalkan desanya berbulan-bulan untuk ikut proyek di
Buleleng, ia merasa sering tidak bisa ikut dalam kegiatan di banjar atau
desa adat. Hal ini juga menimbulkan kekhawatiran tersendiri, kalau
harus melaksanakan ngaben di desanya sendiri. Tambahan pula, ia
sangat puas dengan pelaksanaan ngaben di Krematorium Santhayana
yang dilakukan terhadap ibu kandungnya pada tahun 2013.

Ni Made Anyarwati (45 tahun), seorang anggota polisi yang
berasal dari Kecamatan Marga, mengabenkan ibu kandungnya di
Krematorium Santhayana karena alasan praktis. Tugasnya sebagai
seorang polisi yang ditempatkan di luar daerah menyebabkan
kesulitan baginya untuk mengatur waktu, kalau harus melaksanakan
ngaben secara konvensional di desanya.

Ni Putu Putri Sambiani (50 tahun), seorang penari terkenal
dari Denpasar, mengabenkan ibu kandungnya di Krematorium
Santhayana karena alasan ‘praktis dan sesuai dengan kaidah agama’.
Nilai praktisnya sangat utama, karena ia dan suaminya yang seorang
pejabat negara di Jakarta (waktu itu) tidak mempunyai banyak waktu
untuk melaksanakan ngaben secara konvensional.

“Selain nilai praktis, saya menilai bahwa pelaksanaan ngaben di
Krematorium Santhayana sudah sangat sesuai dengan susastra,
lontar, dan bantennya sama sekali tidak ada yang kurang. Walaupun
dibuat dalam skala kecil, tetapi semuanya jangkep” (wawancara tgl
27 Desember 2019).

364 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

Alasan karena “praktis, murah, dan tidak ribet’ juga dikemukakan

oleh Dewa Putu Samsaman (35 tahun), seorang karyawan hotel

dari Kecamatan Kerambitan, yang melakukan upacara ngaben di

Krematorium untuk ayah kandungnya.

“Kalau saya melaksanakan ngaben di kampung, paling tidak saya
harus menyiapkan dana 80 juta, padahal kalau di krematorium
cukup dengan 32 juta, sudah termasuk nyekah dan ngelinggihang di
Merajan. Belum lagi dari segi waktu yang panjang, yang menuntut
kehadiran keluarga secara fisik, sebagai pemilik upacara. Yang juga
tidak kalah pentingnya adalah ribetnya itu, karena begitu banyak
sarana upacarayang diperlukan, seperti sekian puluhjenis dedaunan,
sekian puluh jenis ikan, sekian jenis kelapa, dan seterusnya. Kalau
di Krematorium Santhayana, semuanya tersedia, benar-benar tidak
perlu ribet. Bukan saya tidak berani repot mengurusi orang tua yang
sangat saya hormati dan sayangi. Tetapi kalau bisa dilakukan dengan
cara lebih praktis dan lebih murah, mengapa kita harus memilih
jalan ribet dan membuat stress” (Wawancara 4 Februari 2020)

Dari wawancara mendalam dengan 17 anggota keluarga

yang melaksanakan upacara ngaben di Krematorium Santhayana,

dapat disarikan bahwa pemilihan untuk melaksanakan ngaben di

Krematorium adalah karena salah satu atau beberapa alasan di bawah

ini.
1.

Nilai praktis dan efisiensi, karena semua sudah disediakan oleh
fihak krematorium, dan waktu yang diperlukan sangat singkat.
Biayayang terjangkau, yang relatifjauh lebih murah dibandingkan
dengan melaksanakan ngaben di desa secara konvensional.
Kepuasan atas pengalaman sebelumnya, baik pengalaman
melaksanakan ngaben untuk keluarga sendiri, maupun dari
teman sebanjar.

Sesuai dengan sastra, karena disampaikan bahwa ngaben di
Krematorium Santhayana sudah menggunakan lontar Yama
Purwana tatwa dan Yamatatwa sebagai pedoman, yang disarikan
dalam buku Sawa Prakerthi.

Banten maupun tata urutan upacara (dudonan) sangat lengkap,
walaupun banten dibuat dalam skala kecil dan yang inti-inti
saja. Kelengkapan upacara juga ditandai dengan adanya iringan
gamelan angklung, tari Topeng Sidhakarya, Tari Rejang, serta
dipuput oleh pandita (sulinggih).

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 365



I Gde Pitana Hlm. 351-374

Temuan di atas senada dengan apa yang diungkapkan oleh
Arjawa (2016), yang menemukan bahwa ngaben di Krematorium
sudah menjadi pilihan bagi manusia Bali-Hindu yang berpikiran kritis
dan berorientasi modernitas.

“Pelaksanaannya yang praktis berbeda dengan ngaben konvensional,
merupakan pilihan bagi anggota-anggota masyarakat yang
berpikiran kritis, berorientasi pembaharuan dan lebih banyak yang
telah bergaul secara lintas budaya” (Arjawa 2016: 190).

Di luar alasan-alasan di atas, ada juga alasan kesehatan pada
acara ngaben sebelumnya, yaitu adanya orang meninggal yang
disinyalemen karena penyakit HIV/AIDS, sehingga warga banjar dan
rumah sakit menyarankan agar jenazah yang bersangkutan dikremasi,
dengan tatacara yang sesuai dengan standar prosedur kesehatan.
Belum ditemukan adanya orang diaben di Krematorium Santhayana
karena yang bersangkutan ditolak di banjarnya, atau karena kasepekang
desanya. Namun demikian, ada kesan adanya ‘jarak psikologis” di
antara para perantau yang meninggalkan desa asal dalam waktu lama,
seperti adanya jarak sosial dengan keluarga besarnya di desa, ataupun
jarak komunikasi dengan desa adat, sehingga ada kekhawatiran akan
terjadi berbagai hal negatif kalau melaksanakan upacara ngaben di
desa adatnya sendiri.

Masyarakat Bali, sebagaimana masyarakatlainnya di Dunia, selalu
mengalami perubahan, transformasi, sesuai dengan perkembangan
lingkungan sosial, budaya, ekonomi, dan pergaulan dunia (Wright
2015). Dalam kasus Bali, transformasi terjadi juga dalam aspek-
aspek pelaksanaan upacara adat-keagamaan, yang mengarah kepada
efisiensi dan kepraktisan. Dalam hal upacara perkawinan, misalnya,
Pradnya (2020) menemukan telah terjadinya ephemeralization, yang
mirip dengan fenomena ngaben dikrematorium:

“... perubahan pelaksanaan upacara perkawinan adat Bali yang
dilaksanakan di luar pekarangan rumah tempat tinggal dan banten
(sarana upacara) telah dikemas dalam paket upacara keagamaan. Ini
menunjukkan pemikiran yang efisien, mudah dan menyenangkan,
karena biaya dapat dihemat dan waktu dapat disingkat, seperti
pemikiran Fuller tentang ephemeralization. Perubahan ini tentu
tidak dibayangkan sebelumnya dan mengalami penolakan, namun

366 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

perlahan-lahan diikuti dan diminati, sehingga menjadi tradisi era
baru dalam pelaksanaan yajfia, khususnya upacara perkawinan adat
di Bali” (Pradnya, 2020: 263).

Foto 6 dan 7. Ngaben di krematorium Santhayana yang dipuput pandita
(sulinggih) dan dilengkapi kesenian sakral, Topeng Sidhakarya.

4.3 Modernisasi dan Transformasi untuk Kembali ke Tradisi

Transformasi masyarakat menuju modernisasi, sudah lama
menjadi perdebatan dalam dunia akademis. Analisis banyak dilakukan
dengan pendekatan dikotomis, antara tradisionalitas dan modernitas,
sebagaimana diungkapkan oleh Johnson (2005), dalam studinya di
India. Dikatakan:

“This question of the dichotomy in contemporary India, that of tradition and
modernity and in particular the change or shift between them, has never
been more hotly contested. As social scientists, we are most interested in
the questions that surround this dichotomy” (Johnson, 2005: 120).

Sebagaimana yang disampaikan Johnson di atas, pertanyaan
tentang dikotomi di India kontemporer adalah tentang tradisi
dan modernitas, khususnya perubahan atau pergeseran di antara
keduanya, selalu diperdebatkan dengan hangat. Para ilmuwan sosial
sangat tertarik membahas pertanyan-pertanyaan yang berhubungan
dengan dikotomi ini.

Dikotomi bukan saja menyangkut tradisionalisme dan mo-
dernisme, melainkan juga dikotomi antara struktur atau kebudayaan
dan individu sebagai aktor atau agen. Dalam teori Strukturasi,

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 367



I Gde Pitana HIlm. 351-374

Giddens tidak menganut dikotomi antara ‘kebudayaan yang me-
nentukan perilaku seseorang’ di satu fihak, dengan “perilaku individu
membentuk kebudayaan’ di fihak lain. Giddens mengambil jalan
tengah, dimana antara aktor dan struktur adalah suatu dualitas,
bukan dualisme. Secara tegas Giddens menyebutkan bahwa struktur
dan aktor individual berinteraksi intensif dalam proses produksi
dan reproduksi institusi dan hubungan-hubungan sosial; perilaku
aktor adalah hasil struktur, tetapi aktor juga menjadi mediasi dalam
pembentukan struktur baru.

Teori dasar Strukturasi Giddens ini menemukan medan pergula-
tan dalam fenomena ngaben di Krematorium Santhayana. Adanya struk-
tur kebudayaan Bali yang sebelumnya terlihat kompleks, ketat, kaku,
dan mengikat, mendapatkan reaksi aktif dari para aktor pendukung
kebudayaan itu sendiri. Para aktor, terutama yang berpikiran progresif
dan modernis, melakukan berbagai aksi transformatif, dalam hal ini
memproduksi pemikiran dan praksis baru, bahwa berbagai upacara
keagamaan Hindu di Bali bisa disederhanakan tanpa kehilangan
maknanya yang hakiki. Pergerakan aktor yang konsisten dalam
ruang dan waktu yang cukup lama, akhirnya berhasil menciptakan
struktur baru, yang mempunyai rules of normative elements dan codes of
signification (Giddens, 1987).

Perkembangan struktur baru sebagai bagian dari evolusi budaya
yang menjadi subjek dari banyak perdebatan baru-baru ini sangat
tergantung pada peran yang dimainkan oleh seleksi alam (Acerbi &
Mesoudi, 2015; Claidiere, Scott-Phillips, & Sperber, 2014; Claidiere
& Sperber, 2007; Kronfeldner, 2007). Meskipun demikian ada sedikit
kesepakatan tentang betapa pentingnya pemilihan budaya untuk
evolusi budaya (Acerbi & Mesoudi, 2015; Claidiere, Kirby, & Sperber,
2012). Seleksi budaya bisa menjadi faktor utama yang menjelaskan
sifat-sifat suatu budaya yang berkembang (khususnya yang terkait
teknologi), dan menunjukkan bagaimana manusia modern beradaptasi
dengan lingkungan yang sangat berbeda (Henrich, 2001). Menurut
pandangan ini, budaya berevolusi secara komulatif, menciptakan
struktur baru dalam masyarakat sebagai akibat dari modifikasi dan
pengayaan (inovasi) yang terus-menerus (Tennie, Call, & Tomasello,
2009).

368 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

Terbentuknya struktur baru ini, yang seakan ke luar dari struktur
lama, dibuktikan dengan semakin banyaknya aktor yang masuk ke
dalam struktur baru, sementara aktor penganut struktur lama semakin
bisa menerima. Semakin tahun semakin banyak aktor yang ingin
melakukan upacara ngaben di Krematorium Santhayana, sehingga
melewati kemampuan daya tampung yang ada. Wawancara dengan
anggota keluarga dari jenazah yang diaben, juga menunjukkan tingkat
kepuasan yang sangat tinggi. Penelitian sebelumnya juga menunjukkan
bahwa persepsi masyarakat terhadap pelaksanaan upacara ngaben di
krematorium umumnya positif (Saridewi, 2017).

Semakin menguatnya struktur baru juga terindikasi dari
bertumbuhnya krematorium tempat melaksanakan upacara ngaben
yang baru, seperti di Desa Adat Bedha (Tabanan), Desa Adat Bebalang
(Bangli), Desa Adat Pundukdawa (Klungkung), Desa Adat Cemagi
(Badung), dan Desa Adat Abianbase (Badung). Beberapa desa adat
lain juga sudah mewacanakan untuk membuat krematorium di desa
adatnya sendiri.

Terbentuknya struktur yang baru ini, dalam kasus ngaben di
Krematorium, mempunyai nilai keunikan yang tidak ditemukan
di daerah lain, yang sifatnya paradoksal, yaitu aktor melakukan
transformasi menuju modernisasi yang sekaligus juga memperkuat
tradisi. Sebagaimana disebutkan di atas, argumen utama yang
dikedepankan oleh para aktor untuk melakukan penyederhanaan
upacara ngaben adalah lontar kuna yang mengatur upacara kematian
(termasuk ngaben), yaitu Lontar Yama Purana Tattwa, Yama Purwana
Tattwa, dan Yama Tatwa. “Kembali ke Tradisi”, yaitu kembali kepada
apa yang diamanatkan oleh lontar-lontar warisan leluhur tersebut
ternyata sulit dibantah oleh aktor yang konservatif. Semakin jelas
bahwa struktur dan tradisi yang ada, di satu sisi menjadi kendala
untuk pergerakan aktor, tetapi di sisi lain struktur menjadi penguat
tindakan aktor tersebut.

Dari fenomena di atas, Teori Giddens mendapatkan penguatan,
karena terbukti bahwa

“the structural properties of social systems are both medium and outcome
of the practices they recursively organize. ... Structure is not to be equated

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 369



I Gde Pitana HIlm. 351-374

with constraints but is always both constraining and enabling” (Giddens,
1984: 25).

(Kandungan struktural dari sistem sosial merupakan media sekaligus
hasil dari praktik-praktik yang dilakukan secara perkusif.... Struktur
tidak selalu merupakan hambatan semata-mata, melainkan selalu
menghambat sekaligus memberdayakan).

Manusia sebagai aktor bukan hanya sekadar penanggung aturan
struktur, bukan benda mati yang harus bergerak sesuai dengan
perintah struktur. Manusia sebagai individu atau aktor mempunyai
pemahaman mengenai masyarakatnya, dan bersifat refleksif, serta
dengan refleksifitasnya tersebut aktor bertindak untuk mengubah
realitas lingkungannya, membuat struktur yang baru. Struktur, oleh
karenanya, adalah produk sementara dari tingkah laku sosial yang
diproduksi dan direproduksi secara berkala melewati batas ruang dan
rentang waktu yang cukup lama.

Dengan semakin ajegnya struktur baru, maka ngaben di
krematorium sudah menjadi suatu ‘New Normal’, atau sudah
menjadi ‘newly-established practice’. Ngaben di krematorium tidak lagi
dipertanyakan, tidak lagi dianggap aneh, tidak lagi dianggap tidak
patut. Bahkan semakin menguatkan diri sebagai alternatif yang sesuai
dengan susastra, sesuai dengan amanat tradisi, sebagaimana tersurat
tegas dalam berbagai lontar-lontar.

5. Simpulan

Artikel ini menyimpulkan bahwa ngaben di krematorium sema-
kin diterima oleh masyatakat Hindu di Bali. Dalam masyarakat Bali
yang sedang mengalami transformasi dari ekonomi primer ke ekonomi
tesier, yang ditandai oleh ketatnya pemanfaatan waktu sehingga alasan
yang paling umum melaksanakan upacara ngaben di Krematorium
Santhayana adalah karena nilai praktis dan efisiensi, yang jauh lebih
praktis dan lebih singkat dibandingkan dengan melaksanakan upacara
ngaben di desa secara konvensional. Alasan umum lainnya adalah biaya
yang lebih terjangkau, dan adanya jarak komunikasi dengan keluarga
besar atau desa adat.

370 i JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

Umumnya anggota keluarga yang melaksanakan ngaben di
Krematorium Santhayana menyatakan tingkat kepuasan yang
tinggi, karena upacara ngaben yang dilaksanakan di Krematorium
Santhayana tetap menjaga nilai kesakralan dan nilai religiusitas yang
tinggi, dilaksanakan sesuai dengan sastra (lontar), sarana banten dan
rangkaian upacara yang lengkap, dan dipuput oleh pandita/sulinggih.

Fenomena ngaben di Krematorium Santhayana bisa menjadi
pembuktian teori Strukturasi Giddens, dimana antara aktor dan
struktur bukanlah dualisme, melainkan dualitas, dan struktur baru
terbentuk sebagai akibat dari perilaku berpola dan berulang yang
direproduksi secara konsisten dalam rentang waktu yang lama.
Struktur yang ada bukan semata-mata merupakan pembatas atau
kendala bagi aktor untuk bertindak, melainkan juga sekaligus sebagai
penguat dan legitimasi tindakan aktor.

Yang cukup unik dalam fenomena ngaben di Krematorium
Santhayana adalah proses transformasi yang terjadi dalam struktur,
yang menuju ke modernisasi, ditandai dengan efisiensi dan kepraktisan,
tetapi sekaligus berbasis dan menuju kepada tradisi, yaitu susastra
lontar warisan leluhur.

Daftar Pustaka

Acerbi, A., & Mesoudi, A. (2015). “If we are all cultural Darwinians what’s
the fuss about? Clarifying recent disagreements in the field of
cultural evolution”. Biology and Philosophy, 30 (4), 481-503.

Arjawa, Suka GPB. (2016). Ngaben di Krematorium, Fenomena Perubahan
Sosial di Bali. Tabanan: Pustaka Ekspresi

Aryadharma, NK Surpi. (2018). Membedah Kasus Konversi Agama di Bali.
Surabaya: Penerbit Paramita.

Bali Express, 17 September (2018). “Ngaben Puput dan Patut Jadi Solusi
Orang Bali Takut Mati di Bali”. Editor :I Putu Suyatra. Bali
Express, Denpasar

Bungin, Burhan. (2011). Penelitian Kualitatif. Edisi Kedua. Jakarta: Kencana
Prenada Media Group.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 371



I Gde Pitana Hlm. 351-374

Claidiere, N., Scott-Phillips, T. C., & Sperber, D. (2014). How Darwinian
is cultural evolution? Philosophical Transactions of the Royal
Society, B: Biological Sciences, 369(1642)

Claidiere, N., Kirby, S., & Sperber, D. (2012). “Effect of psychological bias
separates culturalfrom biological evolution”. Proceedings of the
National Academy of Sciences, 109(51),E3526.

Giddens, Anthony. (1984). The Constitution of Society. Outline of the Theory
of Structuration. Cambridge: Polity Press.

Giddens, Anthony. (1991). Modernity and Self-Identity: Self and Societyin
the Late Modern Age. Stanford: Stanford University Press.

Henrich, J. (2001). “Cultural transmission and the diffusion of innovations:
Adoption dynamics indicate that biased cultural transmission
is the predominate force in behavioral change”. American
Anthropologist, 992-1013.

Idrus, Muhammad. (2007). Metode Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial. Yogyakarta:
UII Press.

Kronfeldner, M. (2007). “Is cultural evolution Lamarckian?” Biology and
Philosophy, 22(4), 493-512.

Johnson, Kirk. (2004). Globalisation and Culture in Contemporary India:
Tradition vs Modernity. Dalam Lan-Hung Nora Chiang et al.
The Challenges of Globalization. Oxford, UK: University Press of
America. H. 119-130.

Jones, RIP. (2009). Pengantar Teori-Teori Sosial, dari Teori Fungsionalisme
hingga Post-Modernisme. Jakarta: Buku Obor.

Kebayantini, Ni Nyoman. (2018). “Komodifikasi Upacara ngaben di Bali.”
Jurnal Kajian Bali (Journal of Bali Studies). Volume 08, Nomor 01,
April 2018. Hlm. 32-52.

Martono, Nanang. (2011). Sosiologi Perubahan Sosial, Perspektif Klasik,
Modern, Posmodern, dan Poskolonial. Jakarta: Rajawali Press.

MGPSSR Pusat.(2001). Sawa Prakerti:Pedoman Tataning Bebantenan Pitra
Yadnya Ring Warga Pasek. Denpasar: MGPSSR.

Moldagaliyev, B., T. Gabitov, A. Kulsariyeva, and E. Baydarov.(2014).
“Transformation of Cultural Policy in the Context Dichotomy
‘East — West.”” Procedia - Social and Behavioral Sciences 140: 700—
703. https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.04.498.

372 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



HIlm. 351-374 Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...

Parisada Hindu Dharma Indonesia Pusat.(1990). Himpunan Kesatuan
Tafsir terhadap Aspek-Aspek Agama Hindu, I[-IX. Jakarta:
Parisada Hindu Dharma Indonesia Pusat.

Picard, Michel. (2017). “From Agama Hindu Bali to Agama Hindu: Two
styles of argumentation.” Jurnal Kajian Bali. Volume 07, Nomor
02, Oktober 2017. Hlm. 199-228

Pitana, I Gde.(2018). Mudahnya Beragama Hindu. Materi disajikan dalam
Dharma Wacana di Pura Dharma Siddhi, Tangerang.

Pitana, I Gde.(2019).” Cremation Ceremony, Returning Borrowed Elements
to Nature.” ICH Courier, Vol. 38: 20-21

Pradnya, I Made Adi Surya. (2020). “Ephemeralization” dalam Pelaksanaan
Upacara Perkawinan Adat Bali. Jurnal Kajian Bali (Journal of Bali
Studies). Volume 10, Nomor 01, April 2020. HIm. 261-282

Ritzer, George. (2003). Teori Sosial Postmodern. Terjemahan dari The
Postmodern  Social Theory. Penerjemah: Muhamad Taufik.
Yogyakarta: Kreasi Wacana.

Saridewi, Putu Wiwik Rismayanti. (2017). Persepsi Umat Hindu Terhadap
Keberdaan Krematorium Santayana Denpasar Bali. [urnal
Penelitian Agama Hindu , Vol. 1 No 2, Oktober 2017.

Soetama, Gde Aryanta. (2011). Jangan Mati di Bali. Jakarta: PT Gramedia.

Suara Pasek. (2008). Krematorium Warga Pasek Siap Beroperasi. Denpasar:
Suara Pasek Edisi No. 4.

Suara Pasek. (2009). “Krematorium Digunakan Masyarakat”. Denpasar:
Suara Pasek Edisi No. 5.

Sudarsana, I Nyoman.(2012). “Upacara Ngaben Kremasi di Krematorium
Santhayana Denpasar Utara, Kajian Nilai Pendidikan pada
Perubahan Sosial Keagamaan”. Thesis S2, Program Pascasarjana,
Institut Hindu Dharma Negeri Denpasar.

Tennie, C., Call, ]., & Tomasello, M. (2009). “Ratcheting up the ratchet: On
the evolution ofcumulative culture. Philosophical Transactions
of the Royal Society, Biological Sciences, 364(1528), 2405-2415.

Wijaya, Nyoman. (2007). Serat Salib dalam Lintas Bali: Sejarah Konuversi
Agama di Bali, 1931-2001. Denpasar: TSP Book.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 373



I Gde Pitana Hlm. 351-374
Wijayananda, IMPJaya. (2018). Dudonan Pitra Yadnya. Materi disampaikan
dalam Kursus Pemangku Lanjutan, MGPSSR Pusat, Denpasar.

Wright, Thomas. (2015). Water, Tourism, and Social Change: A Discussion
of Environmental Perceptions in Bali. Jurnal Kajian Bali, Volume
05, Nomor 01, April 2015, hlm. 1 - 22.

374 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



