
Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana

Jurnal Kajian Bali
Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020

htp://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

..........................................................................................................................................

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan 
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

..........................................................................................................................................



351JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke 
Tradisi: Fenomena Ngaben di Krematorium bagi 

Masyarakat Hindu di Bali

I Gde Pitana

Universitas Udayana

Penulis Koresponden: pitana@unud.ac.id

Abstrak
Melaksanakan upacara ngaben di krematorium merupakan 
fenomena relatif baru di Bali, dipelopori oleh Maha Gotra Pasek 
Sanak Sapta Rsi, yang membangun Krematorium Santhayana 
tahun 2008. Jumlah jenazah yang diaben di Krematorium 
Santhayana meningkat setiap tahun. Alasan yang paling umum 
melakukan upacara ngaben di Krematorium Santhayana 
adalah nilai praktis dan eosiensi, di samping alasan biaya yang 
lebih murah dan komunikasi yang kurang intensif dengan 
ohak desa adat, khususnya bagi warga desa yang merantau 
ke luar daerah. Dengan menggunakan observasi-partisipasi, 
wawancara mendalam, dan analisis secara kualitatif-inter-
pretatif, penelitian ini mengkonormasi teori Strukturasi 
Giddens, bahwa sebagai suatu dualitas, struktur menjadi 
hambatan sekaligus memberdayakan aktor untuk bertindak, 
dan tindakan aktor yang berpola dalam waktu yang lama akan 
membentuk struktur baru. Yang khas dalam kasus ngaben 
di krematorium di Bali adalah adanya transformasi menuju 
modernitas, tetapi dengan argumentasi kembali ke tradisi, 
yaitu menggunakan basis ajaran leluhur yang tertulis dalam 
pustaka lontar, khususnya Lontar Yama Purana Tatwa.

Kata Kunci: ngaben, krematorium, transformasi, modernitas, 
teori strukturasi

Abstract
Conducting cremation ceremony (ngaben) in crematorium 
among Balinese Hindus is relatively a new phenomenon, 
pioneered by Maha Gotra Pasek Sanak Sapta Rsi, the 
biggest maxima-clan in Bali.  This maxima-clan constructed 
a crematorium called Santhayana in 2008. The number of 
cremation ceremony conducted in Crematorium  Santhayana 
increases over time, mainly due to the practical values 
and eïciency, compared to conducting the ceremony 
conventionally in one9s own village. The more afordable 



352 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

352 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

cost and the less intensive communication with the village of 
origin are yet additional reasons, especially for those residing 
outside Bali. By employing participant-observation and in-
depth interviews in data collection, analysed qualitative-
interpretively, this research conormed Giddens9 Structuration 
theory, that as duality, structure is both constraining and 
enabling the actors. On the other hand, actors9 paterned 
activities will develop new structure.  However, it is interesting 
in the case of cremation in crematorium Santhayana, that 
the transformation toward modernity is by making use of 
traditional reference, i.e. old lontar, named Yama Purana Tatwa.

Key words: cremation ceremony, crematorium, transformation, 
modernity, structuration theory.

1. Pendahuluan

Masyarakat Bali yang beragama Hindu terkenal dengan budaya 
religiusnya yang unik dan kompleks. Manusia Bali hampir 

setiap hari diikat oleh kewajiban melaksanakan upacara (yadnya), 

dari yang sederhana sampai yang rumit, sehingga sering disebut 

sebagai masyarakat yang sangat seremonial.  Intensitas pelaksanaan 
upacara keagamaan sangat tinggi, mulai dari persembahan sehari-
hari, persembahan berkala setiap periode tertentu, upacara perayaan 
tahapan siklus hidup (rite de passage), sampai kepada upacara-upacara 
besar yang dilaksanakan dalam kurun seratus tahun sekali.  Di antara 
upacara adat-keagamaan yang besar adalah upacara ngaben (atau 
palebon), yang bisa dikatakan sebagai salah satu upacara yang paling 
rumit, kompleks, dan tergolong mahal (Pitana, 2019; Pitana, 2018; 
Kebayantini, 2013).

Akibat biaya yang sangat mahal, banyak umat Hindu di Bali yang 
sampai bertahun-tahun tidak bisa melaksanakan upacara ngaben untuk 

orang tuanya, padahal ngaben  merupakan salah satu kewajiban sentana 

(ahli waris). Atau, kalau mereka terpaksa membiayai upacara ngaben, 

maka tidak jarang harus menjual asetnya yang produktif sehingga 
berdampak negatif bagi kesejahteraan ekonomi keluarga tersebut.  Hal 
ini misalnya diungkapkan oleh Saridewi (2017).

<Masyarakat Hindu-Bali terjebak oleh tradisi yang cenderung 
mengkonstruksi kemegahan prosesi ritual yang menghabiskan 



353JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

353JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

biaya tinggi, tetapi mengabaikan kemampuan individu yang 
menyelenggarakan upacara tersebut. Tidak jarang untuk dapat 
menyelenggarakan upacara ngaben individu akan berhutang 
maupun menjual harta produktifnya= (Saridewi, 2017: 180).

Hal senada juga diungkapkan Sudarsana (2012).

<Tidak jarang umat Hindu memiliki hutang yang cukup besar 
bahkan sampai menggadaikan atau menjual tanah miliknya untuk 
bisa membiayai keluarga melaksanakan upacara ngaben= (Sudarsana, 
2012: 67).

Soethama (2011) dalam bukunya Jangan Mati di Bali secara lugas 
menggambarkan betapa rumitnya pelaksanaan upacara ngaben di Bali, 
bukan hanya biayanya mahal, melainkan ada banyak kasus banjar 

atau desa adat yang menolak jenazah warganya sendiri untuk diaben di 

kuburan desa adat. Konnik seperti ini menimbulkan apa yang disebut 
oleh Moldagaliyev et al. (2014) sebagai bentuk dari dikotomi East-

West dimana masyarakat dengan budaya Timur melakukan berbagai 

modernisasi untuk dapat bertahan dari tekanan budayanya sendiri.  
Upaya modernisasi dapat berupa simpliokasi yang merupakan dialog 
transformasi antara budaya dengan masyarakatnya.

Dalam usaha meringankan beban masyarakat untuk me-

laksanakan upacara ngaben, organisasi warga Pasek yaitu Maha Gotra 
Pasek Sanak Sapta Rsi (MGPSSR) membuat terobosannya dengan 
membangun krematorium, yang disebut Krematorium Santhayana 

pada tahun 2008.  Sampai saat ini (2020), hampir lima ribu jenazah 
umat Hindu sudah diaben di krematorium ini, dengan berbagai alasan 

dan latar belakang. Setelah berdirinya krematorium Santhayana, ada 
beberapa krematorium juga bermunculan di Bali, seperti di Bangli, di 
Klungkung, di Tabanan, dan di Kota Singaraja, di samping krematorium 
non-Hindu yang sudah ada di daerah Nusa Dua. 

Fenomena ngaben di krematoriumini menarik untuk dianalisis, 

menyangkut bagaimana keberadaan ngaben di krematorium dilihat 

dari perspektif transformasi masyarakat Bali, dari masyarakat agraris 
menuju masyarakat industri jasa (pariwisata), serta kaitannya dengan 
berbagai tradisi yang diterima secara umum.



354 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

354 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

2. Metode dan Teori

Tulisan ini merupakan salah satu dari hasil penelitian yang 

dilakukan dengan mengikuti kaidah umum metode penelitian 

kualitatif (Bungin 2011, Indris 2007). Penelitian dilakukan selama 
enam bulan (Oktober 2019 s.d. Maret 2020), yang menitikberatkan 
pada deskripsi serta interpretasi teoretik. Krematorium Santhayana 
sebagai subjek penelitian dipilih secara sengaja, dengan alasan bahwa 
krematorium ini merupakan yang terbesar dan pertama di Bali, yang 
dimiliki oleh umat Hindu.

Penggalian data dilakukan dengan observasi-partisipasi dan 

wawancara mendalam. Wawancara dilakukan dengan pendekatan 
semi-struktur, yang dilakukan di berbagai tempat dan kesempatan, 

seperti di dalam mobil jenazah, ketika melaksanakan upacara, pada 
saat menunggu proses pembakaran mayat, dan sebagainya.  Dalam 
penelitian partisipatif ini, peneliti berpartisipasi secara aktif antara 
lain sebagai sopir ambulance yang menjemput jenazah ke rumah sakit 
atau ke desa asal jenazah, dan sebagai pembantu dalam pelaksanaan 
rangkaian upacara ngaben di krematorium (Foto 3, 4, dan 5).  Mengikuti 
pendapat Idrus (2007: 129-130), dalam melaksanakan observasi 
partisipasi ini, peneliti <mengikuti kegiatan keseharian yang dilakukan 
informan dalam waktu tertentu, memperhatikan apa yang terjadi, 

Foto 1 dan 2. Suasana ngaben di Krematorium Santhayana.  Warga banjar banyak 
yang hadir menandakan bahwa tidak ada masalah adat di desa asal.



355JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

355JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

mendengarkan apa yang dikatakan, mempertanyakan informasi yang 
menarik&.=

Data empiris dari lapangan, didukung dengan data dokumen 

terkait, yang didapatkan di sekretariat MGPSSR Pusat dan Yayasan 
Santhayana Dharma, pengelola Krematorium Santhayana. Analisis 
dilakukan secara kualitatif-interpretatif, dengan menerapkan Teori 
Giddens tentang Strukturasi, yang menunjukkan peran aktor dan 
struktur dalam dualitas, serta menempatkan struktur sebagai constrains 

sekaligus enabler (Giddens 1984; Giddens 1987, Jones 2009, Martono 
2011). Untuk menghormati aspek privasi dan etika ilmiah, maka nama-
nama informan dalam penelitian ini ditulis dengan pseudonym.

3. Ngaben dalam Budaya Hindu di Bali

Dalam kosmologi Hindu, manusia sebagai mikrokosmos 
<meminjam= komponen alam (makrokosmos) untuk kebutuhan 
hidupnya. Ada lima kelompok komponen alam yang <dipinjam= , yang 
disebut Panca Mahabhuta, yaitu unsur padat (pertiwi), unsur cair (apah), 

unsur panas (cahaya), unsur gas/udara (bayu), dan unsur ether (akasa).  
Ketika manusia meninggal, maka unsur-unsur alam yang dipinjam 
ini sudah tidak digunakan lagi, sehingga harus sesegera mungkin 

dikembalikan ke alam.  Cara tercepat untuk mengembalikannya adalah 
dengan membakar sehingga unsur tanah kembali ke tanah, unsur air 

kembali ke air, unsur udara kembali ke udara, unsur api kembali ke 

api, dan unsur ether kembali ke ether (MGPSSR, 2001).

Foto  3, 4, dan 5. Metode observasi partisipasi, peneliti aktif secara langsung 
dalam rangkaian kegiatan kremasi, berturut-turut  bersama para pemangku 
melayani umat di Krematorium Santhayana,  mendampingi sulinggih dalam 

prosesi ngaben, dan sebagai sopir mobil jenazah.



356 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

356 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

Upacara ngaben pada dasarnya bertujuan untuk mengembalikan 
unsur-unsur Panca Mahabhuta serta penyucian bagi atman (roh) orang 
yang meninggal agar dapat terlepas dari ikatan dunia, dan  segera 

dapat kembali kepada asal kehidupan, yaitu Tuhan (Suryani, 2004; 
Wijayananda, 2018; Pitana, 2019). Berdasarkan konsep sederhana 
ini, maka sesungguhnya upacara ngaben dapat dilaksanakan secara 
sederhana, sebagaimana yang biasa dilakukan bagi Umat Hindu di 
India.

Namun, sesuai dengan perjalanan sejarah perkembangan agama 
Hindu di Bali yang dibungkus dengan budaya atau adat dengan estetika 
yang tinggi, maka dewasa ini ngaben merupakan salah satu upacara 
adat-keagamaan yang sangat rumit, eksotik, sekaligus berbiaya mahal.  
Mahalnya biaya ngaben ini disebabkan oleh banyaknya peralatan yang 

harus digunakan dan/atau dibeli, serta melibatkan banyak orang. Di 
samping sesajinya, berbagai sarana yang digunakan juga mahal, seperti 
wadah (bade) pengusung mayat, mulai dari yang sederhana sampai 

yang bertingkat sebelas. Selain wadah, diperlukan juga patulangan, 

yaitu tempat pembakaran jenazah, yang umumnya dibuat dalam 
bentuk binatang,  misalnya lembu, harimau, dan singa, atau  binatang 

mitologis, seperti gajahmina (ikan berkepala gajah), singapaksi (singa 
bersayap), dan nagabanda (ular naga bermahkota).

Secara sosial-budaya, kemegahan upacara ngaben menjadi 
salah satu sumber prestise bagi keluarga. Tidak jauh berbeda dengan 
berbagai upacara lainnya, upacara ngaben telah berubah fungsi, atau 
paling tidak mempunyai fungsi berganda, sebagai ajang kontestasi 
dan kompetisi pengaruh pada suatu komunitas.

Menurut Kebayantini (2013), biaya yang dibutuhkan untuk 
melaksanakan upacara ngaben 3sebagaimana juga halnya dengan 
upacara adat keagamaan lainnya di Bali3 dapat dikelompokkan 
atas dua, yaitu biaya untuk ke luan (biaya untuk upakara, gong, bade, 

kesenian sakral, dan sebagainya), dan biaya ke teben (biaya konsumsi 
untuk mereka yang bekerja, masyarakat adat, dan undangan). Besarnya 
biaya ini sangat bervariasi, tetapi umumnya biaya ke teben lebih besar 

dibandingkan biaya ke luan.
Sejak berdirinya Parisadha Hindu Dharma Indonesia tahun 1959, 

yang banyak dipelopori oleh para intelektual Hindu modern, upaya 
penyederhanaan upacara ngaben dan juga berbagai jenis upacara 



357JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

357JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

lainnya sudah mulai didiskusikan. Dalam Piagam Campuhan, yang 
merupakan hasil Pesamuan Agung PHDI tanggal 17-23 November 
1961, penyederhanan upacara kematian (termasuk ngaben) sudah 

menjadi salah satu isi keputusan, dengan menyarankan agar kembali 
kepada Lontar Yama Purana Tatwa.  Dalam berbagai Seminar Kesatuan 
Tafsir terhadap Aspek-Aspek Agama Hindu, sudah juga diputuskan 
mengenai penyederhanaan ini. Salah satu bentuk penyederhanaan, 
misalnya, dengan berusaha memperpendek waktu penyimpanan 

jenazah di rumah, atau memperlonggar perhitungan dewasa ayu (hari 
baik).

Intelektual Hindu yang sangat vokal, I Gusti Ketut Kaler 
(alm), dalam berbagai kesempatan mengajak umat Hindu kembali 
menggunakan konsep ngaben yang sederhana, sebagaimana tersurat 

dalam berbagai lontar, utamanya Lontar Yama Tatwa, Yama Purwana 
Tatwa, dan Yama Purana Tatwa.  

Terkait dengan usaha penyederhanaan terhadap berbagai 

upacara di Bali, khususnya ngaben, muncul berbagai wacana, seperti 
<Kembali ke Weda=, <Berpegang pada Sastra Dresta=, <Kembalikan 
kepada hakikat dan makna ngaben=, dan sebagainya. Pada tahun 
1957, Angkatan Muda Hindu Bali Kumara Bhuvana mengeluarkan 
pernyataan untuk menyederhanakan upacara keagamaan di Bali, 
termasuk upacara kematian atau ngaben (Sudarsana 2012).  Perdebatan 
berbagai hal terkait dengan 8Hindu yang Bali9 dan 8Hindu yang 
universal9 dengan berbagai aspeknya memang sangat jelas sejak tahun 
1920-an, termasuk penyederhanaan pelaksanaan upacara keagamaan 
(Picard 2017). 

Sampai tahun 2000-an, usaha penyederhanaan tersebut me-

ngalami kemajuan yang sangat lambat. Lambannya penyederhanaan 
ini paling tidak terkait dengan tiga penyebab. Pertama, karena upacara 
keagamaan sudah menjadi salah satu penentu prestise suatu keluarga. 
Kedua, adanya ketakutan4akibat ketidaktahuan4bahwa upacara 
ngaben yang kecil tidak mampu mengantarkan roh leluhur ke sorga. 
Ketiga, adanya jejaring kuasa yang sangat berkepentingan dengan 
adanya upacara yang mewah, besar, dengan biaya yang mahal, karena 
upacara sudah menjadi 8mode of production9, atau jembatan untuk 
menguatkan hegemoni.

Meskipun mendapatkan banyak perlawanan, organisasi klan 



358 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

358 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

terbesar di Bali, Maha Gotra Pasek Sanak Sapta Rsi (MGPSSR), terus 
gencar memperjuangkan penyederhanaan upacara ngaben ini dengan 

mengedepankan idiom <kembali kepada sastra dresta,= yaitu Lontar 

Yama tatwa, Yama Purwana tatwa, dan Yama Purana tatwa.  Di mata para 
tokoh MGPSSR, ngaben yang mewah dan berbiaya besar membawa 

banyak dampak negatif, dan cenderung merupakan upacara yang 
sifatnya rajasika, bukan satwika (wawancara dengan Mpu Jaya 
Wijayananda, 27 Januari 2020). Seperti yang disampaikan dalam 
wawancara di atas, pada dasarnya ngaben yang mewah bukanlah esensi 

utama dari upcara ngaben itu sendiri.  Konversi umat Hindu ke agama 
lain, juga banyak dikaitkan dengan mahalnya biaya upacara bagi umat 
Hindu, terutama ngaben (Aryadharma, 2011).

Untuk lebih melembagakan ngaben yang sederhana, pada tahun 

2001 MGPSSR mengeluarkan sebuah buku yang berjudul Sawa Prakerthi. 
Buku ini berisi pedoman tentang ngaben sederhana, yang meringankan 

umat, dan sesuai dengan susastra yang ada. Dalam buku ini, antara 
lain disebutkan bahwa sesungguhnya ngaben tidak memerlukan bade 

maupun patulangan yang mahal. Dari segi bebanten (sesajen), yang inti 
dan harus ada dalam upacara ngaben sangatlah murah, yaitu. 

<nasi angkeb, bubur pirata, panjang ilang, dyus kamalagi, 
pengadang-adang dan tirtha pangentas, ditambah dengan ayaban 
banten pangiring yang sesuai kemampuan= (wawancara dengan Ida 
Pandita Mpu Jaya Wijayananda, 27 Januari 2020). 

4.  Hasil dan Pembahasan

4.1 Krematorium sebagai Upaya Penyederhanaan Ngaben

Sejak berdirinya tanggal 17 April 1952, sampai dengan tahun 
2008, MGPSSR tidak mempunyai sumber dana yang pasti. Setiap 
melaksanakan kegiatan, apakah itu memperbaiki pura, melaksanakan 

piodalan, melaksanakan kegiatan sosial-kemasyarakatan, ataupun 

kegiatan rapat-rapat, sumber dana yang digunakan selalu dari hasil 

sumbangan sukarela dari pengurus atau anggota MGPSSR. Kegiatan 
selalu dilaksanakan oleh panitia ad hoc.

Setelah berhasil membangun sekretariat yang menetap yang 

beralamat di Desa Peguyangan Kangin pada tahun 2005, pemikiran 

untuk mengembangkan sayap kegiatan ekonomi guna mendapatkan 



359JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

359JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

sumber dana untuk menjalankan roda organisasi semakin menguat. 
Dalam Pesamuan Agung 25 Desember 2007 diputuskan bahwa 

untuk mendapatkan sumber dana yang tidak hanya mengandalkan 

sumbangan anggota dibentuklah koperasi dan yayasan yang 

anggotanya hanya dari kalangan Warga Pasek. Walaupun koperasi 
dan yayasan mempunyai badan hukumnya sendiri-sendiri (sesuai 
dengan peraturan penundang-undangan yang berlaku), tetapi secara 
de facto disepakati bahwa koperasi dan yayasan tersebut adalah 8milik 

MGPSSR9.
Bersamaan dengan itu, gerakan penyederhanaan upacara ngaben 

masih tetap juga kuat, bahkan semakin menguat di kalangan pengurus 
MGPSSR, dipicu oleh banyaknya kejadian 8kasus adat9, dimana 
seseorang tidak diizinkan untuk dikuburkan di desanya sendiri, atau 

mendapat perlakuan yang sangat tidak layak, misalnya mayatnya 

secara sengaja dijatuhkan di jalan. Dalam pandangan pengurus 
MGPSSR, hal ini sangat memalukan, mencerminkan betapa sulitnya 
menjadi orang Bali yang beragama Hindu. Muncul juga kekhawatiran, 
bahwa kalau menjadi Hindu begitu sulit, maka umat akan dengan 
mudah beralih ke kepercayaan lain, sebagaimana juga tersirat dalam 
tulisan Wijaya (2007) dan Aryadharma (2011). 

Dengan latar belakang seperti di atas, maka pembangunan 

krematorium dipandang sebagai salah satu alternatif yang efektif, 
dengan fungsi ganda, seperti di bawah ini.  

1. Memberikan jalan ke luar kepada umat Hindu untuk sesegera 
mungkin melaksanakan upacara ngaben bagi anggota 

keluarganya, manakala di desanya sedang ada kegiatan adat-

keagamaan yang tidak memperbolehkan pelaksanaan upacara 
ngaben (misalnya ada sengker desa, karena sedang nyejer terkait 

dengan upacara besar atau sedang perbaikan pura);
2. Membantu umat yang ekonominya lemah, yang tidak mampu 

melaksanakan upacara ngaben secara konvensional di desanya 
sendiri, terkait dengan besarnya biaya yang dibutuhkan;

3. Mencegah Warga Pasek melaksanakan upacara ngaben dengan 

cara ngiring pada kelompok warga lain yang mempunyai 

hegemoni karena hal tersebut akan mempertebal feodalisme dan 
semakin sulit melepaskan Warga Pasek dari keterikatan patron-

client;



360 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

360 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

4. Memberikan jalan ke luar kepada umat Hindu yang merasa 
mengalami permasalahan adat di desanya (walaupun belum 
ditemukan adanya kasus ngaben di krematorium Santhayana 

sebagai akibat kasepekang banjar);
5. Mempunyai potensi untuk menjadi sumber dana karena akan 

ada marjin dari biaya banten, kajang, dan lain-lain, sementara 

Pandita Mpu yang menjadi pamuput berkomitmen untuk tidak 

mengambil sesari, sebagai kontribusi untuk pengembangan 

organisasi.

Nama Santhayana, yang artinya 8jalan damai9, dipilih sebagai 
nama krematorium untuk mengingatkan bahwa upacara ngaben harus 

dilaksanakan dengan hati yang damai, jauh dari rasa tertekan atau 
stress, dan berusaha memberikan kedamaian kepada sang atman yang 

melanjutkan perjalanan ke Sunyalokha (wawancara dengan Wayan 
Wita, Ketua Umum MGPSSR, 25 Desember 2019).

Pembangunan Krematorium Santhayana dimulai sejak Juni 2008, 
dan awal pembangunannya diresmikan oleh Walikota Denpasar I.B. 
Dharmawijaya Mantra. Terhadap pendirian krematorium tersebut, 
Ketua Parisadha Hindu Dharma Indonesia (PHDI) Provinsi Bali, I Gusti 
Ngurah Sudiana, menyampaikan dukungan dengan mengeluarkan 

pernyataan sebagai berikut:

<Ini merupakan jawaban yang intelektual atas masalah umat saat 
ini. Jawaban ini akan mendapat sambutan hangat di masa depan= 
(dikutip dari Suara Pasek, 2008).

Lebih jauh Sudiana mengatakan bahwa krematorium ini bisa 
menjadi model menuju Hindu yang eosien, sesuai tuntutan zaman.

<Kalau bisa seluruh desa pakraman di Bali membangun dan memiliki 
krematoriumnya masing-masing, karena ini akan membuat upacara 
ngaben kita menjadi lebih praktis, eosien, serta lebih aman dari sisi 
kesehatan= (dikutip dari Suara Pasek, 2008).

Sesungguhya ngaben di krematorium bukan merupakan hal yang 

baru bagi Umat Hindu, karena sudah biasa dilakukan oleh Umat Hindu 
asal Bali yang berdomisili di luar daerah (seperti Surabaya, Jawa Barat, 
dan Jakarta). Namun untuk di Bali, masih termasuk sesuatu yang baru 



361JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

361JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

sehingga kehadiran fenomena ngaben di krematoriun menimbulkan 

pro dan kontra di masyarakat, mulai dari lapisan bawah sampai 

dengan lapisan atas. Kontroversi di lapisan atas, misalnya memviral 
di media sosial karena ada pernyataan seorang sulinggih (pendeta/ 
pandita) bahwa ngaben  di krematorium itu <puput nanging ten patut=, 
yang kalau diterjemahkan secara bebas artinya bahwa upacara ngaben 

yang dilaksanakan di krematorium memang selesai, tetapi tidak 

layak, tidak pantas. Atas kontroversi ini, perkumpulan para pinandita/
pemangku, yaitu Pinandita Sanggraha Nusantara Kota Denpasar 

sampai menggelar seminar (Minggu 16 September 2018), yang diikuti 
sekitar 350 pinandita dengan menghadirkan tiga orang pandita sebagai 

narasumber.
Sebagian tokoh masyarakat memang sempat melakukan pe-

nolakan atas pendirian krematorium ini. Alasan penolakan yang 
dikemukakan oleh sebagian umat dan tokoh adat, antara lain bahwa 

adanya krematorium akan merusak gotong-royong atau pasidikaran 

di desa adat, melemahkan desa adat, padahal desa adat diakui sebagai 

banteng terakhir dalam mempertahankan kebudayaan Bali; umat 
Hindu warga desa akan semakin santai menghadapi aturan adat, 
karena tidak takut lagi tidak mendapatkan kuburan; dan ngaben juga 
akan kehilangan fungsinya sebagai wahana pembelajaran bagi generasi 
muda dalam transmisi nilai budaya Bali. 

Selain itu, ada juga potensi penolakan dari desa adat lokasi 

krematorium, karena dinilai akan membuat desa kotor secara spiritual 
(ngeletehin), sehingga perlu setiap saat melakukan upacara pembersihan 
atau pecaruan. Penolakan ini sampai dirapatkan di Kantor Walikota 
Denpasar, karena Krematorium Santhayana terletak di wilayah Kota 

Denpasar.  Rapat yang dipimpin langsung oleh walikota, ke luar dengan 
keputusan jalan tengah, yaitu krematorium boleh tetap berjalan, tetapi 
mereka yang diaben di krematorium harus mandapatkan persetujuan 
dari banjar atau desa adat dari mana jenazah berasal.

Mengenai potensi pro-kontra atau kontroversi yang akan terjadi, 
memang sudah disadari sejak awal oleh Pengurus MGPSSR. Meskipun 
ada kontroversi, Pengurus MGPSSR mempunyai keyakinan yang 
mendalam, bahwa kontroversi akan mereda dengan sendirinya kalau 

Krematorium Santhayana bisa menunjukkan kinerja yang baik, dan 
dirasakan manfaatnya oleh masyarakat. Setiap perubahan memang 



362 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

362 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

selalu akan menimbulkan pro-kontra. Terkait dengan berbagai 
perubahan dalam upacara ngaben yang mengarah pada eosiensi, Ida 

Pandita Mpu Jaya Putra Pemuteran (60 tahun) dari Griya Penataran 
Renon, mempunyai kisah seperti di bawah ini.

<Pada tahun 1970-an, Ida Pandita Mpu Pemuteran (alm) mulai 
memperkenalkan penggunaan kompor sebagai alat membakar mayat. 
Penggunaan kompor itu sangat banyak ditentang pada awalnya, 
karena tidak sesuai dengan pakem yang ada, yaitu menggunakan 
kayu api. Tetapi karena membakar mayat menggunakan kayu api 
bisa memakan waktu sampai 4 jam, sedangkan dengan kompor 
cukup hanya 2 jam, maka lama-kelamaan penggunaan kompor 
menjadi hal yang lumrah, dan tidak dipertanyakan lagi= (wawancara 
tanggal 7 April  2020).

Data menunjukkan bahwa jumlah jenazah yang diaben di 

Krematorium Santhayana setiap tahun selalu meningkat. Pada tahun 
2009, tahun pertama beroperasinya krematorium, hanya ada 39 

jenazah yang diaben. Pada tahun 2010 jumlah itu meningkat menjadi 
67 jenazah, dan tahun 2019 berjumlah 972 jenazah (Tabel 1 dan Graok 
1).  Pengamatan selama enam bulan penelitian (Oktober 2019-Maret 
2020) menunjukkan bahwa pada hari yang dipercaya sebagai hari 
baik (dewasa ayu), Krematorium Santhayana sudah tidak mampu lagi 

melayani jumlah jenazah peserta yang mendaftar akan diaben. Dalam 
keadaan terpaksa, maksimum jumlah jenazah yang bisa diaben dalam 

satu hari adalah 12 jenazah (enam kali shift, mulai jam 07.00 pagi).  
Akan tetapi kalau ngaben ngelanus (sampai nyekah), maka hanya bisa 

dilakukan terhadap 8 jenazah (4 shift). Secara akumulatif, sebagaimana 
terlihat pada Tabel 1 dan Gambar 1, sampai dengan bulan Maret 2020, 
jenazah yang sudah diaben di Krematorium Santhayana berjumlah 
hampir 5.000 jenazah, belum termasuk ngaben nglungah yang tanpa 

jenazah.  Dilihat dari segi warga (soroh), ternyata tidak semua yang 

diaben berasal dari warga Pasek.  Data menunjukkan bahwa jenazah 
yang diaben di Krematorium Santhayana ada juga yang berasal dari 
Warga Arya, Warga Tirtha Arum, Warga Pande, Warga Bhujangga 
Waisnawa, Warga Pradewa, dan Warga Brahmana Siwa, walaupun 
jumlahnya tidak terlalu besar.



363JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

363JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

Tabel 1.  Perkembangan Jumlah Jenazah yang Diaben di Krematorium 
Santhayana

Tahun Jumlah Jenazah Yang dikremasi

2009 39

2010 67

2011 151

2012 211

2013 284

2014 348

2015 479

2016 618

2017 725

2018 886

2019 972

2020 (sampai Maret) 213

JUMLAH  KESELURUHAN 4.993
Catatan: 

1. Sampai dengan bulan Maret 2020.
2. belum termasuk jumlah Ngelungah (ngaben untuk bayi yang meninggal 

balita atau belum tanggal gigi).
Sumber: (Diolah dari)  MGPSSR Pusat, 2020.

Graok 1. Perkembangan Jumlah Jenazah yang Diaben di Krematorium 
Santhayana per tahun, 2009-2019 (tidak termasuk ngaben 
Ngelungah).



364 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

364 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

4.2 Ngaben Praktis, Ekonomis, dan Sesuai Susastra Tradisi

Sebagaimana tujuan awal pembangunan Krematorium San-
thayana, hasil penelitian menunjukkan bahwa alasan yang paling 
utama pihak keluarga melakukan upacara ngaben di Krematorium 

Santhayana adalah alasan praktis, eosien, murah, dan tidak repot. 
Dari 17 informan, yaitu keluarga jenazah yang diaben, di antaranya 
didapatkan hasil wawancara seperti di bawah ini.

I Made Pasek Sembaga (60 tahun), seorang buruh bangunan 
dari Kecamatan Mengwi, mengabenkan istrinya di Krematorium 

Santhayana karena alasan praktis dan biaya yang terjangkau. Sebagai 
seorang buruh bangunan, ekonomi rumah tangganya ada dalam 

kondisi pas-pasan sehingga ngaben di krematorium merupakan pilihan 

yang paling rasional. Di samping itu, sebagai buruh bangunan yang 
sering meninggalkan desanya berbulan-bulan untuk ikut proyek di 

Buleleng, ia merasa sering tidak bisa ikut dalam kegiatan di banjar atau 

desa adat. Hal ini juga menimbulkan kekhawatiran tersendiri, kalau 
harus melaksanakan ngaben di desanya sendiri. Tambahan pula, ia 
sangat puas dengan pelaksanaan ngaben di Krematorium Santhayana 

yang dilakukan terhadap ibu kandungnya pada tahun 2013.
Ni Made Anyarwati (45 tahun), seorang anggota polisi yang 

berasal dari Kecamatan Marga, mengabenkan ibu kandungnya di 
Krematorium Santhayana karena alasan praktis. Tugasnya sebagai 
seorang polisi yang ditempatkan di luar daerah menyebabkan 

kesulitan baginya untuk mengatur waktu, kalau harus melaksanakan 

ngaben secara konvensional di desanya.
Ni Putu Putri Sambiani (50 tahun), seorang penari terkenal 

dari Denpasar, mengabenkan ibu kandungnya di Krematorium 

Santhayana karena alasan 8praktis dan sesuai dengan kaidah agama9. 
Nilai praktisnya sangat utama, karena ia dan suaminya yang seorang 

pejabat negara di Jakarta (waktu itu) tidak mempunyai banyak waktu 
untuk melaksanakan ngaben secara konvensional.

<Selain nilai praktis, saya menilai bahwa pelaksanaan ngaben di 
Krematorium Santhayana sudah sangat sesuai dengan susastra, 
lontar, dan bantennya sama sekali tidak ada yang kurang.  Walaupun 
dibuat dalam skala kecil, tetapi semuanya jangkep=  (wawancara tgl 
27 Desember 2019).



365JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

365JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

Alasan karena 8praktis, murah, dan tidak ribet9 juga dikemukakan 
oleh Dewa Putu Samsaman (35 tahun), seorang karyawan hotel 
dari Kecamatan Kerambitan, yang melakukan upacara ngaben di 

Krematorium untuk ayah kandungnya.

<Kalau saya melaksanakan ngaben di kampung, paling tidak saya 
harus menyiapkan dana 80 juta, padahal kalau di krematorium 
cukup dengan 32 juta, sudah termasuk nyekah dan ngelinggihang di 
Merajan. Belum lagi dari segi waktu yang panjang, yang menuntut 
kehadiran keluarga secara osik, sebagai pemilik upacara.  Yang juga 
tidak kalah pentingnya adalah ribetnya itu, karena begitu banyak 
sarana upacara yang diperlukan, seperti sekian puluh jenis dedaunan, 
sekian puluh jenis ikan, sekian jenis kelapa, dan seterusnya.  Kalau 
di Krematorium Santhayana, semuanya tersedia, benar-benar tidak 
perlu ribet. Bukan saya tidak berani repot mengurusi orang tua yang 
sangat saya hormati dan sayangi. Tetapi kalau bisa dilakukan dengan 
cara lebih praktis dan lebih murah, mengapa kita harus memilih 
jalan ribet dan membuat stress= (Wawancara 4 Februari 2020)

Dari wawancara mendalam dengan 17 anggota keluarga 
yang melaksanakan upacara ngaben di Krematorium Santhayana, 

dapat disarikan bahwa pemilihan untuk melaksanakan ngaben di 

Krematorium adalah karena salah satu atau beberapa alasan di bawah 

ini. 
1. Nilai praktis dan eosiensi, karena semua sudah disediakan oleh 

ohak krematorium, dan waktu yang diperlukan sangat singkat.
2. Biaya yang terjangkau, yang relatif jauh lebih murah dibandingkan 

dengan melaksanakan ngaben di desa secara konvensional.
3. Kepuasan atas pengalaman sebelumnya, baik pengalaman 

melaksanakan ngaben untuk keluarga sendiri, maupun dari 

teman sebanjar.
4. Sesuai dengan sastra, karena disampaikan bahwa ngaben di 

Krematorium Santhayana sudah menggunakan lontar Yama 

Purwana tatwa dan Yamatatwa sebagai pedoman, yang disarikan 

dalam buku Sawa Prakerthi.
5. Banten maupun tata urutan upacara (dudonan) sangat lengkap, 

walaupun banten dibuat dalam skala kecil dan yang inti-inti 
saja.  Kelengkapan upacara juga ditandai dengan adanya iringan 
gamelan angklung, tari Topeng Sidhakarya, Tari Rejang, serta 
dipuput oleh pandita (sulinggih).



366 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

366 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

Temuan di atas senada dengan apa yang diungkapkan oleh 

Arjawa (2016), yang menemukan bahwa ngaben di Krematorium 

sudah menjadi pilihan bagi manusia Bali-Hindu yang berpikiran kritis 
dan berorientasi modernitas.

<Pelaksanaannya yang praktis berbeda dengan ngaben konvensional, 
merupakan pilihan bagi anggota-anggota masyarakat yang 
berpikiran kritis, berorientasi pembaharuan dan lebih banyak yang 
telah bergaul secara lintas budaya= (Arjawa 2016: 190).

Di luar alasan-alasan di atas,  ada juga alasan kesehatan pada 
acara ngaben sebelumnya, yaitu adanya orang meninggal yang 

disinyalemen karena penyakit HIV/AIDS, sehingga warga banjar dan 

rumah sakit menyarankan agar jenazah yang bersangkutan dikremasi, 
dengan tatacara yang sesuai dengan standar prosedur kesehatan. 
Belum ditemukan adanya orang diaben di Krematorium Santhayana 

karena yang bersangkutan ditolak di banjarnya, atau karena kasepekang 

desanya.  Namun demikian, ada kesan adanya 8jarak psikologis9 di 
antara para perantau yang meninggalkan desa asal dalam waktu lama, 

seperti adanya jarak sosial dengan keluarga besarnya di desa, ataupun 
jarak komunikasi dengan desa adat, sehingga ada kekhawatiran akan 

terjadi berbagai hal negatif kalau melaksanakan upacara ngaben di 

desa adatnya sendiri. 
Masyarakat Bali, sebagaimana masyarakat lainnya di Dunia, selalu 

mengalami perubahan, transformasi, sesuai dengan perkembangan 
lingkungan sosial, budaya, ekonomi, dan pergaulan dunia (Wright 
2015). Dalam kasus Bali, transformasi terjadi juga dalam aspek-
aspek pelaksanaan upacara adat-keagamaan, yang mengarah kepada 
eosiensi dan kepraktisan.  Dalam hal upacara perkawinan, misalnya, 
Pradnya (2020) menemukan telah terjadinya ephemeralization, yang 

mirip dengan fenomena ngaben dikrematorium:  

<& perubahan pelaksanaan upacara perkawinan adat Bali yang 
dilaksanakan di luar pekarangan rumah tempat tinggal dan banten 
(sarana upacara) telah dikemas dalam paket upacara keagamaan.  Ini 
menunjukkan pemikiran yang eosien, mudah dan menyenangkan, 
karena biaya dapat dihemat dan waktu dapat disingkat, seperti 
pemikiran Fuller tentang ephemeralization. Perubahan ini tentu 
tidak dibayangkan sebelumnya dan mengalami penolakan, namun 



367JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

367JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

perlahan-lahan diikuti dan diminati, sehingga menjadi tradisi era 
baru dalam pelaksanaan yajña, khususnya upacara perkawinan adat 
di Bali= (Pradnya, 2020: 263).

4.3 Modernisasi dan Transformasi untuk Kembali ke Tradisi

Transformasi masyarakat menuju modernisasi, sudah lama 
menjadi perdebatan dalam dunia akademis.  Analisis banyak dilakukan 
dengan pendekatan dikotomis, antara tradisionalitas dan  modernitas, 

sebagaimana diungkapkan oleh Johnson (2005), dalam studinya di 
India.  Dikatakan:

<This question of the dichotomy in contemporary India, that of tradition and  
modernity and in particular the change or shift between them, has never 
been more hotly contested.   As social scientists, we are  most interested in 
the questions that surround this dichotomy= (Johnson, 2005: 120).

Sebagaimana yang disampaikan Johnson di atas, pertanyaan 

tentang dikotomi di India kontemporer adalah tentang tradisi 

dan modernitas, khususnya perubahan atau pergeseran di antara 

keduanya, selalu diperdebatkan dengan hangat. Para ilmuwan sosial 
sangat tertarik membahas pertanyan-pertanyaan yang berhubungan 

dengan dikotomi ini.
Dikotomi bukan saja menyangkut tradisionalisme dan mo-

dernisme, melainkan juga dikotomi antara struktur atau kebudayaan 
dan individu sebagai aktor atau agen. Dalam teori Strukturasi, 

Foto 6 dan 7. Ngaben di krematorium Santhayana yang dipuput pandita 
(sulinggih) dan dilengkapi kesenian sakral, Topeng Sidhakarya.



368 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

368 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

Giddens tidak menganut dikotomi antara 8kebudayaan yang me-
nentukan perilaku seseorang9 di satu ohak, dengan 8perilaku individu 
membentuk kebudayaan9 di ohak lain. Giddens mengambil jalan 
tengah, dimana antara aktor dan struktur adalah suatu dualitas, 

bukan dualisme.  Secara tegas Giddens menyebutkan bahwa struktur 
dan aktor individual berinteraksi intensif dalam proses produksi 
dan reproduksi institusi dan hubungan-hubungan sosial; perilaku 
aktor adalah hasil struktur, tetapi aktor juga menjadi mediasi dalam 
pembentukan struktur baru.  

Teori dasar Strukturasi Giddens ini menemukan medan pergula-
tan dalam fenomena ngaben di Krematorium Santhayana. Adanya struk-
tur kebudayaan Bali yang sebelumnya terlihat kompleks, ketat, kaku, 
dan mengikat, mendapatkan reaksi aktif dari para aktor pendukung 
kebudayaan itu sendiri. Para aktor, terutama yang berpikiran progresif 
dan modernis, melakukan berbagai aksi transformatif, dalam hal ini 
memproduksi pemikiran dan praksis baru, bahwa berbagai upacara 
keagamaan Hindu di Bali bisa disederhanakan tanpa kehilangan 
maknanya yang hakiki. Pergerakan aktor yang konsisten dalam 
ruang dan waktu yang cukup lama, akhirnya berhasil menciptakan 
struktur baru, yang mempunyai rules of normative elements dan codes of 

signiocation (Giddens, 1987).
Perkembangan struktur baru sebagai bagian dari evolusi budaya 

yang menjadi subjek dari banyak perdebatan baru-baru ini sangat 
tergantung pada peran yang dimainkan oleh seleksi alam (Acerbi & 
Mesoudi, 2015; Claidière, Scot-Phillips, & Sperber, 2014; Claidière 
& Sperber, 2007; Kronfeldner, 2007). Meskipun demikian ada sedikit 
kesepakatan tentang betapa pentingnya pemilihan budaya untuk 

evolusi budaya (Acerbi & Mesoudi, 2015; Claidière, Kirby, & Sperber, 
2012). Seleksi budaya bisa menjadi faktor utama yang menjelaskan 
sifat-sifat suatu budaya yang berkembang (khususnya yang terkait 
teknologi), dan menunjukkan bagaimana manusia modern beradaptasi 
dengan lingkungan yang sangat berbeda (Henrich, 2001). Menurut 
pandangan ini, budaya berevolusi secara komulatif, menciptakan 
struktur baru dalam masyarakat sebagai akibat dari modiokasi dan 
pengayaan (inovasi) yang terus-menerus (Tennie, Call, & Tomasello, 
2009).



369JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

369JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

Terbentuknya struktur baru ini, yang seakan ke luar dari struktur 

lama, dibuktikan dengan semakin banyaknya aktor yang masuk ke 

dalam struktur baru, sementara aktor penganut struktur lama semakin 

bisa menerima. Semakin tahun semakin banyak aktor yang ingin 
melakukan upacara ngaben di Krematorium Santhayana, sehingga 

melewati kemampuan daya tampung yang ada. Wawancara dengan 
anggota keluarga dari jenazah yang diaben, juga menunjukkan tingkat 
kepuasan yang sangat tinggi.  Penelitian sebelumnya juga menunjukkan 
bahwa persepsi masyarakat terhadap pelaksanaan upacara ngaben di 

krematorium umumnya positif (Saridewi, 2017).
Semakin menguatnya struktur baru juga terindikasi dari 

bertumbuhnya krematorium tempat melaksanakan upacara ngaben 

yang baru, seperti di Desa Adat Bedha (Tabanan), Desa Adat Bebalang 
(Bangli), Desa Adat Pundukdawa (Klungkung), Desa Adat Cemagi 

(Badung), dan Desa Adat Abianbase (Badung). Beberapa desa adat 

lain juga sudah mewacanakan untuk membuat krematorium di desa 

adatnya sendiri.
Terbentuknya struktur yang baru ini, dalam kasus ngaben di 

Krematorium, mempunyai nilai keunikan yang tidak ditemukan 

di daerah lain, yang sifatnya paradoksal, yaitu aktor melakukan 
transformasi menuju modernisasi yang sekaligus juga memperkuat 
tradisi. Sebagaimana disebutkan di atas, argumen utama yang 
dikedepankan oleh para aktor untuk melakukan penyederhanaan 

upacara ngaben adalah lontar kuna yang mengatur upacara kematian 
(termasuk ngaben), yaitu Lontar Yama Purana Tatwa, Yama Purwana 
Tatwa, dan Yama Tatwa. <Kembali ke Tradisi=, yaitu kembali kepada 
apa yang diamanatkan oleh lontar-lontar warisan leluhur tersebut 

ternyata sulit dibantah oleh aktor yang konservatif. Semakin jelas 
bahwa struktur dan tradisi yang ada, di satu sisi menjadi kendala 
untuk pergerakan aktor, tetapi di sisi lain struktur menjadi penguat 
tindakan aktor tersebut.  

Dari fenomena di atas, Teori Giddens mendapatkan penguatan, 
karena terbukti bahwa 

<the structural properties of social systems are both medium and outcome 
of the practices they recursively organize. & Structure is not to be equated 



370 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

370 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

with constraints but is always both constraining and enabling= (Giddens, 
1984: 25). 

(Kandungan struktural dari sistem sosial merupakan media sekaligus 
hasil dari praktik-praktik yang dilakukan secara perkusif&. Struktur 
tidak selalu merupakan hambatan semata-mata, melainkan selalu 
menghambat sekaligus memberdayakan).

Manusia sebagai aktor bukan hanya sekadar penanggung aturan 

struktur, bukan benda mati yang harus bergerak sesuai dengan 

perintah struktur. Manusia sebagai individu atau aktor mempunyai 
pemahaman mengenai masyarakatnya, dan bersifat reneksif, serta 
dengan reneksiotasnya tersebut aktor bertindak untuk mengubah 
realitas lingkungannya, membuat struktur yang baru. Struktur, oleh 
karenanya, adalah produk sementara dari tingkah laku sosial yang 

diproduksi dan direproduksi secara berkala melewati batas ruang dan 
rentang waktu yang cukup lama.

Dengan semakin ajegnya struktur baru, maka ngaben di 

krematorium sudah menjadi suatu 8New Normal9, atau sudah 

menjadi 8newly-established practice9. Ngaben di krematorium tidak lagi 

dipertanyakan, tidak lagi dianggap aneh, tidak lagi dianggap tidak 

patut.  Bahkan semakin menguatkan diri sebagai alternatif yang sesuai 
dengan susastra, sesuai dengan amanat tradisi, sebagaimana tersurat 

tegas dalam berbagai lontar-lontar.

5. Simpulan

Artikel ini menyimpulkan bahwa ngaben di krematorium sema-

kin diterima oleh masyatakat Hindu di Bali. Dalam masyarakat Bali 
yang sedang mengalami transformasi dari ekonomi primer ke ekonomi 
tesier, yang ditandai oleh ketatnya pemanfaatan waktu sehingga alasan 
yang paling umum melaksanakan upacara ngaben di Krematorium 

Santhayana adalah karena nilai praktis dan eosiensi, yang jauh lebih 
praktis dan lebih singkat dibandingkan dengan melaksanakan upacara 
ngaben di desa secara konvensional. Alasan umum lainnya adalah biaya 
yang lebih terjangkau, dan adanya jarak komunikasi dengan keluarga 
besar atau desa adat.



371JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

371JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

Umumnya anggota keluarga yang melaksanakan ngaben di 

Krematorium Santhayana menyatakan tingkat kepuasan yang 

tinggi, karena upacara ngaben yang dilaksanakan di Krematorium 

Santhayana tetap menjaga nilai kesakralan dan nilai religiusitas yang 
tinggi, dilaksanakan sesuai dengan sastra (lontar), sarana banten dan 

rangkaian upacara yang lengkap, dan dipuput oleh pandita/sulinggih. 
Fenomena ngaben di Krematorium Santhayana bisa menjadi 

pembuktian teori Strukturasi Giddens, dimana antara aktor dan 
struktur bukanlah dualisme, melainkan dualitas, dan struktur baru 

terbentuk sebagai akibat dari perilaku berpola dan berulang yang 

direproduksi secara konsisten dalam rentang waktu yang lama.  
Struktur yang ada bukan semata-mata merupakan pembatas atau 

kendala bagi aktor untuk bertindak, melainkan juga sekaligus sebagai 
penguat dan legitimasi tindakan aktor.

Yang cukup unik dalam fenomena ngaben di Krematorium 

Santhayana adalah proses transformasi yang terjadi dalam struktur, 
yang menuju ke modernisasi, ditandai dengan eosiensi dan kepraktisan, 
tetapi sekaligus berbasis dan menuju kepada tradisi, yaitu susastra 

lontar warisan leluhur.

Daftar Pustaka

Acerbi, A., & Mesoudi, A. (2015). <If we are all cultural Darwinians what9s 
the fuss about? Clarifying recent disagreements in the oeld of 
cultural evolution=. Biology and Philosophy, 30 (4), 481-503.

Arjawa, Suka GPB. (2016). Ngaben di Krematorium, Fenomena Perubahan 
Sosial di Bali. Tabanan: Pustaka Ekspresi 

Aryadharma, NK Surpi. (2018). Membedah Kasus Konversi Agama di Bali.  
Surabaya: Penerbit Paramita.

Bali Express, 17 September (2018). <Ngaben Puput dan Patut Jadi Solusi 
Orang Bali Takut Mati di Bali=. Editor :I Putu Suyatra. Bali 
Express, Denpasar

Bungin, Burhan. (2011). Penelitian Kualitatif.  Edisi Kedua. Jakarta: Kencana 
Prenada Media Group.



372 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

372 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

Claidière, N., Scot-Phillips, T. C., & Sperber, D. (2014). How Darwinian 
is cultural evolution? Philosophical Transactions of the Royal 
Society, B: Biological Sciences, 369(1642)

Claidière, N., Kirby, S., & Sperber, D. (2012). <Efect of psychological bias 
separates culturalfrom biological evolution=. Proceedings of the 
National Academy of Sciences, 109(51),E3526.

Giddens, Anthony. (1984). The Constitution of Society.  Outline of the Theory 
of Structuration.  Cambridge: Polity Press.  

Giddens, Anthony. (1991). Modernity and Self-Identity: Self and Societyin 
the Late Modern Age.  Stanford: Stanford University Press. 

Henrich, J. (2001). <Cultural transmission and the difusion of innovations: 
Adoption dynamics indicate that biased cultural transmission 
is the predominate force in behavioral change=. American 
Anthropologist, 99231013.

Idrus, Muhammad. (2007). Metode Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial. Yogyakarta: 
UII Press.

Kronfeldner, M. (2007). <Is cultural evolution Lamarckian?= Biology and 
Philosophy, 22(4), 4933512.

Johnson, Kirk. (2004). Globalisation and Culture in Contemporary India: 
Tradition vs Modernity. Dalam Lan-Hung Nora Chiang et al. 
The Challenges of Globalization. Oxford, UK: University Press of 
America.  H. 119-130.

Jones, RIP. (2009). Pengantar Teori-Teori Sosial, dari Teori Fungsionalisme 
hingga Post-Modernisme. Jakarta: Buku Obor.

Kebayantini, Ni Nyoman. (2018). <Komodiokasi Upacara ngaben di Bali.= 
Jurnal Kajian Bali (Journal of Bali Studies). Volume 08, Nomor 01, 
April 2018.  Hlm. 32-52. 

Martono, Nanang. (2011). Sosiologi Perubahan Sosial, Perspektif Klasik, 
Modern, Posmodern, dan Poskolonial. Jakarta: Rajawali Press.

MGPSSR Pusat.(2001). Sawa Prakerti:Pedoman Tataning Bebantenan Pitra 
Yadnya Ring Warga Pasek.  Denpasar: MGPSSR.

Moldagaliyev, B., T. Gabitov, A. Kulsariyeva, and E. Baydarov.(2014). 
<Transformation of Cultural Policy in the Context Dichotomy 
8East 3 West.9= Procedia - Social and Behavioral Sciences 140: 7003
703. htps://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.04.498. 



373JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ekspresi Verbal Masyarakat Bali terhadap Kelahiran Bayi...Hlm. 3853416

373JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Modernisasi dan Transformasi Kembali ke Tradisi...Hlm. 3513374

Parisada Hindu Dharma Indonesia Pusat.(1990). Himpunan Kesatuan 
Tafsir terhadap Aspek-Aspek Agama Hindu, I-IX. Jakarta: 
Parisada Hindu Dharma Indonesia Pusat.

Picard, Michel. (2017). <From Agama Hindu Bali to Agama Hindu: Two 
styles of argumentation.= Jurnal Kajian Bali. Volume 07, Nomor 
02, Oktober 2017. Hlm. 1993228

Pitana, I Gde.(2018). Mudahnya Beragama Hindu.  Materi disajikan dalam 
Dharma Wacana di Pura Dharma Siddhi, Tangerang.

Pitana, I Gde.(2019).=Cremation Ceremony, Returning Borrowed Elements 
to Nature.= ICH Courier, Vol. 38: 20-21

Pradnya, I Made Adi Surya. (2020). <Ephemeralization= dalam Pelaksanaan 
Upacara Perkawinan Adat Bali.  Jurnal Kajian Bali (Journal of Bali 
Studies). Volume 10, Nomor 01, April 2020. Hlm. 261-282

Ri~er, George. (2003). Teori Sosial Postmodern. Terjemahan dari The 
Postmodern Social Theory. Penerjemah: Muhamad Tauok.  
Yogyakarta: Kreasi Wacana. 

Saridewi, Putu Wiwik Rismayanti. (2017). Persepsi Umat Hindu Terhadap 
Keberdaan Krematorium Santayana Denpasar Bali. Jurnal 
Penelitian Agama Hindu , Vol. 1 No 2, Oktober 2017.

Soetama, Gde Aryanta. (2011). Jangan Mati di Bali. Jakarta: PT Gramedia.

Suara Pasek. (2008). Krematorium Warga Pasek Siap Beroperasi. Denpasar: 
Suara Pasek Edisi No. 4.

Suara Pasek. (2009). <Krematorium Digunakan Masyarakat=. Denpasar: 
Suara Pasek Edisi No. 5.

Sudarsana, I Nyoman.(2012). <Upacara Ngaben Kremasi di Krematorium 
Santhayana Denpasar Utara, Kajian Nilai Pendidikan pada 
Perubahan Sosial Keagamaan=. Thesis S2, Program Pascasarjana, 
Institut Hindu Dharma Negeri Denpasar.

Tennie, C., Call, J., & Tomasello, M. (2009). <Ratcheting up the ratchet: On 
the evolution ofcumulative culture. Philosophical Transactions 
of the Royal Society, Biological Sciences, 364(1528), 240532415.

Wijaya, Nyoman. (2007). Serat Salib dalam Lintas Bali: Sejarah Konversi 
Agama di Bali, 1931-2001.  Denpasar: TSP Book.



374 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Wayan Sartini Hlm. 3953416 

374 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

I Gde Pitana Hlm. 3513374

Wijayananda, IMP Jaya.  (2018). Dudonan Pitra Yadnya.  Materi disampaikan 
dalam Kursus Pemangku Lanjutan, MGPSSR Pusat, Denpasar.

Wright,Thomas. (2015).  Water, Tourism, and Social Change: A Discussion 
of Environmental Perceptions in Bali.  Jurnal Kajian Bali, Volume 
05, Nomor 01, April 2015, hlm. 1 3 22.


