
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			1646	-1654			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5603	

 

1646 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

Sustainable	Development	Goals	(SDGS)	dan	Indonesia	Maju:	Dakwah	

Tasawuf	Sebagai	Model	Moderasi	Kebangsaan	

	

Sholahuddin1,	Sadari2	

INISA	Tambun	Bekasi1,	IPRIJA	Jakarta	Timur2	

sholahuddin@gmail.com,	sadari@gmail.com		

	

ABSTRACT	

This	 research	aims	 to	 analyze	 the	da'wah	of	 Sufism	as	 a	model	 of	 nationality	 in	 the	

Sustainable	 Development	 Goals	 for	 an	 advanced	 Indonesia	 This	 research	 is	 classified	 as	

qualitative	with	the	theory	plus	phenomenological	approach	developed	by	 Jonathan	A.	Smith.	

Data	were	 collected	 through	 in-depth	 interviews,	 observations,	 and	 documentation	 involving	

leaders	 in	 Penajam	 Paser	 Utara.	 The	 data	 that	 has	 been	 collected	 is	 analyzed	 with	

phenomenological	 steps,	namely:	 (1)	reading	and	rereading,	 (2)	 initial	noting,	 (3)	developing	

emergent	themes,	(4)	searching	for	connections	across	emergent	themes,	(5)	moving	the	next	

cases,	(6)	looking	for	pattenrn	across	cases.	The	results	showed	that	tasawuf	da'wah	also	uses	

normative	 law,	 starting	 from	 legal	 materials	 in	 the	 form	 of	 Laws,	 Presidential	 Regulations,	

Regulations	of	the	National	Research	and	Innovation	Agency	(BRIN),	National	Research	Master	

Plan	 (RIRN),	 and	 RPJMN	 which	 are	 in	 line	 with	 Sustainable	 Development	 Goals	 (SDGS)	 for	

advanced	Indonesia,	of	course	with	the	concept	of	tasawuf	da'wah	as	a	model	of	understanding	

from	religious	moderation	to	national	moderation	with	a	maqasyid	sharia	approach	and	so	far	

Indonesia	is	still	struggling	with	religious	moderation	not	yet	reaching	national	moderation,	so,	

the	results	are	still	repressive.		

Keywords:	Da'wah	Tasawuf;	SDGS;	Advanced	Indonesia	

	

ABSTRAK	

Penelitian	 ini	 bertujuan	menganalisis	 dakwah	 tasawuf	 sebagai	 model	 kebangsaan	

pada	Sustainable	Development	Goals	untuk	Indonesia	maju	Penelitian	ini	tergolong	kualitatif	

dengan	teori	plus	pendekatan	fenomenologi	yang	dikembangkan	oleh	Jonathan	A.	Smith.	Data	

dikumpulkan	melalui	wawancara,	observasi,	dan	dokumentasi	secara	mendalam	melibatkan	

para	 tokoh	di	Penajam	Paser	Utara.	Data	yang	 telah	 terkumpul	dianalisis	dengan	Langkah-

langkah	 fenomenologis	 yakni:	 (1)	 reading	 and	 rereading,	 (2)	 initial	 noting,	 (3)	 developing	

emergent	themes,	(4)	searching	for	connections	across	emergent	themes,	(5)	moving	the	next	

cases,	 (6)	 looking	 for	 pattenrn	 across	 case.	 Hasil	 penelitian	 menunjukkan	 bahwa	 dakwah	

tasawuf	 juga	 menggunakan	 hukum	 normatif,	 mulai	 dari	 bahan	 hukum	 berupa	 Undang-

Undang,	Peraturan	Presiden,	Peraturan	Badan	Riset	dan	 Inovasi	Nasional	 (BRIN),	Rencana	

Induk	Riset	Nasional	(RIRN),	dan	RPJMN	yang	sejalan	dengan	Sustainable	Development	Goals	

(SDGS)	 untuk	 Indonesia	 maju,	 tentunya	 dengan	 konsep	 dakwah	 tasawuf	 sebagai	 model	

pemahaman	dari	moderasi	beragama	menuju	moderasi	berkebangsaan	dengan	pendekatan	

maqasyid	syariah	dan	selama	ini	Indonesia	masih	berkutat	pada	moderasi	beragama	belum	

sampai	ke	moderasi	berkebangsaan,	sehingga,	hasilnya	masih	bersifat	represif.		

Kata	Kunci:	Dakwah	Tasawuf;	SDGS;	Indonesia	Maju	

	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
mailto:sholahuddin@gmail.com
mailto:sadari@gmail.com


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			1646	-1654			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5603	

 

1647 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

PENDAHULUAN	

Indonesia	adalah	negara	majemuk	yang	terdiri	dari	suku,	ras	dan	agama,	yang	

berbeda-beda	 sehingga	 diperlukan	 toleransi	 dalam	 memahami	 semua	 perbedaan	

yang	 ada,	 begitu	 juga	 pada	 lembaga	 pendidikan	 kultur	 warganya	 juga	 beraneka	

ragam.	 Oleh	 sebab	 itu	 moderasi	 beragama	 sangat	 tepat	 sekali	 diterapkan	 dalam	

kehidupan	berbangsa	dan	bernegara	terutama	pada	masyarakat	yang	multikultural.	

Moderasi	beragama	sebagai	jalan	tengah	dalam	mengadapi	perbedaan	baik	kelompok	

ekstrem	 maupun	 fundamental.	 Untuk	 menerapkan	 moderasi	 beragama	 di	

masyarakat	 multikultural	 yang	 perlu	 dilakukan	 adalah;	 menjadikan	 lembaga	

pendidikan	 sebagai	 basis	 laboratorium	 moderasi	 beragama	 dan	 melakukan	

pendekatan	sosio-religius	dalam	beragama	dan	bernegara	(Edy	Sutrisno,	2019).	

Penelitian	 ini	 menawarkan	 konsep	 baru	 untuk	 memahami	 dinamika	

kontemporer	 di	 Indonesia	 yakni	 dari	 konsep	 dakwah	 tasawuf	 sebagai	 model	

moderasi	 beragama	 beranjak	 menuju	 ke	 moderasi	 kebangsaan.	 Kedepan	 dunia	

tasawuf	menjadi	perhatian	penting	dalam	dunia	muslim	ataupun	orientalis,	terlihat	

tumbuh	 subur	 dalam	 beberapa	 majelis	 pengajian	 tasawuf	 dimana-mana	 dalam	

masyarakat	 Indonesia.	 Karena	 tasawuf	 memiliki	 prinsif-prinsif	 yang	 positif	 yang	

mampu	menumbuhkan	masa	depan	masyarakat	menuju	arah	yang	 lebih	bermoral	

(Abu	Al-Wafa	Al-Taftanjani,	1979).	

Strategi	 dari	 Sustainable	 Development	 Goals	 (SDGS)	 dalam	 upaya	 untuk	

meningkatkan	 mutu	 pendidikan	 di	 Indonesia	 yang	 merupakan	 suatu	 negara	

berkembang	 yang	 masih	 memiliki	 beberapa	 masalah	 dalam	 kondisi	 dan	 kualitas	

pendidikannya	 yang	 belum	 sepenuhnya	 memadai	 dan	 merata.	 Lalu	 melihat	

bagaimana	kondisi	pendidikan	saat	ini	dan	bagaimana	pula	peran	pemerintah	dalam	

mengatasi	 hambatan-hambatan	 untuk	 meningkatkan	 kualitas	 pendidikan	 di	

Indonesia.	Diharapkan	dengan	adanya	program	SDGS	dapat	mengatasi	permasalahan	

pendidikan	yang	masih	belum	merata	 serta	dapat	meningkatkan	kualitasnya	demi	

menjadikan	bangsa	Indonesia	lebih	maju	(Alvira	Oktavia	Safitri	dkk,	2022).		

Problema	 di	 masyarakat	 yang	 sering	 muncul	 adalah	 kesalahan	 dalam	

memahami	 tasawuf.	 Bahkan	 sebagian	 umat	memandang	 tasawuf	 sebagai	 hal	 yang	

sangat	 moderat	 sehingga	 tidak	 membuat	 manusia	 memiliki	 gairah	 dalam	 hidup.	

Untuk	 itu	 diperlukan	 tindakan	 oleh	 pendakwah	 Islam	 dalam	 meluruskan	 hal	 ini,	

sehingga	 masyarakat	 dapat	 menikmati	 konsepsi	 yang	 benar	 tentang	 tasawuf.	

Tasawuf	 yang	 meiliki	 muatan	 pendidikan	 keimanan,	 keislaman,	 dan	 keihsanan	

menghasilkan	output	insan	kamil	yang	berakhlak	mulia	sebagai	manifestasi	ibadah	

yang	mempedomani	 Rasulullah	 SAW.	 sehingga	mencagah	 kekeringan	 spiritualitas	

umat.	 Integrasi	 tasawuf	 dalam	proses	 dakwah	dengan	olah	 ruhaniyahnya	menjadi	

satu	jawaban	yang	bisa	menstabilkan	kondisi	krisis	ruh	ilahiyah	pendidikan	modern	

yang	individualistik-matrialistik	sekularistik.	Muatan	kekhusyukan	dalam	beribadah,	

mencintai	 dengan	 penuh	 pehun	 keikhlasan	 pada	 kehidupan	 alam	 tasawuf	 adalah	

bagian	 terpenting	untuk	diungkap	dan	diterapkan.	 Sejalan	dengan	 itu,	 insan	kamil	

yang	 mampu	 membangun	 peradaban	 yang	 harmoni	 bagi	 kemanusiaan	 akan	

terwujudkan	(Hotna	Sari,	2021).	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			1646	-1654			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5603	

 

1648 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

Tasawuf	 mengajak	 manusia	 untuk	 mendekatkan	 diri	 kepada	 Tuhan-nya,	

menyikap	 tabir	 pembatas	 antara	 Tuhan	 dan	manusia.	 Internalisasi	 tasawuf	 dalam	

dakwah	menjadikan	manusia	tidak	hanya	ingat	kepada	Tuhan,	namun	berusaha	agar	

bisa	 dekat	 dengan-Nya	 (Jauharotina	 Alfadhilah,	 2022).	 Dan	 untuk	 menjalankan	

ibadah	dengan	penuh	khusyu’	serta	berakhlak	baik,	metode	dakwah	yang	dilakukan	

dengan	 cara	 melaksanakan	 muzakarah	 tauhid	 tasawuf,	 zikir	 dan	 ratib	 siribe,	

pengajian	dari	rumah	ke	rumah	dan	metode	dakwah	fardiyah	(Aditya	Engelen,	2022)	

Kegiatan	 dakwah	 terkait	 dengan	 berbagai	 elemen	 yang	 tidak	 hanya	

melibatkan	para	pengkhotbah	(dai)	dan	mad‘u,	tetapi	juga	unsur-unsur	lingkungan	

yang	mengelilingi	kegiatan	ini.	Kegiatan	dakwah	sebagai	suatu	sistem	mengandung	

input,	konversi,	output,	umpan	balik,	dan	lingkungan	yang	mempengaruhi	satu	sama	

lain.	Salah	satu	contoh	kegiatan	dakwah	sukses	yang	mengambil	peran	besar	dalam	

mengembangkan	 Islam	 di	 Indonesia	 adalah	 dakwah	 sufi	 yang	 dimulai	 sejak	 awal	

Islam	 di	 Nusantara	 ini.	 Tampaknya	 sufi	 dakwah	 masih	 sangat	 relevan	 dengan	

masyarakat	saat	ini,	seperti	jenis	dakwah	bermotif	spiritualitas	aktif,	moralitas	sosial,	

dan	inklusif	(Joko	Tri	Haryanto,	2014)	

Tarekat	 yang	 semula	 berkiprah	 dalam	 bidang	 pendidikan	 spiritual	muslim	

yang	concern	dalam	pembentukan	mental	salih	yang	sering	dipahami	sebagai	sebuah	

kelompok	tertutup	dan	cenderung	mengasingkan	diri.	Bahwa	berbagai	peran	tarekat	

dalam	 mengembangkan	 dakwah	 Islam	 dengan	 berbagai	 macam	 cara	 diantaranya	

adalah	dengan	peran	pendidikan,	peran	sosial	dan	ekonomi,	serta	peran	sosial-politik	

dan	 militer.	 Kalau	 dilihat	 lingkup	 yang	 diperankan	 tarekat	 dalam	 panggung	

kehidupan	sosial-historik	ini	cukup	kompleks,	dan	juga	berkembang	sesuai	dengan	

tuntutan	perkembangan	zaman	(Agus	Riyadi,		2014)	

Maka	 dakwah	 melalui	 pemikiran	 tasawuf	 dianggap	 sebagai	 dakwah	 yang	

sangat	 berhasil	 dalam	 meningkatkan	 kualitas	 keislaman	 masyarakat	 dunia	

khususnya	 masyarakat	 Indonesia.	 Dakwah	 sufiyah	 penuh	 dengan	 tasamuh,	

kelembutan,	 dan	 menyentuh	 hati,	 sehingga	 dakwah	 tasawuf	 di	 dalam	 kehidupan	

sosial	memiliki	pengaruh	signifikan	untuk	mengentaskan	problematika	sosial	yang	

ada	 di	 tengah	 masyarakat	 serta	 dapat	 meningkatkan	 kualitas	 keislaman.	 Dengan	

demikian	maka	tasawuf	menempatkan	posisi	sebagai	solusi	terhadap	krisis	moral.		

Setelah	 memahami	 sederet	 kajian	 di	 atas	 maka	 penelitian	 ini	 kemudian	

berusaha	 untuk	 melakukan	 proses	 implementasi	 dari	 suatu	 kebijakan	 kemudian	

dihubungankan	dengan	pembangunan	berkelanjutan	atau	biasa	disebut	Sustainable	

Development	Goals	(SDGS).	SDGS	kemudian	dijadikan	sebagai	parameter	(daya	ukur)	

dalam	 penelitian	 ini,	 dimana	 cita-cita	 terbesar	 negara	 Indonesia	 adalah	 program	

jangka	panjang.	Tujuan	SDGS	yang	dimaksud	adalah	memaksimalkan	semua	potensi	

(potensi	 sumber	 daya	 alam	 dan	 sumber	 daya	manusia)	 yang	 dimiliki	 oleh	 negara	

Indonesia	 dalam	 menciptakan	 pembangunan	 berkelanjutan	 (Fahmi	 Irhamsyah,	

2019)		

Visi	 dari	 SDGS	 adalah	 pertama,	 mengacu	 pada	 3	 (tiga)	 pilar	 yaitu	 pilar	

ekonomi,	sosial	dan	lingkungan	dan	tata	kelola.	Kedua,	tujuan	SDGS	terdiri	dari	17	

tujuan	besar	(	Ketiga,	17	tujuan	yang	ingin	dicapai	oleh	SDGS	adalah	tujuan	yang	saling	

berhubungan	 satu	 dengan	 yang	 lainnya.	 Keempat,	 hal	 ini	 memiliki	 arti	 bahwa	

pembangunan	berkelanjutan	ditujukan	untuk	semua	kalangan,	 sehingga	diharapkan	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			1646	-1654			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5603	

 

1649 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

tidak	 ada	 1	 golongan	 atau	 orang	 pun	 yang	 tidak	 maju	 atau	 tertinggal.	 Kelima,	

bekerjasama.	Dalam	hal	mencapai	17	tujuan	SDGS,	maka	perlu	adanya	kerjasama	atau	

bersinergi	 antara	 pemerintah,	 lembaga	 swadaya	 masyarat,	 enterprenuer,	 lembaga	

pendidikan	dan	masyarakat	(Emil	Salim,	2020).	

Adapun	rumusan	permasalahan	dalam	penelitian	ini	mengemukakan	bahwa	

dakwah	 tasawuf	 sebagai	 model	 kebangsaan	 pada	 Sustainable	 Development	 Goals	

untuk	Indonesia	maju.	Dan	mempunyai	tujuan	penelitian	untuk	menganalisis	model	

kebangsaan	 sebagai	 rujukan	 model	 dalam	 dakwah	 tasawuf	 menuju	 Sustainable	

Development	Goals	untuk	mewujudkan	Indosenia	maju.	

Semua	 kajian	 awal	 penting	 dilakukan	 dikarenakan	 untuk	 itu	 perlu	 adanya	

model	dakwah	tasawuf	agar	masyarakat	Indonesia	tidak	terkendala	banyak	hal	dalam	

mempersiapkan	 Indonesia	 maju	 untuk	 menghadapi	 sustainable	 development	

goverment.	Oleh	karena	itu	penting	untuk	mengkaji	dakwah	tasawuf	yang	efektif	dan	

tepat	 sangat	 dibutuhkan	 dalam	 pencapaian	 tujuan	 dari	 memenuhi	 kebutuhan-

kebutuhan	 politik	 sebagai	 suatu	 strategi	 persaingan	 dunia.	 Karena	 pada	 saat	 ini	

semakin	berkembangnya	zaman.	

	

METODE	PENELITIAN	

Jenis	riset	ini	adalah	kualitatif	(kasus)	dengan	menggunakan	penelitian	studi	

lapangan	 (filed	 research).	 Penelitian	 ini	 bersumber	 dari	 data	 lapangan	 dengan	

wawancara,	 observasi	 dan	 dokumentasi.	 Alasan	 lokus	 karena	 menjadi	 satu	

kesinambungan.	 Penelitiannya	 memfokuskan	 pada	 pemahaman	 dakwah	 tasawuf	

sebagai	model	moderasi	kebangsaan	menuju	 sustainable	development				goals	 (SDGS),	

sehingga	dilakukan	penelitian	kepustakaan	untuk	mengkorelasikannya	menjadikan	

Indonesia	maju.	

Penelitian	 ini	 bersifat	 deskriptif	 analisis,	 yaitu	 penelitian	 yang	

menggambarkan	secara	objektif	mengenai	dakwah	tasawuf	sebagai	model	moderasi	

kebangsaan	 menuju	 sustainable	 development				goals	 (SDGS)	 dalam	 Indonesia	 Maju,	

kemudian	 dianalisis	 menggunakan	konsep	dari	moderasi	 beragama	ke	moderasi	

kebangsaan,	 dengan	 pendekatan	 filsafat	 hukum	 Islam	 yang	 bersumber	 pada	 data-

data	 literatur	 konsep	 maqasid	 asy-syar’ah,	 dengan	 menjadikan	 SDGS	 sebagai	

parameter	 capaian	penelitian.	 Setelah	 data-data	 kepustakaan	 terkumpul	 dan	 telah	

dianalisis,	kemudian	konsep	tersebut	dapat	didiskripsikan	lebib	lanjut.	

Teknik	 Pengumpulan	 Data	 penelitian	 ini	 menggunakan	 data	 primer	 yang	

diperoleh	dari	diskusi,	wawancara,	observasi	dan	dokumentasi	terhadap	para	tokoh	

meliputi:	 Majelis	 Ulama	 Indonesia	 (MUI)	 dan	 Pimpinan	 pesantren	 Hidayatullah.	

Adapun	data	 sekunder	 yang	 diperoleh	 dari	 sumber	 lain	 berasal	 dari	 kepustakaan,	

baik	berupa	buku-buku,	kitab-kitab,	jurnal,	sumber-sumber	lain	yang	relevan	dalam	

menunjang	penelitian	ini.		

Analisis	data	ini	menggunakan	metode	kualitatif,	yakni	mencari	nilai-nilai	dari	

suatu	variabel	yang	tidak	dapat	diutarakan	dalam	bentuk	angka-angka,	tetapi	dalam	

bentuk	 kategori.	 Teori	 plus	 pendekatan	 fenomenologis	 digunakan	 dalam	 riset	 ini.	

Metode	dapat	dipilih	dalam	penggunaan	pendekatan	kualitatif	yakni	fenomenologi,	

studi	kasus,	grounded	theory	dan	etnografi	maupun	penelitian	 tindakan.	Pemilihan	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			1646	-1654			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5603	

 

1650 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

studi	fenomenologi	memberikan	kemungkinan	peneliti	untuk	melakukan	analisi	data	

dengan	Interpretative	phenomenology	analysis	(IPA).		

Analisis	 data	 dalam	 penelitian	 fenomenologi.	 Data	 dari	 fenemena	 sosial	 yang	

diteliti	dapat	dikumpulkan	dengan	berbagai	cara,	diantaranya	observasi	dan	 interview,	

baik	 interview	mendalam	(in-depth	 interview).	 In	depth	dalam	penelitian	 fenomenologi	

bermakna	mencari	sesuatu	yang	mendalam	untuk	mendapatkan	satu	pemahaman	yang	

mendetail	tentang	fenomena	sosial	dan	pendidikan	yang	diteliti.	In-depth	juga	bermakna	

menuju	pada	sesuatu	yang	mendalam	guna	mendapatkan	sense	dari	yang	nampaknya	

straight-forward	secara	aktual	secara	potensial	lebih	complicated.	Pada	sisi	lain	peneliti	

juga	 harus	 memformulasikan	 kebenaran	 peristiwa/kejadian	 dengan	 pewawancaraan	

mendalam	ataupun	interview.		

	

HASIL	DAN	PEMBAHASAN		

Kajian	 tentang	 moderasi	 beragama,	 berdasarkan	 penelusuran	 akademik,	

secara	litaratur	telah	banyak	dikaji,	antara	lain:		

Husnah.	 Z	 dkk,	 menganalisa	 peranan	 dari	 moderasi	 beragama	 dalam	

mengatasi	 fenomena	 intoleransi	 dalam	 perspektif	 Al-Qur’an,	 dan	 strategi	

membangun	 dan	memperkuat	 moderasi	 beragama	 di	 Indonesia.	 Strategi	 tersebut	

berupa	 masuknya	 muatan	 moderasi	 beragama	 dalam	 kurikulum	 pendidikan,	

mengintensifkan	dialog	antar	umat	beragama,	dan	memanfaatkan	media	sosial	untuk	

sosialisasi	 moderasi	 beragama	 (Husnah,	 2022).	 Dari	 kajian	 ini	 kemudian	 akan	

memperkuat	 moderasi	 kebangsaan	 untuk	 meneruskan	 Sustainable	 Development	

Goals	(SDGS)	Indonesia	lebih	maju	lagi.	

M.	 Kholis	 Amrullah	menganalisa	 beberapa	 kaidah	 yang	 berintegrasi	 dalam	

kehidupan	 umat	 beragama,	 yaitu	 wasatiyyah	 melalui	 pendekatan	 makna	 dan	

substansi.	 Wasatiyyah	 berdampingan	 dengan	 sejarah,	 wasatiyyah	 sebagai	

penyeimbang.	Berdampingan	dengan	syariat,	wasatiyyah	dan	perubahan,	wasatiyyah	

dan	 peribadahan,	 wasatiyyah	 dan	 ekonomi,	 dan	 wasatiyyah	 dan	 lingkungan	 (M.	

Kholis	 Amrullah,	 2021).	 Kajian	 ini	 lebih	 banyak	 menghubungkan	 bagaimana	 kita	

berada	diposisi	ditengah-tengah	(tidak	ke	kanan	dan	ke	kiri),	sehingga	pada	kajian	ini	

bisa	memberikan	arah	baru	dinamika	kontemporer	bagi	bangsa	Indonesia.	

Moderasi	 kebangsaan	 yang	 dimaksud	 dalam	 kajian	 ini	 juga	 mencoba	

menganalisa	dan	memberikan	pemahaman	pada	warga	negara	Indonesia	mengenai	

IKN	dengan	menerapkan	nilai-nilai	 Pancasila,	 dengan	posisi	 yang	moderat	dengan	

meminjam	 dua	 istilah:	 dari	 Mujiburahman	 (Mujiburrahman,	 2008)	

“mengindonesiakan	 Islam”	 (Sadari,	 2014)	 dengan	 menambahkan	 “mengislamkan	

Indonesia”,	dengan	kata	lain	terjadi	keseimbangan	dalam	satu	kerangka	konseptual	

menuju	perspektif	jalan	tengah	(ditengah-tengah).		

Strategi	 penanaman	 nilai-nilai	 moderasi	 beragama	 dilakukan	 pada	 setiap	

tahapan	 kaderisasi	 Pemuda	 Persatuan	 Islam	 Jawa	Barat	 baik	 yang	 bersifat	 formal	

maupun	informal.	Terutama	pada	sisi	materi,	metode,	instruktur,	isu	strategis,	durasi	

dan	teknik	evaluasi	(Aep	Kusnawan	dan	Ridwan	Rustandi,	2021).		

Tasawuf	 merupakan	 elemen	 penting	 dalam	 ajaran	 Islam	 di	 Indonesia	

semenjak	pra-kemerdekaan	hingga	kini.	Tasawuf	menjadi	bagian	tak	terpisahkan	dari	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			1646	-1654			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5603	

 

1651 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

kehidupan	keagamaan	Sebagian	besar	umat	Islam	di	Indonesia.	Sebagai	bagian	dari	

Islam,	 tasawuf	yang	berkembang	memiliki	keterkaitan	yang	sangat	erat	dengan	al-

Qur’an	dan	sunnah,	 tetapi	pada	praktiknya	 ia	memiliki	 corak	dan	keragaman	yang	

sangat	variatif.	Sungguh	pun	demikian	seluruh	aktivitas	sufistik	tetap	harus	merujuk	

kepada	al-Qur’an	dan	sunnah	(Asep	Maskur,	2022).	

Dakwah	 adalah	 kewajiban	 bagi	 setiap	 muslim	 yang	 tujuannya	 adalah	

menyeruh	 manusia	 ke	 jalan	 Tuhannya.	 Dalam	 tradisi	 tasawuf	 ajarannya	

menginginkan	 agar	manusia	 berada	 sedekat	mungkin	dengan	Tuhan,	 seperti	 pada	

ajaran	mahabbah,	ma’rifah,	fana	dan	baqa,	Ittihad	dan	hulul	serta	ajaran	wahda	wal	

wujud.	 Tasawuf	mengajak	manusia	 untuk	 selalu	 berusaha	membersihkan	 jasmani	

dan	rohani.	Proses	pembersihan	diri	manusia	dilakukan	dengan	mengeluarkan	semua	

sifat	 yang	 tercelah,	 dan	mengisi	 sifat	 yang	 terpuji.	 Titik	 berat	 dari	 ajaran	 tasawuf	

adalah	pada	tingkah	laku	manusia,	maka	tasawuf	disebut	juga	sebagai	ajaran	akhlak	

atau	moral	dengan	meniru	sifat-sifat	Tuhan.	Dakwah	 Islam	melalui	ajaran	 tasawuf	

cukup	mudah	diterima	oleh	masyarakat	karena	ajaranya	mementingkan	pembinaan	

moral	 yang	 penuh	 dengan	 kelembutan,	 kepedulian	 kepada	 sesama	makhluk	 serta	

sesuai	 dengan	 kebutuhan	 jasmani,	 terutama	 rohani	 sehingga	 menjadi	 solusi	 dari	

problem	yang	dihadapi	manusia	dewasa	ini	(Akhmad	Sukardi,	2015).	

Proses	dakwah	merupakan	paduan	dari	perencanaan	dalam	mencapai	suatu	

tujuan	 dakwah.	 Untuk	 mencapai	 tujuan	 tersebut	 kegiatan	 dakwah	 harus	 dapat	

dilakukan	secara	taktis,	dengan	melalui	pendekatan	yang	berbeda	beda	dan	sewaktu	

waktu	 tergantung	pada	 situasi	dan	kondisi	dimana	dakwah	dilaksanakan.	Dakwah	

memerlukan	pengorbanan	tanpa	mengharapkan	imbalan	dan	hasil	yang	segera,	tanpa	

putus	 asa.	 Individu	 yang	 melaksanakan	 dakwah	 akan	 mendapat	 kehidupan	 yang	

berkah	 dalam	 ridha	 Allah	 SWT	 serta	 akan	menerima	 pahala	 yang	 berlipat	 ganda,	

karena	dakwah	merupakan	amal	terbaik	yang	dapat	memunculkan	potensi	diri	dan	

memelihara	keimanan	yang	kita	miliki	(Rahmawati,	2018).	

Tasawuf	pada	umumnya	dianggap	 sesat	 oleh	 sebagian	besar	dari	 kalangan	

muslim	 sendiri.	 Tasawuf	 yang	 ia	 fahami	 adalah	 usaha	 untuk	 bisa	mengenal	 Allah	

dengan	 melalui	 pembersihan	 diri	 dalam	 masalah	 aqidah,	 ibadah	 maupun	 akhlaq.	

Salah	 bentuk	 implementasi	 antara	 lain	 perubahan	 pola	 pikir	 masyarakat,	 dari	

animisme	dinamisme	kepada	tauhid,	kerukunan	dalam	masyarakat	menjadi	semakin	

tinggi,	 hilangnya	 budaya	 yang	menjerumuskan	 kepada	 amalan	 syirik,	 bida’ah	 dan	

khurafat,	 timbulnya	 kesadaran	 tentang	 pendidikan	 dengan	 adanya	 sekolah	 formal	

dan	Pondok	Pesantren,	masyarakat	menjadi	paham	akan	pentingnya	ketaatan	kepada	

Tuhan	dan	kepada	pemimpin,	perubahan	visi	misi	hidup	ke	arah	taqorrub	ilallah,	dan	

lain-lain	(Moh.	Abdul	Kholiq	Hasan	dan	Abdurrohim,	2018).		

Tasawuf	 yang	 dianut	 dan	 diajarkan	 oleh	 al-Qusyairi	 adalah	 tasawuf	 yang	

sejalan	 dengan	 ajaran	 syariat.	 Sebagai	 proses	 upaya	 menyadarkan	 orang	 bahwa	

tasawuf	yang	benar	adalah	tasawuf	yang	bersandarkan	pada	akidah	yang	benar	dan	

tidak	menyalahi	 ketentuan	 syariat,	 seperti	 yang	 dianut	 oleh	 para	 salaf	 atau	Ahlal-

Sunnah.	Dalam	hal	 ini	 tasawuf	yang	diteladani	adalah	 tasawuf	akhlaqi	yaitu	kajian	

ilmu	yang	sangat	memerlukan	praktik	untuk	menguasainya.	Tidak	hanya	berupa	teori	

sebagai	 sebuah	 pengetahuan,	 tetapi	 harus	 dilakukan	 dengan	 aktifitas	 kehidupan	

manusia.	Di	 dalam	diri	manusia	 juga	 ada	potensi-potensi	 atau	 kekuatan-kekuatan.	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			1646	-1654			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5603	

 

1652 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

Ada	 yang	 disebut	 dengan	 fitrah	 yang	 cenderung	 kepada	 kebaikan.	 Ada	 juga	 yang	

disebut	dengan	nafsu	yang	cenderung	kepada	keburukan.	Jadi,	tasawuf	akhlaqi	yaitu	

ilmu	 yang	memperlajari	 pada	 teori-teori	 perilaku	 dan	 perbaikan	 akhlak.	 (Khoirul	

Anwar,	2021).	

Tidak	dapat	dipungkiri	bahwa	tasawuf	merupakan	salah	satu	aspek	penting	

dalam	 Islam.	Bukan	hanya	 fakta	 bahwa	 tasawuf	 telah	dipraktekkan	 sebagai	 ritual,	

tetapi	 juga	merupakan	faktor	dalam	menghasilkan	penyebaran	Islam.	Tarekat	atau	

gerakan	sufi	di	seluruh	dunia	dikatakan	bertanggung	jawab	dalam	mempromosikan	

dakwah	meskipun	posisi	 dan	praktik	dakwah	mereka	 terkadang	dikaitkan	dengan	

konotasi	negatif	seperti	berpikiran	sempit	dan	terbelakang	(Badlihisham	Mohd	Nasir	

dan	Othman	Haji	Talib,	2003).		

Salah	satu	topik	dalam	tasawuf	yang	dibicarakan	oleh	para	tokoh	sufi	adalah	

tentang	Zuhud.	Dalam	Memahami	konsep	zuhud	sering	kali	 terjadi	pro	kontra,	ada	

pendapat	yang	mengharuskan	seseorang	menjalani	zuhud	untuk	mencapai	ma'rifat	

pada	Allah,	dan	dianggap	sebagai	salah	satu	tangga	(maqomat)	yang	harus	dilalui.	Dan	

ada	pula	yang	menganggap	bahwa	konsep	zuhud	dalam	ajaran	tasawauf	merupakan	

konsep	yang	menjauhkan	sesorang	dari	persoalan	dunia	sehingga	berdampak	negatif	

bagi	kemajuan	ilmu	pengetahuan	dan	peradaban.	Konsep	dan	praktek	zuhud	dalam	

ajaran	tasawuf	merupakan	konsep	yang	bersumber	dari	ajaran	Islam	(al-Qur'an	dan	

Hadits)	 yang	 merupakan	 keharusan	 untuk	 dipraktekkan	 bagi	 orang	 yang	 ingin	

mencapai	ma'rifat	pada	Allah	SWT.	Melakukan	hidup	zuhud	merupakan	suri	tauladan	

yang	diwariskan	oleh	Rasulullah	SAW	dan	para	sahabatnya.	Dalam	prakteknya	para	

tokoh	sufi	menggolongkan	beberapa	 tingkatan,	mulai	dari	 tingkat	displin	 terendah	

sampai	 pada	 tingkatan	 tertinggi,	 tergantung	 pada	 kadar	 kemampuan	 orang	 yang	

mempraktekkannya	(Muhammad	Hafiun,	2017)		

	

KESIMPULAN	DAN	SARAN		

Kajian	 ini	 menemukan	 bahwa	 model	 dakwah	 tasawuf	 sebagai	 model	

keberagamaan	sebagai	bentuk	strategis	yang	dapat	mempersiapkan	Indonesia	maju	

dan	 menghadapi	 sustainable	 development	 government.	 Melalui	 upaya	 melalui	

menganalisis	 dan	 merespon	 problematika	 dan	 dinamika	 aktual	 strategis	 dalam	

melakukan	 dakwah	 tasawuf.	 Dibutuhkan	 nilai	 keterbukaan,	 kejujuran,	 kerjasama,	

toleransi,	 kebersamaan,	 musyawarah	 dan	 adaptif-inovatif	 terhadap	 kondisi.	

Karenanya,	dalam	konteks	penanaman	nilai-nilai	moderasi	beragama	dalam	proses	

dakwah	tasawuf	sebagai	model	dakwah	setiap	individu		

	

DAFTAR	PUSTAKA	

Abu	 Al-Wafa	 Al-Taftanjani,	Madkhal	 ila	 At-Tasawuf	 Al-Islami.	 (1979).	 Asmaran	 As,	

Pengantar	studi	Tasawuf.	Jakarta:	Dar	Al-Saqafah	lilltibaa’ah	wa	Nasyr.	

Alfadhilah	Jauharotina.	(2022).	Internalisasi	Tasawuf	dalam	Dakwah	Sunan	Bonang.	

Aswalalita:	Journal	of	Dakwah	Management	1,	no	1,	(Maret	2022):	89.	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			1646	-1654			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5603	

 

1653 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

Amrullah	M.	Kholis,	dkk.	(2021).	Penelusuran	Islam	Washatiyah	Dalam	Pemantapan	

Moderasi	Beragama.	Moderatio:	 Jurnal	Moderasi	Beragama	dan	Kebudayaan	

Islam,	Vol.01,	No,	2,	2021.	

Anwar	 Khoirul.	 (2021).	 Konsep	 Dakwah	 Masyarakat	 Multikultural	 Dengan	

Meneladani	 Ajaran	 Al-Qusyairi	 dalam	 Tasawuf	 Akhlaqi.	 Al-Ittishol:	 Jurnal	

Komunikasi	dan	Penyiaran	Islam	2,	no	1,	(Januari	2021):	47.		

Engelen	Aditya	dkk.	(2021).	Metode	Dakwah	Majelis	Pengkajian	Tauhid	Tasawuf	Pada	

Masyarakat	 Desa	 Likupang	 Dua	 Provinsi	 Sulawesi	 Utara.	 Ahsan:	 Jurnal	

Dakwah	dan	Komunikasi	1,	no	2,	(31	Desember	2022):	142.		

Fahmi	 Irhamsyah,	 “Sustainable	 Development	 Goals	 (SDGS)	 dan	 Dampaknya	 Bagi	

Ketahannan	Nasional”,	dalam	Jurnal	Kajian	Lemhannas	RI,	Edisi	38,	Juni	2019,	

46.	

Hafiun	Muhammad.	(2017).	Zuhud	dalam	Ajaran	Tasawuf”,	Hisbah:	Jurnal	Bimbingan	

Konseling	 dan	 Dakwah	 Islam	 14,	 no	 1,	 (Juni	 2017):	 77,	 doi:	

https://doi.org/10.14421/hisbah.2017.141-07.	

Haryanto	 Joko	 Tri.	 (2014).	 Perkembangan	 Dakwah	 Sufistik	 Perspektif	 Tasawuf	

Kontemporer.	 Addin:	 Jurnal	 Media	 Dialektika	 Ilmu	 Islam	 8,	 no	 2,	 (Agustus	

2014):	269,	doi:	http://dx.doi.org/10.21043/addin.v8i2.598.	

Hasan	Moh.	Abdul	Kholiq	dan	Abdurrohim.	 (2018).	Pemikiran	Sasmitaning	Sukma	

Tentang	Pembaharuan	Tasawuf	dan	Implikasinya	Terhadap	Gerakan	Dakwah	

di	 Kulonprogo.	 Profetika:	 Jurnal	 Studi	 Islam	 20,	 no	 1,	 (Juni	 2018):	 54,	 doi:	

https://doi.org/10.23917/profetika.v20i1.8948.		

Husnah.	Z.	(2022).	Moderasi	Beragama	Perspektif	Al-Quran	Sebagai	Solusi	Terhadap	

Sikap	Intoleransi.	Al-Mutsla:	Jurnal	Ilmu-Ilmu	Keislaman	dan	Kemasyarakatan,	

Vol	4	No.	1,	Juni	tahun	2022	

Kusnawan	Aep	dan	Rustandi	Ridwan.	(2021).	Menemukan	Moderasi	Beragama	dalam	

Kaderisasi	Dakwah:	Kajian	pada	Pemuda	Persatuan	Islam	Jawa	Barat.	Nalar:	

Jurnal	 Peradaban	 dan	 Pemikiran	 Islam	 5,	 no	 1,	 (Juni	 2021):	 41,	 doi:	

https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2900.		

Maskur	 Asep.	 (2022).	 Dakwah	 Ekspansif	 dan	 Adaptif	 Tasawuf	 di	 Indonesia.	 Ad-

Da’wah:	 Jurnal	Dakwah	 dan	Komunikasi	 20,	 no	 1,	 (16	Maret	 2022):	 15,	 doi:	

https://doi.org/10.59109/addawah.v20i1.19.	

Nasir	 Badlihisham	Mohd	 dan	 Talib	 Othman	 Haji.	 (2003).	 Tasawuf	 dalam	 Gerakan	

Dakwah	Tanahair.	Jurnal	Usuluddin	18,	(2003):	1.		

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://doi.org/10.14421/hisbah.2017.141-07
http://dx.doi.org/10.21043/addin.v8i2.598
https://doi.org/10.23917/profetika.v20i1.8948
https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2900
https://doi.org/10.59109/addawah.v20i1.19


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			1646	-1654			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5603	

 

1654 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

Rahmawati.	(2018).	Dakwah	dalam	Ajaran	Tasawuf	(Studi	Pemikiran	Al-Gazali).	Al-

Munzir:	Jurnal	Kajian	Ilmu-Ilmu	Komunikasi	&	Bimbingan	Islam,	no	1,	(2018):	

1,	doi:	https://dx.doi.org/10.31332/am.v11i1.931.		

Riyadi	 Agus.	 (2014).	 Tarekat	 Sebagai	 Organisasi	 Tasawuf	 (Melacak	 Peran	 Tarekat	

dalam	 Perkembangan	 Dakwah	 Islamiyah).	 Jurnal	 at-Taqaddum	 6,	 no	 2,	

(November	2014):	359,	doi:	https://doi.org/10.21580/at.v6i2.716.		

Safitri	 Alvira	 Oktavia	 dkk.	 (2022).	 Upaya	 Peningkatan	 Pendidikan	 Berkualitas	 di	

Indonesia:	Analisis	Pencapaian	Sustainable	Development	Goals	(SDGS).		Jurnal	

Basicedu	 6,	 no	 2,	 (3	 Juni	 2022):	 7096,	 doi:	

https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3296.	

Sari	 Hotna.	 (2021).	 Muatan	 Pemikiran	 Tasawuf	 dalam	 Dakwah	 Islam.	 Jurnal	

IndraTech	2,	no	2,	(2	Oktober	2021):	49.	

Sukardi	Akhmad.	 (2015).	Dakwah	 Islam	Melalui	Ajaran	Tasawuf.	Al-Munzir:	 Jurnal	

Kajian	 Ilmu-Ilmu	Komunikasi	&	Bimbingan	 Islam	8,	no	1,	 (Mei	2015):	1,	 doi:	

https://dx.doi.org/10.31332/am.v8i1.728.		

Sutrisno	Edy.	(2019).	Aktualisasi	Moderasi	Beragama	di	Lembaga	Pendidikan.		Jurnal	

Bimas	 Islam	 12,	 no	 2,	 (27	 Desember	 2019):	 323,	 doi:	

https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113.		

	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://dx.doi.org/10.31332/am.v11i1.931
https://doi.org/10.21580/at.v6i2.716
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3296
https://dx.doi.org/10.31332/am.v8i1.728
https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113

