igiow Zducation Social Jaw Reiba)ourval

Volume 6 Nomor 3 24) 1646 -1654 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5603

Sustainable Development Goals (SDGS) dan Indonesia Maju: Dakwah
Tasawuf Sebagai Model Moderasi Kebangsaan

Sholahuddin?, Sadari?
INISA Tambun Bekasi?, IPRIJA Jakarta Timur?2
sholahuddin@gmail.com, sadari@gmail.com

ABSTRACT

This research aims to analyze the da'wah of Sufism as a model of nationality in the
Sustainable Development Goals for an advanced Indonesia This research is classified as
qualitative with the theory plus phenomenological approach developed by Jonathan A. Smith.
Data were collected through in-depth interviews, observations, and documentation involving
leaders in Penajam Paser Utara. The data that has been collected is analyzed with
phenomenological steps, namely: (1) reading and rereading, (2) initial noting, (3) developing
emergent themes, (4) searching for connections across emergent themes, (5) moving the next
cases, (6) looking for pattenrn across cases. The results showed that tasawuf da'wah also uses
normative law, starting from legal materials in the form of Laws, Presidential Regulations,
Regulations of the National Research and Innovation Agency (BRIN), National Research Master
Plan (RIRN), and RPJMN which are in line with Sustainable Development Goals (SDGS) for
advanced Indonesia, of course with the concept of tasawuf da'wah as a model of understanding
from religious moderation to national moderation with a maqasyid sharia approach and so far
Indonesia is still struggling with religious moderation not yet reaching national moderation, so,
the results are still repressive.

Keywords: Da'wah Tasawuf; SDGS; Advanced Indonesia

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan menganalisis dakwah tasawuf sebagai model kebangsaan
pada Sustainable Development Goals untuk Indonesia maju Penelitian ini tergolong kualitatif
dengan teori plus pendekatan fenomenologi yang dikembangkan oleh Jonathan A. Smith. Data
dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi secara mendalam melibatkan
para tokoh di Penajam Paser Utara. Data yang telah terkumpul dianalisis dengan Langkah-
langkah fenomenologis yakni: (1) reading and rereading, (2) initial noting, (3) developing
emergent themes, (4) searching for connections across emergent themes, (5) moving the next
cases, (6) looking for pattenrn across case. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dakwah
tasawuf juga menggunakan hukum normatif, mulai dari bahan hukum berupa Undang-
Undang, Peraturan Presiden, Peraturan Badan Riset dan Inovasi Nasional (BRIN), Rencana
Induk Riset Nasional (RIRN), dan RPJMN yang sejalan dengan Sustainable Development Goals
(SDGS) untuk Indonesia maju, tentunya dengan konsep dakwah tasawuf sebagai model
pemahaman dari moderasi beragama menuju moderasi berkebangsaan dengan pendekatan
magqasyid syariah dan selama ini Indonesia masih berkutat pada moderasi beragama belum
sampai ke moderasi berkebangsaan, sehingga, hasilnya masih bersifat represif.

Kata Kunci: Dakwah Tasawuf; SDGS; Indonesia Maju

1646 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
mailto:sholahuddin@gmail.com
mailto:sadari@gmail.com

igiow Zducation Social Jaw Reiba)ourval

Volume 6 Nomor 3 24) 1646 -1654 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5603

PENDAHULUAN

Indonesia adalah negara majemuk yang terdiri dari suku, ras dan agama, yang
berbeda-beda sehingga diperlukan toleransi dalam memahami semua perbedaan
yang ada, begitu juga pada lembaga pendidikan kultur warganya juga beraneka
ragam. Oleh sebab itu moderasi beragama sangat tepat sekali diterapkan dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara terutama pada masyarakat yang multikultural.
Moderasi beragama sebagai jalan tengah dalam mengadapi perbedaan baik kelompok
ekstrem maupun fundamental. Untuk menerapkan moderasi beragama di
masyarakat multikultural yang perlu dilakukan adalah; menjadikan lembaga
pendidikan sebagai basis laboratorium moderasi beragama dan melakukan
pendekatan sosio-religius dalam beragama dan bernegara (Edy Sutrisno, 2019).

Penelitian ini menawarkan konsep baru untuk memahami dinamika
kontemporer di Indonesia yakni dari konsep dakwah tasawuf sebagai model
moderasi beragama beranjak menuju ke moderasi kebangsaan. Kedepan dunia
tasawuf menjadi perhatian penting dalam dunia muslim ataupun orientalis, terlihat
tumbuh subur dalam beberapa majelis pengajian tasawuf dimana-mana dalam
masyarakat Indonesia. Karena tasawuf memiliki prinsif-prinsif yang positif yang
mampu menumbuhkan masa depan masyarakat menuju arah yang lebih bermoral
(Abu Al-Wafa Al-Taftanjani, 1979).

Strategi dari Sustainable Development Goals (SDGS) dalam upaya untuk
meningkatkan mutu pendidikan di Indonesia yang merupakan suatu negara
berkembang yang masih memiliki beberapa masalah dalam kondisi dan kualitas
pendidikannya yang belum sepenuhnya memadai dan merata. Lalu melihat
bagaimana kondisi pendidikan saat ini dan bagaimana pula peran pemerintah dalam
mengatasi hambatan-hambatan untuk meningkatkan kualitas pendidikan di
Indonesia. Diharapkan dengan adanya program SDGS dapat mengatasi permasalahan
pendidikan yang masih belum merata serta dapat meningkatkan kualitasnya demi
menjadikan bangsa Indonesia lebih maju (Alvira Oktavia Safitri dkk, 2022).

Problema di masyarakat yang sering muncul adalah kesalahan dalam
memahami tasawuf. Bahkan sebagian umat memandang tasawuf sebagai hal yang
sangat moderat sehingga tidak membuat manusia memiliki gairah dalam hidup.
Untuk itu diperlukan tindakan oleh pendakwah Islam dalam meluruskan hal ini,
sehingga masyarakat dapat menikmati konsepsi yang benar tentang tasawuf.
Tasawuf yang meiliki muatan pendidikan keimanan, keislaman, dan keihsanan
menghasilkan output insan kamil yang berakhlak mulia sebagai manifestasi ibadah
yang mempedomani Rasulullah SAW. sehingga mencagah kekeringan spiritualitas
umat. Integrasi tasawuf dalam proses dakwah dengan olah ruhaniyahnya menjadi
satu jawaban yang bisa menstabilkan kondisi krisis ruh ilahiyah pendidikan modern
yang individualistik-matrialistik sekularistik. Muatan kekhusyukan dalam beribadah,
mencintai dengan penuh pehun keikhlasan pada kehidupan alam tasawuf adalah
bagian terpenting untuk diungkap dan diterapkan. Sejalan dengan itu, insan kamil
yang mampu membangun peradaban yang harmoni bagi kemanusiaan akan
terwujudkan (Hotna Sari, 2021).

1647 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603

igiow Zducation Social Jaw Reiba)ourval

Volume 6 Nomor 3 24) 1646 -1654 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5603

Tasawuf mengajak manusia untuk mendekatkan diri kepada Tuhan-nya,
menyikap tabir pembatas antara Tuhan dan manusia. Internalisasi tasawuf dalam
dakwah menjadikan manusia tidak hanya ingat kepada Tuhan, namun berusaha agar
bisa dekat dengan-Nya (Jauharotina Alfadhilah, 2022). Dan untuk menjalankan
ibadah dengan penuh khusyu’ serta berakhlak baik, metode dakwah yang dilakukan
dengan cara melaksanakan muzakarah tauhid tasawuf, zikir dan ratib siribe,
pengajian dari rumah ke rumah dan metode dakwah fardiyah (Aditya Engelen, 2022)

Kegiatan dakwah terkait dengan berbagai elemen yang tidak hanya
melibatkan para pengkhotbah (dai) dan mad‘y, tetapi juga unsur-unsur lingkungan
yang mengelilingi kegiatan ini. Kegiatan dakwah sebagai suatu sistem mengandung
input, konversi, output, umpan balik, dan lingkungan yang mempengaruhi satu sama
lain. Salah satu contoh kegiatan dakwah sukses yang mengambil peran besar dalam
mengembangkan Islam di Indonesia adalah dakwah sufi yang dimulai sejak awal
Islam di Nusantara ini. Tampaknya sufi dakwah masih sangat relevan dengan
masyarakat saat ini, seperti jenis dakwah bermotif spiritualitas aktif, moralitas sosial,
dan inklusif (Joko Tri Haryanto, 2014)

Tarekat yang semula berkiprah dalam bidang pendidikan spiritual muslim
yang concern dalam pembentukan mental salih yang sering dipahami sebagai sebuah
kelompok tertutup dan cenderung mengasingkan diri. Bahwa berbagai peran tarekat
dalam mengembangkan dakwah Islam dengan berbagai macam cara diantaranya
adalah dengan peran pendidikan, peran sosial dan ekonomi, serta peran sosial-politik
dan militer. Kalau dilihat lingkup yang diperankan tarekat dalam panggung
kehidupan sosial-historik ini cukup kompleks, dan juga berkembang sesuai dengan
tuntutan perkembangan zaman (Agus Riyadi, 2014)

Maka dakwah melalui pemikiran tasawuf dianggap sebagai dakwah yang
sangat berhasil dalam meningkatkan kualitas keislaman masyarakat dunia
khususnya masyarakat Indonesia. Dakwah sufiyah penuh dengan tasamuh,
kelembutan, dan menyentuh hati, sehingga dakwah tasawuf di dalam kehidupan
sosial memiliki pengaruh signifikan untuk mengentaskan problematika sosial yang
ada di tengah masyarakat serta dapat meningkatkan kualitas keislaman. Dengan
demikian maka tasawuf menempatkan posisi sebagai solusi terhadap krisis moral.

Setelah memahami sederet kajian di atas maka penelitian ini kemudian
berusaha untuk melakukan proses implementasi dari suatu kebijakan kemudian
dihubungankan dengan pembangunan berkelanjutan atau biasa disebut Sustainable
Development Goals (SDGS). SDGS kemudian dijadikan sebagai parameter (daya ukur)
dalam penelitian ini, dimana cita-cita terbesar negara Indonesia adalah program
jangka panjang. Tujuan SDGS yang dimaksud adalah memaksimalkan semua potensi
(potensi sumber daya alam dan sumber daya manusia) yang dimiliki oleh negara
Indonesia dalam menciptakan pembangunan berkelanjutan (Fahmi Irhamsyah,
2019)

Visi dari SDGS adalah pertama, mengacu pada 3 (tiga) pilar yaitu pilar
ekonomi, sosial dan lingkungan dan tata kelola. Kedua, tujuan SDGS terdiri dari 17
tujuan besar ( Ketiga, 17 tujuan yang ingin dicapai oleh SDGS adalah tujuan yang saling
berhubungan satu dengan yang lainnya. Keempat, hal ini memiliki arti bahwa
pembangunan berkelanjutan ditujukan untuk semua kalangan, sehingga diharapkan

1648 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603

igiow Zducation Social Jaw Reiba)ourval

Volume 6 Nomor 3 24) 1646 -1654 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5603

tidak ada 1 golongan atau orang pun yang tidak maju atau tertinggal Kelima,
bekerjasama. Dalam hal mencapai 17 tujuan SDGS, maka perlu adanya kerjasama atau
bersinergi antara pemerintah, lembaga swadaya masyarat, enterprenuer, lembaga
pendidikan dan masyarakat (Emil Salim, 2020).

Adapun rumusan permasalahan dalam penelitian ini mengemukakan bahwa
dakwah tasawuf sebagai model kebangsaan pada Sustainable Development Goals
untuk Indonesia maju. Dan mempunyai tujuan penelitian untuk menganalisis model
kebangsaan sebagai rujukan model dalam dakwah tasawuf menuju Sustainable
Development Goals untuk mewujudkan Indosenia maju.

Semua kajian awal penting dilakukan dikarenakan untuk itu perlu adanya
model dakwah tasawuf agar masyarakat Indonesia tidak terkendala banyak hal dalam
mempersiapkan Indonesia maju untuk menghadapi sustainable development
goverment. Oleh karena itu penting untuk mengkaji dakwah tasawuf yang efektif dan
tepat sangat dibutuhkan dalam pencapaian tujuan dari memenuhi kebutuhan-
kebutuhan politik sebagai suatu strategi persaingan dunia. Karena pada saat ini
semakin berkembangnya zaman.

METODE PENELITIAN

Jenis riset ini adalah kualitatif (kasus) dengan menggunakan penelitian studi
lapangan (filed research). Penelitian ini bersumber dari data lapangan dengan
wawancara, observasi dan dokumentasi. Alasan lokus karena menjadi satu
kesinambungan. Penelitiannya memfokuskan pada pemahaman dakwah tasawuf
sebagai model moderasi kebangsaan menuju sustainable developmentgoals (SDGS),
sehingga dilakukan penelitian kepustakaan untuk mengkorelasikannya menjadikan
Indonesia maju.

Penelitian ini bersifat deskriptif analisis, yaitu penelitian yang
menggambarkan secara objektif mengenai dakwah tasawuf sebagai model moderasi
kebangsaan menuju sustainable development goals (SDGS) dalam Indonesia Maju,
kemudian dianalisis menggunakan konsep dari moderasi beragama ke moderasi
kebangsaan, dengan pendekatan filsafat hukum Islam yang bersumber pada data-
data literatur konsep maqasid asy-syar’ah, dengan menjadikan SDGS sebagai
parameter capaian penelitian. Setelah data-data kepustakaan terkumpul dan telah
dianalisis, kemudian konsep tersebut dapat didiskripsikan lebib lanjut.

Teknik Pengumpulan Data penelitian ini menggunakan data primer yang
diperoleh dari diskusi, wawancara, observasi dan dokumentasi terhadap para tokoh
meliputi: Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan Pimpinan pesantren Hidayatullah.
Adapun data sekunder yang diperoleh dari sumber lain berasal dari kepustakaan,
baik berupa buku-buku, kitab-kitab, jurnal, sumber-sumber lain yang relevan dalam
menunjang penelitian ini.

Analisis data ini menggunakan metode kualitatif, yakni mencari nilai-nilai dari
suatu variabel yang tidak dapat diutarakan dalam bentuk angka-angka, tetapi dalam
bentuk kategori. Teori plus pendekatan fenomenologis digunakan dalam riset ini.
Metode dapat dipilih dalam penggunaan pendekatan kualitatif yakni fenomenologi,
studi kasus, grounded theory dan etnografi maupun penelitian tindakan. Pemilihan

1649 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603

ion Gueation Social Jaa ReibaJourval

Volume 6 Nomor 3 %24) 1646 -1654 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5603

studi fenomenologi memberikan kemungkinan peneliti untuk melakukan analisi data
dengan Interpretative phenomenology analysis (IPA).

Analisis data dalam penelitian fenomenologi. Data dari fenemena sosial yang
diteliti dapat dikumpulkan dengan berbagai cara, diantaranya observasi dan interview,
baik interview mendalam (in-depth interview). In depth dalam penelitian fenomenologi
bermakna mencari sesuatu yang mendalam untuk mendapatkan satu pemahaman yang
mendetail tentang fenomena sosial dan pendidikan yang diteliti. In-depth juga bermakna
menuju pada sesuatu yang mendalam guna mendapatkan sense dari yang nampaknya
straight-forward secara aktual secara potensial lebih complicated. Pada sisi lain peneliti
juga harus memformulasikan kebenaran peristiwa/kejadian dengan pewawancaraan
mendalam ataupun interview.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kajian tentang moderasi beragama, berdasarkan penelusuran akademik,
secara litaratur telah banyak dikaji, antara lain:

Husnah. Z dkk, menganalisa peranan dari moderasi beragama dalam
mengatasi fenomena intoleransi dalam perspektif Al-Qur'an, dan strategi
membangun dan memperkuat moderasi beragama di Indonesia. Strategi tersebut
berupa masuknya muatan moderasi beragama dalam kurikulum pendidikan,
mengintensifkan dialog antar umat beragama, dan memanfaatkan media sosial untuk
sosialisasi moderasi beragama (Husnah, 2022). Dari kajian ini kemudian akan
memperkuat moderasi kebangsaan untuk meneruskan Sustainable Development
Goals (SDGS) Indonesia lebih maju lagi.

M. Kholis Amrullah menganalisa beberapa kaidah yang berintegrasi dalam
kehidupan umat beragama, yaitu wasatiyyah melalui pendekatan makna dan
substansi. Wasatiyyah berdampingan dengan sejarah, wasatiyyah sebagai
penyeimbang. Berdampingan dengan syariat, wasatiyyah dan perubahan, wasatiyyah
dan peribadahan, wasatiyyah dan ekonomi, dan wasatiyyah dan lingkungan (M.
Kholis Amrullah, 2021). Kajian ini lebih banyak menghubungkan bagaimana kita
berada diposisi ditengah-tengah (tidak ke kanan dan ke kiri), sehingga pada kajian ini
bisa memberikan arah baru dinamika kontemporer bagi bangsa Indonesia.

Moderasi kebangsaan yang dimaksud dalam kajian ini juga mencoba
menganalisa dan memberikan pemahaman pada warga negara Indonesia mengenai
IKN dengan menerapkan nilai-nilai Pancasila, dengan posisi yang moderat dengan
meminjam dua istilah: dari Mujiburahman (Mujiburrahman, 2008)
“mengindonesiakan Islam” (Sadari, 2014) dengan menambahkan “mengislamkan
Indonesia”, dengan kata lain terjadi keseimbangan dalam satu kerangka konseptual
menuju perspektif jalan tengah (ditengah-tengah).

Strategi penanaman nilai-nilai moderasi beragama dilakukan pada setiap
tahapan kaderisasi Pemuda Persatuan Islam Jawa Barat baik yang bersifat formal
maupun informal. Terutama pada sisi materi, metode, instruktur, isu strategis, durasi
dan teknik evaluasi (Aep Kusnawan dan Ridwan Rustandi, 2021).

Tasawuf merupakan elemen penting dalam ajaran Islam di Indonesia
semenjak pra-kemerdekaan hingga kini. Tasawuf menjadi bagian tak terpisahkan dari

1650 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603

igiow Zducation Social Jaw Reiba)ourval

Volume 6 Nomor 3 24) 1646 -1654 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5603

kehidupan keagamaan Sebagian besar umat Islam di Indonesia. Sebagai bagian dari
I[slam, tasawuf yang berkembang memiliki keterkaitan yang sangat erat dengan al-
Qur’an dan sunnah, tetapi pada praktiknya ia memiliki corak dan keragaman yang
sangat variatif. Sungguh pun demikian seluruh aktivitas sufistik tetap harus merujuk
kepada al-Qur’an dan sunnah (Asep Maskur, 2022).

Dakwah adalah kewajiban bagi setiap muslim yang tujuannya adalah
menyeruh manusia ke jalan Tuhannya. Dalam tradisi tasawuf ajarannya
menginginkan agar manusia berada sedekat mungkin dengan Tuhan, seperti pada
ajaran mahabbah, ma’rifah, fana dan baqa, Ittihad dan hulul serta ajaran wahda wal
wujud. Tasawuf mengajak manusia untuk selalu berusaha membersihkan jasmani
dan rohani. Proses pembersihan diri manusia dilakukan dengan mengeluarkan semua
sifat yang tercelah, dan mengisi sifat yang terpuji. Titik berat dari ajaran tasawuf
adalah pada tingkah laku manusia, maka tasawuf disebut juga sebagai ajaran akhlak
atau moral dengan meniru sifat-sifat Tuhan. Dakwah Islam melalui ajaran tasawuf
cukup mudah diterima oleh masyarakat karena ajaranya mementingkan pembinaan
moral yang penuh dengan kelembutan, kepedulian kepada sesama makhluk serta
sesuai dengan kebutuhan jasmani, terutama rohani sehingga menjadi solusi dari
problem yang dihadapi manusia dewasa ini (Akhmad Sukardi, 2015).

Proses dakwah merupakan paduan dari perencanaan dalam mencapai suatu
tujuan dakwah. Untuk mencapai tujuan tersebut kegiatan dakwah harus dapat
dilakukan secara taktis, dengan melalui pendekatan yang berbeda beda dan sewaktu
waktu tergantung pada situasi dan kondisi dimana dakwah dilaksanakan. Dakwah
memerlukan pengorbanan tanpa mengharapkan imbalan dan hasil yang segera, tanpa
putus asa. Individu yang melaksanakan dakwah akan mendapat kehidupan yang
berkah dalam ridha Allah SWT serta akan menerima pahala yang berlipat ganda,
karena dakwah merupakan amal terbaik yang dapat memunculkan potensi diri dan
memelihara keimanan yang kita miliki (Rahmawati, 2018).

Tasawuf pada umumnya dianggap sesat oleh sebagian besar dari kalangan
muslim sendiri. Tasawuf yang ia fahami adalah usaha untuk bisa mengenal Allah
dengan melalui pembersihan diri dalam masalah aqidah, ibadah maupun akhlag.
Salah bentuk implementasi antara lain perubahan pola pikir masyarakat, dari
animisme dinamisme kepada tauhid, kerukunan dalam masyarakat menjadi semakin
tinggi, hilangnya budaya yang menjerumuskan kepada amalan syirik, bida’ah dan
khurafat, timbulnya kesadaran tentang pendidikan dengan adanya sekolah formal
dan Pondok Pesantren, masyarakat menjadi paham akan pentingnya ketaatan kepada
Tuhan dan kepada pemimpin, perubahan visi misi hidup ke arah tagorrub ilallah, dan
lain-lain (Moh. Abdul Kholiq Hasan dan Abdurrohim, 2018).

Tasawuf yang dianut dan diajarkan oleh al-Qusyairi adalah tasawuf yang
sejalan dengan ajaran syariat. Sebagai proses upaya menyadarkan orang bahwa
tasawuf yang benar adalah tasawuf yang bersandarkan pada akidah yang benar dan
tidak menyalahi ketentuan syariat, seperti yang dianut oleh para salaf atau Ahlal-
Sunnah. Dalam hal ini tasawuf yang diteladani adalah tasawuf akhlaqi yaitu kajian
ilmu yang sangat memerlukan praktik untuk menguasainya. Tidak hanya berupa teori
sebagai sebuah pengetahuan, tetapi harus dilakukan dengan aktifitas kehidupan
manusia. Di dalam diri manusia juga ada potensi-potensi atau kekuatan-kekuatan.

1651 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603

igiow Zducation Social Jaw Reiba)ourval

Volume 6 Nomor 3 24) 1646 -1654 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5603

Ada yang disebut dengan fitrah yang cenderung kepada kebaikan. Ada juga yang
disebut dengan nafsu yang cenderung kepada keburukan. Jadi, tasawuf akhlaqi yaitu
ilmu yang memperlajari pada teori-teori perilaku dan perbaikan akhlak. (Khoirul
Anwar, 2021).

Tidak dapat dipungkiri bahwa tasawuf merupakan salah satu aspek penting
dalam Islam. Bukan hanya fakta bahwa tasawuf telah dipraktekkan sebagai ritual,
tetapi juga merupakan faktor dalam menghasilkan penyebaran Islam. Tarekat atau
gerakan sufi di seluruh dunia dikatakan bertanggung jawab dalam mempromosikan
dakwah meskipun posisi dan praktik dakwah mereka terkadang dikaitkan dengan
konotasi negatif seperti berpikiran sempit dan terbelakang (Badlihisham Mohd Nasir
dan Othman Haji Talib, 2003).

Salah satu topik dalam tasawuf yang dibicarakan oleh para tokoh sufi adalah
tentang Zuhud. Dalam Memahami konsep zuhud sering kali terjadi pro kontra, ada
pendapat yang mengharuskan seseorang menjalani zuhud untuk mencapai ma'rifat
pada Allah, dan dianggap sebagai salah satu tangga (maqomat) yang harus dilalui. Dan
ada pula yang menganggap bahwa konsep zuhud dalam ajaran tasawauf merupakan
konsep yang menjauhkan sesorang dari persoalan dunia sehingga berdampak negatif
bagi kemajuan ilmu pengetahuan dan peradaban. Konsep dan praktek zuhud dalam
ajaran tasawuf merupakan konsep yang bersumber dari ajaran Islam (al-Qur'an dan
Hadits) yang merupakan keharusan untuk dipraktekkan bagi orang yang ingin
mencapai ma'rifat pada Allah SWT. Melakukan hidup zuhud merupakan suri tauladan
yang diwariskan oleh Rasulullah SAW dan para sahabatnya. Dalam prakteknya para
tokoh sufi menggolongkan beberapa tingkatan, mulai dari tingkat displin terendah
sampai pada tingkatan tertinggi, tergantung pada kadar kemampuan orang yang
mempraktekkannya (Muhammad Hafiun, 2017)

KESIMPULAN DAN SARAN

Kajian ini menemukan bahwa model dakwah tasawuf sebagai model
keberagamaan sebagai bentuk strategis yang dapat mempersiapkan Indonesia maju
dan menghadapi sustainable development government. Melalui upaya melalui
menganalisis dan merespon problematika dan dinamika aktual strategis dalam
melakukan dakwah tasawuf. Dibutuhkan nilai keterbukaan, kejujuran, kerjasama,
toleransi, kebersamaan, musyawarah dan adaptif-inovatif terhadap kondisi.
Karenanya, dalam konteks penanaman nilai-nilai moderasi beragama dalam proses
dakwah tasawuf sebagai model dakwah setiap individu

DAFTAR PUSTAKA

Abu Al-Wafa Al-Taftanjani, Madkhal ila At-Tasawuf Al-Islami. (1979). Asmaran As,
Pengantar studi Tasawuf. Jakarta: Dar Al-Saqafah lilltibaa’ah wa Nasyr.

Alfadhilah Jauharotina. (2022). Internalisasi Tasawuf dalam Dakwah Sunan Bonang.
Aswalalita: Journal of Dakwah Management 1, no 1, (Maret 2022): 89.

1652 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603

ion Gueation Social Jaa ReibaJourval

Volume 6 Nomor 3 %24) 1646 -1654 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5603

Amrullah M. Kholis, dkk. (2021). Penelusuran Islam Washatiyah Dalam Pemantapan
Moderasi Beragama. Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama dan Kebudayaan
Islam, Vol.01, No, 2, 2021.

Anwar Khoirul. (2021). Konsep Dakwah Masyarakat Multikultural Dengan
Meneladani Ajaran Al-Qusyairi dalam Tasawuf Akhlaqi. Al-Ittishol: Jurnal
Komunikasi dan Penyiaran Islam 2, no 1, (Januari 2021): 47.

Engelen Aditya dkk. (2021). Metode Dakwah Majelis Pengkajian Tauhid Tasawuf Pada
Masyarakat Desa Likupang Dua Provinsi Sulawesi Utara. Ahsan: Jurnal
Dakwah dan Komunikasi 1, no 2, (31 Desember 2022): 142.

Fahmi Irhamsyah, “Sustainable Development Goals (SDGS) dan Dampaknya Bagi
Ketahannan Nasional”, dalam Jurnal Kajian Lemhannas RI, Edisi 38, Juni 2019,
46.

Hafiun Muhammad. (2017). Zuhud dalam Ajaran Tasawuf”, Hisbah: Jurnal Bimbingan
Konseling dan Dakwah Islam 14, no 1, (Juni 2017): 77, doi:
https://doi.org/10.14421 /hisbah.2017.141-07.

Haryanto Joko Tri. (2014). Perkembangan Dakwah Sufistik Perspektif Tasawuf
Kontemporer. Addin: Jurnal Media Dialektika Illmu Islam 8, no 2, (Agustus
2014): 269, doi: http://dx.doi.org/10.21043/addin.v8i2.598.

Hasan Moh. Abdul Kholiq dan Abdurrohim. (2018). Pemikiran Sasmitaning Sukma
Tentang Pembaharuan Tasawuf dan Implikasinya Terhadap Gerakan Dakwah
di Kulonprogo. Profetika: Jurnal Studi Islam 20, no 1, (Juni 2018): 54, doi:
https://doi.org/10.23917/profetika.v20i1.8948.

Husnah. Z. (2022). Moderasi Beragama Perspektif Al-Quran Sebagai Solusi Terhadap
Sikap Intoleransi. Al-Mutsla: Jurnal limu-1Imu Keislaman dan Kemasyarakatan,
Vol 4 No. 1, Juni tahun 2022

Kusnawan Aep dan Rustandi Ridwan. (2021). Menemukan Moderasi Beragama dalam
Kaderisasi Dakwah: Kajian pada Pemuda Persatuan Islam Jawa Barat. Nalar:
Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam 5, no 1, (Juni 2021): 41, doi:
https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2900.

Maskur Asep. (2022). Dakwah Ekspansif dan Adaptif Tasawuf di Indonesia. Ad-
Da'wah: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 20, no 1, (16 Maret 2022): 15, doi:
https://doi.org/10.59109/addawah.v20i1.19.

Nasir Badlihisham Mohd dan Talib Othman Haji. (2003). Tasawuf dalam Gerakan
Dakwah Tanahair. Jurnal Usuluddin 18, (2003): 1.

1653 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://doi.org/10.14421/hisbah.2017.141-07
http://dx.doi.org/10.21043/addin.v8i2.598
https://doi.org/10.23917/profetika.v20i1.8948
https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2900
https://doi.org/10.59109/addawah.v20i1.19

ion Gueation Social Jaa ReibaJourval

Volume 6 Nomor 3 %24) 1646 -1654 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5603

Rahmawati. (2018). Dakwah dalam Ajaran Tasawuf (Studi Pemikiran Al-Gazali). Al-
Munzir: Jurnal Kajian llmu-Ilmu Komunikasi & Bimbingan Islam, no 1, (2018):
1, doi: https://dx.doi.org/10.31332/am.v11i1.931.

Riyadi Agus. (2014). Tarekat Sebagai Organisasi Tasawuf (Melacak Peran Tarekat
dalam Perkembangan Dakwah Islamiyah). jurnal at-Taqaddum 6, no 2,
(November 2014): 359, doi: https://doi.org/10.21580/at.v6i2.716.

Safitri Alvira Oktavia dkk. (2022). Upaya Peningkatan Pendidikan Berkualitas di
Indonesia: Analisis Pencapaian Sustainable Development Goals (SDGS). Jurnal
Basicedu 6, no 2, 3 Juni 2022): 7096, doi:
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3296.

Sari Hotna. (2021). Muatan Pemikiran Tasawuf dalam Dakwah Islam. jurnal
IndraTech 2, no 2, (2 Oktober 2021): 49.

Sukardi Akhmad. (2015). Dakwah Islam Melalui Ajaran Tasawuf. Al-Munzir: Jurnal
Kajian IImu-Ilmu Komunikasi & Bimbingan Islam 8, no 1, (Mei 2015): 1, doi:
https://dx.doi.org/10.31332/am.v8i1.728.

Sutrisno Edy. (2019). Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan. Jurnal
Bimas Islam 12, no 2, (27 Desember 2019): 323, doi:
https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113.

1654 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5603
https://dx.doi.org/10.31332/am.v11i1.931
https://doi.org/10.21580/at.v6i2.716
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i4.3296
https://dx.doi.org/10.31332/am.v8i1.728
https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113

