
 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 717 

 e-ISSN 2614-3135 

 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 

 

 

  
 
 

 

Dekolonialisasi servant leadership: Karakter, 

kritik, dan rekonstruksi tata kelola eklesial 

dalam konteks Indonesia  

	
Jonathan Leobisa 

Institut Agama Kristen Negeri Kupang 
 
 

 

 

Abstract: The "servant leadership" discourse has achieved quasi-dogmatic 
status in contemporary Christian leadership, yet rarely undergoes critical 
interrogation of its epistemological assumptions and political implications. 
This article argues that the uncritical adoption of servant leadership in In-
donesian church governance perpetuates colonial patterns through: depo-
liticization of biblical servanthood, domestication of service rhetoric that 
conceals untransformed hierarchical power relations, and reproduction of 
Western governance models as universal templates while marginalizing 
indigenous communal wisdom. Through critical analysis, this study iden-
tifies four constitutive characteristics of servant leadership discourse: in-
dividualization, moralization, leader-centrism, and ahistoricity. The recon-
structive section develops an alternative paradigm of "Participatory-Com-
munal Governance" that integrates early church practices (Acts 2:42-47; 
1Cor. 12:12-27) with Indonesian indigenous wisdom—gotong royong, tepo 
seliro, and musyawarah-mufakat—proposing distributed authority based on 
charismata, facilitative rotation, and communal deliberation. 

Abstrak: Diskursus "servant leadership" telah mencapai status quasi-dog-

matis dalam kepemimpinan Kristiani kontemporer, namun jarang menga-

lami interogasi kritis atas asumsi epistemologis dan implikasi politisnya. 

Artikel ini mengargumentasikan bahwa adopsi tanpa kritik terhadap 

servant leadership dalam tata kelola gereja Indonesia melanggengkan pola-

pola kolonial melalui: depolitisasi servanthood biblika, domestikasi retorika 

pelayanan yang menyembunyikan relasi kekuasaan hierarkis yang tidak 

tertransformasi, dan reproduksi model governansi Barat sebagai template 

universal dengan memarjinalkan kearifan komunal indigenous. Melalui 

analisis kritis, studi ini mengidentifikasi empat karakter konstitutif diskur-

sus servant leadership: individualisasi, moralisasi, leader-sentrisme, dan a-

historisitas. Bagian rekonstruktif mengembangkan alternatif paradigma 

"Governansi Partisipatif-Komunal" yang mengintegrasikan praktik gereja 

mula-mula (Kis. 2:42-47; 1Kor. 12:12-27) dengan kearifan indigenous Indo-

nesia—gotong royong, tepo seliro, dan musyawarah-mufakat—mengusul-

kan distribusi otoritas berbasis charismata, rotasi fasilitatif, dan deliberasi 

komunal. 

 
 

 

Correspondence:  
jonathanleobisa@gmail.com 

 

DOI: 

https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i1.1500  

 

Article History 
 

Submitted: July 07, 2024 

Reviewed: Aug.16, 2024 

Accepted: Dec. 30, 2025 

 
Keywords: 
 

communal ecclesiology; 

decolonization;  

ecclesial governance; 

Indonesian indigenous 

wisdom;  

political theology;  

servant leadership; 

dekolonialisasi; 

ekklesiologi komunal; 

kearifan indigenous 

Indonesia;  

tata kelola eklesial;  

teologi politik 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

Copyright: ©2025, Authors. 

License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol 11, No. 3, Desember 2025 (727-728) 

	



 
 
 

J. Leobisa, Dekolonialisasi servant leadership…  

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 718 

Pendahuluan 
Wacana "servant leadership" telah mencapai status kuasi-dogmatis dalam kepemimpinan 

Kristiani kontemporer. Dari megachurch Pentakosta hingga sinode Reformed, dari literatur po-

puler hingga kurikulum seminari teologi, paradigma ini dipresentasikan sebagai model alki-

tabiah yang terbukti dengan sendirinya dan berlaku universal. Namun, hegemoni servant lead-

ership jarang mengalami interogasi kritis atas asumsi epistemologisnya, implikasi politisnya, 

atau genealogi kolonialnya. Artikel ini berargumen bahwa pengadopsian servant leadership se-

cara tidak kritis dalam tata kelola Gereja-gereja Indonesia, bukan sekadar pilihan organisasi 

yang netral. Praktik tersebut justru melainkan melanggengkan pola-pola kolonial dengan cara 

mendepolitisasi konsep alkitabiah tentang penghambaan (servanthood), melegitimasi hierarki 

kekuasaan yang tidak mengalami transformasi, serta memarjinalkan kearifan komunal lokal 

Indonesia. 

Servant leadership, yang dipopulerkan Robert K. Greenleaf melalui esai seminal The Ser-

vant as Leader (1970), berkembang dalam konteks korporat Amerika sebagai respons terhadap 

krisis kepemimpinan otoriter.1 Apropriasi Kristiani terhadap konsep ini—melalui karya-karya 

Ken Blanchard, James Hunter, dan Robert Banks—melakukan baptisan teologis dengan meng-

hubungkannya pada figur Yesus sebagai "pemimpin hamba yang sejati."2 Eksportasi global 

konsep ini ke konteks non-Barat, termasuk Indonesia, terjadi melalui penerjemahan literatu, 

kurikulum seminari yang mengadopsi buku teks Barat, serta model penanaman gereja mega-

church yang diwaralabakan secara transnasional. 

Problematika mendasar terletak pada klaim universalitas yang mengabaikan konteks 

historis-kultural dari kemunculan servant leadership itu sendiri. Lebih kritis lagi, wacana ini 

berfungsi sebagai ideologi yang—menggunakan terminologi Gramscian—menciptakan per-

setujuan hegemonik: subordinasi tampak alamiah karena disamarkan dengan retorika pela-

yanan.3 Tiga dimensi kolonialitas menjadi fokus analisis artikel ini: (1) epistemik—mar-

jinalisasi sistem pengetahuan lokal Indonesia demi model-model organisasi Barat; (2) teolo-

gis—depolitisasi teks-teks alkitabiah yang sejatinya subversif terhadap struktur dominasi; dan 

(3) struktural—reproduksi hierarki kekuasaan yang tidak berubah meskipun retorikanya ber-

ubah. 

Artikel ini tidak bertujuan mengadvokasi anarkisme eklesial atau penolakan total terha-

dap struktur organisasional. Sebaliknya, melalui keterlibatan kritis dengan wacana servant 

leadership, rekonstruksi ditawarkan berdasarkan pada: (1) repolitisasi penghambaan alkitabiah 

sebagai praksis anti-kekaisaran, (2) integrasi kearifan komunal Indonesia (gotong royong, tepo 

seliro, musyawarah-mufakat) dengan eklesiologi Paulin tentang tubuh politik, dan (3) usulan 

tata kelola partisipatif-komunal yang genuinely egaliter. Metodologi yang digunakan bersifat 

berlapis: hermeneutika kecurigaan untuk kritik ideologis, eksegesis sosio-politik terhadap 

teks-teks alkitabiah foundational, dan analisis pascakolonial terhadap dinamika kekuasaan 

dalam tata kelola gereja kontemporer. 

 
 

 
1 Robert K. Greenleaf, The Servant as Leader (Indianapolis: Greenleaf Center for Servant Leadership, 1970), 7-

9. 
2 Robert Banks and Bernice M. Ledbetter, Reviewing Leadership: A Christian Evaluation of Current Approaches 

(Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 97-115. 
3 Gramsci, Antonio. "Selections from the prison notebooks." The applied theatre reader. Routledge, 

2020. 141-142. 



 
 

 

KURIOS, Vol. 11, No. 3 April 2025 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 719 

Karakter Servant Leadership sebagai Wacana Hegemoni 

Individualisasi dan Psikologisasi Kepemimpinan 

Karakteristik utama servant leadership adalah reduksi kepemimpinan menjadi atribut individu-

al serta sifat-sifat psikologis. Literatur arus utama—dari Greenleaf hingga van Dierendonck—

mendefinisikan servant leadership melalui katalog kebajikan: kerendahan hati, empati, mende-

ngarkan, penatalayanan, dan pandangan jauh ke depan.4 Program-program pelatihan berfo-

kus pada pengembangan karakter pemimpin hamba melalui asesmen kepribadian dan rejimen 

perbaikan diri. Konsekuensi teoretis dari individualisasi ini adalah psikologisasi problem 

struktural: ketidaksetaraan dalam tata kelola gereja dijelaskan sebagai defisit karakter pemim-

pin individual, bukan sebagai isu sistemik.5 

Nikolas Rose dalam Governing the Soul menunjukkan bagaimana disiplin-disiplin psiko-

logis berfungsi sebagai teknologi diri yang membentuk subjektivitas sesuai dengan rezim ke-

kuasaan.6 Servant leadership, dengan fokusnya pada transformasi personal, mengalihkan per-

hatian dari analisis struktural tentang bagaimana kekuasaan beroperasi dalam hierarki orga-

nisasional. Problem eksploitasi—misalnya, "pelayanan sukarela" yang ekstensif tanpa bayar-

an dalam megachurch-megachurch Indonesia—dibingkai sebagai kurangnya "hati untuk mela-

yani" daripada sebagai ketidakadilan tenaga kerja yang memerlukan restrukturisasi ekonomi. 

Solusi yang ditawarkan bersifat moral: "pemimpin harus lebih peduli pada orang-orang," bu-

kan struktural: "gereja harus memberikan kompensasi yang adil kepada pekerja dan mende-

mokratisasi pengambilan keputusan." 

Individualisasi ini bersifat historis secara inheren. Servant leadership dipresentasikan se-

bagai prinsip alkitabiah yang dianggap abadi dan dipraktikkan oleh Yesus, para rasul, serta 

para Bapa Gereja, tanpa pengakuan bahwa konsep “kepemimpinan” itu sendiri merupakan 

konstruksi modern dengan genealogi historis yang spesifik.7 Pemroyeksian kategori-kategori 

organisasional kontemporer ke dalam teks-teks alkitabiah menghasilkan pembacaan yang 

anakronistis dan mengaburkan konteks sosio-politik narasi-narasi tersebut. Lebih problematis 

lagi, universalisasi model kepemimpinan Barat sebagai “alkitabiah” mengandung implikasi 

bahwa tradisi tata kelola non-Barat—seperti gotong royong dan musyawarah berbasis kon-

sensus—diposisikan sebagai sub-alkitabiah atau bahkan secara kultural inferior. 

Moralisasi yang Mendepolitisasi 

Karakter kedua adalah moralisasi yang meruntuhkan etika struktural menjadi etika kebajikan 

personal. Wacana servant leadership membuat dikotomi tajam antara spiritual dan politik, yang 

memposisikan kepemimpinan sebagai urusan hati melampaui dinamika kekuasaan duniawi.8 

Teks-teks alkitab yang memiliki makna politik, sarat dibajak menjadi pelajaran karakter. Filipi 

2:5-11, dalam konteks Yunani-Romawi merupakan himne kristologis anti-kekaisaran yang 

mensubversi kultus kaisar Romawi, direduksi menjadi teladan moral tentang kerendahan ha-

ti.9 Markus 10:42-45—di mana Yesus secara eksplisit mengontraskan komunitas murid dengan 

penguasa-penguasa kafir yang menguasai rakyat—dibaca sebagai instruksi tentang gaya ke-

 
4 Dirk van Dierendonck, "Servant Leadership: A Review and Synthesis," Journal of Management 37, no. 4 

(2011): 1228-1261. 
5 Nikolas Rose, Governing the Soul: The Shaping of the Private Self, 2nd ed. (London: Free Association Books, 

1999), 1-20. 
6 Rose, 213-235. 
7 Joseph C. Rost, Leadership for the Twenty-First Century (Westport: Praeger, 1993), 39-58. 
8 Banks and Ledbetter, Reviewing Leadership, 103-107. 
9 Peter Oakes, Philippians: From People to Letter (Cambridge: Cambridge University Press, 2001), 123-139. 



 
 
 

J. Leobisa, Dekolonialisasi servant leadership…  

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 720 

pemimpinan, bukan sebagai kritik struktural terhadap sistem-sistem dominasi kepemim-

pinan. 

Depolitisasi ini bukan pilihan hermeneutis yang netral, melainkan berfungsi sebagai me-

kanisme ideologis. Dengan menghilangkan dimensi politik dari penghambaan alkitabiah, 

konsep servant leadership menjadikan Kekristenan aman bagi kelanggengan status quo. Imaji-

nasi profetik yang menantang struktur-struktur yang tidak adil—yang sentral dalam tradisi 

Yahudi-Kristiani dari nubuat Amos hingga Magnificat—direduksi menjadi spiritualitas yang 

diprivatisasi.10 Konsekuensi praktis terlihat dalam konteks Gereja-gereja Indonesia di mana 

retorika servant leadership hidup berdampingan dengan dukungan tanpa kritik terhadap rezim 

politik yang opresif, kebisuan tentang ketidakadilan ekonomi, dan resistensi terhadap refor-

masi demokratis dalam tata gereja atas nama ketundukan spiritual. 

Analisis Foucault tentang kekuasaan disipliner menerangi bagaimana servant leadership 

berfungsi.11 Kekuasaan bekerja paling efektif ketika ia menjadi tak kasatmata, yakni saat sub-

jek menginternalisasi norma dan melakukan pengawasan terhadap diri mereka sendiri. Figur 

“pemimpin hamba” yang rendah hati dan bersedia mendengarkan kerap menciptakan citra 

kebajikan yang menyamarkan asimetri kekuasaan, yang pada dasarnya tidak berubah. Para 

pengikut, karena merasa telah dilayani, tidak lagi mempertanyakan ketidaksetaraan 

struktural yang ada. Kritik terhadap kepemimpinan kemudian dibingkai sebagai sikap tidak 

tahu berterima kasih atau bahkan tidak rohani: “Pemimpin kita telah melayani dengan begitu 

berkorban; bagaimana mungkin kita mengeluh?” Inilah bentuk hegemoni dalam pengertian 

Gramscian, yakni dominasi yang dijalankan melalui persetujuan yang diproduksi, bukan 

melalui paksaan langsung. 

Sentrisme: Pemimpin yang Persisten 

Paradoks fundamental servant leadership terletak pada namanya sendiri: "pemimpin hamba." 

Meskipun ada retorika tentang pelayanan, "pemimpin" tetap menjadi penanda identitas uta-

ma. Analisis terhadap struktur-struktur organisasional Gereja-gereja yang mengklaim mem-

praktikkan servant leadership mengungkapkan hierarki yang tidak berubah. Gembala senior te-

tap menjadi penentu visi dan pengambil keputusan final, majelis tetap merupakan badan ter-

tutup, jemaat dikonsultasikan tetapi tidak berbagi otoritas yang sejati.12 "Pelayanan" menjadi 

gaya atau performa yang melegitimasi kekuasaan yang terkonsentrasi, bukan transformasi 

struktural yang mendistribusikan otoritas. 

Studi kepemimpinan kritis menunjukkan bahwa paradigma yang berpusat pada pemim-

pin—bahkan yang berorientasi pelayanan—inheren bermasalah karena mereifikasi perbe-

daan antara pemimpin dan pengikut sebagai kategori ontologis.13 Collinson berargumen bah-

wa kepemimpinan perlu dikonseptualisasikan ulang, bukan sebagai properti individual, me-

lainkan sebagai proses relasional.14 Meskipun servant leadership dibungkus dengan retorika 

progresif, tetap terperangkap dalam kerangka individualistis yang menempatkan pemimpin 

sebagai agen moral, seolah-olah kebajikannya dapat mengalir secara satu arah ke seluruh 

organisasi. 

 
10 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 2nd ed. (Minneapolis: Fortress Press, 2001), 1-19. 
11 Michel Foucault, Discipline and Punish: The Birth of the Prison (New York: Vintage, 2012), 195-228. 
12 David Collinson, "Rethinking Followership: A Post-structuralist Analysis of Follower Identities," The 

Leadership Quarterly 17, no. 2 (2006): 179-189. 
13 Collinson, 182-185. 
14 David Collinson, "Questions of Distance," Leadership 1, no. 2 (2005): 235-250. 



 
 

 

KURIOS, Vol. 11, No. 3 April 2025 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 721 

Studi kasus di Indonesia mengilustrasikan pola ini. Megachurch yang mengiklankan "filo-

sofi servant leadership" tetap beroperasi dengan: (1) gembala senior karismatik yang meme-

gang kekuasaan veto ultimat, (2) tim kepemimpinan yang mengimplementasikan visi gem-

bala alih-alih terlibat dalam kokreasi yang sejati, (3) masukan jemaat yang seremonial tanpa 

kekuatan mengikat. Pertanyaan diagnostik kunci: "Siapa yang mengontrol agenda dan memi-

liki otoritas untuk membuat keputusan final?" Jawabannya konsisten: yang diprioritaskan te-

tap pemimpin hierarkis, bukan badan-badan komunal. Servant leadership mengubah retorika, 

tetapi tidak relasi kuasa yang mendasarinya. 

Kontinuitas Kolonial dalam Eksportasi Model-Model Barat 

Lintasan historis servant leadership mengungkapkan pola kolonial yang jelas: dikembangkan 

dalam konteks korporat Barat—diteologisasi oleh Blanchard dan Hunter—kemudian dieks-

por secara global sebagai model alkitabiah universal melalui buku-buku terjemahan, kuriku-

lum seminari, dan waralaba penanaman gereja.15 Gereja-gereja di Indonesia yang mengadopsi 

servant leadership secara tidak kritis turut berpartisipasi dalam apa yang oleh Spivak disebut 

sebagai “kekerasan epistemik,” yakni proses pemarjinalan sistem-sistem pengetahuan lokal 

demi epistemologi Barat yang diposisikan sebagai universal dan superior.16 

Teologi pascakolonial menyingkap bagaimana wacana teologis dapat melegitimasi 

struktur kekuasaan imperial, bahkan ketika dibungkus dalam bahasa pelayanan.17 Sejarah mi-

si mendemonstrasikan pola ini: misionaris Barat datang sebagai "hamba" tetapi membangun 

relasi-relasi paternalistis, memaksakan norma-norma budaya, dan menciptakan struktur-

struktur ketergantungan. Manifestasi kontemporer meliputi: perjalanan misi jangka pendek 

yang memusatkan pengalaman partisipan Barat—melayani orang miskin—sambil memper-

tahankan dinamika kekuasaan yang tidak setara; relasi-relasi pendanaan yang memberikan 

kontrol kepada organisasi-organisasi Barat atas arah Gereja-gereja lokal; dan eksportasi model 

megachurch yang mereplikasi Kekristenan konsumeris Barat. 

Kearifan komunal Indonesia—mutualitas resiprokal gotong royong, deliberasi empatik 

tepo seliro, pembangunan konsensus musyawarah-mufakat—sebagian besar absen dari waca-

na kepemimpinan gereja yang didominasi oleh materi-materi Barat yang diterjemahkan. Ini 

bukan sekadar kehilangan kultural melainkan pemiskinan teologis. Tradisi-tradisi kearifan 

asli menawarkan sumber daya untuk membayangkan ulang tata kelola yang potensial lebih 

selaras dengan visi-visi alkitabiah tentang koinonia daripada model-model kepemimpinan in-

dividualistis Barat. Proyek dekolonial memerlukan bukan penolakan terhadap semua wawa-

san Barat, melainkan pembedaan kritis yang menghormati kearifan lokal dan menolak pe-

maksaan-pemaksaan neokolonial. 

Repolitisasi Penghambaan: Kritik Biblika-Teologis 

Filipi 2:5-11: Kristologi Anti-Kekaisaran, bukan Teladan Moral 

Pembacaan standar Filipi 2 dalam literatur servant leadership memperlakukan himne Kristo-

logis sebagai paradigma etis: "Tirulah kerendahan hati Kristus dalam gaya kepemimpinan 

Anda." Namun, eksegesis sosio-politik mengungkap bahwa teks ini adalah pernyataan teolo-

gis-politis yang subversif terhadap ideologi imperial Romawi.18 Dalam konteks kultus pe-

 
15 Banks and Ledbetter, Reviewing Leadership, 115-120. 
16 Gayatri Chakravorty Spivak, Can the Subaltern Speak? (London: Routledge, 2023), 171–219. 
17 Willie James Jennings, The Christian Imagination: Theology and the Origins of Race (New Haven: Yale 

University Press, 2010), 58-87. 
18 Oakes, Philippians, 140-157. 



 
 
 

J. Leobisa, Dekolonialisasi servant leadership…  

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 722 

nyembahan kaisar—di mana Kaisar diklaim sebagai kyrios ilahi dan juruselamat dunia—pro-

klamasi Paulus bahwa Yesus adalah kyrios sejati yang ditinggikan oleh Allah, merupakan 

klaim kontra-imperial. 

Kenosis (pengosongan diri) dalam ayat 7, bukan tentang gaya manajerial melainkan per-

nyataan ontologis tentang solidaritas ilahi dengan kemanusiaan dalam kondisi penindasan 

(morphē doulou, "rupa hamba").19 Penyaliban—metode eksekusi yang disediakan untuk budak-

budak pemberontak dan pemberontak politik—adalah skandal. Justru karena ia mengontra-

diksi narasi-narasi imperial tentang bagaimana kekuasaan beroperasi. Narasi peninggian (ay. 

9-11) bukan hadiah untuk perilaku rendah hati melainkan pembenaran ilahi yang membalik-

kan hierarki kekuasaan duniawi. Ketika dibaca secara politis, Filipi 2 bukan meresepkan tek-

nik-teknik kepemimpinan melainkan mengumumkan kerajaan yang berbeda, yang nilai-nilai-

nya mengontradiksi sistem-sistem dominasi kekaisaran. 

Analisis sosio-ekonomi Peter Oakes terhadap jemaat Filipi menunjukkan bahwa mereka 

mayoritas berasal dari kelas bawah, dengan hanya sedikit anggota yang memiliki status sosial 

dan ekonomi lebih tinggi.20 Himne tersebut berfungsi bukan sebagai nasihat bagi para pemim-

pin tentang cara mengelola para pengikut, melainkan sebagai penghiburan dan penguatan 

bagi seluruh komunitas yang menderita di bawah eksploitasi ekonomi dan marjinalisasi po-

litik Romawi. Pesan utamanya ialah, bahwa Allah berpihak pada kaum tertindas dan bahwa 

kekuasaan imperial pada akhirnya akan ditumbangkan. Oleh karena itu, apropriasi konsep 

servant leadership atas teks ini untuk tujuan-tujuan manajerial secara fundamental keliru, kare-

na mengaburkan dorongan teologis-politisnya yang bersifat radikal dan revolusioner. 

Markus 10:42-45: Penolakan Struktural terhadap Tata Kelola Kafir 

Pengajaran Yesus dalam Markus 10:42-45—sering dikutip sebagai teks servant leadership yang 

fundamental—sebenarnya, mengartikulasikan kritik struktural bukan modifikasi gaya. "Ka-

mu tahu bahwa mereka yang dianggap sebagai penguasa bangsa-bangsa menguasai mereka" 

(ay. 42). Kata kerja kyrieuō membawa konotasi kuat dominasi dan eksploitasi.21 Frasa kritis: 

"Tidaklah demikian di antara kamu" (ay. 43). Ini adalah negasi kategorikal, bukan seruan un-

tuk hierarki yang dimodifikasi. 

Pembacaan politis Ched Myers menunjukkan bahwa, Markus memposisikan gerakan 

Yesus sebagai komunitas alternatif yang menolak pola-pola tata kelola Romawi sepenuhnya.22 

"Siapa yang ingin menjadi besar... haruslah menjadi pelayan" (ay. 43) adalah formulasi para-

doksal yang meruntuhkan kategori-kategori itu sendiri. Jika yang terbesar adalah pelayan, 

maka tidak ada "yang terbesar" dalam pengertian hierarkis konvensional. Kepemimpinan 

runtuh sebagai kategori ontologis yang terpisah. Ayat 45—"Anak Manusia datang bukan un-

tuk dilayani melainkan untuk melayani dan memberikan nyawa-Nya sebagai tebusan"—

menggunakan bahasa yang sarat secara politis. Lytron (tebusan) membangkitkan pembebas-

an hutang dan manumisi, membawa konotasi-konotasi pembebasan sosio-ekonomi di luar 

metafora spiritual. 

Pendekatan servant leadership umumnya menginterpretasikan Markus 10:42–45 sebagai 

seruan bahwa pemimpin harus melayani para pengikutnya. Sebaliknya, pembacaan kritis ter-

hadap teks ini menangkap seruan Yesus untuk menolak model dominasi “kafir” dan memba-

 
19 Oakes, 148-152. 
20 Oakes, Philippians, 23-45. 
21 Ched Myers, Binding the Strong Man: A Political Reading of Mark's Story of Jesus (Maryknoll, NY: Orbis 

Books, 2019, 278-281. 
22 Myers, 280. 



 
 

 

KURIOS, Vol. 11, No. 3 April 2025 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 723 

yangkan komunitas alternatif yang meniadakan relasi tuan–rakyat. Perbedaan ini bersifat kru-

sial: pendekatan pertama mempertahankan struktur hierarkis dengan etos yang dimodifikasi, 

sedangkan pendekatan kedua mengadvokasi transformasi struktural. Yesus, dengan demi-

kian, bukan menciptakan tipe pemimpin baru, melainkan tipe komunitas baru, di mana dina-

mika kekuasaan dibentuk secara fundamental berbeda. Implikasinya bagi tata kelola gereja 

bukanlah terutama pelatihan “pemimpin-hamba” yang tetap memusatkan otoritas ultimat, 

melainkan pembangunan komunitas partisipatif di mana otoritas didistribusikan dan peng-

ambilan keputusan berlangsung secara komunal. 

Kisah Para Rasul: Ekonomi Komunal sebagai Eklesiologi 

Potret gereja mula-mula dalam Kisah Para Rasul 2:42-47 dan 4:32-37 bukan pengaturan sosial 

yang insidental melainkan eklesiologi yang diwujudkan.23 "Semua orang yang percaya tetap 

bersatu dan mempunyai segala sesuatu bersama (koina)" (2:44). "Tidak ada seorang pun yang 

mengatakan bahwa sesuatu dari kepunyaannya adalah miliknya sendiri (idion)" (4:32). Komu-

nalisme ekonomi ini bukan periferal melainkan sentral untuk memahami identitas politis ge-

reja sebagai masyarakat-kontras. 

Distribusi dilakukan "kathoti an tis chreian eichen" (kepada setiap orang sesuai dengan 

keperluannya, 4:35)—prinsip yang menantang baik favoritisme hierarkis maupun pertukaran 

berbasis pasar. Para rasul berfungsi sebagai fasilitator, bukan pemilik atau pengontrol. Ketika 

konflik muncul (6:1-7), resolusinya bukan dekrit apostolik melainkan proses komunal: "Sau-

dara-saudara, pilihlah tujuh orang" (6:3). Jemaat memilih; para rasul meneguhkan. Otoritas 

berada dalam komunitas yang berkumpul, bukan kepemimpinan hierarkis. 

Justo González berargumen bahwa praktik-praktik ekonomi gereja mula-mula tidak da-

pat dipisahkan dari keyakinan-keyakinan teologis tentang siapa Allah dan bagaimana umat 

Allah harus hidup.24 Persekutuan meja—memecah-mecahkan roti bersama (2:42, 46)—bukan 

sekadar ritual melainkan tindakan politis yang menciptakan komunitas egaliter. Wawasan 

William Cavanaugh, “Ekaristi adalah kontra-politik yang membentuk orang menjadi eko-

nomi alternatif dari pemberian alih-alih pasar atau kekaisaran.”25 Kepemimpinan dalam ko-

munitas eukaristis tidak dapat dipisahkan dari keadilan ekonomi dan tata kelola partisipatif. 

Fokus servant leadership pada kebajikan-kebajikan pemimpin individual melewatkan dimensi 

komunal-struktural yang fundamental bagi eklesiologi alkitabiah. 

Paulus tentang Tubuh Politik: Karunia yang Didistribusikan 

Surat Pertama kepada Jemaat di Korintus pasal 12 menawarkan suatu eklesiologi yang cang-

gih, yang menantang model-model gerejawi yang berpusat pada pemimpin. Metafora tubuh 

(12:12-27) bukan dekoratif, melainkan secara politis substantif.26 "Ragam karunia (charismata)... 

Roh yang sama" (12:4), menetapkan otoritas yang didistribusikan: karunia-karunia rohani ti-

dak terkonsentrasi dalam pemimpin melainkan tersebar di seluruh komunitas. "Mata tidak 

dapat berkata kepada tangan, ‘Aku tidak membutuhkanmu’" (12:21): kebutuhan mutual ber-

arti tidak ada anggota—termasuk "pemimpin"—yang tidak dapat dibuang atau superior. 

 
23 Joseph H. Hellerman, When the Church Was a Family: Recapturing Jesus' Vision for Authentic Christian 

Community (Nashville: B&H Publishing Group, 2009), 97-123. 
24 Justo L. González, Faith and Wealth: A History of Early Christian Ideas on the Origin, Significance, and Use of 

Money (Eugene, OR: Wipf and Stock Publishers, 2002), 77-95. 
25 William T. Cavanaugh, Torture and Eucharist: Theology, Politics, and the Body of Christ (Oxford: Blackwell, 

1998), 205-232. 
26 Banks and Ledbetter, Reviewing Leadership, 133-145. 



 
 
 

J. Leobisa, Dekolonialisasi servant leadership…  

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 724 

Ayat 25 secara eksplisit menyatakan tujuan: "Supaya jangan terjadi perpecahan dalam 

tubuh." Dalam kerangka eklesiologis, skisma tidak semata-mata kegagalan moral komunitas, 

melainkan efek struktural dari praktik kepemimpinan hierarkis yang memproduksi relasi ku-

asa asimetris. "Perhatian yang sama satu terhadap yang lain" (12:25): mutualitas, bukan pe-

layanan searah dari pemimpin kepada pengikut. Paulus membayangkan tata kelola berbasis 

fungsi karismatik—otoritas muncul dari karunia-karunia rohani yang dilakukan untuk keba-

ikan bersama, bukan dari posisi-posisi hierarkis. 

Implikasi bagi tata gereja terletak pada pengenalan dan pengorganisasian ragam karunia 

di dalam jemaat. Pendekatan ini mendorong terbentuknya struktur-struktur yang mengaktif-

kan seluruh karunia serta mendistribusikan pengambilan keputusan sesuai dengan kompe-

tensi karismatik yang relevan. Keputusan-keputusan pengajaran melibatkan mereka yang me-

miliki karunia mengajar; tata kelola keuangan mencakup mereka yang memiliki karunia ad-

ministrasi; sementara pemeliharaan pastoral menjadi tanggung jawab kolektif komunitas. 

Model ini bukanlah anarki tanpa kepemimpinan, melainkan suatu komunitas multipusat 

yang karismatik sekaligus teratur, di mana “kepemimpinan” bersifat cair, situasional, dan di-

bagikan. Dengan demikian, retensi servant leadership terhadap otoritas terpusat mengontra-

diksi visi Paulin mengenai tata kelola karismatik yang terdistribusi. 

Dekolonialisasi dan Rekonstruksi: 
Tata Kelola Partisipatif-Komunal 

Kearifan Asli: Gotong Royong, Elar, Musyawarah 

Rekonstruksi dekolonial berangkat bukan dari adopsi model-model kepemimpinan Barat 

yang direvisi, melainkan dari penggalian kembali sumber-sumber praksis lokal. Dalam kon-

teks Indonesia, gotong royong sebagai kerja komunal resiprokal menghadirkan paradigma 

eklesial yang menantang logika pelayanan hierarkis servant leadership.27 Dalam gotong royong, 

tidak ada perbedaan ontologis antara "hamba" dan "yang dilayani"; semua adalah rekan kerja 

dalam usaha kolektif. Kepemimpinan muncul secara spesifik-tugas dan sementara; otoritas 

bukan posisi permanen melainkan fungsi fasilitatif yang berputar. 

Elar—konsep dari masyarakat Flores, Nusa Tenggara Timur—beroperasi melampaui ke-

bajikan individual menjadi prinsip struktural solidaritas empatis.28 Berbeda dari sekadar "ke-

pedulian," elar adalah ikatan komunal yang menuntut partisipasi aktif dalam penderitaan dan 

kegembiraan sesama. Kekayaan konsep ini tampak dalam variasinya di berbagai kelompok 

etnis NTT. Pada masyarakat Manggarai mengenalnya sebagai weki ngger (merasakan 

bersama), yang menekankan dimensi afektif dari berbagi beban eksistensial; orang Ngada me-

nyebutnya nggahi rawi (duduk bersama dalam kesulitan), yang mengartikulasikan kehadiran 

fisik dan partisipasi konkret dalam krisis komunal; sementara di Sumba istilah pamaingu hamu 

(merasakan bersama dalam hati) menggarisbawahi solidaritas yang menyatukan komunitas 

dalam kesukaran maupun sukacita.29 Meskipun beragam dalam ekspresi linguistik, prinsip 

 
27 Stephen Bevans, Models of Contextual Theology, rev. ed. (Maryknoll: Orbis Books, 2002), 54-69. 
28 Bevans, 70-87. Konsep elar dan variannya terdokumentasi dalam berbagai studi antropologis tentang 

masyarakat Nusa Tenggara Timur. Untuk elar (Flores), lihat Paul Arndt, Gesellschaftliche Verhältnisse der 

Ngadha (Ende: Arnoldus-Druckerei, 1954); untuk konteks Manggarai (weki ngger), lihat Silvester Petrus Naat, 

"Nilai-nilai Kearifan Lokal Masyarakat Manggarai dalam Konteks Pendidikan Karakter," Jurnal Pendidikan dan 

Kebudayaan Missio 10, no. 2 (2018): 228-240. 
29 Bevans, 3-15. Untuk nggahi rawi dalam konteks Ngada dan pamaingu hamu dalam tradisi Sumba, lihat 

dokumentasi dalam Gabriel Ngaga Kleden, "Kearifan Lokal sebagai Modal Sosial dalam Pembangunan di Nusa 



 
 

 

KURIOS, Vol. 11, No. 3 April 2025 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 725 

inti tetap konsisten, tidak ada yang menanggung beban sendirian, dan komunitas secara 

struktural terikat untuk berbagi dalam kondisi apapun yang dialami anggotanya. Prinsip ini 

mengkristal dalam praktik-praktik komunal seperti wae teku (berbagi beban), one lawi lema 

(satu hati satu tujuan), dan pati rawi (menanggung duka kematian bersama), di mana komuni-

tas menanggung beban tanpa pembedaan hierarkis antara pemberi dan penerima bantuan. 

Kontras dengan servant leadership paternalistis. Dalam servant leadership, pemimpin me-

nentukan “apa yang terbaik” bagi para pengikut berdasarkan empati yang diasumsikan. Se-

baliknya, dalam tradisi elar dan berbagai variannya, mereka yang rentan dan terdampak tidak 

sekadar diwakili, melainkan diintegrasikan secara struktural ke dalam proses pengambilan 

keputusan. Ini bukan konsultasi yang bersifat seremonial, melainkan ko-determinasi yang se-

jati. Keputusan tentang alokasi sumber daya, arah pelayanan, atau prioritas komunitas harus 

melibatkan partisipasi aktif dari semua stakeholder, terutama yang terpinggirkan—bukan ka-

rena kebajikan pemimpin, melainkan karena hak struktural yang melekat dalam eklesiologi 

komunal. Dalam praktik nggahi rawi misalnya, ketika keluarga mengalami krisis, komunitas 

tidak mengirim "bantuan" dari jarak jauh, melainkan secara literal duduk bersama dalam ru-

mah yang berduka, berbagi makanan, dan mengambil keputusan kolektif tentang langkah-

langkah selanjutnya—tidak ada yang "melayani" dan yang "dilayani," semua adalah peserta 

setara dalam komunitas yang saling menanggung. 

Musyawarah-mufakat—sebagai praktik pembangunan konsensus deliberatif—menye-

diakan metodologi pengambilan keputusan yang berbeda secara prinsipil, baik dari pemu-

ngutan suara mayoritarian maupun diktasi otoriter.30 Dialog yang diperpanjang berlanjut 

hingga konsensus muncul; suara-suara minoritas tidak ditindas melainkan ditangani. Paralel 

teologis ada dalam Konsili Yerusalem: "Oleh karena itu kami dan Roh Kudus telah memutus-

kan" (Kis. 15:28)—pembedaan komunal, bukan dekrit apostolik. 

Mengintegrasikan kearifan asli dengan eklesiologi alkitabiah bukan relativisme kultural 

melainkan teologi kontekstual yang menghormati bagaimana Allah berbicara melalui buda-

ya-budaya tertentu. Stephen Bevans berargumen bahwa kontekstualisasi sejati memerlukan 

korelasi kritis—kearifan lokal menerangi teks-teks alkitabiah dan teks-teks mengkritik ele-

men-elemen budaya yang bermasalah.31 Gotong royong beresonansi dengan koinonia; tradisi 

elar-weki ngger-nggahi rawi-pamaingu hamu menggemakan pemeliharaan mutual dalam tubuh 

Kristus di mana jika satu anggota menderita, semua anggota turut menderita (1Kor. 12:26)—

bukan sebagai sentimen melainkan sebagai prinsip struktural yang terlembagakan; mu-

syawarah berparalel dengan tradisi konsiliar. Ini bukan "versi Indonesia" dari model-model 

Barat, melainkan kontribusi asli yang memperkaya kesaksian Kristen global dan menawarkan 

sumber daya teologis untuk merekonstruksi ulang tata kelola gereja yang genuinely komunal. 

Prinsip-Prinsip Struktural: Otoritas Terdistribusi dan Fasilitasi Rotasional 

Tata kelola partisipatif-komunal bertumpu pada prinsip-prinsip struktural yang mentransfor-

masi dinamika kekuasaan dalam kehidupan bersama. Pertama, otoritas terdistribusi berdasar-

kan karunia (1Kor 12). Otoritas berkorespondensi dengan karunia-karunia rohani dan kompe-

tensi yang relevan, bukan posisi-posisi hierarkis. Contoh: keputusan-keputusan teologis me-

libatkan mereka yang memiliki karunia mengajar; pemeliharaan komunitas mencakup me-

reka yang memiliki karunia pastoral; pengawasan keuangan menggabungkan mereka yang 

 
Tenggara Timur," dalam Kearifan Lokal dan Pembangunan, ed. I Wayan Ardika (Denpasar: Udayana University 

Press, 2015), 89-112. 
30 Bevans, 16-29. 
31 Bevans. 



 
 
 

J. Leobisa, Dekolonialisasi servant leadership…  

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 726 

memiliki hikmat administratif. Dalam tata kelola ini, otoritas pengambilan keputusan tidak 

terpusat pada satu pemimpin, melainkan terdistribusi secara fungsional dan kontekstual. 

Kedua, fasilitasi rotasional (terinspirasi oleh gotong royong). Peran-peran koordinatif di-

batasi waktu (misalnya, masa jabatan 6 bulan) dan berputar di antara anggota yang memenuhi 

syarat. Rotasi mencegah konsentrasi kekuasaan dan mengembangkan kapasitas komunal. 

Kontras dengan posisi "gembala senior" permanen yang mengakumulasi otoritas selama bebe-

rapa dekade. Rotasi mewujudkan keyakinan bahwa Roh mendistribusikan karunia secara lu-

as, tidak terbatas pada beberapa orang saja yang terpilih. 

Ketiga, pembedaan berbasis konsensus (musyawarah; bdk. Kisah Para Rasul 15). Kepu-

tusan-keputusan strategis memerlukan kesepakatan komunal yang substansial, yang dicapai 

melalui proses deliberasi yang diperpanjang dan inklusif. Keprihatinan-keprihatinan mi-

noritas harus ditangani, tidak diabaikan. Prosesnya: (1) proposal dipresentasikan, (2) dialog 

terbuka dengan diskusi-diskusi kelompok kecil, (3) keprihatinan diartikulasikan dan dieks-

plorasi, (4) revisi dilakukan, (5) keputusan muncul ketika komunitas membedakan pimpinan 

Roh bersama-sama. Partisipasi sejati memang tidak efisien secara manajerial— justru di situ-

lah nilai teologisnya. 

Keempat, integrasi keadilan ekonomi (Kis. 2-4). Tata kelola mencakup redistribusi sum-

ber daya berdasarkan kebutuhan. Akuntansi keuangan yang transparan dapat diakses oleh 

semua anggota. Dengan kompensasi yang setara, pelayan purna waktu menerima upah hidup 

yang sederhana, bukan gaji berlebihan yang menciptakan divisi kelas di dalam jemaat. Dana 

diakonal diarahkan untuk menopang anggota yang mengalami kesulitan. Dengan demikian, 

praktik ekonomi gereja mewujudkan keyakinan teologis bahwa gereja adalah komunitas ber-

bagi, bukan sebuah korporasi. 

Implementasi Organisasional: Majelis, Sidang, Kelompok Kerja 

Struktur-struktur praktis berfungsi untuk mengoperasionalisasi prinsip-prinsip normatif ter-

sebut. Dalam kerangka ini, majelis karunia menggantikan dewan penatua tradisional dan ter-

diri dari perwakilan berbagai fungsi karismatik—pengajaran, pastoral, profetik, administratif, 

diakonal, dan ibadah. Keanggotaan majelis secara sengaja mencerminkan keragaman demo-

grafis jemaat, mencakup usia, gender, dan latar belakang sosio-ekonomi. Peran fasilitator, 

yang bersifat rotatif, bertugas mengoordinasikan proses deliberasi tanpa kewenangan memu-

tuskan secara sepihak. Keputusan-keputusan dihasilkan melalui konsensus setelah proses de-

liberasi yang memadai. Majelis ini bertanggung jawab langsung kepada jemaat dan dapat di-

tarik kembali apabila terbukti mengkhianati mandat dan kepercayaan yang diberikan. 

Sidang sebagai Badan Berdaulat. Pertemuan triwulanan jemaat berfungsi sebagai oto-

ritas pengambilan keputusan tertinggi untuk isu-isu strategis, seperti alokasi anggaran, peru-

bahan kebijakan, pemilihan fasilitator, serta penetapan visi dan arah jemaat. Mekanisme ini 

mengimplementasikan demokrasi langsung yang berbasis proses deliberatif: proposal dipre-

sentasikan, pertanyaan dijawab, dan diskusi kelompok kecil memungkinkan partisipasi luas. 

Keputusan dihasilkan melalui pembedaan konsensus, bukan pemungutan suara mayoritas. 

Matius 18:20 menjadi dasar kehadiran korporat Kristus dalam komunitas yang berkumpul. 

Kelompok kerja berbasis tugas. Departemen-departemen permanen digantikan oleh ke-

lompok-kelompok kerja ad hoc yang dibentuk sesuai kebutuhan spesifik. Misalnya; peren-

canaan ibadah, penjangkauan komunitas, pendidikan teologis, dan advokasi keadilan. Model 

ini memungkinkan fleksibilitas, responsivitas, dan partisipasi luas, sekaligus mengaktifkan 

karunia-karunia yang relevan dalam jemaat.  



 
 

 

KURIOS, Vol. 11, No. 3 April 2025 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 727 

Keanggotaan dan koordinasi. Anggota kelompok bekerja secara sukarela, dipilih berda-

sarkan karunia dan minat masing-masing. Kelompok-kelompok ini mengorganisir proses in-

ternal mereka sendiri dan bertanggung jawab langsung kepada Sidang, bukan kepada super-

visor hierarkis. Koordinasi horizontal antar-kelompok dilakukan melalui dialog antar-kelom-

pok, memastikan kolaborasi, transparansi, dan integrasi keputusan di seluruh jemaat. 

Resistensi yang Diantisipasi dan Respons Teologis 

Penanganan keberatan terhadap efisiensi dapat diprediksi, seperti kritik “proses ini tidak 

efisien,” memerlukan tanggapan teologis dan struktural. Efisiensi bukanlah nilai utama dalam 

perspektif Alkitab; keadilan, mutualitas, dan partisipasi autentik jauh lebih penting. Keputus-

an yang diambil secara cepat cenderung mereproduksi dinamika kekuasaan yang ada dan 

mengabaikan pembedaan sejati. “Inefisiensi” deliberasi partisipatif, oleh karena itu, meru-

pakan biaya yang layak untuk komunitas yang autentik. Model efisiensi dunia korporat, yang 

sering berkorelasi dengan eksploitasi, tidak dapat dijadikan acuan bagi tata kelola gereja. 

"Butuh pemimpin yang kuat untuk visi": Visi bukan monopoli pemimpin individual. Visi 

kolektif lebih berkelanjutan dan dimiliki oleh komunitas. Preseden alkitabiah komunitas pro-

fetik membedakan arah Allah bersama-sama (Kis. 15; 1Kor 14:29-31). Gerakan-gerakan yang 

dibangun atas pemimpin karismatik sering runtuh ketika pemimpin pergi; gerakan-gerakan 

yang berdasar komunal terbukti lebih tangguh. 

"Akan ada konflik": Konflik tidak inheren destruktif, tetapi dapat menandakan partisi-

pasi sejati daripada perbedaan pendapat yang ditekan. Matius 18 menyediakan resolusi kon-

flik sebagai proses komunal, bukan arbitrase kepemimpinan. Konflik produktif melalui deli-

berasi memperdalam ikatan komunitas dan memunculkan keprihatinan-keprihatinan pen-

ting. Kesatuan berasal dari komitmen bersama kepada Kristus, bukan dari karisma pemimpin 

yang memaksakan konformitas. 

"Alkitab mengajarkan ketundukan kepada pemimpin": Teks-teks tentang ketundukan 

(Ibr. 13:17; 1Pet. 5:5) harus dibaca dalam kesaksian Alkitab yang lebih luas. Ketundukan mutu-

al (Ef. 5:21), kritik profetik terhadap otoritas yang tidak adil (1Sam. 8; Mrk. 10), dan teladan 

apostolik pembedaan komunal. Prooftexting selektif sering digunakan untuk melegitimasi pe-

nyalahgunaan kekuasaan. Sebaliknya, pembacaan holistik menghasilkan pemahaman yang 

bernuansa, di mana “ketundukan” bersifat mutual, kontekstual, dan terbatas—tidak pernah 

menjadi izin kosong untuk kekuasaan yang tidak terkontrol. 

Kesimpulan 
Hegemoni servant leadership dalam wacana Kristen kontemporer menutupi kontinuitas-konti-

nuitas kolonial, mendepolitisasi penghambaan alkitabiah, dan melegitimasi struktur-struktur 

hierarkis yang mengontradiksi eklesiologi komunal. Kritik dekolonial mengekspos bagaima-

na retorika yang tampaknya progresif dapat berfungsi secara ideologis untuk mempertahan-

kan asimetri kekuasaan. Repolitisasi teks-teks alkitabiah mengungkap penghambaan bukan 

sebagai gaya kepemimpinan melainkan sebagai praksis anti-dominasi yang secara fundamen-

tal menantang tata kelola hierarkis. 

Rekonstruksi yang ditawarkan di sini—tata kelola partisipatif-komunal—mengintegra-

sikan eklesiologi alkitabiah (karunia terdistribusi, komunalisme ekonomi, pembedaan konsi-

liar) dengan kearifan lokal Indonesia (gotong royong, tepo seliro, musyawarah-mufakat). Bu-

kan ideal utopis melainkan alternatif struktural yang konkret: otoritas terdistribusi, fasilitasi 

rotasional, pembedaan berbasis konsensus, integrasi keadilan ekonomi. Implementasi memer-

lukan keberanian untuk mempertanyakan model-model yang diterima dan kreativitas untuk 

membayangkan gereja secara berbeda. 



 
 
 

J. Leobisa, Dekolonialisasi servant leadership…  

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 728 

Penelitian masa depan harus mengembangkan studi kasus empiris Gereja-gereja Indone-

sia yang mencoba tata kelola partisipatif; elaborasi teologis konsep-konsep asli dalam dialog 

dengan tradisi-tradisi Kristen global; sumber-sumber praktis (liturgi, kebijakan, kurikulum 

pelatihan) yang mendukung tata kelola komunal; studi komparatif dengan konteks-konteks 

pascakolonial lain yang membayangkan ulang kepemimpinan gereja. Tujuan ultimat: Gereja-

gereja yang mewujudkan koinonia yang genuinely mutual, egaliter yang bersaksi tentang kera-

jaan Allah—bukan mereplikasi sistem-sistem dominasi kekaisaran dengan kosakata Kristen.  

 
Referensi 
Arndt, Paul. Gesellschaftliche Verhältnisse der Ngadha. Ende: Arnoldus-Druckerei, 1954. 

Banks, Robert, and Bernice M. Ledbetter. Reviewing Leadership: A Christian Evaluation of 

Current Approaches. Grand Rapids: Baker Academic, 2004. 
Bevans, Stephen. Models of Contextual Theology. Rev. ed. Maryknoll: Orbis Books, 2002. 

Brueggemann, Walter. The Prophetic Imagination. 2nd ed. Minneapolis: Fortress Press, 2001. 

Cavanaugh, William T. Torture and Eucharist: Theology, Politics, and the Body of Christ. Oxford: 
Blackwell, 1998. 

Collinson, David. "Questions of Distance." Leadership 1, no. 2 (2005): 235–250. 

———. "Rethinking Followership: A Post-structuralist Analysis of Follower Identities." The 

Leadership Quarterly 17, no. 2 (2006): 179–189. 
Foucault, Michel. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Vintage, 2012. 

González, Justo L. Faith and Wealth: A History of Early Christian Ideas on the Origin, Significance, 

and Use of Money. Eugene, OR: Wipf and Stock Publishers, 2002. 

Gramsci, Antonio. "Selections from the Prison Notebooks." In The Applied Theatre Reader, 141–
142. Routledge, 2020. 

Greenleaf, Robert K. The Servant as Leader. Indianapolis: Greenleaf Center for Servant 

Leadership, 1970. 

Hellerman, Joseph H. When the Church Was a Family: Recapturing Jesus' Vision for Authentic 
Christian Community. Nashville: B&H Publishing Group, 2009. 

Jennings, Willie James. The Christian Imagination: Theology and the Origins of Race. New Haven: 

Yale University Press, 2010. 

Kleden, Gabriel Ngaga. "Kearifan Lokal sebagai Modal Sosial dalam Pembangunan di Nusa 
Tenggara Timur." In Kearifan Lokal dan Pembangunan, edited by I Wayan Ardika, 89–112. 

Denpasar: Udayana University Press, 2015. 

Myers, Ched. Binding the Strong Man: A Political Reading of Mark's Story of Jesus. Maryknoll, 

NY: Orbis Books, 2019. 
Naat, Silvester Petrus. "Nilai-nilai Kearifan Lokal Masyarakat Manggarai dalam Konteks 

Pendidikan Karakter." Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan Missio 10, no. 2 (2018): 228–240. 

Oakes, Peter. Philippians: From People to Letter. Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 

Rose, Nikolas. Governing the Soul: The Shaping of the Private Self. 2nd ed. London: Free 
Association Books, 1999. 

Rost, Joseph C. Leadership for the Twenty-First Century. Westport: Praeger, 1993. 

Spivak, Gayatri Chakravorty. Can the Subaltern Speak? London: Routledge, 2023. 

Van Dierendonck, Dirk. "Servant Leadership: A Review and Synthesis." Journal of 
Management 37, no. 4 (2011): 1228–1261. 

 


