
15 

Jurnal Komunikasi dan Kebudayaan 

Volume. 9 No. 1. Mei 2022, Page: 15-27 

e-ISSN :2774-2040; p-ISSN :2443-3519 

 

 

POLA KOMUNIKASI KEPALA SUKU DALAM PELESTARIAN BUDAYA 

PERNIKAHAN DAN KESENIAN TRADISONAL 

 

Arief Hidayatullah 

Program Studi Ilmu Komunikasi, STISIP Mbojo Bima 

 
 

Abstrak 

Penelitian ini dilatarbelakangi realitas keberagaman identitas yang dimiliki manusia. Bahwa 

manusia baik sebagai individu maupun kelompok, memiliki ciri masing­masing yang disebut 

budaya atau kebudayaan. Begitu juga dengan kebudayaan masyarakat Donggo (dou Donggo) 

di Bima, NTB. Dou Donggo merupakan masyarakat asli suku Mbojo (Bima), yang mendiami 

salah satu wilayah administratif kecamatan di Kabupaten Bima, yaitu Kecamatan Donggo. Dou 

Donggo menjadi bagian masyarakat Bima yang masih memegang teguh nilai­nilai kebudayaan 

asli suku Mbojo. Kepatuhan mereka dengan tetap memegang teguh nilai­nilai kebudayaan, 

tidak terlepas dari peran pemimpin mereka, yakni Ncuhi. Ncuhi merupakan sebutan dou donggo 

untuk kepala sukunya. Menggunakan pendekatan penelitian kualitatif dengan studi lapangan 

di Desa Kala, Kecamatan Donggo, Kabupaten Bima, peneliti meneliti bentuk komunikasi Ncuhi 

dalam upayanya melestarikan budaya pernikahan dan kesenian tradisional dou Donggo. Dari 

hasil penelitian ditemukan, keberadaan Ncuhi sebagai penerus atau pewaris kebudayaan lokal 

tidak lagi berfungsi secara maksimal. Ncuhi hanya melakukan komunikasi antarpersonal, 

kelompok dan publik kepada generasi yang lebih muda untuk mewarisi nilai­nilai kebudayaan. 

Tidak ada lagi komunikasi secara organisasi, maupun menyebarkan dengan media massa untuk 

melestarikan kebudayaan pernikahan dan kesenian. 

Kata kunci: Kebudayaan, Kepala Suku, Komunikasi, Pelestarian 
 

 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia terkenal dengan bangsa yang 

memiliki ragam kebudayaan. Setiap wilayah 

ketatanegaraan (Desa/Lurah, Kecamatan, 

Kabupaten/Kota dan Provinsi) memiliki 

lebih dari satu suku yang mendiaminya. 

Dalam satu suku pun terdapat berbagai 

budaya yang dianut oleh masyarakat 

setempat. Misalnya suku Mbojo di Bima, Nusa 

Tenggara Barat. Dalam suku Mbojo terdapat 

berbagai budaya yang berbeda, seperti 

dalam budaya sistem mata pencaharian 

(salah satu unsur universals cultural), sistem 

mata pencaharian masyarakat suku Mbojo 

yang mendiami wilayah pegunungan dan 

 

pedalaman, berbeda dengan masyarakat 

suku Mbojo yang mendiami wilayah pesisir 

atau dataran rendah. Kalau masyarakat 

suku Mbojo pegunungan dan pedalaman 

berladang dengan berpindah­pindah, lain 

halnya dengan masyarakat suku Mbojo yang 

ada pada wilayah pesisir dan dataran rendah, 

mereka lebih banyak berkebun atau nelayan. 

Ini membuktikan bahwa, terjadi keragaman 

budaya meskipun itu dalam satu suku. 

Kebudayaan merupakan identitas diri 

dan masyarakat. Seperti yang dikatakan 

Ralph Linton (Ihromi, 1999) tidak ada 

masyarakat    atau    perorangan     yang 

tidak berkebudayaan. Dengan memiliki 



16 

 

 

kebudayaan tersendiri, manusia akan mudah 

dipahami oleh manusia lainnya. Hanya saja, 

untuk memahami suatu kebudayaan manusia 

atau masyarakat lain, orang atau masyarakat 

yang ingin memahami kebudayaan orang 

lain itu, memiliki kebudayaan juga. Konsep 

dasar memahami budaya manusia atau 

masyarakat lain adalah dengan melihat 

budaya lain itu dengan budaya mereka 

sendiri, bukan dari sudut pandang manusia 

atau masyarakat yang melihat budaya lain 

itu. Dengan kata lain, untuk memahami 

budaya manusia atau masyarakat lain, harus 

menanggalkan budaya sendiri. Dengan 

demikian pemaknaan terhadap budaya lain 

itu akan holistik. 

Dalam suatu kebudayaan, tentu saja 

memiliki satukesatuansistemyang mengatur 

keberadaan kebudayaan tersebut. Salah 

satu sistem itu adalah adanya pemimpin. 

Pemimpin berperan mengatur tata laksana 

kebudayaan, selain itu, pemimpin juga 

sebagai penerus tradisi kebudayaan. Max 

Weber (Mas’ud, 2007) mengatakan, ada 

tiga tipe pemimpin atau kepemimpinan 

yang berkembang dalam masyarakat, yakni 

tipe karismatik, tradisional dan legal. Tipe 

karismatik, kepemimpinan ini dibangun 

atas landasan keyakinan orang­orang akan 

kesakralan sang pemimpin yang tidak boleh 

dipertanyakan. Tipe tradisional, tipe ini 

ketaatan dan kepatuhan para pengikutnya 

didasari pada adat kebiasaan yang telah 

dijalankan dari generasi ke generasi. Tipe 

legal, kepatuhan dan kesediaan kepada 

pemimpin lebih disebabkan adanya aturan­ 

aturan baku (perundang­undangan) yang 

disusun secara rasional untuk mengatur 

ketundukan orang­orang yang dipimpin. 

Dalam konteks kebudayaan yang didasari 

pada batasan teritorial seperti desa 

(kebudayaan lokal), tipekal pemimpin 

yang ada adalah pemimpin karismatik 

dan tradisional. Hal ini dikarenakan dalam 

proses penetapan pemimpin dilakukan 

berdasarkan pada kesakralan seseorang dan 

nilai­nilai kebudayaan dalam masyarakat 

tersebut. 

Seorang pemimpin, dalam menjalankan 

fungsinya sebagai pengatur dan pelindung 

dalam masyarakatnya, diperlukan strategi 

tertentu agar fungsinya tersebut bisa 

berjalan sesuai dengan yang telah ditetapkan. 

Salah satu strategi yang harus dimiliki 

seorang pemimpin adalah pola interaksi. 

Dalam hal ini adalah pola komunikasi 

yang baik, agar pesan yang disampaikan 

untuk mengatur dan melindungi yang 

dipimpinnya bisa berjalan sesuai dengan 

yang seharusnya. Secara teoritis, agar 

pesan yang dikomunikasikan bisa memiliki 

efek sesuai dengan yang diinginkan oleh 

penyampai pesan (komunikator) dalam 

hal ini adalah pemimpin, diperlukan 

strategi­strategi tertentu. Dalam pandangan 

ilmu komunikasi, terdapat istilah unsur 

komunikasi untuk membedakan sebuah 

proses komunikasi. Harold Lasswell 

(Mulyana, 2005), mendifinisikan terdapat 

lima unsur komunikasi yang saling 

bergantung satu sama lainnya, yakni; 

komunikator, pesan, media, komunikan, dan 

efek. Menurut Lasswel, (Mulyana, 2005) 

dengan mengetahui kelima unsur komunikai 

tersebut, proses komunikasi akan lebih 

efektif dan bisa berdampak sesuai yang 

diinginkan. 

Selain itu, efektif atau tidaknya pesan 

yang disampaikan seorang komunikator 

dipengaruhi juga oleh bentuk komunikasi 

yang diterapkan oleh komunikator. Para 

pakar komunikasi (Mulyana, 2005) 

mengklasifikasi bentuk komunikasi kedalam 

6 (enam) bagian, yakni; komunikasi 

intrapribadi, antarpribadi, kelompok, 

publik,      organisasi,      dan      komunikasi 



Arief Hidayatullah. Pola Komunikasi Kepala.. 

17 

 

 

massa. Komuniator yang baik, harus bisa 

membedakan pada bentuk komunikasi mana 

komunikasi yang dilakukan itu berlangsung. 

Dengan mengatahui bentuk komunikasi, 

maka komunikator akan bisa menyesuaikan 

apa yang harus disampaikan, dengan bentuk 

komunikasi seperti itu, media apa yang tepat 

dan siapa yang menerima pesan itu, serta 

efeknya seperti apa. 

Bima merupakan salah satu wilayah 

administratif tingkat kabupaten yang ada 

pada provinsi Nusa Tenggara Barat. Teritorial 

Bima tidak saja didiami oleh masyarakat 

suku asli Bima (suku Mbojo), tapi ada juga 

masyarakat yang berasal dari berbagai 

suku dan etnis lain sepert suku Jawa, Sasak, 

Bugis, Timur, etnis Arab dan Tionghoa. 

Sebagai sebuah suku, suku Mbojo tentu 

saja memiliki ciri dan karakter kebudayaan 

tersendiri. Kalau dilihat dari 7 (tujuh) unsur 

pokok kebudayaan yang diungkapkan oleh 

Koentjaraningrat, (Kondjaraningrat, 1992) 

yakni sistem peralatan dan perelengkapan 

hidup; sistem mata pencaharian hidup; 

sistem kemasyarakatan; bahasa; kesenian; 

sistem pengetahuan; dan sistem religi. Maka, 

dalam suku Mbojo pun ada ketujuh unsur 

budaya tersebut. 

Secara administrasi kependudukan, 

masyarakat Bima terbagi dalam dua 

kelompok masyarakat, yakni Dou Donggo 

(orang asli suku Mbojo) dan Dou Mbojo 

(orang Bima). Dou Donggo, merupakan 

masyarakat   suku   Mbojo   yang    pada 

masa kerajaan mereka tidak mengalami 

pembauran kebudayaan dengan masyarakat 

pendatang. Sedangkan Dou Mbojo (orang 

Bima), merupakan masyarakat suku Mbojo 

yang telah mengalami pembauran dengan 

budaya lain yang masuk di daerah Bima 

pada masa kerajaan dan sekarang mendiami 

pusat daerah Bima. Masyarakat Donggo (Dou 

Donggo), “menolak” adanya pembauran 

budaya dengan suku pendatang, terutama 

para penjajah. Sebagai bentuk penolakannya, 

Dou Donggo memilih meninggalkan pusat 

daerah Bima, dan lebih memilih tinggal 

di daerah pegunungan bagian Timur dan 

Barat dari pusat daerah Bima. Dou Donggo 

yang mendiami pegunungan wilayah Barat 

daerah Bima disebut dengan Dou Donggo 

Ipa (orang asli suku Mbojo seberang laut) 

karena mereka mendiami pegunungan di 

sebelah barat teluk Bima. Sementara yang 

mendiami pegunungan wilayah timur dan 

selatan daerah Bima disebut dengan Dou 

Donggo Ele (orang asli suku Mbojo timur). 

Secara struktur kepemerintahan mereka 

termasuk dalam Kecamatan Donggo untuk 

Dou Donggo Ipa dan untuk Dou Donggo Ele, 

Kecamatan Lambitu dan Kecamatan Wawo. 

Karakteristik budaya Dou Donggo 

dengan masyarakat Bima sangat jauh 

berbeda. Dou Donggo, masih memegang 

teguh nilai­nilai luhur budaya leluhur. 

Sementara masyarakat Bima sudah 

mengalami asimilasi bahkan akulturasi 

dengan budaya pendatang. Keteguhan Dou 

Donggo memegang teguh prinsip dasar 

budayanya, tidak terlepas dari peran Ncuhi 

(kepala suku) dalam mengajarkan ajaran 

luhur para leluhur secara turun temurun. 

Seperti, dalam tatanan kehidupan, pertanian, 

peternakan dan tatanan sosial (hukum adat) 

sebagai pedoman hidup Dou Donggo. Kalau 

dikaitkan dengan 7 (tujuh) unsur pokok 

kebudayaan, maka peran Ncuhi adalah 

menjalankan ketujuh pokok kebudayaan itu 

pada Dou Donggo. 

Ncuhi merupakan manusia utama, 

penghulu masyarakat seasal (serumpun), 

yang diharapkan pengayomannya, 

untuk diikuti arah condongnya. Ncuhi, 

merupakan pemimpin masyarakat yang 

diangkat oleh anggota masyarakat dengan 

jalan musyawarah. Ncuhi adalah tokoh 



18 

 

 

masyarakat yang memiliki kekuatan 

kharismatik tradisional. Ncuhi adalah 

pemimpin dan pelindung yang harus ditaati 

dan merupaka pemimpin dunia akhirat. Bagi 

Dou Donggo seorang Ncuhi adalah seorang 

pemimpin yang disegani dan harus dituruti 

setiap perintahnya. Ketundukan Dou Donggo 

terhadap Ncuhi memposisikan Ncuhi 

sebagai tokoh sentral sebuah perubahan. 

Setiap perkembangan daerah harus melalui “restu” dari sang Ncuhi. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengetahui apa saja bentuk 

komunikasi Ncuhi dalam melestarikan 

budaya pernikahan dan kesenian dou 

Donggo. 

METODE PENELITIAN 

Dalam penelitian ini, peneliti 

menggunakan jenis penelitian kualitatif 

naturalsitik. Menurut Nasution (1992), 

penelitian kualitatif disebut juga penelitian 

naturalistik. Disebut   kualitatif   karena 

sifat datanya yang dikumpulkan bercorak 

kualitatif, karena tidak menggunakan alat 

ukur. Adapun jenis data yang dikumpulkan 

1). bentuk komunikasi antarpersonal, 

kelompok, organisasi, publik dan massa yang 

digunakan Ncuhi dalam melestarikan budaya 

pernikahan dan kesenian dou Donggo. 2). 

bentuk atau tatacara budaya pernikahan 

dan kesenian dou Donggo. Lokasi penelitian 

ini akan dilakukan di Desa Kala, Kecamatan 

Donggo, Kabupaten Bima, Nusa Tenggara 

Barat. Lokasi ini dipilih karena Desa Kala 

merupakan tempat tinggal (perkampungan) 

pertama yang ada di Donggo. Sekaligus induk 

dari masyarakat Donggo. Memiliki nilai 

historis tinggi bagi masyarakat Bima. Bagi 

masyarakat Bima adalah potret masa lalu 

orang Bima yang sebenarnya. Dou Donggo 

merupakan pewaris kebudayaan masa lalu 

masyarakat Bima. 

PEMBAHASAN 

Setiap masyarakat atau suku yang 

mendiami wilayah Indonesia memiliki tradisi 

atau kebiasaan yang berbeda­beda antara 

satu dengan yang lainnya. Demikian juga 

dengan dou Donggo. Dou Donggo memiliki 

nilai­nilai kebudayaan yang berbeda dengan 

identitas kebudayaan lain. Misalnya dalam 

budaya kesenian dan upacara pernikahan. 

Budaya kesenian dan upacara pernikahan 

tersebut menjadi identitas tatkala dou Donggo 

berinteraksi dengan kebudayaan lain. Dalam 

dou Donggo, nilai­nilai yang terkandung dalam 

budaya kesenian dan upacara pernikahan, ada 

yang masih dipertahankan dan ada juga yang 

dihilangkan karena tidak sesuai dengan nilai­ 

nilai peradaban dou Donggo sekarang. 

Ncuhi dalam Kesenian Tradisional Dou 

Donggo 

Kesenian dou Donggo dulu umumnya 

bernilai sakral. Misalnya kesenian atau 

upacara persembahan kepada dewa. Mereka 

mengorbankan binatang sepeti kerbau 

dalam setiap ritual magis tersebut. Namun 

seiring perkembangan peradaban manusia, 

lambat laun seni yang berbau mistis tersebut 

ditinggalkan. Dan ada juga kesenian yang 

masih ada, hanya saja keberadaanya bukan 

menjadi bagian penting dalam kebudayaan 

dou Donggo. Seperti nyanyian­nyanyian. Kalau 

dulu nyanyian Donggo menjadi unsur penting 

dalam aktivitas kebudayaan dou Donggo, tapi 

sekarang nyanyian hanya terdengar dari mulut 

orang­orang tua di Donggo, itupun tidak dalam 

konteks kesenian yang ditampilkan secara 

khusus untuk keperluan tertentu, melainkan 

sebatas nyanyian untuk menghibur diri 

sendiri. 

Kesenian dalam bahasa Bima/Donggo 

bermakna mpa’a yaitu sebuah permainan. 

Mpa’a bisa berbentuk suara dan juga fisik. 

Kalau yang berbentuk suara disebut mpa’a 



Arief Hidayatullah. Pola Komunikasi Kepala.. 

19 

 

 

rawa (seni suara), seperti kasaro, kandes 

dan dali. Sedangkan mpa’a yang berbentuk 

fisik adalah segala sesuatu yang mpa’a yang 

melibatkan gerakan tubuh atau juga disebut 

tarian, seperti mpa’a ncala, toja dan kuwwa. 

Berikut ini beberapa kesenian dou Donggo 

yang pernah ada bersama adanya dou 

Donggo; kasaro, kandes, kabadu, dali, temba, 

kandinga, mpa’a ncala, mpa’a dewa ki’di, 
mpa’a lanja, mpa’a kuwwa dan mpa’a toja. 

Peran dan Fungsi Ncuhi dalam Kesenian 

Kesenian tradisional yang dimiliki dou 

Donggo sudah banyak yang hilang atau tidak 

dipraktikkan lagi. Hal tersebut disebapkan 

adanya perubahan peradaban yang terjadi 

dalam dou Donggo. Sejak kebanyakan dou 

Donggo, terutama tokoh­tokoh masyarakat 

dan Ncuhi memeluk agama Islam, keberadaan 

kesenian dou Donggo yang tidak sesuia 

dengan nilai­nilai agama Islam dihilangkan 

Misalnya kesenian kasaro, mpa’a kuuwa, 

mpa’a dewa ki’di dan ncala. Kesenian­kesenian 

tersebut mengandung nilai­nilai mistis dan 

bertentangan dengan ajaran Islam. Selain 

dihilangkan ada juga kesenian yang dipadukan 

dengan ajaran agama Islam. Misalnya kadinga, 

mpa’a lanja dan dali. 

Sebagai seorang pemimpin, tentu saja 

Ncuhi memiliki peran dan fungsi dalam 

budaya   kesenian   dou   Donggo.   Hanya 

saja sekarang, peran dan fungsi tersebut 

tidak lagi seperti pada masa kerajaan dan 

kesultanan Bima, di mana Ncuhi sebagai “penguasa” tunggal dalam teritorial Donggo 

atau lebih spesifiknya pada masyarakat 

Kala (dou Kala). Dulu dalam kesenian dou 

Donggo, Ncuhi berperan sebagai pemimpin 

tertinggi dalam kesenian dou Donggo, 

seperti dalam kesenian Mpa’a Ncala. 

Ncuhi dalam kesenian tersebut berperan 

sebagai pemimpin tertinggi yang berfungsi 

menjalankan tahapan­tahapan mpa’a, 

mengawasi jalannya mpa’a dan mengobati 

kalau ada perserta mpa’a yang terluka atau 

sakit. Tetapi sekarang kesenian tersebut di 

Desa Kala malahan dibubarkan oleh Ncuhi, 

karena tidak sesuai dengan nilai­nilai agama 

Islam. 

Secara umum, dalam kesenian dou 

Donggo sekarang ini, Ncuhi tidak lagi 

memiliki peran yang stategis. Hal tersebut 

disebapkan karena dalam kelompok­ 

kelompok kesenian sudah memiliki 

struktur kepemimpinan. Setiap individu 

yang tergabung dalam kelompok kesenian 

tersebut memiliki peran dan fungsi masing­ 

masing, sehingga keberadaan Ncuhi “tidak diperlukan” lagi. Meskin tidak memiliki 

peran yang stategis, Ncuhi tetap menjadi 

bagian dalam kesenian tersebut. Hanya saja 

perannya tidak dalam struktur inti atau 

pelaksana dalam kesenian tersebut. Ncuhi 

hanya berperan sebagai penasehat. Sesuai 

dengan perannya, maka fungsinya pun tidak 

lebih dari peran yang diberikan dou Donggo 

tersebut. 

Berperan sebagai penasehat, berarti 

fungsi Ncuhi hanya sebatas memberi 

pertimbangan terhadap tradisi kesenian 

dou Donggo. Adapun fungsi yang dilakukan 

Ncuhi adalah menceritakan kisah dan 

makna bagian­bagian dari kesenian dan 

memberikan nasehat­nasehat yang berkaitan 

dengan tradisi dalam kesenian tersebut. 

Fungsi tersebut baru bisa dilaksanakan oleh 

Ncuhi, apabila dou Donggo, terutama dou 

Donggo yang tergabung dalam komunitas 

kesenian tersebut meminta pertimbangan 

Ncuhi terhadap akativitas kesenian yang 

mereka lakukan. 

Bentuk Komunikasi Ncuhi dalam 

Melestarikan Kesenian 

Dalam menjalankan fungsinya, tentu saja 

Ncuhimenggunakankomunikasisebagaimedia 



20 

 

 

penghubung antara Dia dengan dou Donggo 

atau dengan komunitas kesenian dou Donggo. 

Kalau ditinjau dari bentuk komunikasi yang 

diuraikan para pakar komunikasi (komunikasi 

interpersonal, antarpersonal, kelompok, 

publik, organisasi dan massa), maka bentuk 

komunikasi yang digunakan Ncuhi dalam 

upaya melestarikan kesenian tradisional dou 

Donggo atau menjalankan fungsinya adalah 

bentuk komunikasi antarpersonal, kelompok 

dan publik. 

Komunikasi antarpersonal; Ncuhi meng­ 

gunakan bentuk komunikasi antarpersonal 

untuk menyampaikan pesan kepada 

pemimpin atau penanggungjawab dari 

komunitas kesenian. Penggunaan bentuk 

komunikasi tersebut lebih disebabkan karena 

kedekatan antarpersonal Ncuhi dengan 

pemimpin komunitas kesenian. Komunikasi 

antarpersonal juga digunakan Ncuhi tatkala 

masyarakat umum (non komunitas kesenian) 

menanyakan tentang kesenian dou Donggo 

itu sendiri, atau Ncuhi sendiri yang mau 

menceritakan kesenian kepada dou Donggo 

secara perorangan. 

Komunikasi kelompok; untuk komunikasi 

kelompok, dilakukan Ncuhi apabila dalam 

komunitas kesenian itu secara bersama­sama 

meminta Ncuhi untuk memberikan wejangan 

atas aktivitas mereka. Bentuk komunikasi 

ini dilakukan Ncuhi menjelang pertunjukan 

atau pada masa tertentu yang sudah 

disepakati bersama. Komunikasi ini tidak saja 

dikhususkan kepada komunitas kesenian saja, 

namun kepada dou Donggo di luar komunitas 

kesenian yang mau mengetahui keseniannya. 

Komunikasi publik dilakukan Ncuhi apabila ada 

acara pementasan yang diundang oleh pihak 

luar dou Donggo. Komunikasi ini bertujuan 

untuk mensosialisasikan keberadaan kesenian 

dou Donggo kepada pihak. 

Dalam penerapan kedua bentuk ko­ 

munikasi (antarpersonal dan kelompok), 

Ncuhi umumnya bersifat pasif. Ncuhi hanya 

menunggu anggota komunitas atau dou 

Donggo yang bertanya atau memintai 

pendapatnya tentang aktivitas kesenian dou 

Donggo. Sifat pasif ini dilakukan Ncuhi karena 

minimnya antusias dou Donggo untuk mau 

mengetahui kesenian mereka sendiri. 

Ncuhi dalam Upacara Pernikahan Dou 

Donggo 

Penikahan atau nika ra neku dalam 

tradisi dou   Donggo   memiliki   aturan 

baku. Aturan itu cukup ketat sehingga 

satu kesalahan bisa membuat rencana 

pernikahan (nika) menjadi tertunda bahkan 

batal. Dulu, seorang calon mempelai laki­laki 

tidak diperkenankan berpapasan dengan 

calon mertua. Dia harus   menghindari 

jalan berpapasan, jika kebetulan papasan 

maka calon dianggap tidak sopan. Untuk 

itu harus dihukum dengan menolaknya 

menjadi menantu. Berikut tahapan upacara 

pernikahan dalam dou Donggo: 

1. Sodi Ntaru; 

Sodi ntaru menjadi proses awal menuju 

jenjang pernikahan. Sodi artinya menanyakan, 

ntaru berarti kosong atau tidak ada yang 

memiliki. Tahapan ini diawali dengan 

kedatangan orang tua atau yang diutus oleh 

orang tua pihak laki­laki ke orang tua pihak 

perempuan untuk menanyakan kekosogan 

anak gadisnya. Tahapan ini hanya menanyakan 

si gadis sudah ada yang memiliki atau tidak. 

Dalam sodi ntaru tidak ada kesepakatan 

atau jaminan bahwa pihak perempuan akan 

menerima si laki­laki untuk menjadi suami 

si gadis. Hanya saja pihak perempuan kalau 

sudah menyatakan bahwa anak gadis tidak 

ada yang memiliki, mereka tidak boleh dulu 

menerima sodi ntaru dari laki­laki lain, selama 

pihak laki­laki yang pertama tadi menyatakan 

meneruskan proses pernikahan atau tidak. 

Orang   yang    melakukan    sodi    ntaru 



Arief Hidayatullah. Pola Komunikasi Kepala.. 

21 

 

 

disebut panati. Panati ketika sampai ke 

rumah orang tua perempuan yang ingin 

ditanyai ntaru­nya duduk bersimpuh di 

hadapan orang tua si perempuan sambil 

berkata; 

adalah kedua calon suami isteri tersebut sudah 

ada yang memiliki. Status dou sodi tersebut 

disematkan agar kedua calon suami isteri 

tersebut tidak menerima sodi ntaru dari orang 

lain bagi calon isteri dan bagi calon suami agar 

Ade mai kai ndai ake 

Mai wa’aku ana cina ma 

ede .... (menyebutkan 

nama yang diwakili) 

Ru’una ro londo douna 

mapatu 

Na’a masorai. 

Maksudnya; 

Maksud kedatangan 

saya kemari 

Menyampaikan 

maksud anak saudaraku 

bernama.... 

Dari turunan dan 

keluarga yag patut 

Umur mereka hampir 

sama 

tidak melakukan sodi ntaru pada perempuan 

lain, karena mereka sudah terikat dalam 

status dou sodi. Meskipun mereka sudah resmi 

menjadi calon suami isteri, bukan berarti 

mereka bisa bertemu satu sama lainnya. Calon 

suami tidak diperkenankan untuk bertatap 

muka dengan calon isterinya, demikian 

juga calon isterinya sebelum pernikahan 

Jika orang tua si perempuan menerima 

sodi ntaru dari panati tersebut, dia akan 

mengambil sirih pinang sambil berkata 

rutri madu, artinya saya terima. Setelah 

mendapatkan jawaban tersebut pihak laki­ 

laki boleh meneruskan proses selanjutnya, 

yaitu kimi mama. 

2. Kimi Mama/Wi’i Nggahi; 

Kimi mama bermakna membuat 

kesepakatan, wi’i nggahi juga bermakna 

sama dengan kimi mama. Wi’i berarti simpan, 

nggahi berarti omongan, pembicaraan atau 

pernyataan. Kesepakatan yang dimaksud 

adalah kesepakatan antara pihak laki­laki 

dengan pihak perempuan, bahwa anak 

gadisnya resmi menjadi calon suami dari laki­ 

laki yang datang tersebut. Setelah menerima 

pernyataan dari pihak laki­laki tersebut, si 

gadis tidak bisa lagi menerima kimi mama dari 

laki­laki lain. Kimi mama ini bertujuan untuk 

mengikat si gadis agar tidak bisa kemana­ 

mana dalam konteks menerima laki­laki lain. 

Kalau dalam pemahaman umum masyarakat 

Indonesia, proses ini merupakan tahapan 

melamar. 

Setelah kimi mama dilakukan, maka 

status perempuan atau laki­laki yang menjadi 

calon suami isteri disebut dou sodi. Dou artinya 

orang, sodi artinya menanyakan. Maksudnya 

dilaksanakan. 

3. Wuja Mama/Pita Nggahi; 

Setelah kimi mama, langkah selanjutnya 

yang harus dilakukan pihak laki­laki adalah 

wuja mama. Wuja mama memiliki makna 

proses menyepakati mahar dan waktu 

pelaksanaan pernikahan, atau istilah lainnya 

pita nggahi. Pita artinya menekan atau 

menguatkan, nggahi artinya ucapan. Proses 

ini adalah suatu upaya menyepakati besarnya 

mahar, segala pernak­pernik pernikahan 

dan cepat atau lamanya proses pernikahan. 

Dalam proses ini, pihak perempuan akan 

menyampaikan persyaratan­persyaratan 

yang harus dipenuhi oleh pihak laki­laki 

untuk proses pernikahan nantinya. Pihak 

laki­laki akan melakukan penawaran­ 

penawaran atas apa­apa yang diminta oleh 

pihak perempuan. Setelah disepakati wuja 

mama, langkah selanjutnya yang harus 

dijalani pihak laki­laki adalah mengirimkan 

calon pengantin pria ke rumah calon 

mertuanya untuk ngge’e nuru. 

4. Ngge’e Nuru; 

Inilah tahapan paling berat yang harus 

dilakukan calon suami. Kalau tahap ini tidak 

dijalankan dengan baik, maka seluruh proses 

yang sudah dilewati akan batal. Proses ini 

adalah calon suami tinggal bersama calon 



22 

 

 

mertua, dalam istilah dou Donggo disebut 

ngge’e nuru. Ngge’e artinya tinggal, nuru 

artinya ikut. Dalam proses ngge’e nuru ini 

calon suami harus bisa mengambil hati 

(simpati) dari calon mertua, kalau tidak calon 

mertua akan membatalkan seluruh proses 

pra nikah yang sudah dilakukan sebelumnya. 

Selama terjadinya ngge’e nuru, sang pria 

harus memperlihatkan sikap, tingkah laku 

dan tutur kata yang baik kepada seluruh 

keluarga si gadis disamping ia bekerja untuk 

membantu calon mertuanya. Bila selama 

ngge’e nuru ini calon suami memperlihatkan 

sikap, tingkah laku dan tutur kata yang tidak 

sopan, malas dan sebagainya, atau tidak 

pernah melakukan shalat, lamaran bisa 

dibatalkan secara sepihak oleh keluarga 

perempuan. Ini berarti ikatan dou sodi di 

antara calon suami isteri tersebut gagal. 

Tujuan utama ngge’e nuru ini adalah 

sebagai latihan bagi calon pengantin 

laki­laki untuk memasuki kehidupan 

berumah tangga; proses adaptasi calon 

pengantin pria dengan kehidupan calon 

mertuanya; sebagai masa persiapan bagi 

orang tua calon pengantin laki­laki, untuk 

mempersiapkan segala sesuatu keperluan 

pernikahan, terutama untuk mendirikan 

uma ruka (rumah untuk tempat tinggal 

anaknya beserta isterinya nanti setelah 

mereka menikah). Selama Ngge’e nuru 

calon suami tidak diperkenankan bertemu 

dengan calon isterinya meskipun dia 

berada satu rumah dengannya. Proses ini 

merupakan proses penentuan dari seluruh 

rangkaian upacara pernikahan. Lama proses 

ngge’e nuru tergantung dari kesepakatan 

kedua belah pihak. Penentuan lama atau 

tidaknya tergantung kapan hari baik untuk 

dilangsungkan pernikahan, bisa menacapai 

1­2 tahun. Kalau calon mertua merasa calon 

menantunya baik untuk anaknya, maka 

calon mertua mengundang orang tua calon 

suami anaknya untuk datang wa’a co’i. 

5. Wa’a Co’i; 
Wa’a coi maksudnya adalah upacara 

mengantar mahar atau mas kawin, dari 

keluarga laki­laki kepada keluarga perempuan. 

Wa’a artinya antar, co’i artinya harga atau 

mahar. Prosesi ini menandakan bahwa 

dalam waktu dekat kedua calon suami isteri 

tersebut akan diresmikan menjadi suami 

isteri. Ragam dan jumlah mahar yang harus 

dibawa oleh keluarga calon suami tergantung 

dari kesepakatan pada saat wuja mama. Pada 

umumnya mahar berupa rumah dengan 

segala perabotannya, hewan berupa kerbau, 

sapi atau kambing, perlengkapan pakaian 

wanita, dan bumbu dapur untuk keperluan 

pesta pernikahan. 

Upacara mengantar mahar ini biasanya 

dihadiri dan disaksikan oleh seluruh anggota 

masyarakat di sekitarnya. Digelar pula arak­ 

arakan yang meriah dari rumah orang tua 

calon pengantin laki­laki menuju rumah 

orang tua calon pengantin perempuan. 

Semua kelengkapan mahar dan kebutuhan 

lain untuk upacara pernikahan seperti 

beras, kayu api, hewan ternak, jajanan dan 

sebagainya ikut dibawa. 

6. Nggempe; 

Setelah resmi menjadi calon suami dari 

seseorang, perempuan tidak boleh keluar 

rumah sembarangan, perempuan harus 

melakukan nggempe (pingitan). Nggempe 

merupakan masa latihan bagi calon 

pengantin perempuan untuk memasuki 

rumah tangga. Karena kalau sudah menjadi 

ibu rumah tangga, ia tidak boleh bergaul 

leluasa dengan gadis­gadis lain sesusiannya. 

7. Mbolo Weki; 

Setelah melakukan wa’a co’i, masing­ 

masing keluarga kedua calon pengantin 

melakukan mbolo weki, yaitu musyawarah 

yang dihadiri oleh seluruh kerabat keluarga 

yang berhajat. Mbolo weki dilakukan pada 



Arief Hidayatullah. Pola Komunikasi Kepala.. 

23 

 

 

masing­masing rumah calon pengantin. 

Mbolo weki di kediaman calon pengantin laki­ 

laki merundingkan pemenuhan kebutuhan­ 

kebutuhan acara selanjutnya.   Sementara 

di kediaman calon pengantin perempuan 

merundingkan teknis pelaksanaan prosesi 

pernikahan, seperti yang berkaitan dengan 

hari baik, bulan baik untuk melaksankan 

hajat tersebut serta pembagian tugas kepada 

keluarga dan handai taulan. Pada saat mbolo 

weki tersebut, keluarga yang berhajat 

memberikan bantuan materil kepada yang 

berhajat berupa uang, hewan, beras dan 

sebagainya. 

8. Teka ra Ne’e; 

Kalau dalam internal keluarga yang 

berhajat memeberikan bantuan materil pada 

acara mbolo weki, tidak demikian dengan 

masyarakat umum. Waktu bagi masyarakat 

umum untuk memberikan bantuan kepada 

keluarga yang berhajat dilakukan tiga atau 

empat hari sebelum acara pernikahan 

berlangsung. Waktu pemberian bantuan 

oleh masyarakat umum tersebut disebut 

teka ra ne’e. Bila upacara teka ra ne’e dimulai, 

masyarakat (umumnya kaum perempuan) 

ramai­ramai datang ke rumah yang berhajat 

membawa uang, beras, padi, bahan pakaian 

dan lainnya. Bagi kaum laki­laki bahu­ 

membahu menyiapkan sarana pernikahan 

berupa membangun tenda ditanah lapang, 

membawa kayu bakar, memotong hewan 

untuk konsumsi saat acara berlangsung dan 

memenuhi kebutuhan lainnya. 

9. Kapanca; 

Upacara ini dilaksanakan sehari 

sebelum calon pengantin wanita dinikahkan. 

Setiba di uma ina ruka (rumah yang menjadi 

mahar pernikahan dan sekaligus sebagai 

tempat berhias calon pengantin perempuan) 

calon pengantin wanita akan melaksanakan 

acara adat yang disebut kapanca yaitu acara 

penempelan kapanca (inai) di atas kuku, 

tangan dan kaki calon pengantin wanita. 

Dilakukan secara bergilir oleh ibu­ibu 

pemuka adat. Kapanca sebagai peringatan 

bagi si calon pengantin wanita bahwa dalam 

waktu yang tidak lama lagi akan melakukan 

tugas sebagai istri atau ibu rumah tangga. 

10. Lafa; 

Lafa merupakan puncak dari acara 

nika ra neku dalam tradisi dou Donggo. 

Dalam Bahasa Indonesia, lafa berarti akad 

atau ijab kabul. Sebelum lafa dilakukan, 

calon pengantin laki­laki diantar ramai­ 

ramai oleh kelaurga dan kerabatnya dari 

kediaman orang tuanya menuju tempat 

berlangsungnya lafa, yaitu   pelaminan 

yang sudah disediakan oleh keluarga yang 

berhajat. Proses mengantar tersebut disebut 

londo ndende (turun lama). Dikatakan londo 

ndende, karena calon pangantin laki­laki ini 

akan turun dari rumah orang tuanya selama­ 

lamanya. Dalam proses londo ndende, 

rombongan pengantin laki­laki diiringi 

dengan kesenian tradisional berupa hadrah. 

Sementara calon pengantin perempuan 

menunggu di pelaminan, yang sebelumnya 

sudah dilakukan hal yang sama seperti calon 

pengantin laki­laki. 

Di tempat pengantin wanita 

dipersiapkan berpakaian adat pengantin 

dan duduk di atas pelaminan yang dihias 

ornamen­ornamen tradisional. Tempat 

duduknya tidak menggunakan kursi, tapi 

beralaskan kasur yang sudah dihiasi dengan 

berbagai pernak pernik. Dengan teknik 

duduk bersimpuh dan yang diapit oleh dua 

orang keluarga dekat sebagai pengipas, pada 

deretan pendamping seterusnya di isi kedua 

orang tua masing­masing calon pengantin 

dan kerabat dekat. 

Setelah sampai di pelaminan, 

rembongan pengantin laki­laki “dihadang” 



24 

 

 

oleh keluarga pengantin perempuan dengan 

format di depan pelaminan duduk berbaris 

berhadap­hadapan putri­putri remaja yang 

mebawa lilin berhias. Di belakang dan di 

samping mereka duduk para tamu ibu­ibu 

atau bapak­bapak. Orang tua pengantin 

wanita duduk di sebelah pelaminan. 

Ruangan tersebut dibatasi dengan tirai adat 

yang disebut Dindi ra-lara berwarna­warni, 

biasanya berupa warna merah, hijau, kuning 

dan putih. 

Saat pengantin dan rombongan naik atau 

masuk ke pelaminan, mereka berhenti di 

depan tirai. Untuk melewati tirai tersebut, 

rombongan pengantin laki­laki yang diwakili 

kaum bapak­bapak berdialog dengan bapak­ 

bapak penjaga tirai dari pihak perempuan. 

Inti dari dialog tersebut, pihak perempuan 

meminta uang pelumas dan sirih pinang. 

Setelah diserahkan uang pelumas dan sirih 

pinang, barulah tirai dibuka oleh ibu­ibu 

dari pihak perempuan dari dalam tirai yang 

diiringi dengan taburan beras kuning. 

Dengan disaksikan oleh seluruh tamu, 

di hadapan petugas agama, saksi khusus, 

pengantin pria duduk behadapan dengan 

calon mertuanya, berpegangan tangan 

dalam posisi dua ibu jari kanan mereka 

saling dirapatkan. Dalam posisi demikian, 

diadakanlah lafa. Dengan ucapan; 

..........................(orang tua si perempuan 
memanggil nama calon menantunya). 

Ka nika ku ma nahu, nggomi labo ana 
siwe nahu la......(menyebutkan nama 
anaknya) labo co’i (menyebutkan besaran co’i/mahar yang dibawa) cola 
ake wa’u. 

Calon pengantin laki­laki menjawab 

Ka tarima ku ba mada, nika na la........ 
(menyebutkan nama calon interinya) 
labo co’i bunera nggahi, cola ake wa’u. 

Maksudnya: 

...................(orang tua si perempuan 
memanggil nama calon menantunya). 

Saya nikahkan engkau dengan anak saya 
yang bernama........dengan mahar....... 
dibayar tunai 

Saya terima nikahnya .............. dengan 
maskawin seperti yang telah disebutkan, 
dibayar tunai. 

 
Usai mengucapkan lafa, resmilah kedua 

calon pengantin menjadi pengantin. Proses 

selanjutnya adalah mengantar pengantin 

laki­laki menuju tempat duduk pengantin 

perempuan yang masih ditutup tirai. Setelah 

melewati tirai, calon pengantin laki­laki naik ke 

kepelaminan. Sementara para pengantarnya 

berhentididepanpelaminan. Diataspelaminan 

sudah menunggu pengantin perempuan yang 

dikawal oleh inang pengasuhnya. Pengantin 

pria melangkah naik ke pelaminan dan 

menancapkan setangkai kembang ke atas 

gelung pengantin perempuan yang duduk 

membelakanginya. Pengantin perempuan 

mencabut kembangnya dan membuangnya 

(ini dilakukan tiga kali). Acara tersebut disebut 

nenggu. Setelah nenggu, pengantin perempuan 

berbalik dan sama­sama duduk berhadapan 

kemudian penganti wanita sujud atau salaman 

dengan pengantin laki­laki. Setelah itu, dengan 

diatur oleh penghulu atau orang tua pengantin 

yang mana saja, pengantin laki­laki melakukan 

prosesi caka (jengkal), yakni pengantin laki­ 

laki meletakan jari tangan yang ditelentangkan 

ke ubun­ubun isterinya sembari berjabat 

tangan. Caka sebagai pertanda permulaan 

sang suami menyentuh istrinya dan mulai saat 

itu pula mereka sudah halal untuk bergaul 

sebagai suami­istri. Langkah terakhir proses 

lafa adalah mereka duduk di atas singgahsana 

untuk disaksikan para undangan dan kerabat 

pengantin yang akan memberikan ucapan 

selamat. 

Bagi keluarga yang memiliki materi 

yang cukup, selama proses pernikahan (lafa) 

akan diiringi dengan kesenian tradisional. 

Seperti musik pengiringnya gendang, silu 



Arief Hidayatullah. Pola Komunikasi Kepala.. 

25 

 

 

(terompet khas) dan sanggu (kenongan) 

selama kegiatan berlangsung. 

11. Boho Oi Ndeu; 

Prosesi terakhir dalam tradisi 

pernikahan dou Donggo adalah boho oi 

ndeu, yakni acara mandi sebagai pertanda 

ucapan selamat tinggal atas masa remaja. 

Boho oi ndeu ini dilakukan sehari setelah 

akad nikah dilangsungkan, tapi sebelum 

pengantin bergaul sebagai suami­istri. Pada 

upacara ini kedua pengantin duduk bersama 

pada tempat tertentu yang telah disediakan. 

Kemudian dari atas kepalanya oleh pemuka 

masyarakat (ncuhi) dituangkan air yang 

sudah disiapkan dalam periuk tanah yang 

baru. Leher periuk dilingkari dengan 

segulung benang putih. Kedua pengantin 

duduk berdampingan, menduduki sebuah 

alat tenun lira. Sedang badan mereka dililit 

dengan untaian benang tenun dari kapas 

putih sebagai lambang ikatan suci kemudian 

dilakukan siraman dengan air wangi­ 

wangian. Boho oi ndeu biasanya dilakukan 

pagi hari yang disusul dengan doa selamatan 

pada sore harinya. 

Acara mandi untuk pengantin 

perempuan dilakukan juga sebelum upacara 

pernikahan, yakni pada pagi hari sebelum 

upacara kapanca. Mandi ini disebut boho 

oi mbaru yang artinya memandikan atau 

menghapus masa kegadisan bagi pengantin 

perempuan. Setelah mandi dilanjutkan 

dengan boru atu cukuran yaitu mencukur 

dahi calon mempelai wanita menurut bentuk 

dandanan yang diperlukan. 

Pada hari ke tiga setalah pernikahan, 

pengantin perempuan diboyong ke rumah 

pengantin pria (rumah sebagai mahar) 

dalam acara yang disebut lao keka. Di tempat 

pengantin pria diadakan acara pamaco 

(pemberian hadia), dimana kedua pengantin 

diperkenalkan pada para undangan yang 

kemudian satu persatu menyampaikan 

sumbangan, entah uang atau barang, bahkan 

secara simbolis menyerahkan seuntai tali 

apabila hadiahnya berupa hewan ternak. 

Peran dan Fungsi Ncuhi dalam Upacara 

Pernikahan 

Peran dan fungsi Ncuhi dalam upacara 

pernikahan (nika ra neku), berbeda dengan 

peran dan fungsi Ncuhi dalam kesenian. 

Kalau dalam kesenian, Ncuhi diposisikan 

sebagai penasehat saja, tidak demikian 

dalam nika ra neku. Dalam nika ra neku, 

Ncuhi terkadang menjadi bagian terpenting 

dalam upacara wa’a co’i, lafa dan boho oi 

ndeu. Misalnya Ncuhi berperan sebagai 

panati, penghulu dan pemimpin do’a. 
Dalam upacara wa’a co’i (antar mahar), 

peran dan fungsi Ncuhi tergantung Ncuhi 

mewakili siapa. Kalau Ncuhi mewakili 

pihak calon pengantin laki­laki, maka Ncuhi 

berperan sebagai pemimpin rombongan 

laki­laki yang disebut panati. Fungsi Ncuhi 

dalam perannya tersebut adalah sebagai 

juru bicara yang akan menyampaikan 

maksud dan tujuan dari keluarga calon 

pengantin laki­laki kepada keluarga calon 

pengantin perempuan. Demikian juga kalau 

Ncuhi mewakili keluarga calon pengantin 

perempuan. Ncuhi pun akan berperan 

menjadi juru bicara penerima wa’a co’i dari 

keluarga calon pengantin laki­laki. Kalau 

Ncuhi tidak mewakili kedua keluarga yang 

akan melangsungkan pernikahan, maka 

Ncuhi berperan sebagai tamu kehormatan 

yang akan dimintai nasehatnya untuk kedua 

keluarga calon pengantin. 

Perbedaan peran dan fungsi Ncuhi 

dalam upacara wa’a co’i lebih disebabkan 

oleh faktor kedekatan Ncuhi dengan keluarga 

yang berhajat. Kalau Ncuhi dekat dengan 

keluarga calon pengantin laki­laki, maka 

Ncuhi akan berperan mewakili keluarga 



26 

 

 

calon pengantin laki­laki tersebut. Demikian 

juga untuk calon pengantin perempuan. 

Kalau Ncuhi termasuk keluarga dekat dari 

calon pengantin perempuan, maka Ncuhi 

akan mewakili keluarga tersebut. Ncuhi akan 

berperan netral kalau Ncuhi tidak mewakili 

pihak keluarga manapun. 

Sebelum ada Petugas Pembantu 

Pencatatan Nikah (P3N) dari pemerintah, 

dalam upacara lafa, Ncuhi berperan sebagai 

penghulu, yang berfungsi menikahkan calon 

pengantin. Setelah P3N ada, peran dan fungsi 

Ncuhi tersebut berubah menjadi saksi nikah 

atau sebagai petugas yang menyampaikan 

khutbah nikah. Berperan sebagai saksi 

nikah, maka fungsi Ncuhi dalam upacara lafa 

hanya membumbuhkan tanda tangan pada 

kertas. 

Pada prinsipnya, peran dan fungsi Ncuhi 

dalam upacara lafa ini sama dengan peran 

dan fungsi Ncuhi dalam upacara wa’a co’i, 
yakni sangat tergantung Ncuhi mewakili 

siapa atau tidak mewakili siapa­siapa. 

Fungsi dan peran Ncuhi dalam   upacara 

ini dan pada upacara pernikahan pada 

umumnya, tergantung kedekatan Ncuhi 

dengan keluarga yang berhajat 

Bentuk Komunikasi Ncuhi dalam 

Melestarikan Upacara Pernikahan 

Bentuk komunikasi Ncuhi dalam 

melestarikan upacara pernikahan sangat 

bergantung pada peran dan fungsi yang 

diberikan dou donggo itu sendiri. Kalau 

dikelompokkan berdasarkan bentuk 

komunikasi, maka terdapat 3 (tiga) bentuk 

komunikasi yang digunakan Ncuhi dalam 

usahanya melestarikan upacara pernikahan 

dou Donggo, yakni bentuk komunikasi 

antarpersonal, kelompok dan public. 

Komunikasi antarpersonal, bentuk 

komunikasi ini digunakan Ncuhi ketika 

memberikanwejangankepadacalonpengantin 

dan orang tua calon pengantin. Komunikasi 

kelompok, bentuk komunikasi ini dipraktikan 

oleh Ncuhi ketika berperan sebagai wakil 

atau utusan dari salah satu keluarga calon 

pengantin untuk menyampaikan pesan­pesan 

kepada keluarga calon pengantin lainnya. 

Misalnya ketika Ncuhi berperan sebagai panati 

(orang yang melamar). Komunikasi publik, 

bentuk komunikasi ini digunakan Ncuhi ketika 

Ncuhi didaulat membacakan khutbah nikah 

atau ketika Ncuhi memberikan sambutan 

dalam resepsi pernikahan. Bentuk komunikasi 

ini juga digunakan Ncuhi ketika melakukan 

panati ketika salah calon pengantin berbeda 

kebudayaan dengan dou Donggo. 

KESIMPULAN 

Dari     pemaparan     hasil     penelitian 

di atas, maka dapat ditarik kesimpulan 

bahwa, bentuk komunikasi Ncuhi dalam 

melestarikan kesenian tradisional dou 

Donggo, Ncuhi menggunakan komunikasi 

antarpersonal, kelompok dan publik. 

Pertama,   komunikasi    antarpersonal; 

Ncuhi menggunakan bentuk komunikasi 

antarpersonal untuk menyampaikan pesan 

kepada pemimpin atau penanggungjawab 

dari komunitas kesenian. Komunikasi 

antarpersonal juga digunakan Ncuhi 

tatkala masyarakat umum (non komunitas 

kesenian) menanyakan tentang kesenian 

dou Donggo. Kedua, komunikasi kelompok; 

untuk komunikasi ini dilakukan Ncuhi 

apabila dalam komunitas kesenian itu 

secara bersama­sama meminta Ncuhi untuk 

memberikan wejangan atas aktivitas mereka. 

Komunikasi bentuk ini juga dilakukan 

Ncuhi kepada kepada dou Donggo diluar 

komunitas kesenian yang mau mengetahui 

keseniannya. Ketiga, komunikasi publik; 

komunikasi ini dilakukan Ncuhi apabila ada 

acara pementasan yang diundang oleh pihak 

luar dou Donggo. 



Arief Hidayatullah. Pola Komunikasi Kepala.. 

27 

 

 

Sedangkan bentuk komunikasi Ncuhi 

dalam pelestarian upacara pernikahan, 

Ncuhi menggunakan komunikasi 

antarpersonal, kelompok dan publik. 

Pertama, komunikasi antarpersonal, 

bentuk komunikasi ini digunakan Ncuhi 

ketika memberikan wejangan kepada calon 

pengantin dan orang tua calon pengantin. 

Kedua, komunikasi kelompok, bentuk 

komunikasi ini dipraktikan oleh Ncuhi 

ketika berperan sebagai wakil atau utusan 

dari salah satu keluarga calon pengantin 

untuk menyampaikan pesan­pesan kepada 

keluarga calon pengantin lainnya. Misalnya 

ketika Ncuhi berperan sebagai panati (orang 

yang melamar). Ketiga, komunikasi publik, 

bentuk komunikasi ini digunakan Ncuhi 

ketika Ncuhi didaulat membacakan khutbah 

nikah atau ketika Ncuhi memberikan 

sambutan dalam resepsi pernikahan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ihromi, T.O. 1999. Pokok-Pokok Antropologi 

Budaya. Jakarta: Yayasan Obot Indonesia. 

Said, M. Mas’ud. 2007. Birokrasi dinegara 

Birokratis. Malang: UMM Press. 

Mulyana, Deddy. 2005. Cet 9. Edisi Revisi. 

Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar. 

Bandung: PT. Remaja Rosdakarya. 

Koentjaraningrat. 1992. Beberapa Pokok 

Antropologi Sosial. Jakarta: Dian Rakyat. 

Nasution, S. 1992. Metode Penelitian 

Naturalistik Kualitatif. Bandung: Tarsito. 


