
El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran    ISSN: 2654-7198 
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349 

 

 

91 | E l  B a n a r  

 

Pendidikan Sosiality Nabi Muhammad : Pondasi Moderasi 
Beragama di Era Modern 

 
Silmi Afifah1 

Farah Qotrun Nada2 

Amelya Agustin3 

Muhammad Syafi Hifdzi Haq4 

Mohammad Syaifuddin5 

 
1/2/3/4/5 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan  

Jl. Pahlawan Km.5 Rowolaku Kajen Kab. Pekalongan 51161 Jawa Tengah, Indonesia 

 

silmi.afifah24164@mhs.uingusdur.ac.id  

 

 

Abstract: The growing phenomenon of intolerance, social polarization, and the 
decline of human values in the modern era poses a serious challenge for Islamic 
education. The social education of Prophet Muhammad offers a model of education 
based on prophetic social values oriented toward balance and social harmony. This 
study aims to analyze the prophetic social values that can serve as a conceptual and 
practical foundation for strengthening religious moderation in Islamic educational 
institutions. This research employs a qualitative descriptive method using library 
research from Qur’anic exegesis, hadith, and both classical and contemporary Islamic 
education literature. The findings reveal that the Prophet’s social education 
emphasizes tasamuh (tolerance), ta‘awun (cooperation), and rahmah (compassion), 
implemented through exemplary behavior, habituation, and cross-group social 
interaction. These values effectively foster moderate character and inclusive religious 
attitudes. Therefore, the social education of Prophet Muhammad serves as a 
prophetic character education paradigm that is relevant to strengthening religious 
moderation within today’s digital and multicultural society. 
 

Keywords: Social Education; Prophet Muhammad; Religious Moderation; Modern Era.  
 
Abstrak: Fenomena meningkatnya intoleransi, polarisasi sosial, dan degradasi nilai 
kemanusiaan di era modern menjadi tantangan serius bagi pendidikan Islam. 
Pendidikan sosiality Nabi Muhammad Saw. menawarkan model pendidikan berbasis 
nilai-nilai sosial profetik yang berorientasi pada keseimbangan dan harmoni sosial. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis nilai-nilai sosial kenabian yang dapat 
dijadikan landasan konseptual dan praksis dalam memperkuat moderasi beragama di 
lembaga pendidikan Islam. Metode yang digunakan ialah pendekatan kualitatif 
deskriptif dengan studi kepustakaan terhadap literatur tafsir, hadis, serta kajian 
pendidikan Islam klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
pendidikan sosiality Rasulullah menekankan nilai tasamuh (toleransi), ta‘awun 
(kerjasama), dan rahmah (kasih sayang), yang diimplementasikan melalui 
keteladanan, pembiasaan, dan interaksi sosial lintas kelompok. Nilai-nilai tersebut 
terbukti efektif dalam membangun karakter moderat dan menumbuhkan semangat 
keberagamaan yang inklusif. Dengan demikian, pendidikan sosiality Nabi Muhammad 
Saw. dapat dijadikan paradigma pendidikan karakter profetik yang relevan untuk 
memperkuat moderasi beragama di tengah masyarakat digital dan multikultural masa 
kini. 
 

          Kata kunci: Pendidikan Sosiality; Nabi Muhammad; Moderasi Beragama; Era Modern. 

 

mailto:silmi.afifah24164@mhs.uingusdur.ac.id


El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran    ISSN: 2654-7198 
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349 

 

 

92 | E l  B a n a r  

 

PENDAHULUAN

Pendidikan sosial dalam Islam memiliki peran fundamental dalam membentuk 

karakter, moralitas, dan keharmonisan umat. Konsep ini tidak hanya menekankan ritual 

dan hafalan teks, tetapi juga menanamkan nilai relasi sosial, empati, dan keadilan antar 

manusia. Dalam praktiknya, banyak lembaga pendidikan islam masih menitikberatkan 

aspek ritual dibanding pembinaan sosial. Sebagai bukti, dalam penelitian Pendidikan 

Sosial Berbasis Islam: Pendekatan Terpadu ditemukan bahwa integrasi nilai ukhuwah, 

ta’awun, dan keadilan memperkuat kohesi sosial dan mengurangi polarisasi (Pangeran et 

al., 2025). Selain itu, studi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam di Indonesia 

menunjukkan bahwa menyajikan materi ajaran Islam dengan prinsip moderasi 

menumbuhkan karakter yang inklusif dan toleran (Luqmanul Hakim Habibie et al., 2021). 

Juga, artikel Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan menegaskan bahwa 

muatan toleransi dan multikultural penting dalam konten kurikulum PAI (Suryadi, 2022). 

Oleh karena itu, revitalisasi pendidikan sosial Islam berbasis nilai moderasi merupakan 

kebutuhan mendesak dalam menghadapi tantangan pluralitas di era modern. 

 Penelitian terdahulu telah membahas hubungan pendidikan Islam dengan 

pembentukan karakter sosial umat. Konsep Pendidikan Sosial Berbasis Tauhid 

menegaskan hubungan manusia dengan Tuhan dan sesama sebagai kerangka sosial-

teologis (Khoiruddin, 2018). Dalam kajian Moderasi Beragama sebagai Pendekatan 

dalam Pendidikan Islam, dikemukakan bahwa moderasi menekankan keseimbangan, 

toleransi, dan kasih sayang sebagai prinsip pendidikan (Arifin & Huda, 2024). Jurnal 

Konsep Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam menyebut bahwa moderasi menjadi 

prinsip dasar yang meminimalisir ekstrimisme dan memperkuat harmoni sosial (Agus 

Mufaridah, Hawwin Huda Yana, 2025). Namun, sebagian besar kajian tersebut masih 

bersifat konseptual dan belum menbahas bagaimana nilai sosial Nabi Muhammad Saw. 

dapat diintegrasikan secara operasional dalam sistem pendidikan modern. Dengan 

demikian, terdapat kesenjangan antara teori moderasi dan praksis pendidikan sosial Islam 

yang aplikatif. 

Artikel ini menawarkan kebaruan ilmiah dengan menjadikan nilai sosial Nabi 

Muhammad Saw. sebagai paradigma pendidikan sosial moderat kontemporer. 

Pendekatan ini tidak sekadar moral normatif, tetapi juga menjadi paradigma p  endidikan 

yang menginterpretasikan nilai profetik dalam strategi pendidikan modern. Dalam literatur 

moderasi yang ada, jarang ditemukan integrasi langsung antara nilai sosial kenabian dan 

strategi pedagogis kontekstual. Sebagai contoh, sejumlah penelitian moderasi fokus pada 

materi kurikulum atau metode pembelajaran, tanpa memetakan nilai sosial kenabian 

sebagai poros pembentukan moderasi (Luqmanul Hakim Habibie et al., 2021). Dengan 

demikian, kebaruan studi ini terletak pada model konseptual yang mengintegrasikan nilai 

sosial Nabi dengan praktik pendidikan moderat. 

Permasalahan utama dalam kajian ini adalah bagaimana nilai-nilai sosial Nabi 

Muhammad Saw. dapat diimplementasikan secara sistemik dalam pendidikan Islam untuk 

memperkuat moderasi beragama di masyarakat modern. Tujuan penelitian ini adalah 

menganalisis nilai-nilai sosial dalam kehidupan Nabi dan menelaah relevansinya terhadap 

pendidikan moderasi beragama, dengan harapan menghasilkan rekomendasi konseptual 

dan praktis bagi pengembangan sistem pendidikan Islam yang inklusif, toleran, dan 

berkeadilan. 



El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran    ISSN: 2654-7198 
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349 

 

 

93 | E l  B a n a r  

 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada 

analisis terhadap teks-teks klasik dan kontemporer yang relevan dengan nilai-nilai sosial 

dalam pendidikan Islam. Penelitian ini dilaksanakan selama periode September - Oktober 

2025 dengan memanfaatkan berbagai sumber ilmiah dan literatur yang kredibel. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari literatur primer dan literatur sekunder. 

Literatur primer meliputi tafsir Al-Qur’an, hadis, serta karya ulama klasik dan kitab sirah 
Nabawiyah yang menggambarkan praktik sosial Nabi Muhammad Saw. Literatur 

sekunder mencakup karya ilmiah dan artikel jurnal modern yang membahas pendidikan 

Islam, nilai-nilai profetik, dan konsep moderasi beragama, seperti yang diterbitkan dalam 

Tarlim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, Taklim: Jurnal Pendidikan Islam, dan Global 

Education Journal. 

Prosedur penelitian meliputi tiga tahapan. Pertama, tahap pengumpulan data, yaitu 

penelusuran literatur menggunakan sumber-sumber akademik yang kredibel dan 

terindeks. Kedua, tahap analisis data, dilakukan dengan teknik analisis isi (content 

analysis) dan pendekatan tematik untuk mengidentifikasi nilai-nilai sosial Nabi 

Muhammad Saw. seperti tasamuh (toleransi), ta‘awun (kerjasama), dan rahmah (kasih 
sayang). Ketiga, tahap sintesis dan penarikan kesimpulan, yaitu menghubungkan temuan 

nilai-nilai sosialitas tersebut dengan prinsip moderasi beragama dalam konteks 

pendidikan Islam modern. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendidikan Sosiality Nabi Muhammad Saw. sebagai Model Pembentukan Karakter 

Sosial  

Pendidikan sosial Nabi Muhammad Saw. menekankan pembentukan karakter sosial 

sebagai fondasi utama untuk menciptakan harmoni masyarakat yang inklusif, di mana 

empati, kepedulian, dan solidaritas antarindividu menjadi bagian integral dari kehidupan 

sehari-hari. Nilai tasamuh (toleransi), ta‘awun (kerjasama), dan rahmah (kasih sayang) 
menjadi inti dari pendidikan sosial kenabian, yang tidak hanya diajarkan secara verbal 

tetapi juga melalui keteladanan praktik interaksi sosial yang konsisten. Nabi selalu 

mencontohkan sikap pengertian terhadap perbedaan, mendorong kerja sama dalam 

berbagai urusan sosial dan keagamaan, serta membangun komunitas yang saling 

menghormati dan mendukung satu sama lain. Bukti konseptual menunjukkan bahwa 

pendidikan sosial berbasis tauhid membentuk karakter sosial yang berlandaskan nilai 

spiritual Islam (Khoiruddin, 2018). Integrasi nilai sosial dalam pendidikan sosial Islam 

terbukti memperkuat kohesi sosial serta mengurangi polarisasi di tengah masyarakat 

yang majemuk (Pangeran et al., 2025). Pendekatan ini menegaskan pentingnya 

internalisasi nilai-nilai sosial kenabian sebagai dasar pembentukan karakter masyarakat 

yang moderat, inklusif, dan harmonis. 

Nilai tasamuh (tolerasi) berperan sebagai prinsip toleransi yang menumbuhkan 

inklusivitas dan saling menghargai dalam komunitas, sehingga setiap individu dapat 

berinteraksi secara konstruktif tanpa mengabaikan perbedaan latar belakang maupun 

pandangan. Nabi menanamkan sikap toleran melalui keteladanan yang konsisten, 



El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran    ISSN: 2654-7198 
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349 

 

 

94 | E l  B a n a r  

 

menghormati hak orang lain, serta mengedepankan dialog dan musyawarah dalam 

menyelesaikan setiap bentuk konflik sosial, sehingga membentuk karakter masyarakat 

yang menghargai perbedaan dan menolak kekerasan. Penanaman nilai tasamuh dalam 

pendidikan sosial Islam terbukti memperkuat kohesi sosial dan mengurangi potensi 

polarisasi yang dapat muncul di tengah masyarakat (Pangeran et al., 2025). Pendidikan 

moderat yang menekankan prinsip toleransi secara sistematis juga menghasilkan 

generasi yang inklusif dan mampu bekerja sama lintas kelompok tanpa mengorbankan 

nilai-nilai moral dan etika (Luqmanul Hakim Habibie et al., 2021). Dengan demikian, 

tasamuh memberikan fondasi strategis bagi pembangunan karakter sosial yang inklusif, 

adaptif, dan mampu menghadapi kompleksitas kehidupan sosial modern.  

Nilai ta‘awun atau kerjasama menjadi fondasi penting dalam pendidikan sosial Nabi 
untuk membangun solidaritas yang kokoh di antara anggota masyarakat, di mana setiap 

individu memiliki tanggung jawab moral dan sosial terhadap kepentingan bersama. Nabi 

menekankan pentingnya saling menolong dalam kehidupan sosial maupun ibadah melalui 

pembiasaan sehari-hari, seperti kerja bakti, pembagian tugas dalam komunitas, dan 

partisipasi aktif dalam kegiatan sosial yang bermanfaat bagi masyarakat. Praktik 

kerjasama ini terbukti efektif dalam membentuk karakter sosial yang bertanggung jawab 

dan mampu beradaptasi dalam berbagai situasi sosial (Pangeran et al., 2025). Selain itu, 

penerapan nilai kerjasama dalam pendidikan moderat Islam meningkatkan inklusivitas 

serta keterlibatan lintas kelompok, sehingga tercipta budaya kolaboratif yang harmonis 

dan berkelanjutan (Luqmanul Hakim Habibie et al., 2021). Pendekatan ini menunjukkan 

bahwa ta‘awun tidak hanya memperkuat ikatan sosial, tetapi juga mengembangkan 
kemampuan kolaboratif yang selaras dengan prinsip toleransi dan kepedulian sosial yang 

diajarkan Nabi.  

Nilai rahmah (kasih sayang) melengkapi pendidikan sosial Nabi, menjadi landasan 

interaksi sosial yang penuh empati dan kepedulian terhadap semua individu, termasuk 

mereka yang berada dalam posisi lemah atau berbeda pandangan. Nabi mengajarkan 

menolong yang lemah, menghargai hak individu, serta bersikap lembut dan penuh 

pengertian dalam setiap bentuk komunikasi sosial, sehingga membentuk karakter 

masyarakat yang inklusif dan peduli. Prinsip kasih sayang dalam pendidikan Islam 

menjadi fondasi moderasi yang menyeimbangkan hak individu dengan kepentingan sosial 

secara proporsional (Arifin & Huda, 2024). Penerapan rahmah melalui keteladanan dan 

pembiasaan sosial terbukti meningkatkan kesadaran toleransi dan kepedulian di lembaga 

pendidikan, sehingga menumbuhkan karakter yang saling menghormati dan menghargai 

perbedaan (Suryadi, 2022). Integrasi tasamuh, ta‘awun, dan rahmah menunjukkan bahwa 
pendidikan sosial kenabian mampu membentuk karakter moderat yang berorientasi pada 

harmoni sosial, kolaborasi berkelanjutan, dan keberlangsungan hubungan antarindividu di 

masyarakat modern. 

 

Implementasi Pedagogis Nilai Tasamuh, Ta‘awun, dan Rahmah di Lembaga 
Pendidikan Islam  

Implementasi nilai tasamuh di lembaga pendidikan Islam dilakukan melalui berbagai 

strategi pedagogis yang menekankan penghargaan terhadap perbedaan dan praktik 

toleransi dalam kehidupan sehari-hari. Guru menjadi teladan utama dengan menunjukkan 

sikap inklusif dan menghargai pandangan berbeda, sehingga peserta didik terbiasa 



El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran    ISSN: 2654-7198 
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349 

 

 

95 | E l  B a n a r  

 

menghormati hak-hak orang lain. Penelitian menunjukkan bahwa pembiasaan nilai 

tasamuh dalam interaksi kelas meningkatkan sikap toleran dan empati siswa terhadap 

teman sebaya(Pangeran et al., 2025). Selain itu, implementasi nilai tasamuh melalui 

kegiatan diskusi, debat, dan musyawarah di kelas terbukti menumbuhkan kemampuan 

berpikir kritis yang tetap menghargai perbedaan(Hasan, 2023). Pendekatan ini 

membangun fondasi karakter moderat yang siap berinteraksi secara harmonis dalam 

masyarakat plural.  

Nilai ta‘awun diterapkan melalui kerja sama dalam berbagai kegiatan akademik dan 
non-akademik, mulai dari proyek kelompok hingga kegiatan sosial di lingkungan sekolah 

atau pesantren. Guru mendorong kolaborasi lintas kelas dan lintas latar belakang siswa, 

sehingga tercipta pengalaman nyata dalam menolong dan bekerja sama dengan sesama. 

Penerapan pedagogis ini terbukti meningkatkan keterampilan sosial, tanggung jawab, dan 

solidaritas siswa (DALAM PERSPEKTIF AL- QUR ’ AN Judul Pendidikan Sosial Bagi 
Masyarakat Dalam Perspektif Al- Qur ’ an, n.d.). Bukti lain menunjukkan bahwa kegiatan 

kolaboratif yang menekankan ta‘awun menguatkan ikatan sosial dan membangun budaya 
saling peduli di antara peserta didik(Suryadi, 2022). Dengan demikian, ta‘awun tidak 
hanya menjadi konsep abstrak, tetapi diinternalisasikan melalui praktik nyata yang 

membentuk karakter sosial yang kohesif dan berorientasi pada kemaslahatan bersama.  

Nilai rahmah atau kasih sayang diintegrasikan dalam pembelajaran melalui 

perhatian guru terhadap kebutuhan emosional dan sosial peserta didik, serta penerapan 

metode pembelajaran yang humanis dan partisipatif. Pendidik menekankan pentingnya 

sikap empati, kepedulian terhadap teman yang lemah, dan penyelesaian konflik secara 

damai. Penelitian menunjukkan bahwa penerapan rahmah dalam kegiatan pembelajaran 

meningkatkan kesadaran sosial, rasa tanggung jawab, dan kepedulian siswa terhadap 

sesama(Suryadi, 2022). Selain itu, kegiatan mentoring, konseling, dan pembiasaan 

budaya saling menghargai secara sistematis mampu membangun iklim sekolah yang 

harmonis dan aman(Fransistyawan, 2023). Pendekatan ini membentuk karakter peserta 

didik yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga sensitif terhadap kebutuhan 

sosial dan emosional orang lain.  

Integrasi ketiga nilai sosial—tasamuh, ta‘awun, dan rahmah—dalam strategi 

pedagogis menghasilkan model pendidikan Islam yang moderat dan relevan dengan 

konteks kontemporer. Guru menjadi fasilitator yang menanamkan nilai-nilai ini melalui 

interaksi sehari-hari, praktik pembiasaan, dan evaluasi karakter siswa. Penelitian 

menunjukkan bahwa penerapan model ini memperkuat keterampilan sosial, toleransi, dan 

kolaborasi di lingkungan pendidikan(Hasan, 2023). Bukti lain menegaskan bahwa 

integrasi nilai sosial kenabian secara sistemik dalam kurikulum dan budaya sekolah 

menciptakan peserta didik yang siap menghadapi tantangan masyarakat modern yang 

plural dan terdigitalisasi(Fransistyawan, 2023). Dengan demikian, pendidikan yang 

berlandaskan nilai-nilai sosial Nabi Muhammad SAW efektif membangun karakter 

moderat yang inklusif, kolaboratif, dan berkeadaban tinggi.  

 

Integrasi Nilai Sosiality Nabi Muhammad dan Moderasi Beragama di Era Modern 

Nilai-nilai sosial kenabian, termasuk tasamuh, ta‘awun, dan rahmah, memiliki peran 
sentral dalam membentuk paradigma moderasi beragama yang adaptif di tengah 

masyarakat modern yang kompleks, di mana intoleransi, polarisasi sosial, dan 



El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran    ISSN: 2654-7198 
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349 

 

 

96 | E l  B a n a r  

 

penyebaran informasi digital menjadi tantangan nyata bagi integritas sosial dan 

kerukunan umat. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai landasan etis dan pedagogis yang 

memungkinkan peserta didik menginternalisasi sikap empati, menghargai perbedaan, 

serta menumbuhkan kesadaran kolektif dalam interaksi sosial sehari-hari, sehingga 

mereka mampu menghadapi dinamika sosial kontemporer secara kritis dan konstruktif. 

Pendidikan berbasis nilai sosial kenabian menciptakan pengalaman belajar yang holistik, 

memadukan aspek kognitif, afektif, dan sosial, sekaligus menumbuhkan kepedulian 

terhadap kesejahteraan bersama dan memperkuat kohesi komunitas(Pangeran et al., 

2025). Pembelajaran yang menekankan tasamuh dan rahmah terbukti meningkatkan 

kemampuan individu untuk berinteraksi secara harmonis dengan kelompok yang berbeda 

latar belakang, sehingga menurunkan risiko konflik dan memperkuat solidaritas sosial 

(DALAM PERSPEKTIF AL- QUR ’ AN Judul Pendidikan Sosial Bagi Masyarakat Dalam 
Perspektif Al- Qur ’ an, n.d.). Oleh karena itu, integrasi nilai sosial kenabian menjadi 

pijakan strategis yang tidak hanya memperkuat karakter moderat peserta didik, tetapi juga 

menciptakan fondasi bagi pengembangan masyarakat inklusif dan beradab.  

Moderasi beragama di era digital menuntut peserta didik untuk memiliki 

pemahaman mendalam mengenai nilai sosial kenabian, sehingga mereka mampu 

mempraktikkan toleransi, kolaborasi, dan empati baik dalam interaksi daring maupun 

luring, tanpa terjerumus dalam sikap ekstrem atau polarisasi yang dapat mengancam 

keharmonisan sosial. Nilai tasamuh mengajarkan penghargaan terhadap keberagaman 

pandangan dan praktik, sementara ta‘awun mendorong kerja sama lintas kelompok untuk 
mencapai tujuan bersama yang produktif dan bermanfaat bagi komunitas. Integrasi nilai-

nilai ini membentuk kapasitas peserta didik untuk berpikir kritis, bersikap inklusif, dan 

mengelola konflik secara konstruktif dalam berbagai konteks sosial, termasuk di ranah 

digital yang rawan disinformasi(Luqmanul Hakim Habibie et al., 2021). Implementasi 

prinsip moderasi melalui kurikulum dan pembelajaran terbukti menumbuhkan sikap 

toleran, kemampuan berpikir kritis, dan kesadaran sosial yang tinggi pada peserta 

didik(Hasan, 2023). Dengan demikian, pendidikan moderasi berbasis nilai sosial kenabian 

menjadi strategi efektif untuk membangun karakter harmonis dan resilient terhadap 

tantangan masyarakat modern yang plural dan terdigitalisasi.  

Nilai ta‘awun dan rahmah menjadi instrumen penting untuk menanggulangi 
polarisasi sosial yang semakin tajam, karena keduanya menekankan kolaborasi, 

kepedulian, dan tanggung jawab terhadap sesama, sehingga membentuk karakter moral 

yang mampu mencegah konflik horizontal di lingkungan sekolah maupun masyarakat 

luas. Pendidikan yang mengedepankan kerja sama dan kasih sayang membekali peserta 

didik dengan keterampilan sosial yang kuat, meningkatkan partisipasi aktif dalam kegiatan 

komunitas, dan menumbuhkan solidaritas serta kepedulian terhadap kesejahteraan orang 

lain. Praktik ta‘awun secara sistematis menanamkan tanggung jawab kolektif, sementara 
rahmah menumbuhkan empati dan kepedulian yang nyata dalam interaksi sosial sehari-

hari(Pangeran et al., 2025). Selain itu, penerapan nilai ta‘awun dalam pembelajaran 
kolaboratif terbukti meningkatkan keterlibatan siswa dalam kegiatan sosial kolektif dan 

memperkuat hubungan antarindividu yang berbeda latar belakang(Suryadi, 2022). Oleh 

karena itu, integrasi nilai sosial kenabian menjadi strategi operasional yang ampuh dalam 

membangun moderasi beragama yang inklusif, harmonis, dan berorientasi pada 

kemaslahatan bersama.  



El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran    ISSN: 2654-7198 
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349 

 

 

97 | E l  B a n a r  

 

Pendidikan moderasi beragama dapat diwujudkan melalui proses internalisasi, 

implementasi, refleksi, dan transformasi budaya lembaga pendidikan, di mana guru 

menanamkan nilai sosial kenabian melalui keteladanan, interaksi sosial yang sistematis, 

dan praktik pembiasaan dalam kegiatan akademik maupun ekstrakurikuler, sehingga 

tercipta ekosistem pendidikan yang moderat dan inklusif. Internalisasi nilai-nilai moderasi 

melalui kegiatan pembiasaan, teladan guru, dan penguatan nilai karakter menghasilkan 

peserta didik yang mampu menghargai perbedaan, menyelesaikan konflik secara 

konstruktif, dan berperan aktif dalam membangun keharmonisan sosial(Luqmanul Hakim 

Habibie et al., 2021). Selain itu, implementasi kebijakan moderasi beragama di lembaga 

pendidikan terbukti mendukung terciptanya harmoni dan integrasi sosial dalam konteks 

sekolah(Rozaq et al., 2024). Strategi sistemik yang mengintegrasikan nilai tasamuh, 

ta‘awun, dan rahmah memperkuat kohesi sosial serta menumbuhkan budaya sekolah 
yang moderat, inklusif, dan kolaboratif (Pangeran et al., 2025). Dengan demikian, 

internalisasi dan implementasi nilai sosial kenabian secara konsisten membangun 

ekosistem pendidikan yang mendukung moderasi beragama secara komprehensif.  

Era digital dan arus informasi yang cepat menuntut peserta didik memiliki 

kemampuan berpikir kritis, empati, serta keterampilan sosial untuk menyaring dan 

mengelola konten yang berpotensi menimbulkan intoleransi atau polarisasi. Nilai rahmah 

menekankan pentingnya empati dan kepedulian dalam interaksi sosial, sementara 

tasamuh menanamkan prinsip toleransi dan penghargaan terhadap perbedaan pendapat. 

Penerapan praktik ta‘awun dalam proyek kolaboratif akademik maupun sosial terbukti 
meningkatkan keterlibatan siswa dalam membangun komunitas yang inklusif, harmonis, 

dan berkeadilan (Fransistyawan, 2023). Selain itu, praktik ta‘awun dalam kegiatan 
kolaboratif meningkatkan kerja sama antarindividu dan memperkuat ikatan sosial dalam 

kelompok yang beragam (Suryadi, 2022). Integrasi nilai sosial kenabian dalam konteks 

pembelajaran modern membekali peserta didik menjadi individu adaptif, kritis, dan peduli 

sosial, sehingga mampu menghadapi tantangan masyarakat plural dan terdigitalisasi.  

Integrasi nilai tasamuh, ta‘awun, dan rahmah dalam pendidikan Islam modern 
berperan sebagai strategi utama dalam memperkuat moderasi beragama serta 

membentuk peserta didik yang toleran, kolaboratif, dan peduli sosial. Penerapan nilai-nilai 

ini memungkinkan siswa untuk memahami pentingnya penghargaan terhadap perbedaan, 

kerja sama antarindividu, dan pengembangan empati dalam konteks kehidupan sehari-

hari. Dengan internalisasi yang konsisten, nilai-nilai ini menumbuhkan kesadaran sosial 

yang mampu menghadapi dinamika kompleks masyarakat, termasuk polarisasi sosial dan 

arus informasi digital yang pesat. Implementasi nilai-nilai sosial kenabian melalui praktik 

pedagogis, kegiatan pembiasaan, dan refleksi budaya lembaga terbukti efektif dalam 

menumbuhkan karakter moderat dan inklusif pada peserta didik(Hasan, 2023). Selain itu, 

penerapan kebijakan moderasi beragama secara sistemik di sekolah mendukung 

terciptanya keharmonisan pendidikan Islam dan integrasi sosial yang lebih luas(Rozaq et 

al., 2024). Dengan demikian, integrasi nilai tasamuh, ta‘awun, dan rahmah membentuk 
fondasi konseptual dan praksis yang relevan untuk menyiapkan generasi yang mampu 

menjaga keharmonisan sosial, adaptif, dan berperan aktif dalam masyarakat modern. 

 

 

 



El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran    ISSN: 2654-7198 
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349 

 

 

98 | E l  B a n a r  

 

PENUTUP 

Berdasarkan temuan penelitian, nilai-nilai sosial Nabi Muhammad SAW seperti 

tasamuh, ta‘awun, dan rahmah terbukti menjadi fondasi konseptual dan praktis dalam 
membentuk karakter sosial yang moderat di lembaga pendidikan Islam. Implementasi 

nilai-nilai tersebut melalui keteladanan guru, pembiasaan dalam interaksi sosial, kurikulum 

berbasis karakter, serta kegiatan akademik dan ekstrakurikuler mampu menumbuhkan 

sikap toleran, kolaboratif, dan peduli terhadap sesama. Penerapan nilai sosial kenabian 

juga efektif dalam memperkuat moderasi beragama, menghadapi tantangan intoleransi, 

polarisasi sosial, dan dinamika digital di era modern. Dengan demikian, pendidikan sosial 

Nabi Muhammad SAW berperan sebagai paradigma pendidikan karakter profetik yang 

relevan dengan konteks kontemporer dan mampu membentuk peserta didik yang inklusif 

serta berkeadaban tinggi. 

Lembaga pendidikan Islam disarankan untuk secara sistematis mengintegrasikan 

nilai tasamuh, ta‘awun, dan rahmah dalam seluruh aspek pendidikan, mulai dari 
kurikulum, strategi pembelajaran, hingga kegiatan ekstrakurikuler, agar internalisasi nilai 

sosial kenabian berlangsung konsisten. Guru dan tenaga pendidik perlu diberikan 

pelatihan yang fokus pada strategi pembelajaran moderasi beragama, sehingga dapat 

menjadi teladan sekaligus fasilitator dalam membentuk karakter inklusif peserta didik. 

Penelitian selanjutnya dapat mengeksplorasi model evaluasi, indikator keberhasilan, dan 

dampak jangka panjang implementasi pendidikan sosial kenabian, untuk menghasilkan 

rekomendasi yang lebih aplikatif dalam konteks pendidikan Islam modern yang plural dan 

terdigitalisasi. 

 

 

REFERENSI

Agus Mufaridah, Hawwin Huda Yana, A. M. (2025). Konsep Moderasi Beragama dalam 

Pendidikan Islam (Studi Literatur atas Ayat-Ayat Al-Qur’an dan Hadis). Jurnal 

Ilmiah Global Education, 3(1), 222–232. https://doi.org/10.55681/jige.v5i3.3229 

Arifin, B., & Huda, H. (2024). Moderasi Beragama sebagai Pendekatan dalam Pendidikan 

Islam Indonesia. Tarlim : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(2), 143–154. 

https://doi.org/10.32528/tarlim.v7i2.2464 

DALAM PERSPEKTIF AL- QUR ’ AN Judul Pendidikan Sosial Bagi Masyarakat dalam 
Perspektif al- Qur ’ an. (n.d.). 

Fransistyawan, R. (2023). Penerapan Nilai-nilai Akhlak Tasamuh dalam Membangun 

Ukhuwah Wathaniyah di Sekolah Dasar Katolik ST Yusuf Desa Sukoreno 

Umbulsari Jember. 

Hasan, R. (2023). Pendidikan Moderisasi Beragama Dalam Perspektif. 11(November 

2022), 35–45. 

Khoiruddin, M. (2018). Pendidikan Sosial Berbasis Tauhid dalam perspektif Al-Qur’an. At-

Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam, 3(1), 73. 

https://doi.org/10.22515/attarbawi.v3i1.1141 

Luqmanul Hakim Habibie, M., Syakir Al Kautsar, M., Rochmatul Wachidah, N., & Sugeng, 

A. (2021). Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia. 



El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran    ISSN: 2654-7198 

Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349 

 

 

99 | E l  B a n a r  

 

Jurnal Moderasi Beragama, 01(1), 121–150. 

Pangeran, G. B., Zumaro, A., & Khusnadin, M. H. (2025). Pendidikan Sosial Berbasis 

Islam: Pendekatan Terpadu dalam Membangun Karakter dan Persatuan 

Masyarakat. Journal of Education Research, 6(1), 61–69. 

https://doi.org/10.37985/jer.v6i1.2177 

Rozaq, M. K., Anhar, S. H., & Miftah, M. (2024). Implementasi Kebijakan Moderasi 

Beragama terhadap Harmoni Pendidikan Islam di SMAN 1 Bae Kudus. Jurnal 

Pemerintahan Dan Kebijakan (JPK), 5(2), 101–114. 

https://doi.org/10.18196/jpk.v5i2.20682 

Suryadi, R. A. (2022). Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Agama Islam. 

Taklim : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 1–12. 

https://doi.org/10.17509/tk.v20i1.43544 

 

 

 


