(el Banal) El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran ISSN: 2654-7198
-~ Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349

Jurnal Pendidikan —

Pendidikan Sosiality Nabi Muhammad : Pondasi Moderasi
Beragama di Era Modern

Silmi Afifah’

Farah Qotrun Nada?
Amelya Agustin®
Muhammad Syafi Hifdzi Hag*
Mohammad Syaifuddin®

12131415 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan
JI. Pahlawan Km.5 Rowolaku Kajen Kab. Pekalongan 51161 Jawa Tengah, Indonesia

silmi.afifah24164@mhs.uingusdur.ac.id

Abstract. The growing phenomenon of intolerance, social polarization, and the
decline of human values in the modern era poses a serious challenge for Islamic
education. The social education of Prophet Muhammad offers a model of education
based on prophetic social values oriented toward balance and social harmony. This
study aims to analyze the prophetic social values that can serve as a conceptual and
practical foundation for strengthening religious moderation in Islamic educational
institutions. This research employs a qualitative descriptive method using library
research from Qur’anic exegesis, hadith, and both classical and contemporary Islamic
education literature. The findings reveal that the Prophet’s social education
emphasizes tasamuh (tolerance), ta‘awun (cooperation), and rahmah (compassion),
implemented through exemplary behavior, habituation, and cross-group social
interaction. These values effectively foster moderate character and inclusive religious
attitudes. Therefore, the social education of Prophet Muhammad serves as a
prophetic character education paradigm that is relevant to strengthening religious
moderation within today’s digital and multicultural society.

Keywords: Social Education; Prophet Muhammad; Religious Moderation; Modern Era.

Abstrak: Fenomena meningkatnya intoleransi, polarisasi sosial, dan degradasi nilai
kemanusiaan di era modern menjadi tantangan serius bagi pendidikan Islam.
Pendidikan sosiality Nabi Muhammad Saw. menawarkan model pendidikan berbasis
nilai-nilai sosial profetik yang berorientasi pada keseimbangan dan harmoni sosial.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis nilai-nilai sosial kenabian yang dapat
dijadikan landasan konseptual dan praksis dalam memperkuat moderasi beragama di
lembaga pendidikan Islam. Metode yang digunakan ialah pendekatan kualitatif
deskriptif dengan studi kepustakaan terhadap literatur tafsir, hadis, serta kajian
pendidikan Islam klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
pendidikan sosiality Rasulullah menekankan nilai tasamuh (toleransi), ta‘awun
(kerjasama), dan rahmah (kasih sayang), yang diimplementasikan melalui
keteladanan, pembiasaan, dan interaksi sosial lintas kelompok. Nilai-nilai tersebut
terbukti efektif dalam membangun karakter moderat dan menumbuhkan semangat
keberagamaan yang inklusif. Dengan demikian, pendidikan sosiality Nabi Muhammad
Saw. dapat dijadikan paradigma pendidikan karakter profetik yang relevan untuk
memperkuat moderasi beragama di tengah masyarakat digital dan multikultural masa
kini.

Kata kunci: Pendidikan Sosiality; Nabi Muhammad; Moderasi Beragama; Era Modern.

91|EIl Banar


mailto:silmi.afifah24164@mhs.uingusdur.ac.id

éi-Banai'

" Jurnal Pendidikan —

El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran ISSN: 2654-7198
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349

PENDAHULUAN

Pendidikan sosial dalam Islam memiliki peran fundamental dalam membentuk
karakter, moralitas, dan keharmonisan umat. Konsep ini tidak hanya menekankan ritual
dan hafalan teks, tetapi juga menanamkan nilai relasi sosial, empati, dan keadilan antar
manusia. Dalam praktiknya, banyak lembaga pendidikan islam masih menitikberatkan
aspek ritual dibanding pembinaan sosial. Sebagai bukti, dalam penelitian Pendidikan
Sosial Berbasis Islam: Pendekatan Terpadu ditemukan bahwa integrasi nilai ukhuwah,
ta’awun, dan keadilan memperkuat kohesi sosial dan mengurangi polarisasi (Pangeran et
al.,, 2025). Selain itu, studi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam di Indonesia
menunjukkan bahwa menyajikan materi ajaran Islam dengan prinsip moderasi
menumbuhkan karakter yang inklusif dan toleran (Lugmanul Hakim Habibie et al., 2021).
Juga, artikel Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan menegaskan bahwa
muatan toleransi dan multikultural penting dalam konten kurikulum PAI (Suryadi, 2022).
Oleh karena itu, revitalisasi pendidikan sosial Islam berbasis nilai moderasi merupakan
kebutuhan mendesak dalam menghadapi tantangan pluralitas di era modern.

Penelitian terdahulu telah membahas hubungan pendidikan Islam dengan
pembentukan karakter sosial umat. Konsep Pendidikan Sosial Berbasis Tauhid
menegaskan hubungan manusia dengan Tuhan dan sesama sebagai kerangka sosial-
teologis (Khoiruddin, 2018). Dalam kajian Moderasi Beragama sebagai Pendekatan
dalam Pendidikan Islam, dikemukakan bahwa moderasi menekankan keseimbangan,
toleransi, dan kasih sayang sebagai prinsip pendidikan (Arifin & Huda, 2024). Jurnal
Konsep Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam menyebut bahwa moderasi menjadi
prinsip dasar yang meminimalisir ekstrimisme dan memperkuat harmoni sosial (Agus
Mufaridah, Hawwin Huda Yana, 2025). Namun, sebagian besar kajian tersebut masih
bersifat konseptual dan belum menbahas bagaimana nilai sosial Nabi Muhammad Saw.
dapat diintegrasikan secara operasional dalam sistem pendidikan modern. Dengan
demikian, terdapat kesenjangan antara teori moderasi dan praksis pendidikan sosial Islam
yang aplikatif.

Artikel ini menawarkan kebaruan ilmiah dengan menjadikan nilai sosial Nabi
Muhammad Saw. sebagai paradigma pendidikan sosial moderat kontemporer.
Pendekatan ini tidak sekadar moral normatif, tetapi juga menjadi paradigma p endidikan
yang menginterpretasikan nilai profetik dalam strategi pendidikan modern. Dalam literatur
moderasi yang ada, jarang ditemukan integrasi langsung antara nilai sosial kenabian dan
strategi pedagogis kontekstual. Sebagai contoh, sejumlah penelitian moderasi fokus pada
materi kurikulum atau metode pembelajaran, tanpa memetakan nilai sosial kenabian
sebagai poros pembentukan moderasi (Lugmanul Hakim Habibie et al., 2021). Dengan
demikian, kebaruan studi ini terletak pada model konseptual yang mengintegrasikan nilai
sosial Nabi dengan praktik pendidikan moderat.

Permasalahan utama dalam kajian ini adalah bagaimana nilai-nilai sosial Nabi
Muhammad Saw. dapat diimplementasikan secara sistemik dalam pendidikan Islam untuk
memperkuat moderasi beragama di masyarakat modern. Tujuan penelitian ini adalah
menganalisis nilai-nilai sosial dalam kehidupan Nabi dan menelaah relevansinya terhadap
pendidikan moderasi beragama, dengan harapan menghasilkan rekomendasi konseptual
dan praktis bagi pengembangan sistem pendidikan Islam yang inklusif, toleran, dan
berkeadilan.

92|E1 Banar



éi-Banai'

" Jurnal Pendidikan —

El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran ISSN: 2654-7198
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada
analisis terhadap teks-teks klasik dan kontemporer yang relevan dengan nilai-nilai sosial
dalam pendidikan Islam. Penelitian ini dilaksanakan selama periode September - Oktober
2025 dengan memanfaatkan berbagai sumber ilmiah dan literatur yang kredibel.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari literatur primer dan literatur sekunder.
Literatur primer meliputi tafsir Al-Quran, hadis, serta karya ulama klasik dan kitab sirah
Nabawiyah yang menggambarkan praktik sosial Nabi Muhammad Saw. Literatur
sekunder mencakup karya ilmiah dan artikel jurnal modern yang membahas pendidikan
Islam, nilai-nilai profetik, dan konsep moderasi beragama, seperti yang diterbitkan dalam
Tarlim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, Taklim: Jurnal Pendidikan Islam, dan Global
Education Journal.

Prosedur penelitian meliputi tiga tahapan. Pertama, tahap pengumpulan data, yaitu
penelusuran literatur menggunakan sumber-sumber akademik yang kredibel dan
terindeks. Kedua, tahap analisis data, dilakukan dengan teknik analisis isi (content
analysis) dan pendekatan tematik untuk mengidentifikasi nilai-nilai sosial Nabi
Muhammad Saw. seperti tasamuh (toleransi), ta‘awun (kerjasama), dan rahmah (kasih
sayang). Ketiga, tahap sintesis dan penarikan kesimpulan, yaitu menghubungkan temuan
nilai-nilai sosialitas tersebut dengan prinsip moderasi beragama dalam konteks
pendidikan Islam modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pendidikan Sosiality Nabi Muhammad Saw. sebagai Model Pembentukan Karakter
Sosial

Pendidikan sosial Nabi Muhammad Saw. menekankan pembentukan karakter sosial
sebagai fondasi utama untuk menciptakan harmoni masyarakat yang inklusif, di mana
empati, kepedulian, dan solidaritas antarindividu menjadi bagian integral dari kehidupan
sehari-hari. Nilai tasamuh (toleransi), ta‘awun (kerjasama), dan rahmah (kasih sayang)
menjadi inti dari pendidikan sosial kenabian, yang tidak hanya diajarkan secara verbal
tetapi juga melalui keteladanan praktik interaksi sosial yang konsisten. Nabi selalu
mencontohkan sikap pengertian terhadap perbedaan, mendorong kerja sama dalam
berbagai urusan sosial dan keagamaan, serta membangun komunitas yang saling
menghormati dan mendukung satu sama lain. Bukti konseptual menunjukkan bahwa
pendidikan sosial berbasis tauhid membentuk karakter sosial yang berlandaskan nilai
spiritual Islam (Khoiruddin, 2018). Integrasi nilai sosial dalam pendidikan sosial Islam
terbukti memperkuat kohesi sosial serta mengurangi polarisasi di tengah masyarakat
yang majemuk (Pangeran et al., 2025). Pendekatan ini menegaskan pentingnya
internalisasi nilai-nilai sosial kenabian sebagai dasar pembentukan karakter masyarakat
yang moderat, inklusif, dan harmonis.

Nilai tasamuh (tolerasi) berperan sebagai prinsip toleransi yang menumbuhkan
inklusivitas dan saling menghargai dalam komunitas, sehingga setiap individu dapat
berinteraksi secara konstruktif tanpa mengabaikan perbedaan latar belakang maupun
pandangan. Nabi menanamkan sikap toleran melalui keteladanan yang konsisten,

93|El Banar



éi-Banai'

" Jurnal Pendidikan —

El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran ISSN: 2654-7198
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349

menghormati hak orang lain, serta mengedepankan dialog dan musyawarah dalam
menyelesaikan setiap bentuk konflik sosial, sehingga membentuk karakter masyarakat
yang menghargai perbedaan dan menolak kekerasan. Penanaman nilai tasamuh dalam
pendidikan sosial Islam terbukti memperkuat kohesi sosial dan mengurangi potensi
polarisasi yang dapat muncul di tengah masyarakat (Pangeran et al., 2025). Pendidikan
moderat yang menekankan prinsip toleransi secara sistematis juga menghasilkan
generasi yang inklusif dan mampu bekerja sama lintas kelompok tanpa mengorbankan
nilai-nilai moral dan etika (Lugmanul Hakim Habibie et al., 2021). Dengan demikian,
tasamuh memberikan fondasi strategis bagi pembangunan karakter sosial yang inklusif,
adaptif, dan mampu menghadapi kompleksitas kehidupan sosial modern.

Nilai ta‘awun atau kerjasama menjadi fondasi penting dalam pendidikan sosial Nabi
untuk membangun solidaritas yang kokoh di antara anggota masyarakat, di mana setiap
individu memiliki tanggung jawab moral dan sosial terhadap kepentingan bersama. Nabi
menekankan pentingnya saling menolong dalam kehidupan sosial maupun ibadah melalui
pembiasaan sehari-hari, seperti kerja bakti, pembagian tugas dalam komunitas, dan
partisipasi aktif dalam kegiatan sosial yang bermanfaat bagi masyarakat. Praktik
kerjasama ini terbukti efektif dalam membentuk karakter sosial yang bertanggung jawab
dan mampu beradaptasi dalam berbagai situasi sosial (Pangeran et al., 2025). Selain itu,
penerapan nilai kerjasama dalam pendidikan moderat Islam meningkatkan inklusivitas
serta keterlibatan lintas kelompok, sehingga tercipta budaya kolaboratif yang harmonis
dan berkelanjutan (Lugmanul Hakim Habibie et al., 2021). Pendekatan ini menunjukkan
bahwa ta‘awun tidak hanya memperkuat ikatan sosial, tetapi juga mengembangkan
kemampuan kolaboratif yang selaras dengan prinsip toleransi dan kepedulian sosial yang
diajarkan Nabi.

Nilai rahmah (kasih sayang) melengkapi pendidikan sosial Nabi, menjadi landasan
interaksi sosial yang penuh empati dan kepedulian terhadap semua individu, termasuk
mereka yang berada dalam posisi lemah atau berbeda pandangan. Nabi mengajarkan
menolong yang lemah, menghargai hak individu, serta bersikap lembut dan penuh
pengertian dalam setiap bentuk komunikasi sosial, sehingga membentuk karakter
masyarakat yang inklusif dan peduli. Prinsip kasih sayang dalam pendidikan Islam
menjadi fondasi moderasi yang menyeimbangkan hak individu dengan kepentingan sosial
secara proporsional (Arifin & Huda, 2024). Penerapan rahmah melalui keteladanan dan
pembiasaan sosial terbukti meningkatkan kesadaran toleransi dan kepedulian di lembaga
pendidikan, sehingga menumbuhkan karakter yang saling menghormati dan menghargai
perbedaan (Suryadi, 2022). Integrasi tasamuh, ta‘awun, dan rahmah menunjukkan bahwa
pendidikan sosial kenabian mampu membentuk karakter moderat yang berorientasi pada
harmoni sosial, kolaborasi berkelanjutan, dan keberlangsungan hubungan antarindividu di
masyarakat modern.

Implementasi Pedagogis Nilai Tasamuh, Ta‘awun, dan Rahmah di Lembaga
Pendidikan Islam

Implementasi nilai tasamuh di lembaga pendidikan Islam dilakukan melalui berbagai
strategi pedagogis yang menekankan penghargaan terhadap perbedaan dan praktik
toleransi dalam kehidupan sehari-hari. Guru menjadi teladan utama dengan menunjukkan
sikap inklusif dan menghargai pandangan berbeda, sehingga peserta didik terbiasa

94|E1l Banar



éi-Banai'

" Jurnal Pendidikan —

El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran ISSN: 2654-7198
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349

menghormati hak-hak orang lain. Penelitian menunjukkan bahwa pembiasaan nilai
tasamuh dalam interaksi kelas meningkatkan sikap toleran dan empati siswa terhadap
teman sebaya(Pangeran et al., 2025). Selain itu, implementasi nilai tasamuh melalui
kegiatan diskusi, debat, dan musyawarah di kelas terbukti menumbuhkan kemampuan
berpikir kritis yang tetap menghargai perbedaan(Hasan, 2023). Pendekatan ini
membangun fondasi karakter moderat yang siap berinteraksi secara harmonis dalam
masyarakat plural.

Nilai ta‘awun diterapkan melalui kerja sama dalam berbagai kegiatan akademik dan
non-akademik, mulai dari proyek kelompok hingga kegiatan sosial di lingkungan sekolah
atau pesantren. Guru mendorong kolaborasi lintas kelas dan lintas latar belakang siswa,
sehingga tercipta pengalaman nyata dalam menolong dan bekerja sama dengan sesama.
Penerapan pedagogis ini terbukti meningkatkan keterampilan sosial, tanggung jawab, dan
solidaritas siswa (DALAM PERSPEKTIF AL- QUR ’ AN Judul Pendidikan Sosial Bagi
Masyarakat Dalam Perspektif Al- Qur * an, n.d.). Bukti lain menunjukkan bahwa kegiatan
kolaboratif yang menekankan ta‘awun menguatkan ikatan sosial dan membangun budaya
saling peduli di antara peserta didik(Suryadi, 2022). Dengan demikian, ta‘awun tidak
hanya menjadi konsep abstrak, tetapi diinternalisasikan melalui praktik nyata yang
membentuk karakter sosial yang kohesif dan berorientasi pada kemaslahatan bersama.

Nilai rahmah atau kasih sayang diintegrasikan dalam pembelajaran melalui
perhatian guru terhadap kebutuhan emosional dan sosial peserta didik, serta penerapan
metode pembelajaran yang humanis dan partisipatif. Pendidik menekankan pentingnya
sikap empati, kepedulian terhadap teman yang lemah, dan penyelesaian konflik secara
damai. Penelitian menunjukkan bahwa penerapan rahmah dalam kegiatan pembelajaran
meningkatkan kesadaran sosial, rasa tanggung jawab, dan kepedulian siswa terhadap
sesama(Suryadi, 2022). Selain itu, kegiatan mentoring, konseling, dan pembiasaan
budaya saling menghargai secara sistematis mampu membangun iklim sekolah yang
harmonis dan aman(Fransistyawan, 2023). Pendekatan ini membentuk karakter peserta
didik yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga sensitif terhadap kebutuhan
sosial dan emosional orang lain.

Integrasi ketiga nilai sosial—tasamuh, ta‘awun, dan rahmah—dalam strategi
pedagogis menghasilkan model pendidikan Islam yang moderat dan relevan dengan
konteks kontemporer. Guru menjadi fasilitator yang menanamkan nilai-nilai ini melalui
interaksi sehari-hari, praktik pembiasaan, dan evaluasi karakter siswa. Penelitian
menunjukkan bahwa penerapan model ini memperkuat keterampilan sosial, toleransi, dan
kolaborasi di lingkungan pendidikan(Hasan, 2023). Bukti lain menegaskan bahwa
integrasi nilai sosial kenabian secara sistemik dalam kurikulum dan budaya sekolah
menciptakan peserta didik yang siap menghadapi tantangan masyarakat modern yang
plural dan terdigitalisasi(Fransistyawan, 2023). Dengan demikian, pendidikan yang
berlandaskan nilai-nilai sosial Nabi Muhammad SAW efektif membangun karakter
moderat yang inklusif, kolaboratif, dan berkeadaban tinggi.

Integrasi Nilai Sosiality Nabi Muhammad dan Moderasi Beragama di Era Modern
Nilai-nilai sosial kenabian, termasuk tasamuh, ta‘awun, dan rahmah, memiliki peran

sentral dalam membentuk paradigma moderasi beragama yang adaptif di tengah

masyarakat modern yang kompleks, di mana intoleransi, polarisasi sosial, dan

95|El Banar



éi-Banai'

" Jurnal Pendidikan —

El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran ISSN: 2654-7198
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349

penyebaran informasi digital menjadi tantangan nyata bagi integritas sosial dan
kerukunan umat. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai landasan etis dan pedagogis yang
memungkinkan peserta didik menginternalisasi sikap empati, menghargai perbedaan,
serta menumbuhkan kesadaran kolektif dalam interaksi sosial sehari-hari, sehingga
mereka mampu menghadapi dinamika sosial kontemporer secara kritis dan konstruktif.
Pendidikan berbasis nilai sosial kenabian menciptakan pengalaman belajar yang holistik,
memadukan aspek kognitif, afektif, dan sosial, sekaligus menumbuhkan kepedulian
terhadap kesejahteraan bersama dan memperkuat kohesi komunitas(Pangeran et al.,
2025). Pembelajaran yang menekankan tasamuh dan rahmah terbukti meningkatkan
kemampuan individu untuk berinteraksi secara harmonis dengan kelompok yang berbeda
latar belakang, sehingga menurunkan risiko konflik dan memperkuat solidaritas sosial
(DALAM PERSPEKTIF AL- QUR ’ AN Judul Pendidikan Sosial Bagi Masyarakat Dalam
Perspektif Al- Qur * an, n.d.). Oleh karena itu, integrasi nilai sosial kenabian menjadi
pijakan strategis yang tidak hanya memperkuat karakter moderat peserta didik, tetapi juga
menciptakan fondasi bagi pengembangan masyarakat inklusif dan beradab.

Moderasi beragama di era digital menuntut peserta didik untuk memiliki
pemahaman mendalam mengenai nilai sosial kenabian, sehingga mereka mampu
mempraktikkan toleransi, kolaborasi, dan empati baik dalam interaksi daring maupun
luring, tanpa terjerumus dalam sikap ekstrem atau polarisasi yang dapat mengancam
keharmonisan sosial. Nilai tasamuh mengajarkan penghargaan terhadap keberagaman
pandangan dan praktik, sementara ta‘awun mendorong kerja sama lintas kelompok untuk
mencapai tujuan bersama yang produktif dan bermanfaat bagi komunitas. Integrasi nilai-
nilai ini membentuk kapasitas peserta didik untuk berpikir kritis, bersikap inklusif, dan
mengelola konflik secara konstruktif dalam berbagai konteks sosial, termasuk di ranah
digital yang rawan disinformasi(Lugmanul Hakim Habibie et al., 2021). Implementasi
prinsip moderasi melalui kurikulum dan pembelajaran terbukti menumbuhkan sikap
toleran, kemampuan berpikir kritis, dan kesadaran sosial yang tinggi pada peserta
didik(Hasan, 2023). Dengan demikian, pendidikan moderasi berbasis nilai sosial kenabian
menjadi strategi efektif untuk membangun karakter harmonis dan resilient terhadap
tantangan masyarakat modern yang plural dan terdigitalisasi.

Nilai ta‘awun dan rahmah menjadi instrumen penting untuk menanggulangi
polarisasi sosial yang semakin tajam, karena keduanya menekankan kolaborasi,
kepedulian, dan tanggung jawab terhadap sesama, sehingga membentuk karakter moral
yang mampu mencegah konflik horizontal di lingkungan sekolah maupun masyarakat
luas. Pendidikan yang mengedepankan kerja sama dan kasih sayang membekali peserta
didik dengan keterampilan sosial yang kuat, meningkatkan partisipasi aktif dalam kegiatan
komunitas, dan menumbuhkan solidaritas serta kepedulian terhadap kesejahteraan orang
lain. Praktik ta‘awun secara sistematis menanamkan tanggung jawab kolektif, sementara
rahmah menumbuhkan empati dan kepedulian yang nyata dalam interaksi sosial sehari-
hari(Pangeran et al., 2025). Selain itu, penerapan nilai ta‘awun dalam pembelajaran
kolaboratif terbukti meningkatkan keterlibatan siswa dalam kegiatan sosial kolektif dan
memperkuat hubungan antarindividu yang berbeda latar belakang(Suryadi, 2022). Oleh
karena itu, integrasi nilai sosial kenabian menjadi strategi operasional yang ampuh dalam
membangun moderasi beragama yang inklusif, harmonis, dan berorientasi pada
kemaslahatan bersama.

96|51 Banar



éi-Banai'

" Jurnal Pendidikan —

El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran ISSN: 2654-7198
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349

Pendidikan moderasi beragama dapat diwujudkan melalui proses internalisasi,
implementasi, refleksi, dan transformasi budaya lembaga pendidikan, di mana guru
menanamkan nilai sosial kenabian melalui keteladanan, interaksi sosial yang sistematis,
dan praktik pembiasaan dalam kegiatan akademik maupun ekstrakurikuler, sehingga
tercipta ekosistem pendidikan yang moderat dan inklusif. Internalisasi nilai-nilai moderasi
melalui kegiatan pembiasaan, teladan guru, dan penguatan nilai karakter menghasilkan
peserta didik yang mampu menghargai perbedaan, menyelesaikan konflik secara
konstruktif, dan berperan aktif dalam membangun keharmonisan sosial(Lugmanul Hakim
Habibie et al., 2021). Selain itu, implementasi kebijakan moderasi beragama di lembaga
pendidikan terbukti mendukung terciptanya harmoni dan integrasi sosial dalam konteks
sekolah(Rozaq et al., 2024). Strategi sistemik yang mengintegrasikan nilai tasamuh,
ta‘awun, dan rahmah memperkuat kohesi sosial serta menumbuhkan budaya sekolah
yang moderat, inklusif, dan kolaboratif (Pangeran et al., 2025). Dengan demikian,
internalisasi dan implementasi nilai sosial kenabian secara konsisten membangun
ekosistem pendidikan yang mendukung moderasi beragama secara komprehensif.

Era digital dan arus informasi yang cepat menuntut peserta didik memiliki
kemampuan berpikir kritis, empati, serta keterampilan sosial untuk menyaring dan
mengelola konten yang berpotensi menimbulkan intoleransi atau polarisasi. Nilai rahmah
menekankan pentingnya empati dan kepedulian dalam interaksi sosial, sementara
tasamuh menanamkan prinsip toleransi dan penghargaan terhadap perbedaan pendapat.
Penerapan praktik ta‘awun dalam proyek kolaboratif akademik maupun sosial terbukti
meningkatkan keterlibatan siswa dalam membangun komunitas yang inklusif, harmonis,
dan berkeadilan (Fransistyawan, 2023). Selain itu, praktik ta‘awun dalam kegiatan
kolaboratif meningkatkan kerja sama antarindividu dan memperkuat ikatan sosial dalam
kelompok yang beragam (Suryadi, 2022). Integrasi nilai sosial kenabian dalam konteks
pembelajaran modern membekali peserta didik menjadi individu adaptif, kritis, dan peduli
sosial, sehingga mampu menghadapi tantangan masyarakat plural dan terdigitalisasi.

Integrasi nilai tasamuh, ta‘awun, dan rahmah dalam pendidikan Islam modern
berperan sebagai strategi utama dalam memperkuat moderasi beragama serta
membentuk peserta didik yang toleran, kolaboratif, dan peduli sosial. Penerapan nilai-nilai
ini memungkinkan siswa untuk memahami pentingnya penghargaan terhadap perbedaan,
kerja sama antarindividu, dan pengembangan empati dalam konteks kehidupan sehari-
hari. Dengan internalisasi yang konsisten, nilai-nilai ini menumbuhkan kesadaran sosial
yang mampu menghadapi dinamika kompleks masyarakat, termasuk polarisasi sosial dan
arus informasi digital yang pesat. Implementasi nilai-nilai sosial kenabian melalui praktik
pedagogis, kegiatan pembiasaan, dan refleksi budaya lembaga terbukti efektif dalam
menumbuhkan karakter moderat dan inklusif pada peserta didik(Hasan, 2023). Selain itu,
penerapan kebijakan moderasi beragama secara sistemik di sekolah mendukung
terciptanya keharmonisan pendidikan Islam dan integrasi sosial yang lebih luas(Rozaq et
al., 2024). Dengan demikian, integrasi nilai tasamuh, ta‘awun, dan rahmah membentuk
fondasi konseptual dan praksis yang relevan untuk menyiapkan generasi yang mampu
menjaga keharmonisan sosial, adaptif, dan berperan aktif dalam masyarakat modern.

97|E1l Banar



éi-Banai'

" Jurnal Pendidikan —

El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran ISSN: 2654-7198
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349

PENUTUP

Berdasarkan temuan penelitian, nilai-nilai sosial Nabi Muhammad SAW seperti
tasamuh, ta‘awun, dan rahmah terbukti menjadi fondasi konseptual dan praktis dalam
membentuk karakter sosial yang moderat di lembaga pendidikan Islam. Implementasi
nilai-nilai tersebut melalui keteladanan guru, pembiasaan dalam interaksi sosial, kurikulum
berbasis karakter, serta kegiatan akademik dan ekstrakurikuler mampu menumbuhkan
sikap toleran, kolaboratif, dan peduli terhadap sesama. Penerapan nilai sosial kenabian
juga efektif dalam memperkuat moderasi beragama, menghadapi tantangan intoleransi,
polarisasi sosial, dan dinamika digital di era modern. Dengan demikian, pendidikan sosial
Nabi Muhammad SAW berperan sebagai paradigma pendidikan karakter profetik yang
relevan dengan konteks kontemporer dan mampu membentuk peserta didik yang inklusif
serta berkeadaban tinggi.

Lembaga pendidikan Islam disarankan untuk secara sistematis mengintegrasikan
nilai tasamuh, ta‘awun, dan rahmah dalam seluruh aspek pendidikan, mulai dari
kurikulum, strategi pembelajaran, hingga kegiatan ekstrakurikuler, agar internalisasi nilai
sosial kenabian berlangsung konsisten. Guru dan tenaga pendidik perlu diberikan
pelatihan yang fokus pada strategi pembelajaran moderasi beragama, sehingga dapat
menjadi teladan sekaligus fasilitator dalam membentuk karakter inklusif peserta didik.
Penelitian selanjutnya dapat mengeksplorasi model evaluasi, indikator keberhasilan, dan
dampak jangka panjang implementasi pendidikan sosial kenabian, untuk menghasilkan
rekomendasi yang lebih aplikatif dalam konteks pendidikan Islam modern yang plural dan
terdigitalisasi.

REFERENSI

Agus Mufaridah, Hawwin Huda Yana, A. M. (2025). Konsep Moderasi Beragama dalam
Pendidikan Islam (Studi Literatur atas Ayat-Ayat Al-Quran dan Hadis). Jurnal
lImiah Global Education, 3(1), 222—-232. https://doi.org/10.55681/jige.v5i3.3229

Arifin, B., & Huda, H. (2024). Moderasi Beragama sebagai Pendekatan dalam Pendidikan
Islam Indonesia. Tarlim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(2), 143-154.
https://doi.org/10.32528/tarlim.v7i2.2464

DALAM PERSPEKTIF AL- QUR ° AN Judul Pendidikan Sosial Bagi Masyarakat dalam
Perspektif al- Qur’ an. (n.d.).

Fransistyawan, R. (2023). Penerapan Nilai-nilai Akhlak Tasamuh dalam Membangun
Ukhuwah Wathaniyah di Sekolah Dasar Katolik ST Yusuf Desa Sukoreno
Umbulsari Jember.

Hasan, R. (2023). Pendidikan Moderisasi Beragama Dalam Perspektif. 11(November

2022), 35-45.
Khoiruddin, M. (2018). Pendidikan Sosial Berbasis Tauhid dalam perspektif Al-Quran. At-
Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam, 3(1), 73.

https://doi.org/10.22515/attarbawi.v3i1.1141

Lugmanul Hakim Habibie, M., Syakir Al Kautsar, M., Rochmatul Wachidah, N., & Sugeng,
A. (2021). Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia.

98|E1 Banar



éi-Banar

= Jurnal Pendidikan —

El-Banar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran ISSN: 2654-7198
Volume 8, Nomor 2, Oktober 2025 e-ISSN: 2654-5349

Jurnal Moderasi Beragama, 01(1), 121-150.

Pangeran, G. B., Zumaro, A., & Khusnadin, M. H. (2025). Pendidikan Sosial Berbasis
Islam: Pendekatan Terpadu dalam Membangun Karakter dan Persatuan
Masyarakat. Journal of Education Research, 6(1), 61—69.
https://doi.org/10.37985/jer.v6i1.2177

Rozaq, M. K., Anhar, S. H., & Miftah, M. (2024). Implementasi Kebijakan Moderasi
Beragama terhadap Harmoni Pendidikan Islam di SMAN 1 Bae Kudus. Jurnal
Pemerintahan Dan Kebijakan (JPK), 5(2), 101-114.
https://doi.org/10.18196/jpk.v5i2.20682

Suryadi, R. A. (2022). Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Agama Islam.
Taklim : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 1-12.
https://doi.org/10.17509/tk.v20i1.43544

99 |El Banar



