e-ISSN 2614-3135
p-ISSN 2615-739X
https:/lwww.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios

= | (Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen)
KURIOS Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (841-851)

Teori modal budaya Pierre Bourdieu sebagai
penguatan budaya pada anak dalam
pendidikan keluarga Kristen

Simon Aponno

State Institute for Christian Studies Ambon

Correspondence:
simonaponno64@gmail.com

DOI:
https://doi.org/
10.30995/kur.v11i3.1371

Article History
Submitted: March 03, 2025
Reviewed: Sep, 24 2025
Accepted: Dec. 30, 2025

Keywords:

child identity;
Christian family
education;

cultural capital;
cultural reinforcement;
Pierre Bourdieu;
identitas anak;
modal budaya;
pendidikan keluarga
Kristen;

penguatan budaya

Copyright: ©2025, Authors.
License:

Abstract: Family education plays a vital role in shaping children's charac-
ter and identity, including by strengthening a culture aligned with Chris-
tian values. Pierre Bourdieu's theory of cultural capital offers a relevant
perspective on how cultural heritage is transmitted within Christian fami-
lies, shaping children's identities and moral values. This research aims to
analyze the role of cultural capital in Christian family education as a means
of strengthening children's culture. The method used is a literature study.
The results revealed that cultural capital, comprising habitus, symbolic
capital, and social practices, shapes the mindsets, habits, and values that
children adopt in daily life. In the context of Christian family education,
cultural capital can be realized through the habituation to Christian values,
the use of faith language in family communication, and children's
involvement in Christian religious and cultural practices. This study re-
commends that future research examine education within Christian fami-
lies more comprehensively, drawing on Pierre Bourdieu's theory of cultu-
ral capital.

Abstrak: Pendidikan keluarga memiliki peran penting dalam membentuk
karakter dan identitas anak, termasuk dalam memperkuat budaya yang
selaras dengan nilai-nilai Kristen. Teori modal budaya Pierre Bourdieu
menawarkan perspektif yang relevan dalam memahami bagaimana wari-
san budaya ditransmisikan dalam keluarga Kristen guna membangun
identitas dan nilai-nilai moral anak. Penelitian ini bertujuan untuk meng-
analisis peran modal budaya dalam pendidikan keluarga Kristen sebagai
upaya penguatan budaya pada anak. Metode yang digunakan studi ke-
pustakaan. Hasil penelitian mengungkapkan bahwa modal budaya yang
meliputi habitus, kapital simbolik, dan praktik sosial berkontribusi dalam
membentuk pola pikir, kebiasaan, serta nilai-nilai yang dianut oleh anak
dalam kehidupan sehari-hari. Dalam konteks pendidikan keluarga Kris-
ten, modal budaya dapat diwujudkan melalui pembiasaan nilai-nilai ke-
kristenan, penggunaan bahasa iman dalam komunikasi keluarga, serta ke-
terlibatan anak dalam praktik keagamaan dan budaya Kristen. Rekomen-
dasi penelitian ini agar penelitian berikutnya mengkaji secara aktual dan
luas tentang Pendidikan dalam keluarga Kristen berbasis teori modal bu-
daya Pierre Bourdieu.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 841




S. Aponno, Teori modal budaya Pierre...

Pendahuluan

Dalam era globalisasi yang semakin kompleks, peran keluarga sebagai institusi pertama dan
utama dalam pembentukan karakter dan nilai-nilai anak menjadi semakin krusial. Keluarga
Kristen, sebagai bagian integral dari masyarakat, menghadapi tantangan untuk memperta-
hankan dan memperkuat identitas budaya dan spiritual mereka di tengah arus perubahan so-
sial yang cepat. Dalam konteks ini, teori modal budaya yang dikemukakan oleh sosiolog
Prancis, Pierre Bourdieu, menawarkan perspektif yang komprehensif untuk memahami serta
memperkuat transmisi nilai-nilai budaya dan spiritual dalam pendidikan keluarga Kristen.
Bourdieu mendefinisikan modal budaya sebagai akumulasi pengetahuan, keterampilan, dan
disposisi yang dapat diwariskan serta diakumulasikan melalui proses pendidikan dan sosia-
lisasi.! Konsep ini menekankan pentingnya peran keluarga dalam mentransmisikan modal bu-
daya kepada generasi berikutnya, yang pada gilirannya dapat memengaruhi keberhasilan
anak dalam berbagai domain kehidupan, termasuk pendidikan dan integrasi sosial.?

Dalam konteks keluarga Kristen, modal budaya tidak hanya mencakup pengetahuan
umum dan keterampilan sosial, tetapi juga meliputi pemahaman teologis, praktik ibadah, dan
nilai-nilai etika Kristen. Penerapan teori Bourdieu dalam konteks ini dapat memberikan wa-
wasan baru tentang bagaimana keluarga Kristen dapat secara efektif menanamkan dan mem-
perkuat identitas budaya dan spiritual mereka pada anak-anak mereka.?

Penelitian terkini menunjukkan bahwa transmisi nilai-nilai agama dari orang tua ke anak
menjadi semakin kompleks dalam masyarakat modern yang pluralistik.* Meskipun demikian,
keluarga tetap menjadi agen sosialisasi agama yang paling berpengaruh.® Dalam konteks ini,
konsep modal budaya Bourdieu dapat membantu menjelaskan bagaimana praktik-praktik ke-
agamaan, ritual, dan nilai-nilai yang ditanamkan dalam keluarga Kristen berperan sebagai
bentuk modal budaya yang dapat memengaruhi perkembangan spiritual anak-anak mereka.
Lebih lanjut, teori Bourdieu tentang habitus, disposisi yang terbentuk melalui pengalaman
dan sosialisasi, dapat memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana
lingkungan keluarga Kristen membentuk cara berpikir, bertindak, dan merasakan anak-anak
dalam kaitannya dengan iman mereka.® Hal ini menjadi sangat relevan mengingat tantangan
sekularisasi dan pluralisme agama yang dihadapi oleh komunitas Kristen di banyak negara.”

Terkait penelitian yang relevan dengan penelitian ini, diantaranya: pertama, Rakhmat
melakukan penelitian tentang peran keluarga dalam mentransmisikan nilai-nilai agama ke-
pada anak-anak.® Dengan menggunakan perspektif Bourdieu, ia menunjukkan bagaimana
praktik keagamaan dalam keluarga dapat dilihat sebagai bentuk investasi modal budaya yang
memengaruhi religiusitas anak. Kedua, Igbal menjelaskan peran pendidikan dalam pemben-

! Pierre Bourdieu, “The Forms of Capital,” dalam Handbook of Theory and Research for the Sociology of
Education, ed. John G. Richardson (New York: Greenwood Press, 1986), 241-258.

2 Annette Lareau, Unequal Childhoods: Class, Race, and Family Life (Berkeley, CA: University of California
Press, 2003), 75.

3 Paul Vermeer, “Religion and Family Life: An Overview of Current Research and Suggestions for Future
Research,” Religions 5, no. 2 (2014): 402—421.

*Vern L. Bengtson, Norella M. Putney, dan Susan Harris, Families and Faith: How Religion Is Passed Down
across Generations (Oxford: Oxford University Press, 2013), 11.

5 Christian Smith dan Melinda Lundquist Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of
American Teenagers (Oxford: Oxford University Press, 2005), 205.

¢ Penny Edgell, Religion and Family in a Changing Society (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2006).

7 Robert D. Putnam dan David E. Campbell, American Grace: How Religion Divides and Unites Us (New
York: Simon & Schuster, 2012), 550.

8 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi Agama: Sebuah Pengantar (Bandung: Mizan Pustaka, 2016), 354.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 842



KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

tukan karakter dengan menggunakan konsep modal budaya Bourdieu, untuk menjelaskan ba-
gaimana pendidikan agama di sekolah dan keluarga berkontribusi pada pembentukan identi-
tas keagamaan anak.’ Ketiga, Santoso, meneliti praktik keagamaan dalam keluarga Kristen di
Indonesia. Studinya menunjukkan bagaimana ritual keagamaan seperti doa keluar-ga dan
pembacaan Alkitab berfungsi sebagai mekanisme transmisi modal budaya Kristen.!* Keempat,
Wijaya, mengeksplorasi peran gereja dalam membentuk modal budaya anak-anak dari kelu-
arga Kristen.! Penelitiannya menunjukkan bahwa keterlibatan dalam kegiatan gereja berkon-
tribusi pada akumulasi pengetahuan dan disposisi keagamaan.

Dari beberapa penelitian tersebut, masih terdapat kesenjangan pokok penelitian dengan
penelitian ini, yaitu belum ada kajian khusus yang berkaitan dengan teori modal budaya
Bourdieu yang diterapkan sebagai kerangka konseptual untuk memperkuat transmisi nilai-
nilai dan praktik budaya Kristen dalam konteks pendidikan keluarga. Untuk itulah, artikel ini
bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana teori modal budaya Bourdieu dapat diterapkan
sebagai kerangka konseptual untuk memperkuat transmisi nilai-nilai dan praktik budaya
Kristen dalam konteks pendidikan keluarga. Dengan memahami mekanisme reproduksi bu-
daya yang diuraikan Bourdieu, keluarga Kristen dapat mengembangkan strategi yang lebih
efektif, untuk mempertahankan dan memperkaya warisan spiritual mereka di tengah tantang-
an modernitas. Akhirnya, implikasi praktis dari pemahaman ini akan dibahas dengan fokus
pada cara orang tua Kristen dapat secara strategis memanfaatkan dan mengembangkan mo-
dal budaya mereka untuk mendukung pertumbuhan spiritual anak-anak mereka.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan. Metode penelitian ini melibat-
kan pengumpulan, analisis, dan sintesis informasi dari berbagai sumber tertulis yang relevan
dengan topik penelitian tertentu. Metode ini sangat penting dalam penelitian ilmiah karena
membantu peneliti memahami state of the art dari bidang yang diteliti, mengidentifikasi kesen-
jangan dalam pengetahuan saat ini, dan merumuskan pertanyaan penelitian yang relevan.
Adapun tahapan dalam penyajian pokok bahasan dalam penelitian ini meliputi: pertama, pe-
nyajian data terkait teori modal budaya Pierre Bourdieu. Kedua, penyajian data budaya pada
anak dalam pendidikan keluarga Kristen. Ketiga, penyajian data modal budaya dalam kelu-
arga Kristen. Keempat, penyajian analisis teori modal budaya Pierre Bourdieu dalam konteks
penguatan budaya pada anak. Dari analisis inilah kemudian akan ditarik kesimpulan dari pe-
nelitian ini.

Teori Modal Budaya Pierre Bourdieu

Pierre Bourdieu, seorang sosiolog Prancis, mengembangkan teori modal budaya sebagai bagi-
an dari kerangka teoretisnya yang lebih luas tentang reproduksi sosial dan kultural. Teori ini
pertama kali diperkenalkan dalam esainya "The Forms of Capital” (1986) dan kemudian di-
kembangkan dalam berbagai karyanya. Bourdieu, mendefinisikan modal budaya sebagai aku-
mulasi pengetahuan, perilaku, dan keterampilan yang memberikan status sosial dan kekuasa-
an dalam masyarakat.!? la membagi modal budaya menjadi tiga bentuk, yaitu: pertama, modal
budaya yang terwujud (embodied). Modal ini disposisi pikiran dan tubuh yang terinternalisasi.

® Mohammad Maulana Iqbal, Anatomi Pemikiran Kontemporer: Dari Foucault, Derrida, Bourdieu, &

Perkembangannya (Jakarta: Anak Hebat Indonesia, 2024), 150-155.

10 Muhammad Budi Santoso, “Praktik Keagamaan dalam Keluarga Kristen: Studi Kasus di Surabaya,”
Jurnal Sosiologi Agama 11, no. 2 (2017): 67-85.

11 Yosef Wijaya, “Peran Gereja dalam Pembentukan Spiritualitas Generasi Muda,” Jurnal Teologi dan
Pelayanan Kristiani 3, no. 1 (2015): 39-54.

12 Pierre Bourdieu dan Jean-Claude Passeron, Reproduction in Education, Society and Culture (Washington,
DC: Sage Publications, 1990), 241-258.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 843



S. Aponno, Teori modal budaya Pierre...

Kedua, modal budaya yang terobjektivikasi (objectified) yang meliputi barang-barang budaya
seperti buku, karya seni, dan instrumen. Ketiga, modal budaya yang terlembagakan (institute-
onnalized), yang meliputi kualifikasi pendidikan dan gelar akademik.

Modal budaya berhubungan dengan reproduksi sosial. Bourdieu berpendapat bahwa
modal budaya berperan penting dalam reproduksi ketidaksetaraan sosial. Keluarga dari kelas
sosial yang lebih tinggi cenderung memiliki lebih banyak modal budaya, yang mereka trans-
misikan kepada anak-anak mereka, memberikan keuntungan dalam sistem pendidikan dan
pasar kerja.’® Teori modal budaya telah banyak digunakan dalam penelitian pendidikan un-
tuk menjelaskan perbedaan prestasi akademik antara siswa dari latar belakang sosial ekonomi
yang berbeda. Misalnya, Lareau menunjukkan bagaimana perbedaan dalam praktik penga-
suhan anak antara keluarga kelas menengah dan kelas pekerja mencerminkan perbedaan da-
lam modal budaya.!

Bourdieu berpendapat bahwa berbagai bentuk modal (budaya, sosial, ekonomi) dapat
dikonversi satu sama lain. Modal budaya, misalnya, dapat dikonversi menjadi modal ekono-
mi melalui kualifikasi pendidikan yang mengarah pada pekerjaan bergaji tinggi. Jaeger dan
Breen, menunjukkan bagaimana orang tua menggunakan modal ekonomi mereka untuk ber-
investasi dalam modal budaya anak-anak mereka, yang pada gilirannya dapat dikonversi
kembali menjadi modal ekonomi di masa depan.!® Di sisi lain, Lareau memperluas definisi
modal budaya untuk mencakup pengetahuan tentang praktik institusional dan interaksi de-
ngan otoritas, yang mereka anggap penting dalam reproduksi ketidaksetaraan pendidikan.®

Penguatan Budaya pada Anak dalam

Pendidikan Keluarga Kristen

Keluarga Kristen memiliki peran sentral dalam mentransmisikan nilai-nilai, praktik, dan ke-
yakinan Kristen kepada anak-anak mereka. Peran sejalan dengan konsep Bourdieu tentang
keluarga sebagai agen utama dalam reproduksi modal budaya.!” Dalam konteks Kristen, mo-
dal budaya mencakup pengetahuan alkitabiah, praktik ibadah, dan etika Kristen. Bartkowski
dan Xu menunjukkan bahwa praktik keagamaan di rumah, seperti doa keluarga dan pem-
bacaan Alkitab, berkorelasi positif dengan internalisasi nilai-nilai Kristen pada anak-anak.!
Doa keluarga merupakan salah satu praktik keagamaan penting dalam kehidupan keluarga
Kristen yang mencerminkan kesatuan spiritual dan komunikasi bersama dengan Tuhan. Me-
lalui doa, anggota keluarga tidak hanya menyampaikan syukur dan permohonan kepada
Allah, tetapi juga memperkuat ikatan kasih di antara mereka. Chelladurai, Dollahite, dan
Marks, menemukan bahwa doa keluarga berfungsi sebagai waktu untuk kebersamaan, du-
kungan sosial, dan pengurangan ketegangan relasional dalam keluarga.’” Praktik ini juga
memperkuat komunikasi antaranggota keluarga dan memperdalam hubungan spiritual me-

13 Bourdieu and Passeron, Reproduction in Education, 50.

14 Lareau, Unequal Childhoods, 276.

1> Mads Meier Jaeger dan Richard Breen, “A Dynamic Model of Cultural Reproduction,” American Journal
of Sociology 121, no. 4 (2016): 1079-1115.

16 Lareau, Unequal Childhoods, 276.

17 Pierre Bourdieu, “The Forms of Capital,” dalam Handbook of Theory and Research for the Sociology of
Education, ed. John G. Richardson (New York: Greenwood, 1986), 241-258.

18 John P. Bartkowski dan Xiaoyun Xu, “Distant Patriarchs or Expressive Dads? The Discourse and Practice
of Fathering in Conservative Protestant Families,” The Sociological Quarterly 41, no. 3 (2000): 465-485.

19 Joe M. Chelladurai, David C. Dollahite, dan Loren D. Marks, ““The Family That Prays Together...”:
Relational Processes Associated with Regular Family Prayer,” Journal of Family Psychology 32, no. 7 (2018): 849—
857.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 844



KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

reka. Doa Bersama keluarga menciptakan suasana rohani yang mendalam, menanamkan ni-
lai-nilai iman kepada anak-anak, serta membangun ketergantungan pada kehendak dan pim-
pinan Tuhan dalam segala aspek kehidupan keluarga.

Selanjutnya, pembacaan Alkitab dalam keluarga Kristen merupakan bentuk pembinaan
iman yang dilakukan secara bersama-sama, untuk mendalami firman Tuhan dan menerap-
kannya dalam kehidupan sehari-hari. Aktivitas ini dapat dilakukan secara teratur, baik harian
maupun mingguan, dengan melibatkan seluruh anggota keluarga dalam membaca, mendis-
kusikan, dan merenungkan isi Alkitab. Selain sebagai sarana untuk mengenal kehendak
Allah, pembacaan Alkitab juga menjadi momen pembelajaran bersama yang memperkuat
iman, memperkaya pemahaman teologis, dan membentuk karakter Kristiani dalam keluarga.
Penelitian oleh Lister et al., menunjukkan bahwa keterlibatan dalam ibadah keluarga, terma-
suk pembacaan Alkitab, berkontribusi pada kepuasan hubungan, penyesuaian emosional, ser-
ta resolusi konflik yang lebih baik di antara pasangan Kristen di Karibia dan Amerika Latin.?
Dengan menjadikan Alkitab sebagai dasar hidup, keluarga Kristen diajak untuk hidup sesuai
ajaran Kristus di tengah tantangan zaman.

Keluarga Kristen sering berinvestasi dalam bentuk modal budaya yang terobjektivikasi,
seperti Alkitab, literatur Kristen, dan artefak keagamaan. Exposure terhadap objek-objek ini
dapat memperkuat identitas dan pengetahuan Kristen anak-anak.?! Banyak keluarga Kristen
memilih untuk mengirim anak-anak mereka ke sekolah berbasis agama atau program pendi-
dikan Kristen, dengan harapan anak-anak mereka memperoleh pendidikan karakter kristiani
yang cukup dan memadai. Perspektif ini dapat dilihat sebagai investasi dalam modal budaya
yang terlembagakan, yang dapat memberikan keuntungan dalam komunitas Kristen dan ma-
syarakat yang lebih luas.?? Dalam masyarakat yang semakin sekuler, keluarga Kristen meng-
hadapi tantangan dalam mempertahankan dan mentransmisikan modal budaya Kristen me-
reka. Smith dan Denton, menekankan pentingnya "religiusitas terpadu" di mana praktik kea-
gamaan terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari keluarga untuk mengatasi tantangan ini.?*

Penguatan budaya Kristen pada anak membutuhkan pendekatan holistik yang melibat-
kan tidak hanya transmisi pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter dan pengalaman
spiritual. Pembentukan karakter merupakan fondasi utama dalam penguatan budaya Kristen
pada anak, karena nilai-nilai Kristiani tidak hanya diajarkan, tetapi harus dihayati dan di-
wujudkan dalam perilaku sehari-hari. Karakter seperti kasih, kejujuran, kerendahan hati, ke-
sabaran, dan pengampunan merupakan cerminan dari kehidupan Kristus yang menjadi te-
ladan bagi anak-anak. Proses pembentukan ini tidak bisa hanya dilakukan melalui pengajaran
kognitif, tetapi membutuhkan keteladanan dari orang tua, guru, dan lingkungan yang men-
dukung. Dalam kerangka ini, pendidikan karakter Kristen berperan membentuk pribadi yang
tidak hanya memiliki pemahaman yang benar tentang iman, tetapi juga hidup sesuai dengan
nilai-nilai tersebut dalam tindakan nyata. Penelitian oleh Panggabean menunjukkan bahwa
pendidikan di luar sekolah, seperti program keagamaan dan kegiatan ekstrakurikuler, ber-

20 Zephon Lister et al., “The Influence of Prayer and Family Worship on Relationship Functioning among
Married Adults in the Caribbean and Latin America,” Religions 11, no. 1 (2019): 14.

2 R. ] Petts, “Parental Religiosity and Youth Religiosity: Variations by Family Structure,” Sociology of
Religion 76, no. 1 (2015): 95-120.

2 David Sikkink, “Do Religious School Teachers Take Their Faith to Work? Research Evidence from the
United States,” Theo-Web: Zeitschrift fiir Religionspidagogik 9, no. 1 (2010): 160-179.

23 Smith and Denton, Soul Searching.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 845



S. Aponno, Teori modal budaya Pierre...

kontribusi signifikan dalam membentuk karakter Kristen pada anak usia dini melalui pende-
katan interaktif dan partisipatif yang menanamkan nilai-nilai moral dan spiritual.*

Sementara itu, pengalaman spiritual menjadi aspek penting dalam memperkuat budaya
Kristen, karena melalui pengalaman inilah anak-anak membangun hubungan pribadi dengan
Tuhan. Pengalaman ini dapat terjadi dalam berbagai bentuk, seperti doa pribadi, ibadah kelu-
arga, pelayanan di gereja, atau pengalaman iman yang menyentuh secara emosional dan ba-
tiniah. Ketika anak mengalami kehadiran Tuhan secara nyata dalam hidupnya, iman tidak la-
gi hanya menjadi warisan tradisi, tetapi menjadi keyakinan yang hidup dan bertumbuh. Pene-
litian oleh Adams, menekankan pentingnya memberikan ruang bagi anak-anak untuk meng-
ekspresikan dan mengembangkan spiritualitas mereka melalui pengalaman yang mendalam
dan reflektif, yang dapat memperkuat identitas spiritual mereka sejak dini.?> Oleh karena itu,
penting bagi keluarga dan komunitas gereja untuk menciptakan ruang yang memungkinkan
anak-anak merasakan kasih Allah secara langsung dan mengalami pertumbuhan iman yang
autentik dalam kehidupan mereka sehari-hari.

Modal Budaya dalam Keluarga Kristen

Pierre Bourdieu mendefinisikan modal budaya sebagai akumulasi pengetahuan, keterampil-
an, dan disposisi yang dapat diwariskan dan diakumulasikan melalui pendidikan dan sosiali-
sasi.? Dalam konteks keluarga Kristen, modal budaya ini dapat mencakup pengetahuan Alki-
tabiah, praktik ibadah, nilai-nilai Kristiani, dan pemahaman teologis. Ada tiga bentuk modal
budaya dalam keluarga Kristen. Pertama, modal budaya yang terwujud (embodied). Dalam ke-
luarga Kristen, ini dapat berupa internalisasi nilai-nilai Kristiani, kebiasaan berdoa, dan cara
berpikir yang selaras dengan ajaran Kristen. Rakhmat menekankan pentingnya peran keluar-
ga dalam mentransmisikan nilai-nilai agama kepada anak-anak melalui praktik sehari-hari.?”
Nilai-nilai tersebut tidak cukup hanya diajarkan secara verbal, tetapi perlu diwujudkan dalam
tindakan konkret seperti doa bersama, pembacaan kitab suci, sikap saling menghormati, dan
penerapan kasih dalam hubungan antaranggota keluarga. Dalam konteks ini, anak belajar da-
ri keteladanan yang dilihat dan dialami langsung di rumah, sehingga nilai-nilai agama men-
jadi bagian integral dari kepribadian mereka. Dengan kata lain, keluarga berfungsi sebagai
"sekolah pertama" tempat anak membentuk identitas spiritual dan moral yang akan meme-
ngaruhi cara mereka berinteraksi dengan dunia di sekitarnya.

Kedua, modal budaya yang terobjektivikasi (objectified). Ini meliputi kepemilikan benda-
benda yang bernilai religius seperti Alkitab, literatur Kristen, musik rohani, dan simbol-sim-
bol keagamaan. Santoso menunjukkan bahwa ketersediaan sumber daya keagamaan di ru-
mah berkorelasi positif dengan religiusitas anak.?® Ketersediaan sumber daya keagamaan di
rumabh, seperti Alkitab, buku-buku rohani, musik rohani, simbol-simbol iman, dan akses ter-
hadap media keagamaan, memiliki korelasi positif dengan tingkat religiusitas anak. Kehadir-
an sumber daya ini tidak hanya menjadi sarana pendidikan iman, tetapi juga menciptakan su-
asana spiritual yang mendukung pertumbuhan rohani anak secara alami. Dengan adanya pa-

24 Eva Saryati Panggabean, “The Forming Christian Character: The Contribution of Out-of-School
Education to Build Strong Foundations for Early Childhood,” Bulletin of Science Education 4, no. 2 (2024): 1-9.

25 Kate Adams, “Navigating the Spaces of Children’s Spiritual Experiences: Influences of Tradition(s),
Multidisciplinarity and Perceptions,” International Journal of Children’s Spirituality 24, no. 1 (January 2, 2019): 29—
43, https://doi/full/10.1080/1364436X.2019.1619531.

26 Kukuh Yudha Karnanta, “Paradigma Teori Arena Produksi Kultural Sastra: Kajian terhadap Pemikiran
Pierre Bourdieu,” Jurnal Poetika 1, no. 1 (2013): 3-15.

27 Rakhmat, Psikologi Agama.

28 Santoso, “Praktik Keagamaan Dalam Keluarga Kristen.”

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 846



KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

paran yang konsisten terhadap hal-hal yang bersifat keagamaan, anak-anak cenderung lebih
mudah menginternalisasi nilai-nilai iman dan menjadikannya sebagai bagian dari identitas
diri. Hal ini menunjukkan bahwa lingkungan rumah yang kaya secara spiritual memiliki kon-
tribusi besar dalam membentuk perilaku dan kesadaran religius anak sejak usia dini.

Ketiga, modal budaya yang terlembagakan (institutionalized). Dalam konteks Kristen, ini
bisa berupa pendidikan di sekolah berbasis agama, gelar dari institusi teologi, atau posisi ke-
pemimpinan dalam gereja. Pendidikan agama memainkan peran sentral dalam pembentukan
karakter dan identitas keagamaan seseorang, terutama sejak usia dini. Melalui pendidikan
agama, anak tidak hanya memperoleh pengetahuan tentang ajaran kei-manan, tetapi juga
diarahkan untuk menghayati nilai-nilai moral dan etika yang membentuk kepribadian
mereka. Pendidikan agama yang efektif mampu menanamkan kesadaran akan tanggung
jawab, toleransi, disiplin, serta rasa hormat terhadap sesama dan terhadap Tuhan. Dalam
proses ini, identitas keagamaan dibentuk bukan hanya sebagai label formal, melainkan
sebagai bagian yang melekat dalam sikap dan tindakan sehari-hari. Dengan demikian, pendi-
dikan agama berkontribusi langsung dalam membentuk karakter individu yang berintegritas
dan berlandaskan nilai-nilai spiritual.

Transmisi modal budaya dalam keluarga Kristen menurut Bourdieu, menekankan peran
keluarga dalam mentransmisikan modal budaya. Dalam keluarga Kristen, orang tua berperan
sebagai agen utama dalam mentransmisikan nilai-nilai dan praktik keagamaan. Mujiwati me-
nekankan pentingnya pendidikan agama dalam keluarga sebagai fondasi pembentukan ka-
rakter anak.? Modal budaya Kristen dapat dikonversi menjadi bentuk modal lainnya. Misal-
nya, pengetahuan alkitabiah dan keterampilan kepemimpinan yang diperoleh dalam konteks
gereja (modal budaya) dapat dikonversi menjadi posisi berpengaruh dalam komunitas Kris-
ten (modal sosial), atau peluang karir dalam organisasi keagamaan (modal ekonomi).

Dalam masyarakat yang semakin plural, keluarga Kristen menghadapi tantangan dalam
mempertahankan dan mentransmisikan modal budaya Kristen. Hoon meneliti bagaimana ke-
luarga Kristen Tionghoa di Indonesia mentransmisikan nilai-nilai keagamaan dalam konteks
multikultural.® Strategi yang dapat diterapkan termasuk keterlibatan aktif dalam komunitas
gereja dan penggunaan media Kristen.? Strategi efektif dalam mendukung pertumbuhan i-
man dan pembentukan budaya Kristen pada anak mencakup keterlibatan aktif dalam komu-
nitas gereja serta pemanfaatan media Kristen. Melalui partisipasi dalam kegiatan gerejawi se-
perti sekolah minggu, persekutuan anak, atau pelayanan keluarga, anak-anak memperoleh
kesempatan untuk berinteraksi dengan lingkungan yang mendukung nilai-nilai iman mereka.
Sementara itu, media Kristen seperti buku rohani, lagu pujian, film bernuansa kekristenan,
dan aplikasi digital berbasis iman, dapat menjadi sarana pembelajaran yang menarik dan rele-
van bagi anak-anak di era digital. Kombinasi antara keterlibatan sosial dan konsumsi media
yang sehat ini membantu anak menginternalisasi nilai-nilai Kristen dalam kehidupan sehari-
hari secara holistik dan berkelanjutan.

Pemahaman tentang modal budaya dapat membantu keluarga Kristen mengembangkan
strategi yang lebih efektif untuk memperkuat identitas dan nilai-nilai Kristen pada anak-anak
mereka. Ini mungkin melibatkan investasi yang sadar dalam sumber daya keagamaan, partisi-

2 Yuniar Mujiwati, “Peranan Pendidikan Karakter dalam Pembangunan Karakter Bangsa,” Jurnal Ilmiah
Edukasi & Sosial 8, no. 2 (2018): 165-170.

30 Chang-Yau Hoon, Identitas Tionghoa Pasca-Suharto: Budaya, Politik, dan Media (Jakarta: Yayasan Pustaka
Obor Indonesia, 2014), 291.

31 Siti Indah Astuti, “Media dan Dakwah: Menuju Paradigma Baru Dakwah Komunikatif,” Jurnal
Komunikasi Islam 3, no. 1 (2013): 1-18.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 847



S. Aponno, Teori modal budaya Pierre...

pasi aktif dalam kegiatan gereja, dan penciptaan lingkungan rumah yang mendukung per-
kembangan iman. Integrasi pendidikan karakter berbasis agama dalam kehidupan sehari-hari
sangat penting untuk membentuk pribadi yang bermoral dan beriman secara utuh. Pendidik-
an karakter tidak cukup hanya diajarkan dalam ruang kelas atau dalam bentuk teori, tetapi
harus diterapkan secara nyata dalam tindakan sehari-hari di rumah, sekolah, dan masyarakat.
Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, empati, dan kerja sama perlu dihidupi melalui
kebiasaan dan teladan yang konsisten, sehingga anak tidak hanya me-mahami nilai-nilai ter-
sebut, tetapi juga terbiasa menerapkannya dalam interaksi sosial. De-ngan menjadikan ajaran
agama sebagai pedoman hidup yang praktis, pendidikan karakter menjadi lebih kontekstual,
relevan, dan efektif dalam membentuk generasi yang berintegritas.

Teori Modal Budaya Pierre Bourdieu dalam
Konteks Penguatan Budaya pada Anak

Bourdieu menekankan peran sentral keluarga dalam mentransmisikan modal budaya. Orang
tua, melalui praktik pengasuhan dan lingkungan rumah yang mereka ciptakan, memainkan
peran kunci dalam membentuk modal budaya anak-anak mereka.*> Bourdieu berpendapat
bahwa anak-anak dari keluarga dengan modal budaya yang lebih tinggi cenderung lebih ber-
hasil dalam sistem pendidikan. Hal ini karena, sistem pendidikan sering menghargai dan me-
nguatkan bentuk-bentuk modal budaya tertentu.® Sistem pendidikan sering kali menghargai
dan menguatkan bentuk-bentuk modal budaya tertentu, yaitu nilai-nilai, pengetahuan, gaya
komunikasi, dan perilaku yang dianggap sesuai atau dominan dalam lingkungan pendidikan
formal. Hal ini menciptakan kecenderungan di mana anak-anak yang berasal dari latar bela-
kang budaya yang sejalan dengan standar institusi pendidikan lebih mudah beradaptasi dan
memperoleh pengakuan, sementara mereka yang membawa modal budaya berbeda sering
kali kurang dihargai atau bahkan mengalami hambatan. Dengan demikian, sistem pendidikan
tidak selalu bersifat netral, namun turut mereproduksi ketimpangan sosial melalui penguatan
norma-norma budaya tertentu yang dianggap unggul. Oleh karena itu, penting bagi pendidik-
an untuk lebih inklusif terhadap keragaman budaya, sehingga semua peserta didik memiliki
kesempatan yang setara untuk berkembang.

Berdasarkan teori Bourdieu, strategi penguatan budaya pada anak dapat meliputi: perta-
ma, menciptakan lingkungan rumah yang kaya akan sumber daya budaya. ** Menurut teori
Bourdieu, lingkungan rumah yang kaya akan sumber daya budaya berperan penting dalam
pengembangan modal budaya anak. Hal ini berarti menyediakan akses kepada anak-anak un-
tuk berbagai materi dan kegiatan budaya, seperti buku, musik, seni, atau diskusi yang men-
dorong mereka untuk mengembangkan keterampilan kognitif dan sosial. Lingkungan yang
demikian akan membentuk anak dengan pemahaman yang lebih luas tentang dunia dan me-
ngasah kemampuan mereka untuk memahami, mengapresiasi, serta berpartisipasi dalam bu-
daya yang ada. Keberadaan sumber daya ini memungkinkan anak-anak untuk membangun
modal budaya mereka, yang pada gilirannya akan memperkuat posisi sosial mereka di masa
depan.

Kedua, melibatkan anak dalam kegiatan budaya seperti kunjungan ke museum atau per-
tunjukan seni. Melibatkan anak dalam kegiatan budaya, seperti kunjungan ke museum atau
pertunjukan seni, merupakan strategi yang efektif dalam memperkenalkan mereka pada ber-

32 Bourdieu, “The Forms of Capital.”

33 Nur Latifah, “Pendidikan dalam Teori Sosiologi,” Elkatarie: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Sosial 4,
no. 2 (2022), https://ejurnal.yayasanelkatarie.or.id/index.php/jurnalelkatarie/article/view/29.

3 Bourdieu, “The Forms of Capital.”

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 848


https://ejurnal.yayasanelkatarie.or.id/index.php/jurnalelkatarie/article/view/29

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

bagai bentuk ekspresi budaya. Kegiatan ini memberikan kesempatan bagi anak untuk berin-
teraksi langsung dengan warisan budaya, mengembangkan rasa estetika, serta memperkaya
wawasan mereka tentang sejarah, seni, dan tradisi. Menurut Bourdieu, partisipasi aktif dalam
pengalaman budaya semacam ini dapat meningkatkan modal budaya anak, yang berfungsi
sebagai alat untuk memahami dan beradaptasi dalam masyarakat yang lebih luas. Selain itu,
pengalaman ini memperkuat identitas budaya anak dan memberikan mereka perspektif yang
lebih kaya dalam melihat dunia.

Ketiga, mendorong praktik literasi dan diskusi tentang isu-isu budaya di rumah. Keem-
pat, mendukung partisipasi anak dalam kegiatan ekstrakurikuler yang memperkaya modal
budaya mereka. Praktik literasi yang dilakukan di rumah, seperti membaca buku, artikel, atau
menonton film bersama, diikuti dengan diskusi tentang isu-isu budaya, sangat penting untuk
penguatan modal budaya anak. Diskusi ini tidak hanya membantu anak mengembangkan ke-
terampilan berpikir kritis, tetapi juga memperkenalkan mereka pada konsep-konsep budaya
yang lebih dalam. Bourdieu menyatakan bahwa kemampuan untuk berbicara dan berdiskusi
tentang topik-topik budaya membantu anak membangun modal budaya yang akan diguna-
kan untuk berinteraksi dan berpartisipasi dalam masyarakat. Dengan membiasakan anak ber-
diskusi, mereka belajar untuk menghargai berbagai pandangan dan memahami bagaimana
budaya membentuk identitas serta perilaku individu dalam konteks sosial.

Bourdieu menekankan bahwa keluarga merupakan agen sosialisasi primer dan tempat
pertama di mana anak-anak memperoleh modal budaya. Damsar menjelaskan bahwa, dalam
konteks Indonesia, keluarga memainkan peran krusial dalam mentransmisikan nilai-nilai,
norma, dan praktik budaya kepada anak-anak.®*® Gaya pengasuhan orang tua sangat meme-
ngaruhi akumulasi modal budaya anak. Orang tua dari kelas sosial yang berbeda cenderung
memiliki praktik pengasuhan yang berbeda, yang pada gilirannya memengaruhi jenis dan
jumlah modal budaya yang ditransmisikan. Misalnya, orang tua dari kelas menengah di Indo-
nesia, cenderung lebih menekankan pada pengembangan kemampuan bahasa dan apresiasi
seni pada anak-anak mereka. Ketersediaan sumber daya budaya di rumah, seperti buku, kar-
ya seni, atau alat musik, merupakan bentuk modal budaya objektif yang penting.

Hidayat menyoroti bahwa di Indonesia, keluarga yang memiliki akses ke sumber daya
ini cenderung lebih mampu mentransmisikan modal budaya yang dihargai oleh sistem pendi-
dikan formal.3® Keluarga yang memiliki akses ke sumber daya budaya, seperti pendidikan,
informasi, atau pengalaman budaya, cenderung lebih mampu mentransmisikan modal buda-
ya yang dihargai oleh sistem pendidikan formal. Akses ini memungkinkan anak-anak untuk
memperoleh pengetahuan dan keterampilan yang dianggap penting oleh sekolah dan masya-
rakat, seperti kemampuan literasi, pemahaman seni, dan kemampuan berkomunikasi yang
baik. Keluarga dengan sumber daya budaya yang lebih kaya dapat memberikan dukungan
yang lebih besar dalam membentuk kemampuan anak-anak untuk beradaptasi dan berhasil
dalam sistem pendidikan, sehingga mereka memiliki keuntungan sosial yang lebih besar da-
lam menghadapi tantangan akademik dan perkembangan sosial.

Konteks keluarga Kristen masa kini menunjukkan bahwa gaya pengasuhan orang tua sa-
ngat memengaruhi akumulasi modal budaya anak, terutama dalam membentuk nilai-nilai
moral dan spiritual. Orang tua yang menerapkan gaya pengasuhan yang terbuka, mendu-
kung, dan penuh kasih dapat memberikan anak-anak mereka akses lebih besar untuk me-
ngembangkan modal budaya, seperti pemahaman agama, keterampilan sosial, dan kemam-

3% Bourdieu, “The Forms of Capital.”
% Rahmat Hidayat, Pengantar Sosiologi Kurikulum (Jakarta: Rajawali Pers, 2011), 79.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 849



S. Aponno, Teori modal budaya Pierre...

puan intelektual. Dalam keluarga Kristen, pengasuhan yang berbasis pada ajaran Kristus se-
perti: kasih, pengampunan, dan disiplin, dapat mengarahkan anak-anak untuk tumbuh dalam
iman dan karakter yang kuat. Gaya pengasuhan yang melibatkan komunikasi yang sehat,
praktik doa bersama, serta pembacaan Alkitab secara rutin memperkaya pengalaman spiritual
dan budaya anak, yang pada gilirannya akan membantu mereka beradaptasi lebih baik dalam
lingkungan sosial dan pendidikan yang lebih luas.

Kesimpulan

Teori modal budaya Pierre Bourdieu dalam konteks penguatan budaya pada anak dalam pen-
didikan keluarga Kristen, menggambarkan pentingnya pengenalan dan penguasaan modal
budaya sebagai kunci untuk memahami bagaimana nilai-nilai dan praktik Kristen diteruskan
dari generasi ke generasi. Dalam teori Bourdieu, modal budaya meliputi pengetahuan, kete-
rampilan, dan kecakapan yang dimiliki seseorang dalam suatu budaya tertentu. Dalam kon-
teks ini, keluarga Kristen berperan penting dalam menyediakan lingkungan di mana anak-
anak dapat memperoleh dan menginternalisasi modal budaya Kristen. Pendidikan keluarga
Kristen bertujuan untuk memperkuat identitas agama anak-anak dengan cara menyediakan
pengalaman-pengalaman yang mendalam dan terstruktur dalam ajaran agama, ritual, dan
praktik ibadah Kristen. Bourdieu akan menekankan bahwa proses ini tidak hanya tentang pe-
nerimaan nilai-nilai, tetapi juga tentang pembentukan kapasitas anak-anak untuk berpartisi-
pasi secara aktif dalam kehidupan rohani dan praktik sosial Kristen. Secara lebih spesifik, mo-
dal budaya Kristen dapat dipahami sebagai pengetahuan tentang Alkitab, praktik doa, kehi-
dupan doa sehari-hari, serta norma-norma moral dan etika Kristen.

Referensi

Adams, Kate. “Navigating the Spaces of Children’s Spiritual Experiences: Influences of
Tradition(s), Multidisciplinarity and Perceptions.” International Journal of Children’s
Spirituality 24, no. 1 (2019): 29-43. https://doi.org/10.1080/1364436X.2019.1619531.

Astuti, Siti Indah. “Media dan Dakwah: Menuju Paradigma Baru Dakwah Komunikatif.”
Jurnal Komunikasi Islam 3, no. 1 (2013): 1-18.

Bartkowski, John P., dan Xiaoyun Xu. “Distant Patriarchs or Expressive Dads? The Discourse
and Practice of Fathering in Conservative Protestant Families.” The Sociological Quarterly
41, no. 3 (2000): 465—485.

Bengtson, Vern L., Norella M. Putney, dan Susan Harris. Families and Faith: How Religion Is
Passed Down across Generations. Oxford: Oxford University Press, 2013.

Bourdieu, Pierre. “The Forms of Capital.” Dalam Handbook of Theory and Research for the
Sociology of Education, disunting oleh John G. Richardson, 241-258. New York:
Greenwood Press, 1986.

Bourdieu, Pierre, dan Jean-Claude Passeron. Reproduction in Education, Society and Culture.
Washington, DC: Sage Publications, 1990.

Chelladurai, Joe M., David C. Dollahite, dan Loren D. Marks. ““The Family That Prays
Together...”: Relational Processes Associated with Regular Family Prayer.” Journal of
Family Psychology 32, no. 7 (2018): 849-857.

Edgell, Penny. Religion and Family in a Changing Society. Princeton, NJ: Princeton University
Press, 2006.

Hidayat, Rahmat. Pengantar Sosiologi Kurikulum. Jakarta: Rajawali Pers, 2011.

Hoon, Chang-Yau. Identitas Tionghoa Pasca-Suharto: Budaya, Politik, dan Media. Jakarta:
Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014.

Igbal, Mohammad Maulana. Anatomi Pemikiran Kontemporer: Dari Foucault, Derrida, Bourdieu,
& Perkembangannya. Jakarta: Anak Hebat Indonesia, 2024, 150-155.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 850



KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

Jaeger, Mads Meier, dan Richard Breen. “A Dynamic Model of Cultural Reproduction.”
American Journal of Sociology 121, no. 4 (2016): 1079-1115.

Karnanta, Kukuh Yudha. “Paradigma Teori Arena Produksi Kultural Sastra: Kajian terhadap
Pemikiran Pierre Bourdieu.” Jurnal Poetika 1, no. 1 (2013): 3-15.

Latifah, Nur. “Pendidikan dalam Teori Sosiologi.” Elkatarie: Jurnal llmu Pendidikan dan Sosial
4, no. 2 (2022).
https://ejurnal.yayasanelkatarie.or.id/index.php/jurnalelkatarie/article/view/29.

Lister, Zephon, et al. “The Influence of Prayer and Family Worship on Relationship
Functioning among Married Adults in the Caribbean and Latin America.” Religions 11,
no. 1 (2019): 14.

Mujiwati, Yuniar. “Peranan Pendidikan Karakter dalam Pembangunan Karakter Bangsa.”
Jurnal IImiah Edukasi & Sosial 8, no. 2 (2018): 165-170.

Panggabean, Eva Saryati. “The Forming Christian Character: The Contribution of Out-of-
School Education to Build Strong Foundations for Early Childhood.” Bulletin of Science
Education 4, no. 2 (2024): 1-9.

Petts, R. J. “Parental Religiosity and Youth Religiosity: Variations by Family Structure.”
Sociology of Religion 76, no. 1 (2015): 95-120.

Putnam, Robert D., dan David E. Campbell. American Grace: How Religion Divides and Unites
Us. New York: Simon & Schuster, 2012.

Rakhmat, Jalaluddin. Psikologi Agama: Sebuah Pengantar. Bandung: Mizan Pustaka, 2016.

Santoso, Muhammad Budi. “Praktik Keagamaan dalam Keluarga Kristen: Studi Kasus di
Surabaya.” Jurnal Sosiologi Agama 11, no. 2 (2017): 67-85.

Sikkink, David. “Do Religious School Teachers Take Their Faith to Work? Research Evidence
from the United States.” Theo-Web: Zeitschrift fiir Religionspidagogik 9, no. 1 (2010): 160-
179.

Smith, Christian, dan Melinda Lundquist Denton. Soul Searching: The Religious and Spiritual
Lives of American Teenagers. Oxford: Oxford University Press, 2005.

Vermeer, Paul. “Religion and Family Life: An Overview of Current Research and
Suggestions for Future Research.” Religions 5, no. 2 (2014): 402—421.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 851


https://ejurnal.yayasanelkatarie.or.id/index.php/jurnalelkatarie/article/view/29

