JURNAL KAJIAN BALI

Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020
http://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

vet don Pengembangan,
. dan Pendidican Tinggi

At TeImT

Kutigun dhari Ko ptasam Disvkber |ardeenl p.mnl-ni— Bangembangn
Karventeras Sast, Teboalegl don Pesdicban Tinggi Bepubll ledanrun

Hasese: B1JECRT 9058

Tambung Hasil Akrediteid Jurnsl llmiak Boviads & Tohas 2009

Jurnal Kajion Bali (Journal of Boli Studiea]

E55H HIa00a%8
Panusbit Pusa? Kajnn Bali don Puaad Unggulas Prrsimin Uniesiting Wdnyaan

mmpnn sskagai Jumal lminh

J.Jm.dnmh.-l.l..ulmn 5 [} Iﬂh-'-wi'l
Walume % Momar | Tahun 2008 sompal Yalume 13 Heemer | Tohun 3028

Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana



Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan
Budaya di Kelurahan Tangkiling, Palangka Raya,
Kalimantan Tengah

Ni Nyoman Rahmawati
Institut Agama Hindu Negeri Tampung Penyang
Palangka Raya

Penulis Koresponden: ninyomanrahmawati0202@gmail.com

Abstract
The Existence of Balinese Culture in the Middle of Cultural Diversity
in Tangkiling Village, Palangka Raya, Central of Kalimantan

This study analyzed forms of social interaction and the
existence of Balinese culture in multicultural communities in
Tangkiling Village, Palangka Raya City, Central Kalimantan.
The issue discussed with intercultural theory interaction with
descriptive qualitative method. The results showed that the
form of social interaction carried out by Balinese transmigrants
in Tangkiling in the religious field was tolerance based on Tat
Twam Asi, in the social sector developing a helping attitude,
forming a farmer group named Sari Bumi Farmer Group,
and actively joined in the membership of the Neighbourhood
Security System. Competition and conflict also occur but can be
managed properly so that it does not become an open conflict.
These affect of Balinese culture existence in the Tangkiling,
including the existence of sanggah-shrine, the concept of
ngayah (religious volunteer), the tradition of annual giant-idol
of ogoh-ogoh parade, and the use of decorated bamboo penjor
usage. These make Balinese culture sustainable in the midst of
multicultural and religious plurality.

Keywords: cultural existence, Balinese transmigrants, society,
multi-culture

Abstrak
Tujuan penelitian untuk mengkaji dan mendeskripsikan
bentuk interaksi sosial dan eksistensi budaya Bali pada
masyarakat multikultural di Kelurahan Tangkiling, Kota
Palangkaraya, Kalimantan Tengah. Permasalahan dikaji
menggunakan teori interaksi antarbudaya dengan metode
kualitatif deskriptif. Hasil penelitian bentuk interaksi sosial

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 491



Ni Nyoman Rahmawati Hilm. 491-514

yang dilakukan transmigran Bali di Kelurahan Tangkiling di
bidang keagamaan adalah toleransi yang berlandaskan pada
Tat Twam Asi, bidang sosial kemasyarakatan mengembangkan
sikap tolong-menolong, di bidang ekonomi membentuk
kelompok tani yang diberinama Kelompok Tani Sari Bumi, dan
di bidang Keamanan dan Ketertiban Masyarakat dengan aktif
tergabung dalam keanggotaan Sistem Keamanan Lingkungan.
Di samping kerja sama juga terjadi persaingan dan konflik
tetapi dapat dikelola dengan baik sehingga tidak menjadi
konflik terbuka. Hal ini mempengaruhi eksistensi budaya Bali
di Kelurahan Tangkiling di antaranya yaitu eksistensi sanggah
(merajan), konsep ngayah, tradisi tahunan parade ogoh-ogoh,
dan penggunaan penjor. Hal ini membuat budaya Bali tetap
terpelihara di tengah-tengah multikultural dan pluralitas
agama yang ada.

Kata kunci: eksistensi budaya, transmigran Bali, masyarakat,
multikultural

1. Pendahuluan

eberadaan masyarakat Bali dewasa ini telah menyebar hampir

di seluruh Indonesia. Hal ini karena program transmigrasi yang
dijalankan oleh pemerintah untuk meratakan persebaran jumlah
penduduk. Demikian halnya masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling,
Kecamatan Bukit Batu, Kota Palangka Raya, Provinsi Kalimantan
Tengah. Salah satu tokoh agama Hindu transmigran asal Bali yang
mulai menetap di Tangkiling tahun 1980, I Wayan Rajin mengatakan
transmigran asal Bali di Kelurahan Tangkiling merupakan perpindahan
penduduk secara spontan dari daerah transmigrasi yang awalnya
ditempatkan di Desa Basarang Jaya, Kecamatan Basarang, Kabupaten
Kapuas, Provinsi Kalimantan Tengah (wawancara 15 September 2019).
Karena faktor kesuburan tanah sebagaian dari mereka mencari daerah
lain yang lebih menjanjikan dan memiliki tekstur tanah lebih subur
dari penempatan awal yang didapat dari pemerintah.

Keberadaan transmigran asal Bali di Kelurahan Tangkiling
berbaur dengan masyarakat lokal yaitu masyarakat Dayak dan
pendatang lainnya yang berasal dari Jawa, dan Banjar. Dapat
dikatakan keberadaan masyarakat di Kelurahan Tangkiling adalah
masyarakat yang majemuk. Furnival (dalam Boty, 2017: 4) mengatakan

492 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

masyarakat majemuk adalah masyarakat yang terdiri dari dua atau
lebih elemen yang hidup sendiri-sendiri tanpa ada pembauran satu
dengan yang lainnya dalam satu satuan politik. Sementara itu Liliweri
(2005:62) mengatakan bahwa masyarakat multikultur terbentuk dari
masyarakat multietnik (beragam etnik), dan keragaman itu menjadi
sumber keragaman kebudayaan.

Masyarakat di Kelurahan Tangkiling walaupun hidup dalam
perbedaan adat, budaya, dan agama dalam interaksinya antara
transmigran asal Bali, Jawa, Banjar, dan Dayak secara fenomena selalu
hidup berdampingan secara rukun dan harmonis. Hal ini tampak
dari berbagai kegiatan yang dilakukan secara bersama-sama tanpa
memandangan perbedaan yang ada. Bahkan, transmigran asal Bali
dengan identitas agama Hindu dan adat budaya Bali tetap eksis di
tengah-tengah kehidupan masyarakat multikultural yang ada. Hal ini
terlihat dari masih tetap dipertahankannya budaya Bali dalam aktivitas
kesehariannya bahkan ada beberapa budaya Bali yang diakomodasi
oleh masyarakat non-Bali baik Jawa, Dayak, dan Banjar dalam berbagai
kegiatan.

Artikel ini mengkaji bentuk-bentuk interaksi sosial transmigran
asal Bali di tengah-tengah kehidupan masyarakat multikultural di
Kelurahan Tangkiling, Kalimantan Tengah. Dibahas juga bagaimana
transmigran Bali mempertahankan eksistensinya di tengah-tengah
perbedaan yang ada, mengingat keberadaan transmigran asal Bali
di Kelurahan Tangkiling merupakan masyarakat minoritas dari segi
jumlah penduduk dan jumlah pemeluk agama.

2. Metode dan Teori

Metode yang digunakan dalam kajian ini adalah metode
kualitatif. Informan ditentukan secara purposive sampling berdasarkan
karakteristik pengetahuan dan pemahaman yang dimiliki tentang
keberadaan budaya Bali di Kelurahan Tangkiling. Informan yang
digunakan adalah tokoh masyarakat Bali, Dayak, dan Jawa. Data digali
melalui wawancara dengan mengacu kepada pedoman wawancara
yang telah disusun. Wawancara dilakukan untuk mendapatkan
informasi mendalam tentang berbagai bentuk interaksi sosial yang
dilakukan oleh transmigran asal Bali dalam mempertahankan budaya
di tengah kemajemukan budaya yang ada, sehingga bisa eksis

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 P 403



Ni Nyoman Rahmawati Hilm. 491-514

sampai saat ini. Data yang diperoleh diolah melalui tiga tahapan
yaitu pengumpulan data, reduksi data dengan memililah data yang
ada sesuai dengan permasalahan yang diteliti kemudian dilakukan
verifikasi untuk mendapatkan data yang valid, kemudian data disusun
untuk disajikan secara naratif (Sugiyono, 2015; Prastowo, 2012).

Teori yang digunakan menganalisis permasalahan ini adalah
teori komunikasi antarbudaya. Teori ini untuk melihat upaya
transmigran asal Bali dalam mempertahankan berbagai budaya yang
dimiliki melalui komunikasi baik verbal maupun nonverbal dengan
transmigran lainnya yang berasal dari Jawa, Banjar, dan Dayak guna
menjembatani perbedaan persepsi yang dimiliki dalam melakukan
interaksi dalam kehidupan sehari-hari. Teori ini menekankan kepada
kebersamaan, saling menghormati antarpemilik budaya yang berbeda
(Leliweri, 2001:171).

3. Gambaran Umum Masyarakat Multikultural di Kelurahan
Tangkiling

Masyarakat di Kelurahan Tangkiling terdiri dari empat suku yaitu:
suku Dayak, Bali, Jawa, dan Banjar. Suku Dayak adalah masyarakat
lokal yang dulunya menganut agama Kaharingan. Seiring berjalannya
waktu agama Kaharingan sebagai agama lokal Suku Dayak tidak diakui
sebagai agama resmi dan Suku Dayak diharuskan memilih salah satu
agama resmi yang ada. Karena itu Suku Dayak terpolarisasi menjadi
penganut tiga agama yang berbeda, yaitu agama Islam, Kristen, dan
Hindu (Hindu Kaharingan) (Rahmawati, 2019:7-9). Mata pencaharian
Suku Dayak di Kelurahan Tangkiling adalah sebagai petani, pegawai
negeri, dan pedagang.

Sementara itu Suku Bali merupakan transmigran asal Bali yang
dulunya bertempat tinggal di Desa Basarang, Kecamatan Basarang
Jaya, Kabupaten Kapuas. Kalimantan Tengah. Karena faktor kesuburan
tanah membuat mereka berpindah ke lokasi yang dianggap memiliki
tekstur tanah yang lebih subur. Mulai tahun 1970-an secara bertahap
mereka mulai tinggal menetap di Kelurahan Tangkiling. Agama yang
dianut adalah agama Hindu, dengan mata pencaharian sebagai petani,
pegawai negeri, dan buruh bangunan.

Demikian juga dengan Suku Jawa merupakan transmigran asal
Jawa yang dulunya berlokasi di Desa Pangkoh, Kabupaten Pulang

494 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

Pisau dengan alasan yang sama mereka juga secara berlahan mulai
mencarilokasi baru yang dianggap lebih subur. Suku Jawa lebih banyak
menganut agama Islam walaupun ada di antaranya yang menganut
agama Hindu. Matapencariannya ada sebagai petani, buruh bangunan,
penyadap karet, dan buruh sawit. Sementara itu Suku Banjar sendiri
sebenarnya adalah bagian dari Suku Dayak yang bertempat tinggal
di Provinsi Kalimantan Selatan. Agama yang dianut adalah agama
Islam dengan mata pencaharian secara dominan sebagai pedagang di
samping ada juga yang bekerja sebagai buruh bangunan, sadap karet
dan sawit.

Jumlah penduduk di Kelurahan Tangkiling dilihat dari penganut
agama yang dominan adalah penganut agama Islam, dianut oleh Suku
Dayak, Jawa, dan Banjar, kemudian agama Kristen dianut oleh Suku
Dayak, sedangkan agama Hindu menduduki urutan ke tiga dianut
oleh Suku Bali, Dayak, dan Jawa. Untuk prosentase jumlah penduduk
berdasarkan penganut agama di Kelurahan Tangkiling dapat dilihat
dari Tabel 1 di bawah ini:

Tabel 1: Jumlah Penduduk Berdasarkan Agama di Kelurahan Tangkiling

No Pemeluk Agama Jumlah Jiwa Persentase (%)
1 Islam 1.421 48,6
2 Kristen 1.096 37.5
3 Katolik 53 1,8
4 Hindu/Hindu Kaharingan 351 12,0
5 Budha 3 0,1
6 Penganut Aliran Kepercayaan 0 0,0

Total 2.924 100

Sumber: Profil Kelurahan Tangkiling (2018)

Tabel 1 menunjukkan persentase penganut agama Islam adalah
48,6 % menduduki peringkat pertama dari lima agama yang ada.
Peringkat kedua adalah penganut agama Kristen yang terdiri dari
Kristen dan Katolik sebanyak 39,3%. Sementara itu agama Hindu
menduduki peringkat ke tiga dengan persentase sebesar 12%. Agama
Hindu yang berkembang di Kelurahan Tangkiling selain agama Hindu
Dharma juga Hindu Kaharingan (agama Hindu yang dianut oleh Suku
Dayak yang dalam praktik kesehariannya lebih dominan diwarnai

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 i 405



Ni Nyoman Rahmawati Hilm. 491-514

oleh budaya Dayak). Sementara penganut agama Budha adalah
0,10%. Namun, walaupun berbeda agama secara realita masyarakat di
Kelurahan Tangkiling hidup berbaur antara satu dengan yang lainnya.

Multikultural dan pluralitas agama pada masyarakat di Kelurahan
Tangkiling secara fenomena tidak memicu terjadinya konflik, bahkan
dalam kesehariannya mereka berinteraksi secara rukun dan harmonis.
Hal ini sangat jelas terlihat pada saat perayaan hari raya besar
keagamaan, seperti Idul Fitri, Natal, dan Nyepi. Pada saat perayaan
hari besar keagamaan semua warga saling kunjung mengunjungi
(silaturahmi) di samping juga saling membantu dalam mempersiapkan
berbagai hidangan untuk di sajikan. Selain itu kerukunan masyarakat
di Kelurahan Tangkiling juga sangat kental terlihat jika ada upacara
seperti kedukaan dan pernikahan. Tanpa memandang perbedaan suku
dan agama mereka saling bahu membahu membantu mempersiapkan
segala sesuatunya.

4. Bentuk Interaksi Sosial Masyarakat Bali

Interaksi sosial merupakan hubungan dinamis antara orang
dengan orang, kelompok dengan kelompok, orang dengan kelompok
yang bentuknya tidak hanya bersifat kerjasama tetapi juga berbentuk
tindakan, persaingan, pertikaian dan sejenismya. Menurut Soekanto
interaksi sosial dipengaruhi oleh dua aspek yaitu aspek kontak sosial
dan aspek komunikasi. Aspek kontak sosial merupakan peristiwa
terjadinya hubungan sosial antara individu satu dengan lainnya.
Kontak yang terjadi tidak hanya fisik tetapi juga secara simbolik seperti
senyum, jabat tangan dan sebagainya. Sedangkan aspek komunikasi
merupakan peristiwa penyampaian informasi, ide, konsepsi, dan
pengetahuan kepada sesama secara timbal balik guna menciptakan
pengertian bersama dengan maksud untuk mempengaruhi pikiran
atau tingkah laku seseorang. Dalam proses interaksi sosial di tengah-
tengah masyarakat juga mengharuskan adanya adaptasi (penyesuaian)
antara individu yang satu dengan lainnya (Soekanto, 2000: 60-61,
Liliweri, 2005:125).

Adaptasi merupakan suatu proses yang terjadi secara alamiah,
ketika seseorang atau sekelompok orang masuk dan bergabung
dengan kelompok lainnya yang berbeda baik itu dalam adat-istiadat,

496 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

budaya, agama, dan bahasa. Gerungan (2004:55) mengatakan adaptasi
adalah penyesuaian diri terhadap lingkungan. Penyesuaian diri
berarti mengubah diri pribadi sesuai dengan keadaan lingkungan
atau bisa juga berarti mengubah lingkungan sesuai dengan keadaan
yang diinginkan. Demikian Halnya Gilin dan Gillin (dalam Soekanto,
2000:71) juga mengatakan di dalam proses interaksi sosial terjadi
dua proses, yaitu asosiatif dan disosiatif. Asosiatif meliputi kerja sama
(cooperation) dan Akomodasi (acoomediton). Sedangkan disosiatif
meliputi persaingan, kontroversi, dan konflik

Demikian halnya transmigran asal Bali di kelurahan Tangkiling,
sebagai penduduk pendatang dalam interaksinya juga melakukan
berbagai adaptasi guna mempertahankan keberadaan dan eksistensi
budaya yang dimiliki. Adaptasi dilakukan melaluiberbagai komunikasi
yang mengarah kepada kerja sama (cooperation) baik di bidang
keagamaan, sosial kemasyarakatan, ekonomi, dan juga kamtibmas.

4.1 Kerja Sama di Bidang Keagamaan

Transmigran asal Bali dengan identitas agama Hindu yang
mengajarkan tentang “Tat Twam Asi “ menjadi landasan dasar dalam
melakukan interaksi sosial di tengah masyarakat yang berbeda dalam
adat, budaya, dan agama. Tat Twam Asi merupakan ajaran moralitas
Hindu yang menekankan kepada persamaan derajat sesama manusia.
Secara arfiah “Tat Twam Asi” diartikan sebagai aku adalah kamu
(Suhardana, 2011:5). Lebih jauh ajaran Tat Twam Asi mengajarkan
masyarakat Bali untuk selalu menanamkan sifat saling asah, asih, dan
asuh dalam implementasinya transmigran asal Bali dituntut memiliki
rasa peduli, kasih sayang, dan saling menghormati dalam melakukan
interaksi sosial di tengah-tengah perbedaan dan mampu menumbuh
kembangkan sikap tolerasi sesama umat beragama.

Tolerasi antarumat beragama yang dijalin oleh transmigran asal
Bali di Kelurahan Tangkiling adalah toleransi yang bersifat dinamis
dalam artian transmigran asal Bali menumbuhkan tolerasi yang tidak
hanya sebatas saling menghormati satu dengan yang lain, tetapi
toleransi ini dibarengi dengan perilaku aktif dalam menghadiri dan
mengikuti pelaksanaan ritual perkawinan adat Dayak sebagaimana
Foto 1.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 P 497



Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491-514

Foto 1. Keterlibatan masyarakat Bali pada ritual perkawinan adat Dayak
(Foto: Ni Nyoman Rahmawati)

Foto1menunjukkantransmigranasal Bali di Kelurahan Tangkiling
menghadiri acara ritual perkawinan suku Dayak yang merefleksikan
spirit toleransi yang bersifat dinamis dalam artian toleransi yang
terbentuk dibarengi dengan wujudnya dalam bentuk prilaku yang
ditunjukkan dengan jalinan silaturahmi lintas suku dan agama. Hal
ini senada dengan pendapat yang disampaikan oleh Ali bahwa sikap
toleransi di tengah-tengah masyarakat secara umum terbagi menjadi
dua, yaitu toleransi yang bersifat statis dan toleransi yang bersifat
dinamis. Toleransi statis adalah toleransi hanya dalam bentuk teori
tanpa adanya kerjasama yang dilakukan oleh warga masyarakat yang
berbeda adat budaya, dan agama. Sedangkan toleransi dinamis adalah
toleransi yang bersifat aktif yang melahirkan kerja sama antara warga
masyarakat guna mencapai tujuan bersama (Ali, 1989:16; Rahmawati,
2018)

4.2Kerja Sama dalam Bidang Sosial Kemasyarakatan

Ada berbagai kerja sama yang biasa dilakukan di tengah-
tengah masyarakat seperti gotong-royong dalam membersihkan
lingkungan, membangun fasilitas olah raga, membuat tempat tinggal
untuk binatang peliharaan. Demikian juga masyarakat multikultural
di Kelurahan Tangkiling juga bekerja sama dalam menyelesaikan
berbagai pekerjaan yang ada salah satunya adalah bekerja sama dalam

498 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

membersihkan lingkungan tempat tinggal, membersihkan saluran
air, dan juga saling membantu dalam membuat kandang sapi. Hal ini
disampaikan oleh Nurkozim 45 thn informan asal Jawa yang menetap
di Tangkiling sejak tahun 1998, selengkapnya di bawah ini:

“Dari awal kami di sini memang sudah terbiasa saling membantu
seperti membuat kandang sapi untuk peliharaan, kami di sini tidak
melihat suku, agama semuanya berbaur saling membantu mau suku
Dayak, Jawa, dan Bali, bahkan secara rutin setiap satu bulan sekali
kami pasti melakukan bersih-bersih lingkungan yang dipimpin
langsung oleh ketua RT, semuanya dilakukan untuk menjalin
kebersamaan dan mengurangi adanya kesalah pahaman mengingat
agama dan budaya kami berbeda, selain itu jika ada tetangga
kami yang sedang melaksanakan hajatan, kami juga saling bantu
dengan membawakan hasil kebun seperti: sayuran untuk saling
meringankan” (Wawancara 15 September 2019).

Senada dengan Nurkozim, keterlibatan transmigran asal Bali
dalam berbagai kerja sama pada masyarakat multikultural di Kelurahan
Tangkiling juga dituturkan oleh I Wayan Rajin, yang mengatakan
bahwa transmigran asal Bali di Kelurahan Tangkiling memiliki ikatan
yang sangat erat dengan para tetangganya yang berasal dari lain suku,
halini tampak dari ketelibatan orang Bali dalam membatu tetangganya.
Bantuan ini diberikan baik dalam bentuk tenaga maupun materi,
dalam bentuk materi adalah dengan memberikan berbagai hasil kebun
seperti sayuran dan buah-buahan yang diperlukan oleh tetangganya
yang sedang melaksanakan hajatan. Sedangkan dalam bentuk tenaga
transmigran asal Bali secara langsung ikut bersama-sama membantu
mempersiapkan masakan dan peralatan hajatan yang diperlukan.

Lebih Lanjut I Wayan Rajin mengatakan interaksi sosial
transmigran asal Bali di Tangkiling sangat dipengaruhi oleh konsep
ngayah (voluntir) yang selama ini tertanam dalam kebiasaan masyarakat
Bali. Konsep ngayah menjadikan masyarakat Bali yang ada di Kelurahan
Tangkiling mampu bersosialisasi dengan sangat baik sehingga terjalin
silaturahmi yang sangat akrab dengan para tetangganya. Ngayah sendiri
merupakan adat kebiasaan umat Hindu di Bali dalam melakukan
berbagai kerja sama yang dilandasi oleh ajaran Karma Marga. Konsep
ngayah secara arfiah disebutkan dalam kamus Bali-Indonesia (1986)
sebagai bekerja tanpa pamerih atau dapat juga dikatakan bekerja

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 P 499



Ni Nyoman Rahmawati Hilm. 491-514

secara tulus ikhlas. Ngayah sebagai implementasi dari ajaran Karma
Marga menjadi tradisi masyarakat Bali yang termanifestasikan dalam
bentuk gotong royong dalam melakukan interaksi sosial sehari-hari.
Ngayah sebagai implementasi ajaran Karma Marga termuat dalam kitab
Bagawadgita Bab III sloka 19 berikut ini:

“tasmad asaktah satatam

karyam karma samacara

asakto hy acaran karma

param apnoti purusah ” (Bhagawad Gita, I11. 19)

Terjemahan:

Oleh karena itu, laksanakanlah segala kerja sebagai kewajiban tanpa
terikat (pada akibatnya), sebab dengan melakukan kegiatan kerja
yang bebas dari keterikatan, orang itu sesungguhnya akan mencapai
yang utama (Pendit, 2002:17).

Sloka III.19 Bhagawad Gita menekankan bahwa dalam melakukan
kewajiban hendaknyalah dilakukan dengan ketulusikhlasan dan
terbebas dari ikatan akan hasil. Dalam artian bekerja dalam konsep
Hindu adalah beryadnya yaitu persembahan yang dilakukan dengan
ketulusikhlasan. Persembahan ini bisa dalam bentuk materi, tenaga,
dan juga pemikiran. Dengan bekerja secara tulus ikhlas maka diyakini
manusia akan mencapai tujuan kelahirannya yang utama. Konsep
yadnya dan Karma Marga ini secara tidak langsung menjadi motivator
masyarakat Bali dalam menjalin hubungan harmonis dengan
lingkungan sekitarnya, salah satunya adalah dalam menjalin interaksi
sosial dengan masyarakat multikultural di Kelurahan Tangkiling.

4.3 Kerja sama di Bidang Ekonomi

Kerja sama di bidang ekonomi yang dilakukan oleh transmigran
asal Bali di Kelurahan Tangkiling sebagai bentuk interaksi sosial di
tengah-tengah masyarakat multikultural adalah dengan bersama-sama
mendirikan sebuah kelompok tani yang diberinama “Kelompok Tani
Sari Bumi”. Kelompok tani ini bergerak dibidang penyediaan bibit,
pupuk, dan secara aktif memfasilitasi anggotanya untuk mendapatkan
penyuluhan pertanian dari PPL Pertanian. Di samping itu transmigran
asal Bali yang tergolong mampu juga memberikan kesempatan kepada
mayarakat yang berasal dari suku lain untuk bekerja sebagai buruh

500 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

tani, buruh kebun, buruh sadap karet dan sawit secara professional.
Di lain sisi para ibu-ibu transmigran asal Bali juga ikut terlibat dalam
kelompok simpan pinjam ibu-ibu petani dan juga arisan antaretnis
yang dilakukan secara bergilir dari rumah ke rumah. Merurut Ni Made
Ardani (30 thn.), informan asal Bali, kegiatan ini dilakukan untuk
mempererat hubungan silaturahmi antaretnis guna menghindari
berbagai prasangka negatif yang dapat mengundang konflik.

4.4 Kerja sama di Bidang Kamtibmas

Sebagaimana masyarakat majemuk pada umumnya memang
sangat rentan terjadinya berbagai gesekan yang dapat memicu
konflik di tengah-tengah masyarakat. Sebagaimana pendapat yang
disampaikan oleh Furnival bahwa masyarakat majemuk dengan
pluralitas budaya akan selalu menimbulkan konflik kepentingan antar
kelompok. Bahkan, Geertz juga menyatakan bahwa pengelompokkan
masyarakat Indonesia atas dasar primordial sangat sulit mengalami
perubahan sehingga hal ini ditengarai oleh Furnival dan Geertz sebagai
kendala krusial dalam merekatkan integrasi nasional di Indonesia
(Rajab, 1996:4-5)

Sebagai bentuk kepedulian masyarakat terhadap keamanan
dan keharmonisan di lingkungan tempat tinggalnya, masyarakat di
Kelurahan Tangkiling secara bersama membentuk sebuah kerjasama
yang dihimpun secara langsung oleh ketua Rukun Tetangga (RT).
Kerja sama ini dalam bentuk keanggotaan dalam system keamanan
lingkungan (Siskambling). Transmigran asal Bali sebagai salah satu
bagian dari masyarakat juga ikut terlibat secara aktif di dalamnya.
Salah satu kegiatan yang dilakukan adalah dengan melakukan ronda
malam secara bergilir pada momen-momen tertentu seperti pada
saat dilaksanakan pemilihan Presiden, Kepala Daerah, dan Pemilihan
Legislatif. Sistem ronda malam ini diatur langsung oleh RT dengan
melibatkan seluruh masyarakat yang diatur secara bergantian,
anggotanya sengaja dipilih secara acak dengan maksud agar terjadi
pembauran antarsuku yang ada.

Selain itu, transmigran asal Bali melalui para tokohnya juga
secara aktif ikut terlibat dalam berbagai rapat RT, RW dan juga
rapat tingkat kelurahan yang membahas tentang berbagai cara dan
strategi dalam menjaga dan memelihara ketertiban masyarakat di

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 501



Ni Nyoman Rahmawati Hilm. 491-514

Kelurahan Tangkiling. Sebagai tindak lanjutnya kemudian melalui
para tokoh agama, seperti Parisada Hindu Dharma Indonesia (PHDI),
Perhimpunan Pemuda Hindu Indonesia (Peradah), dan Kumpulan
Mahasiswa Hindu Dharma Indonesia (KMHDI) secara aktif meng-
himbau dan menyadarkan masyarakat dan generasi muda agar
menghindari berbagai prilaku yang dapat mengundang munculnya
konflik. Himbauan-himbauan ini secara rutin disampaikan dalam
berbagai kegiatan salah satunya adalah pada saat ada pertemuan umat
seperti piodalan dan gotong royong.

Proses interaksi sosial transmigran asal Bali di Kelurahan
Tangkiling tidak terlepas dari dua proses yaitu, asosiasi dan dissosiasi.
Adapun wujud dari interaksi sosial dalam bentuk asosiasi di antaranya
adalah: (1) Kerja sama (cooperation). Kerja sama terbentuk di tengah-
tengah masyarakat karena adanya sebuah kepentingan-kepentingan
yang sama, sehingga untuk mewujudkannya mereka melakukan
kerja sama untuk mencapai tujuan. Kerja sama ini dapat berwujud
tawar menawar (bargaining), kooptasi (cooptation), usaha patungan,
koalisi (joint-venture). Proses disosiatif dalam bentuk persaingan dan
konflik. Namun persaingan dan konflik yang terjadi masih dalam
tataran yang wajar sehingga tidak menjadi konflik secara terbuka.
Hal ini tidak terlepas dari peran serta lembaga-lembaga terkait
diantaranya PHDI, Mantir Adat (lebaga adat Dayak ditingkat desa),
Badan Permusyawaratan Desa (BPD), dan tokoh agama yang selalu
mengupayakan jalan tengah untuk mengatasinya.

4.5Interaksi Sosial dalam Bentuk Persaingan

Untuk mencapai sebuah tujuan, dalam kehidupan bermasyarakat
tidak terlepas dari terjadinya persaingan. Persaingan sendiri merupakan
proses sosial yang bisa terjadi antara perorangan maupun kelompok.
Menurut Liliweri (2005:145) tradisi ekologi manusia mengajarkan
bahwa setiap kelompok manusia mempunyai kemampuan untuk
bersaing memperjuangkan kebutuhan para anggotanya. Persaingan
secara umum dapat bersifat positif (sehat) dan juga negatif (tidak
sehat). Persaingan yang bersifat negatif (tidak sehat) adalah persaingan
yang disertai dengan kekerasan, ancaman yang sifatnya merugikan
orang lain. Sedangkan persaingan yang sehat adalah persaingan yang

502 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

sesuai dengan aturan yang ada.

Interaksi sosial transmigran asal Bali di Kelurahan Tangkiling
juga tidak terlepas dari berbagai persaingan. Persaingan yang terjadi
terutama dalam keagamaan seperti: praktik persembahyangan dan
mendalami ajaran agama. Namun, persaingan yang terjadi adalah
bersifat positif dalam artian tidak memicu terjadinyakonflik. Persaingan
dalam praktik persembahyangan disampaikan olehI Nyoman Kardiana
informan asal Bali (35 thn.) bahwa dirinya dan keluarga menjadi lebih
rajin melakukan persembahyangan karena melihat tetangganya yang
berbeda agama juga sangat rajin sembahyang. Persaingan untuk lebih
mendalami ajaran agama disampaikan oleh Wayan Rame informan
asal Bali (39 thn.). Dia mengatakan bahwa dirinya mulai mendalami
ajaran agama Hindu dengan rajin mendengarkan Dharma Wacana
karena sering malu jika ada temannya yang berbeda agama menanyai
dirinya tentang beberapa hal dari sudut pandang agama Hindu,
karena itu akhirnya dia termotivasi untuk mulai belajar agama dan
rajin mendengarkan dharma wacana untuk menambah wawasan
pengetahuan agamanya sehingga jika sedang diskusi tentang beberapa
hal secara tidak kebetulan dia bisa menyampaikan penilainaan dari
sudut pandang agama Hindu.

Lebih lanjut Wayan Rame juga mengatakan dirinya selalu
berusaha untuk menunjukkan rasa simpati kepada tetangganya yang
sedang kesusahan setidaknya bila ada yang sakit dia berusaha untuk
menjenguknya. Hal ini dilakukan untuk menunjukkan kalau dalam
ajaran agama Hindu juga diajarkan tentang ajaran cinta kasih kepada
sesama umat manusia melalui Tri Hita Karana.

Tri Hita Karana adalah ajaran agama Hindu yang menekankan
kepada tiga Asfek hubungan dalam kehidupan guna menciptakan
keharmonisan. Ketiga Asfek hubungan itu adalah parhyangan adalah
Asfek yang menekankan kepada hubungan yang harmonis antara ma-
nusia dengan Tuhan (Ida Sang Hyang Widi Wasa), pawongan adalah ke-
harmonisan hubungan dengan sesama manusia, salah satunya adalah
dengan memupuk rasa simpati kepada sesama manusia, dan yang
ketiga adalah palemahan yaitu dengan menjaga keharmonisan dengan
alam lingkungan seperti menjaga kelestarian alam (Wiana, 2007 : 141).

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 503



Ni Nyoman Rahmawati Hilm. 491-514

4.6 Interaksi Sosial dalam Bentuk Konflik

Konflik antaretnik di tengah-tengah masyarakat adalah bersifat
alamiah. Konflik ini bisa terjadi di berbagai level kehidupan mulai dari
levelindividuhinggalevel organisasi, halinididorong oleh kepentingan
yang berbeda seperti aspirasinya yang kurang diperhatikan Liliweri
(2005:252). Konflik juga sering terjadi karena adanya kesalahpahaman
sebagaimana yang terjadi pada masyarakat multikultur di Kelurahan
Tangkiling namun, konflik sebagai akibat kesalahpahaman ini hanya
berupa gesekan kecil sehingga tidak memicu terjadinya permusuhan
yang lebih luas. Salah satunya diceritakan oleh Wayan Rajin yaitu
kesalahpahaman suku Dayak terhadap umat Hindu Bali yang
mendirikan pelinggih Padmasana di Puncak Bukit Batu Tangkiling.
Pendirian pelingih padmasana ini oleh sekelompok yang mengatas
namakan dirinya Suku Dayak menganggap sebagai bentuk penguasaan
terhadap tanah mereka. Namun, setelah diadakan pertemuan antara
tokoh agama dan beberapa tokoh adat Dayak akhirnya permasalahan
itu dapat diselesaikan dengan baik.

Selanjutnya I Wayan Rajin juga mengatakan kalau dulu sering
terjadi kesalahpahaman antara umat Hindu dengan Islam yaitu,
adanya kecurigaan umat Islam terhadap hidangan makanan yang
disajikan oleh umat Hindu pada saat silaturahmi perayaan hari Raya
Nyepi. Umat Islam takut kalau makanan yang disajikan pengolahannya
bercampur dengan tempat pengolahan daging babi. Hal ini berujung
kepada keenganan dari sebagian umat Muslim mencicipi hidangan
yang disediakan. Namun, hal ini dapat diatasi dengan diikut
sertakannya beberapa tetangga yang beragama Islam membantu
memasak makanan yang akan di Hidangkan. Kebiasaan untuk saling
membantu antartetangga walaupun berbeda suku dan agama saat
ini sudah menjadi kebiasaan bagi ibu-ibu di Kelurahan Tangkiling
sehingga mereka menjadi lebih dekat secara phisikologi dalam
kehidupan sehari-harinya.

Menurut Yudi Untung (55 thn.) informan asal Dayak mengatakan
penyelesaian berbagai konflik di tengah-tengah kehidupan masyarakat
multikultural dan pluralitas agama di Kelurahan Tangkiling selalu
dikelola dengan baik melalui musyawarah dengan memanggil mereka
yang sedang bertikai. Selain itu juga dilakukan pendekatan melalui
tokoh agama dan tokoh masyarakat sehingga pertikaian itu tidak

504 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

berlanjut kearah konflik.

Lebih lanjut Yudi Untung mengatakan kerukunan dan ke-
harmonisan kehidupan masyarakat di Kelurahan Tangkiling tidak
terlepas dari peran lembaga Dewan Adat Dayak (DAD) yang dipimpin
oleh seorang Damang. Damang adalah pemangku adat Dayak yang
di percaya memahami dan menguasai berbagai adat istiadat Dayak.
Sebagai bawahan Damang memiliki mantir adat yang membantunya
memecahkan berbagai permasalahan yang menyentuh langsung
dalam kehidupan di masyarakat. Dewan Adat Dayak memiliki
berbagai regulasi adat yang mengatur dan harus dipatuhi oleh
masyarakat pendatang yang tinggal menetap di Kelurahan Tangkiling.
Pelanggaran yang dilakukan oleh masyarakat terhadap kesepakatan
adat ini bisa dikenakan sanksi adat berupa jipen (membayar denda
berupa uang atau dengan membuat ritual tertentu).

5. Eksistensi Budaya Bali

Budayamerupakankeseluruhan daricarahidup dancarapandang
yang dimiliki oleh sekelompok orang dan diwariskan secara turun-
temurun kepada generasi ke generasi. Budaya merupakan susunan
dari berbagai hal yang bersifat rumit seperti agama, adat istiadat, cara
hidup, kesenian dan masih banyak yang lainnya. Budaya menurut
Koentjaraningrat (2015: 144) adalah semua sistem ide, gagasan, rasa,
tindakan, serta karya yang dihasilkan oleh manusia dalam kehidupan
bermasyarakat yang nantinya akan dijadikan klaim manusia dengan
cara belajar. Demikian halnya masyarakat Bali yang ada di Kelurahan
Tangkiling yang telah memiliki berbagai pengetahuan dan kebiasaan
yang dilakukan secara turun-temurun sehingga menjadi ciri khas yang
membedakannya dengan masyarakat lainnya.

Kebiasaan-kebiasaan masyarakat Bali ini sampai saat ini masih
tetap eksis dilakukan di tengah-tengah masyarakat multikultural di
Kelurahan Tangkiling. Eksistensi Budaya Bali merupakan implikasi
dari interaksi sosial yang dilakukan walaupun pada realitasnya
terdapat banyak sekali adat istiadat Bali yang masih dipraktikkan
oleh masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling, namun dalam artikel
ini hanya akan diuraikan empat hal yang dianggap paling menonjol
di antara yang lainnya, seperti (1) keberadaan sanggah (tempat suci)
sebagai pemujaan kepada roh leluhur; (2) konsep ngayah (voluntir)

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 505



Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491-514

dalam interaksi sosial masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling; (3)
pawai ogoh-ogoh pada saat tawur kesanga (korban suci menjelang hari
suci Nyepi), dan (4) penggunaan penjor oleh masyarakat non-Bali,
masing-masing diuraikan di bawah ini.

5.1 Keberadaan Sanggah Sebagai Pemujaan Kepada Roh Leluhur
Sangah (Merajan) merupakan pura keluarga yang berfungsi
untuk memuja roh leluhur (anggota keluarga yang sudah meninggal).
Hampir semua keluarga Bali yang masih menganut agama Hindu
dan menetap di Kelurahan Tangkiling + 40 KK memiliki sanggah atau

merajan (pura atau tempat suci) sebagai pura keluarga, sebagaimana
Foto 2.

Foto 2. Salah satu bangunan sanggah/merajan di Kelurahan Tangkilng
(Foto: Ni Nyoman Rahmawati)

Transmigran asal Bali yang berada di Kelurahan Tangkiling
sampaisaatini masih tetap mempertahankan tradisi pemujaan terhadap
roh leluhur yang terimplementasikan dalam pembangunan sanggah
atau merajan dalam keluarga. Sanggah atau merajan merupakan tempat
pemujaan masyarakat Bali untuk memuliakan dan menghormati roh
leluhur atau anggota keluarga yang sudah meninggal.

I Nyoman Kardiana informan asal Bali mengatakan bahwa
hampir seluruh keluarga Bali di Kelurahan Tangkiling memiliki
merajan (sangah) sebagai pura keluarga (wawancara tanggal 10
Oktober 2019). Sanggah atau merajan yang dimiliki oleh keluarga Bali di

506 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

Kelurahan Tangkiling kebanyakan sudah dibangun secara permanen
sebagaimana Foto 2. Untuk membangun sanggah di Tangkiling
transmigran asal Bali mendatangkan tukang dari daerah transmigrasi
yang berada di Desa Basarang, Kecamatan Basarang Jaya, Kabupaten
Kapuas. Kalimantan Tengah, demikian juga untuk bangunan pelinggih
langsung didatangkan dari Desa Basarang Jaya. Selain dikerjakan oleh
tukang yang ahli di bidangnya, pembangunan itu juga dibantu secara
gotong-royong oleh warga Bali yang ada di Tangkiling.

5.2 Eksistensi Konsep Ngayah dalam Interaksi Sosial Masyarakat

Ngayah merupakan tradisi masyarakat Bali dalam berinteraksi
di tengah-tengah masyarakat. Menurut Punia dan Nugroho (2020:
62) ngayah merupakan kewajiban sosial setiap warga Bali yang harus
dilakukan secara tulus, ikhlas, dan tanpa imbalan apa pun. Ngayah
yang dilakukan oleh masyarakat Bali dimotori oleh konsep yadnya.
Yadnya dalam ajaran Hindu adalah persembahan yang dilakukan
secara tulus ikhlas tanpa pamerih. Dalam implementasinya ngayah
dalam kehidupan sehari-hari merupakan sikap gotong royong yang
dilakukan dengan ketulus ikhlasan tanpa mengharapkan imbalan.
Konsep ngayah di Bali sangat identik dengan kegiatan gotong royong
yang dilakukan pada saat pelaksanaan ritual, baik itu ritual dewa yadnya
maupun pitra yadnya.

Ngayah sebagai ajaran moralitas masyarakat Bali senantiasa
menjadi motivator dalam menjalin interaksi sosial di tengah-tengah
masyarakat. Konsep ngayah ini juga merupakan implementasi dari
ajaran Karma Marga, yaitu kerja tanpa pamerih. Juga sering disebut
sebagai yadnya yaitu kerja untuk persembahan.

Demikian halnya konsep ngayah yang dimiliki oleh masyarakat
Bali di Kelurahan Tangkiling masih menjadi motor pengerak bagi
masyarakat Bali dalam menjalin hubungan interaksi di tengah-tengah
masyarakat multikultural dan pluralitas agama. Dengan konsep ngayah
masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling mampu membangkitkan rasa
simpati terhadap sesama tanpa memandang suku dan agama. Konsep
ngayah ini masih sangat kental mewarnai pola pikir dan prilaku
masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling. Hal ini sebagimana tuturan
yang disampaikan oleh I Nyoman Kardiana yang mengatakan bahwa
masyarakat Bali yang ada di Kelurahan Tangkiling rata-rata memiliki

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 507



Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491-514

rasa simpati yang sangat tinggi. Hal ini ditunjukkan jika ada tetangga
yang membutuhkan bantuan saat suka maupun duka, seperti pada
saat ritual perkawinan dan kematian, maka mereka akan membantu
dengan tulus ilkas.

Konsep ngayah dalam kehidupan masyarakat Bali di Kelurahan
Tangkiling tidak hanya tercermin dalam kehidupan sehari-hari dalam
berinteraksi dengan masyarakat atau tetangga yang berbeda suku
dan agama. Konsep ngayah ini juga masih sangat kental terlihat dalam
kehidupan keberagamaan salah satunya pada saat piodalan di Pura.
Penganut agama Hindu di Kelurahan Tangkiling tidak hanya orang
Bali tetapi juga berasal dari Suku Jawa dan Dayak. Namun, dalam
berinteraksi khususnya pada saat piodalan mereka semua berbaur
menjadi satu bergotong royong dalam menyiapkan segala sesuatunya.

Sebagaimana tampak dalam Foto 3.

- F —— 20
Foto 3. Eksistensi ngayah umat Hindu pada saat piodalan
(Foto: Ni Nyoman Rahmawati).

Foto 3 menunjukkan kebersamaan umat Hindu pada saat
mempersiapkan sarana prasarana piodalan di Pura. Kebersamaan ini
menurut bapak Wayan Rajin dilandasi oleh semangat ngayah yang telah
dimiliki oleh sebagaian besar umat Hindu asal Bali yang kemudian
juga dalam interaksinya ikut diterapkan oleh mereka umat Hindu
yang berasal dari luar Bali, seperti Jawa dan Dayak sehingga dalam
implementasinya baik umat Hindu yang berasal dari Bali, Jawa, dan

508 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

Dayak secara bersama-sama berkumpul dengan kesadaran ngayah
bersama-sama mempersiapkan sarana dan prasara ritual.

5.3 Eksistensi Tradisi Mengarak Ogoh-ogoh pada Tawur Kesanga
Ogoh-ogoh sebagai simbol buta kala di Bali yang diarak pada saat
perayaan tawur kesanga sehari sebelum hari raya Nyepi sampai saat
ini masih eksis dipraktikkan oleh generasi muda Hindu yang berada
di Kelurahan Tangkiling, Mereka membuat ogoh-ogoh dengan dana
swadaya masyarakat dengan mengambil tema sesuai dengan arahan

PHDI Provinsi Kalimantan Tengah. Sebagaimana Foto 4.

-----

] | | I | J
Foto 4. Masyarakat Bali di Kota Palangka Raya dalam pawai ogoh-ogoh
menyongsong hari suci Nyepi (Foto: Ni Nyoman Rahmawati)

Ogoh-ogoh pada saat ritual Tawur Kesanga biasanya berkumpul di
halaman Pura Pitamaha yang berada di Kota Palangka Raya termasuk
salah satunya adalah ogoh-ogoh yang dibuat oleh generasi muda Hindu
yangberada di Kelurahan Tangkiling. Sebelum di arak keliling ogoh-ogoh
ini diupacarai (plapas) guna membangkitkan kekuatan supranatural
yang diharapkan hadir pada ogoh-ogoh tersebut. Kemudian barulah
secara bersama-sama diarak mengelilingi bundaran sesuai dengan
rute yang telah ditetapkan oleh ketua suka duka. Setelah kembali lagi
ke halaman Pura Pitamaha ogoh-ogoh kembali diupacarai (ngelebar)
agar kekuatan magis dari ogoh-ogoh ini kembali ke asalnya dan tidak

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 509



Ni Nyoman Rahmawati Hilm. 491-514

menganggu umat manusiia.

Ogoh-ogoh di samping sebagai simbol buta kala sehingga di
anggap sakral dan berfungsi untuk menetralisir berbagai pengaruh
negatif yang akan menganggu kehidupan di alam semesta. Juga
merupakan sarana pemersatu umat Hindu yang berada di Kota
Palangka Raya termasuk salah satunya adalah Warga Hindu Bali yang
berada di Kelurahan Tangkiling. Di samping itu ogoh-ogoh sebagai adat
budaya masyarakat Bali juga sering diikutkan dalam pawai budaya
yang dilaksanakan setiap satu tahun sekali oleh Dinas Kebudayaan dan
Pariwisata Provinsi Kalimantan Tengah yang bertepatan dengan HUT
Kemerdekaan Republik Indonesia. Hal ini merupakan bukti masih
tetap eksisnya budaya mengarak ogoh-ogoh di Kelurahan Tangkiling
dan juga di Kota Palangka Raya. Namun, untuk tahun ini di mana
hari raya Nyepi yang bersamaan dengan terjadinya pandemi virus
covid-19 sehingga pawai ogoh-ogoh di Palangka Raya termasuk juga di
Kecamatan Tangkiling ditiadakan.

5.4 Eksistensi Penggunaan Penjor oleh Masyrakat Bali dan Non-Bali

Penjor merupakan salah satu tradisi Bali yang bernafaskan
Hindu. Menurut Atmaja (2008:11) penjor adalah wujud syukur dan
rasa bakti kepada Tuhan Yang Maha Esa dan segala manifestasinya,
sehingga manusia dapat melangsungkan kehidupannya di dunia
ini. Lebih lanjut dikatakan penjor dalam wujud fisik adalah sebatang
bambu yang dihias dengan janur dari bawah sampai ke atas, kemudian
diisi hasil bumi baik berupa buah maupun umbia-umbian. Penjor
memiliki bermacam-macam simbol di antaranya, yaitu (1) simbol
gunung hal ini dikarenakan gunung dalam keyakinan Hindu adalah
suci sebagai tempat bersemayamnya para Dewa. Gunung yang diacu
oleh masyarakat Bali dalam pembuatan penjor adalah Gunung Agung
sebagai gunung tertinggi di Bali. Di samping itu Gunung Agung juga
memiliki kesepadaan dengan gunung Mahameru di India sebagai
tempat bersemayamnya para dewa dalam mitologi Hindu (Atmaja
2008; Nala 2011). (2). Penjor sebagai lambang Naga Anantabhoga.
Bentuk penjor yang melengkung adalah sangat mirip dengan wujud
seekor naga. Karena penjor merupakan lambang Gunung Agung dan
Naga Anantabhoga, maka penjor di Bali juga dianggap sakral.

510 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

Penjor sebagai adat budaya masyarakat Bali yang bernafaskan
Hindu sampai saat ini masih tetap eksis pemakaiannya di Kelurahan
Tangkiling. Penjor selain digunakan pada saat hari raya galungan
dan kuningan juga digunakan pada saat piodalan di pura. Namun,
penggunaan penjor sebagai adat budaya masyarakat Bali di Kelurahan
Tangkiling menunjukkan adanya proses akomodasi, di mana penjor
tidak hanya digunakan masyarakat Bali tetapi juga diadopsi oleh
masyarakat non-Bali, utamanya adalah penjor yang dianggap profan.
Penjor ini biasa dijadikan hiasan pada saat ada ritual perkawinan,
sebagaimana Foto 5.

Foto 5. Penjor sebagai simbol adanya ritual perkawinan
(Foto: Ni Nyoman Rahmawati)

Foto 5 menunjukkan bahwa penjor sebagai budaya masyarakat
Bali dengan sangat baik dapat diterima dan diadopsi oleh masyarakat
dari suku lainnya. Penggunaan penjor oleh masyarakat non Bali sebagai
simbol adanya ritual perkawinan di Kelurahan Tangkiling oleh I Wayan
Rajin dimaknai sebagai bentuk akomodasi penjor sebagai budaya Bali di
tengah-tengah masyarakat multikultur. Hal ini membuat penjor masih
tetap eksis pemakaianya tidak hanya di lingkungan masyarakat Bali
sebagai pemilik tetapi juga oleh masyarakat lainnya yang berasal dari
suku lain seperti Jawa, Banjar, dan juga Dayak. Menurut Ardiyansah

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 H 511



Ni Nyoman Rahmawati Hilm. 491-514

(48 thn.), informan asli Dayak, bahwa pada awalnya dia tertarik
menggunakan penjor sebagai ornamen dalam ritual perkawinan
keluarganya karena nilai seni yang terdapat pada penjor tersebut.

6. Simpulan

Eksistensi budaya Bali di Kelurahan Tangkiling, Kecamatan
Bukit Batu, Kota Palangka Raya, Kalimantan Tengah, tidak terlepas
dari kemampuan masyarakat Bali dan etnik lokal dalam menerima
perbedaan adat dan budaya serta sikap tolerasi antarpemeluk agama.
Toleransi masyarakat di Kelurahan Tangkiling tidak hanya bersifat
pasif, tetapi juga aktif, sehingga memberi ruang bagi tetap eksisnya
berbagai adat budaya berbeda yang dimiliki oleh masing-masing suku
yang ada.

Praktik budaya Bali di Kelurahan Tangkiling dapat dilihat dari
adanya berbagai budaya dan adat-istiadat Bali yang masih dipegang
teguh dalam melakukan interaksi sosial di tengah-tengah perbedaan
dalam masyarakat seperti ajaran Tat Twam Asi yang mengajarkan
tentang kesetaraan, konsep ngayah dan yadnya yang mengajarkan
tentang ketulusikhlasan. Hal ini juga membuka ruang bagi masyarakat
Bali untuk dapat diterima oleh masyarakat sekitarnya serta tetap eksis
dengan berbagai budaya yang ada di antaranya pemujaan roh leluhur
dengan pendirian merajan di masing-masing perumahan, kerja sama
(gotong-royong) dengan konsep ngayah, tradisi mengarak ogoh-ogoh
pada saat Tawur Kesanga, pemakaian penjor dalam setiap kegiatan,
baik keagamaan dan acara sosial lainnya.

Daftar Pustaka
Ahmad, Nur. (2001). Pluralitas Agama: Kerukunan Dalam Keragaman. Jakarta:
Kompeas.

Ali, HM.dkk. (1989). Islam Untuk disiplin llmu Hukum, Sosial, dan Politik.
Jakarta: Bulan Bintang

Atmadja, I Md. N. dkk. (2008). Nilai Filosofis Penjor Galungan & Kuningan.
Surabaya: Paramita.

Boty, Middya. (2017). “Masyarakat Multikultural: Studi Interaksi Sosial

512 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



Hlm. 491-514 Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...

Masyarakat Islam Melayu Dengan Non melayu Pada Masyarakat
SukaBangun Kel. Sukajadi. Kec. Sukarami Palembang”. Jurnal JSA
Vol 1 No. 2 hal. 1-17.

Fahrudin, Salim. (2001). Pluralisme dan Toleransi Keberagamaan. (dalam
Pluralisme Agama Kerukunan dalam Keragaman). Jakarta: Kompas.

Gerungan, W.A. (2004). Psikologi Sosial. Bandung: PT Refika Aditama.
Koentjaraningrat. (2015). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta:Rineka Cipta

Liliweri, Alo. (2001). Gatra-Gatra Komunikasi Antar Budaya. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Liliweri, Alo. (2009). Makna Budaya dalam Komunikasi Antarbudaya.
Yogyakarta: PT LKiS Printing Cemerlang.

Nala, N. (2011). “Penjor dan Sanggah Cucuk”. Dalam K.M. Suhardana ed.
Manjangan Sekaluang Himpunan Berbagai Tulisan. Surabaya: Paramita.

Normuslim. (2015). “Kerukunan Antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak
Ngaju Di PalangkaRaya” (disertasi). Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga.

Pendit S, Nyoman.(2002). Bhagavad-Gita. Jakarta: CV Pelita Nusantara
Lestari.

Prastowo, Andi. (2012). Metode Penelitian Kualitatif. Jogjakarta: Ar-Ruzz
Media.

Punia, I Nengah dan Nugroho, Budi, Wahyu. (2020). Bali Diaspora di Daerah
Transmigrasi: Representasi Kearifan Lokal Bali di Kabupaten Bolaang
Mongondow, Sulawesi Utara. Jurnal Kajian Bali, Vol. 10. No. 01. Hal.
49-72.

Rahmawati, Ni Nyoman. (2019). “Pergulatan Ideologi Keberagamaan
Keluarga Dayak Katingan di Kabupaten Katingan, di Desa Tewang
Tampang Provinsi Kalimantan Tengah.” (Disertasi). Denpasar:
Universitas Udayana.

Rajab, Budi, 1996. Pluralisme Masyarakat Indonesia Suatu Tinjauan Umum.
Jakarta: PT. Pustaka LP3ES

Richard, West dan Lynn, H. Turner (2008). Pengantar Teori Komunikasi (terj
Maria Natalia dan Damayantu Maer). Jakarta: Salemba Humanika.

Soekanto, Soerjono. (2000). Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers.

Sugiyono. (2015). Metode Penelitian Pendidikan pendekatan Kuantitatif,
Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020 513



Ni Nyoman Rahmawati Hilm. 491-514

Suhardana, K,M. (2011). Punarbawa: Reinkarnasi, Samsara atau Penitisan.
Surabaya: Paramita.

W.].S, Poerwadarminta. (1986). Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta:
Balai Pustaka.

Wiana, Ketut. (2007). Tri Hita Karana Menurut Konsep Hindu. Surabaya:
Paramita.

514 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020



