
Pusat Penelitian Kebudayaan dan Pusat Unggulan Pariwisata
Universitas Udayana

Jurnal Kajian Bali
Journal of Bali Studies

p-ISSN 2088-4443 # e-ISSN 2580-0698
Volume 10, Nomor 02, Oktober 2020

h琀琀p://ojs.unud.ac.id/index.php/kajianbali

..........................................................................................................................................

Terakreditasi Sinta-2, SK Dirjen Penguatan Riset dan 
Pengembangan Kemenristekdikti No. 23/E/KPT/2019

..........................................................................................................................................



491JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan 
Budaya di Kelurahan Tangkiling, Palangka Raya, 

Kalimantan Tengah

Ni Nyoman Rahmawati
Institut Agama Hindu Negeri Tampung Penyang 

Palangka Raya
Penulis Koresponden: ninyomanrahmawati0202@gmail.com

Abstract
The Existence of Balinese Culture in the Middle of Cultural Diversity 

in Tangkiling Village, Palangka Raya, Central of Kalimantan

This study analyzed forms of social interaction and the 
existence of Balinese culture in multicultural communities in 
Tangkiling Village, Palangka Raya City, Central Kalimantan. 
The issue discussed with intercultural theory interaction with 
descriptive qualitative method. The results showed that the 
form of social interaction carried out by Balinese transmigrants 
in Tangkiling in the religious 昀椀eld was tolerance based on Tat 
Twam Asi, in the social sector developing a helping a琀琀itude, 
forming a farmer group named Sari Bumi Farmer Group, 
and actively joined in the membership of the Neighbourhood 
Security System. Competition and con昀氀ict also occur but can be 
managed properly so that it does not become an open con昀氀ict. 
These a昀昀ect of Balinese culture existence in the Tangkiling, 
including the existence of sanggah -shrine, the concept of 
ngayah (religious volunteer), the tradition of annual giant-idol 
of ogoh-ogoh parade, and the use of decorated bamboo penjor 
usage. These make Balinese culture sustainable in the midst of 
multicultural and religious plurality. 

Keywords: cultural existence, Balinese transmigrants, society, 
multi-culture 

Abstrak
Tujuan penelitian untuk mengkaji dan mendeskripsikan 
bentuk interaksi sosial dan eksistensi budaya Bali pada 
masyarakat multikultural di Kelurahan Tangkiling, Kota 
Palangkaraya, Kalimantan Tengah. Permasalahan dikaji 
menggunakan teori interaksi antarbudaya dengan metode 
kualitatif deskriptif. Hasil penelitian bentuk interaksi sosial 



492 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

yang dilakukan transmigran Bali di Kelurahan Tangkiling di 
bidang keagamaan adalah toleransi yang berlandaskan pada 
Tat Twam Asi, bidang sosial kemasyarakatan mengembangkan 
sikap tolong-menolong, di bidang ekonomi membentuk 
kelompok tani yang diberinama Kelompok Tani Sari Bumi, dan 
di bidang Keamanan dan Ketertiban Masyarakat dengan aktif 
tergabung dalam keanggotaan Sistem Keamanan Lingkungan. 
Di samping kerja sama juga terjadi persaingan dan kon昀氀ik 
tetapi dapat dikelola dengan baik sehingga tidak menjadi 
kon昀氀ik terbuka. Hal ini mempengaruhi eksistensi budaya Bali 
di Kelurahan Tangkiling di antaranya yaitu eksistensi sanggah 
(merajan), konsep ngayah, tradisi tahunan parade ogoh-ogoh, 
dan penggunaan penjor. Hal ini membuat budaya Bali tetap 
terpelihara di tengah-tengah multikultural dan pluralitas 
agama yang ada.

Kata kunci: eksistensi budaya, transmigran Bali, masyarakat, 
multikultural

1. Pendahuluan

Keberadaan masyarakat Bali dewasa ini telah menyebar hampir 
di seluruh Indonesia. Hal ini karena program transmigrasi yang 

dijalankan oleh pemerintah untuk meratakan persebaran jumlah 
penduduk. Demikian halnya masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling, 

Kecamatan Bukit Batu, Kota Palangka Raya, Provinsi Kalimantan 

Tengah. Salah satu tokoh agama Hindu transmigran asal Bali yang 
mulai menetap di Tangkiling tahun 1980, I Wayan Rajin mengatakan 
transmigran asal Bali di Kelurahan Tangkiling merupakan perpindahan 

penduduk secara spontan dari daerah transmigrasi yang awalnya 
ditempatkan di Desa Basarang Jaya, Kecamatan Basarang, Kabupaten 
Kapuas, Provinsi Kalimantan Tengah (wawancara  15 September 2019). 
Karena faktor kesuburan tanah sebagaian dari mereka mencari daerah 
lain yang lebih menjanjikan dan memiliki tekstur tanah lebih subur 
dari penempatan awal yang didapat dari pemerintah. 

Keberadaan transmigran asal Bali di Kelurahan Tangkiling 

berbaur dengan masyarakat lokal yaitu masyarakat Dayak dan 

pendatang lainnya yang berasal dari Jawa, dan Banjar. Dapat 
dikatakan keberadaan masyarakat di Kelurahan Tangkiling adalah 

masyarakat yang majemuk. Furnival (dalam Boty, 2017: 4) mengatakan 



493JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

masyarakat majemuk adalah masyarakat yang terdiri dari dua atau 
lebih elemen yang hidup sendiri-sendiri tanpa ada pembauran satu 

dengan yang lainnya dalam satu satuan politik. Sementara itu Liliweri 
(2005:62) mengatakan bahwa masyarakat multikultur terbentuk dari 
masyarakat multietnik (beragam etnik), dan keragaman itu menjadi 
sumber keragaman kebudayaan.

Masyarakat di Kelurahan Tangkiling walaupun hidup dalam 

perbedaan adat, budaya, dan agama dalam interaksinya antara 

transmigran asal Bali, Jawa, Banjar, dan Dayak  secara fenomena selalu 
hidup berdampingan secara rukun dan harmonis. Hal ini tampak 
dari berbagai kegiatan yang dilakukan secara bersama-sama tanpa 
memandangan perbedaan yang ada. Bahkan, transmigran asal Bali 
dengan identitas agama Hindu dan adat budaya Bali tetap eksis di 
tengah-tengah kehidupan masyarakat multikultural yang ada. Hal ini 
terlihat dari masih tetap dipertahankannya budaya Bali dalam aktivitas 
kesehariannya bahkan ada beberapa budaya Bali yang diakomodasi 
oleh masyarakat non-Bali baik Jawa, Dayak, dan Banjar dalam berbagai 
kegiatan. 

Artikel ini mengkaji bentuk-bentuk interaksi sosial transmigran 

asal Bali di tengah-tengah kehidupan masyarakat multikultural di 

Kelurahan Tangkiling, Kalimantan Tengah. Dibahas juga bagaimana 
transmigran Bali mempertahankan eksistensinya di tengah-tengah 
perbedaan yang ada, mengingat keberadaan transmigran asal Bali 
di Kelurahan Tangkiling merupakan masyarakat minoritas dari segi 

jumlah penduduk dan jumlah pemeluk agama. 

2. Metode dan Teori

Metode yang digunakan dalam kajian ini adalah metode 
kualitatif. Informan ditentukan secara purposive sampling berdasarkan 

karakteristik pengetahuan dan pemahaman yang dimiliki tentang 

keberadaan budaya Bali di Kelurahan Tangkiling. Informan yang 
digunakan adalah tokoh masyarakat Bali, Dayak, dan Jawa. Data digali 
melalui wawancara dengan mengacu kepada pedoman wawancara 
yang telah disusun. Wawancara dilakukan untuk mendapatkan 
informasi mendalam tentang berbagai bentuk interaksi sosial yang 

dilakukan oleh transmigran asal Bali dalam mempertahankan budaya 
di tengah kemajemukan budaya yang ada, sehingga bisa eksis 



494 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

sampai saat ini. Data yang diperoleh diolah melalui tiga tahapan 
yaitu pengumpulan data, reduksi data dengan memililah data yang 

ada sesuai dengan permasalahan yang diteliti kemudian dilakukan 

veri昀椀kasi untuk mendapatkan data yang valid, kemudian data disusun 
untuk disajikan secara naratif (Sugiyono, 2015; Prastowo, 2012).

Teori yang digunakan menganalisis permasalahan ini adalah 

teori komunikasi antarbudaya. Teori ini untuk melihat upaya 
transmigran asal Bali dalam mempertahankan berbagai budaya yang 
dimiliki melalui komunikasi baik verbal maupun nonverbal dengan 

transmigran lainnya yang berasal dari Jawa, Banjar, dan Dayak guna 

menjembatani perbedaan persepsi yang dimiliki dalam melakukan 
interaksi dalam kehidupan sehari-hari. Teori ini menekankan kepada 
kebersamaan, saling menghormati antarpemilik budaya yang berbeda 

(Leliweri, 2001:171).

3. Gambaran Umum Masyarakat Multikultural di Kelurahan 

Tangkiling 

Masyarakat di Kelurahan Tangkiling terdiri dari empat suku yaitu: 
suku Dayak, Bali, Jawa, dan Banjar. Suku Dayak adalah masyarakat 

lokal yang dulunya menganut agama Kaharingan. Seiring berjalannya 
waktu agama Kaharingan sebagai agama lokal Suku Dayak tidak diakui 

sebagai agama resmi dan Suku Dayak diharuskan memilih salah satu 

agama resmi yang ada. Karena itu Suku Dayak terpolarisasi menjadi 
penganut tiga agama yang berbeda, yaitu agama Islam, Kristen, dan 

Hindu (Hindu Kaharingan) (Rahmawati, 2019:7-9). Mata pencaharian 
Suku Dayak di Kelurahan Tangkiling adalah sebagai petani, pegawai 

negeri, dan pedagang. 
Sementara itu Suku Bali merupakan transmigran asal Bali yang 

dulunya bertempat tinggal di Desa Basarang, Kecamatan Basarang 
Jaya, Kabupaten Kapuas. Kalimantan Tengah. Karena faktor kesuburan 
tanah membuat mereka berpindah ke lokasi yang dianggap memiliki 

tekstur tanah yang lebih subur. Mulai tahun 1970-an secara  bertahap 
mereka mulai tinggal menetap di Kelurahan Tangkiling. Agama yang 
dianut adalah agama Hindu, dengan mata pencaharian sebagai petani, 
pegawai negeri, dan buruh bangunan.  

Demikian juga dengan Suku Jawa  merupakan transmigran asal 

Jawa yang dulunya berlokasi di Desa Pangkoh, Kabupaten Pulang 



495JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

Pisau dengan alasan yang sama mereka juga secara berlahan mulai 
mencari lokasi baru yang dianggap lebih subur. Suku Jawa lebih banyak 

menganut agama Islam walaupun ada di antaranya yang menganut 

agama Hindu. Matapencariannya ada sebagai petani, buruh bangunan, 
penyadap karet, dan buruh sawit. Sementara itu Suku Banjar sendiri 
sebenarnya adalah bagian dari Suku Dayak yang bertempat tinggal 

di Provinsi Kalimantan Selatan. Agama yang dianut adalah agama 
Islam dengan mata pencaharian secara dominan  sebagai pedagang di 
samping ada juga yang bekerja sebagai buruh bangunan, sadap karet 
dan sawit. 

Jumlah penduduk di Kelurahan Tangkiling dilihat dari penganut 

agama yang dominan adalah penganut agama Islam, dianut oleh Suku 

Dayak, Jawa, dan Banjar, kemudian agama Kristen dianut oleh Suku 

Dayak, sedangkan agama Hindu menduduki urutan ke tiga dianut 
oleh Suku Bali, Dayak, dan Jawa. Untuk prosentase jumlah penduduk 
berdasarkan penganut agama di Kelurahan Tangkiling dapat dilihat 

dari Tabel 1 di bawah ini:

Tabel 1: Jumlah Penduduk Berdasarkan Agama di Kelurahan Tangkiling

No Pemeluk Agama Jumlah Jiwa Persentase (%)

1 Islam 1.421 48,6

2 Kristen 1.096 37.5
3 Katolik 53 1,8

4 Hindu/Hindu Kaharingan 351 12,0

5 Budha 3 0,1

6 Penganut Aliran Kepercayaan 0 0,0

Total 2.924 100

Sumber: Pro昀椀l Kelurahan Tangkiling (2018)
 

Tabel 1 menunjukkan persentase penganut agama Islam adalah 

48,6 % menduduki peringkat pertama  dari lima agama yang ada. 
Peringkat kedua adalah penganut agama Kristen yang terdiri dari 

Kristen dan Katolik sebanyak 39,3%. Sementara itu agama Hindu 
menduduki peringkat ke tiga dengan persentase sebesar 12%. Agama 
Hindu yang  berkembang di Kelurahan Tangkiling selain agama Hindu 
Dharma juga Hindu Kaharingan (agama Hindu yang dianut oleh Suku 
Dayak yang dalam praktik kesehariannya lebih dominan diwarnai 



496 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

oleh budaya Dayak). Sementara penganut agama Budha adalah 
0,10%. Namun, walaupun berbeda agama secara realita masyarakat di 
Kelurahan Tangkiling hidup berbaur antara satu dengan yang lainnya.  

Multikultural dan pluralitas agama pada masyarakat di Kelurahan 

Tangkiling secara fenomena tidak memicu terjadinya kon昀氀ik, bahkan 
dalam kesehariannya mereka berinteraksi secara rukun dan harmonis. 
Hal ini sangat jelas terlihat pada saat perayaan hari raya besar 
keagamaan, seperti Idul Fitri, Natal, dan Nyepi. Pada saat perayaan 
hari besar keagamaan semua warga saling kunjung mengunjungi 
(silaturahmi) di samping juga saling membantu dalam mempersiapkan 
berbagai hidangan untuk di sajikan. Selain itu kerukunan masyarakat 
di Kelurahan Tangkiling juga sangat kental terlihat jika ada upacara 
seperti kedukaan dan pernikahan. Tanpa memandang perbedaan suku 
dan agama mereka saling bahu membahu membantu mempersiapkan 

segala sesuatunya.

4. Bentuk Interaksi Sosial Masyarakat Bali 

Interaksi sosial merupakan hubungan dinamis antara orang 

dengan orang, kelompok dengan kelompok, orang dengan kelompok 

yang bentuknya tidak hanya bersifat kerjasama tetapi juga berbentuk 
tindakan, persaingan, pertikaian dan sejenismya. Menurut Soekanto 
interaksi sosial dipengaruhi oleh dua aspek yaitu aspek kontak sosial 

dan aspek komunikasi. Aspek kontak sosial merupakan peristiwa 
terjadinya hubungan sosial antara individu satu dengan lainnya. 
Kontak yang terjadi tidak hanya 昀椀sik tetapi juga secara simbolik seperti 
senyum, jabat tangan dan sebagainya. Sedangkan aspek komunikasi 
merupakan peristiwa penyampaian informasi, ide, konsepsi, dan 
pengetahuan kepada sesama secara timbal balik guna menciptakan 
pengertian bersama dengan maksud untuk mempengaruhi pikiran 

atau tingkah laku seseorang. Dalam proses interaksi sosial di tengah-

tengah masyarakat juga mengharuskan adanya adaptasi (penyesuaian) 
antara individu yang satu dengan lainnya (Soekanto, 2000: 60-61, 
Liliweri, 2005:125).  

Adaptasi merupakan suatu proses yang terjadi secara alamiah, 
ketika seseorang atau sekelompok orang masuk dan bergabung 

dengan kelompok lainnya yang berbeda baik itu dalam adat-istiadat, 



497JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

budaya, agama, dan bahasa. Gerungan (2004:55)  mengatakan adaptasi 
adalah penyesuaian diri terhadap lingkungan. Penyesuaian diri 
berarti mengubah diri pribadi sesuai dengan keadaan lingkungan 

atau bisa juga berarti mengubah lingkungan sesuai dengan keadaan 
yang diinginkan. Demikian Halnya Gilin dan Gillin (dalam Soekanto, 
2000:71) juga mengatakan di dalam proses interaksi sosial terjadi 
dua proses, yaitu asosiatif dan disosiatif. Asosiatif meliputi kerja sama 
(cooperation) dan Akomodasi (acoomediton). Sedangkan disosiatif 

meliputi persaingan, kontroversi, dan kon昀氀ik 
Demikian halnya transmigran asal Bali di kelurahan Tangkiling, 

sebagai penduduk pendatang dalam interaksinya juga melakukan 
berbagai adaptasi guna mempertahankan keberadaan dan eksistensi 

budaya yang dimiliki. Adaptasi dilakukan melalui berbagai komunikasi 
yang mengarah kepada kerja sama (cooperation) baik di bidang 

keagamaan, sosial kemasyarakatan, ekonomi, dan juga kamtibmas. 

4.1 Kerja Sama di Bidang Keagamaan

Transmigran asal Bali dengan identitas agama Hindu yang 
mengajarkan tentang “Tat Twam Asi “ menjadi landasan dasar dalam 
melakukan interaksi sosial di tengah masyarakat yang berbeda dalam 

adat, budaya, dan agama. Tat Twam Asi merupakan ajaran moralitas 
Hindu yang menekankan kepada persamaan derajat sesama manusia. 
Secara ar昀椀ah “Tat Twam Asi” diartikan sebagai aku adalah kamu 

(Suhardana, 2011:5). Lebih jauh ajaran Tat Twam Asi mengajarkan 
masyarakat Bali untuk selalu menanamkan sifat saling asah, asih, dan 
asuh dalam implementasinya  transmigran asal Bali dituntut memiliki 
rasa peduli, kasih sayang, dan saling menghormati dalam melakukan 

interaksi sosial di tengah-tengah perbedaan dan mampu menumbuh 

kembangkan sikap tolerasi sesama umat beragama. 
Tolerasi antarumat beragama yang dijalin oleh transmigran asal 

Bali di Kelurahan Tangkiling adalah toleransi yang bersifat dinamis 
dalam artian transmigran asal Bali menumbuhkan tolerasi yang tidak 
hanya sebatas saling menghormati satu dengan yang lain, tetapi 

toleransi ini dibarengi dengan perilaku aktif dalam menghadiri dan 
mengikuti pelaksanaan ritual perkawinan adat Dayak sebagaimana 

Foto 1.



498 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

Foto 1 menunjukkan transmigran asal Bali di Kelurahan Tangkiling 

menghadiri acara ritual perkawinan suku Dayak yang mere昀氀eksikan 
spirit toleransi yang bersifat dinamis dalam artian toleransi yang 
terbentuk dibarengi dengan wujudnya dalam bentuk prilaku yang 
ditunjukkan dengan jalinan silaturahmi lintas suku dan agama. Hal 
ini senada dengan pendapat yang disampaikan oleh Ali bahwa sikap 

toleransi di tengah-tengah masyarakat secara umum terbagi menjadi 
dua, yaitu toleransi yang bersifat statis dan toleransi yang bersifat 
dinamis. Toleransi statis adalah toleransi hanya dalam bentuk teori 
tanpa adanya kerjasama yang dilakukan oleh warga masyarakat yang 
berbeda adat budaya, dan agama. Sedangkan toleransi dinamis adalah 
toleransi yang bersifat aktif yang melahirkan kerja sama antara warga 
masyarakat guna mencapai tujuan bersama (Ali, 1989:16; Rahmawati, 
2018 )  

4.2 Kerja Sama dalam Bidang Sosial Kemasyarakatan

Ada berbagai kerja sama yang biasa dilakukan di tengah-
tengah masyarakat seperti gotong-royong dalam membersihkan 

lingkungan, membangun fasilitas olah raga, membuat tempat tinggal 
untuk binatang peliharaan. Demikian juga masyarakat multikultural 

di Kelurahan Tangkiling juga bekerja sama dalam menyelesaikan 
berbagai pekerjaan yang ada salah satunya adalah bekerja sama dalam 

Foto 1. Keterlibatan masyarakat Bali pada ritual perkawinan adat Dayak 
(Foto: Ni Nyoman Rahmawati)



499JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

membersihkan lingkungan tempat tinggal, membersihkan saluran 

air, dan juga saling membantu dalam membuat kandang sapi. Hal ini 
disampaikan oleh Nurkozim 45 thn informan asal Jawa yang menetap 

di Tangkiling sejak tahun 1998, selengkapnya di bawah ini: 

“Dari awal kami di sini memang sudah terbiasa saling membantu 
seperti membuat kandang sapi untuk peliharaan, kami di sini tidak 
melihat suku, agama semuanya berbaur saling membantu mau suku 
Dayak, Jawa, dan Bali, bahkan secara rutin setiap satu bulan sekali 
kami pasti melakukan bersih-bersih lingkungan yang dipimpin 
langsung oleh ketua RT, semuanya dilakukan untuk menjalin 
kebersamaan dan mengurangi adanya kesalah pahaman mengingat 
agama dan budaya kami berbeda, selain itu jika ada tetangga 
kami yang sedang melaksanakan hajatan, kami juga saling bantu 
dengan membawakan hasil kebun seperti: sayuran untuk saling 
meringankan” (Wawancara 15 September 2019).

Senada dengan Nurkozim, keterlibatan transmigran asal Bali 
dalam berbagai kerja sama pada masyarakat multikultural di Kelurahan 

Tangkiling juga dituturkan oleh I Wayan Rajin, yang mengatakan 
bahwa transmigran asal Bali di Kelurahan Tangkiling memiliki ikatan 

yang sangat erat dengan para tetangganya yang berasal dari lain suku, 

hal ini tampak dari ketelibatan orang Bali dalam membatu tetangganya. 
Bantuan ini diberikan baik dalam bentuk tenaga maupun materi, 
dalam bentuk materi adalah dengan memberikan berbagai hasil kebun 

seperti sayuran dan buah-buahan yang diperlukan oleh tetangganya 

yang sedang melaksanakan hajatan. Sedangkan dalam bentuk tenaga 
transmigran asal Bali secara langsung ikut bersama-sama membantu 
mempersiapkan masakan dan peralatan hajatan yang diperlukan. 

Lebih Lanjut I Wayan Rajin mengatakan interaksi sosial 

transmigran asal Bali di  Tangkiling sangat dipengaruhi oleh konsep 

ngayah (voluntir) yang selama ini tertanam dalam kebiasaan masyarakat 
Bali. Konsep ngayah menjadikan masyarakat Bali yang ada di Kelurahan 
Tangkiling mampu bersosialisasi dengan sangat baik sehingga terjalin 
silaturahmi yang sangat akrab dengan para tetangganya.  Ngayah sendiri 

merupakan adat kebiasaan umat Hindu di Bali dalam melakukan 
berbagai kerja sama yang dilandasi oleh ajaran Karma Marga. Konsep 
ngayah secara ar昀椀ah disebutkan dalam kamus Bali-Indonesia (1986) 
sebagai bekerja tanpa pamerih atau dapat juga dikatakan bekerja 



500 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

secara tulus ikhlas. Ngayah sebagai implementasi dari ajaran Karma 

Marga menjadi tradisi masyarakat Bali yang termanifestasikan dalam 
bentuk gotong royong dalam melakukan interaksi sosial sehari-hari. 
Ngayah sebagai implementasi ajaran Karma Marga termuat dalam kitab 

Bagawadgita Bab III sloka 19 berikut ini:

“tasmad asaktah satatam
karyam karma samacara
asakto hy acaran karma
param apnoti purusah ” (Bhagawad Gita, III. 19)

Terjemahan:
Oleh karena itu, laksanakanlah segala kerja sebagai kewajiban tanpa 
terikat (pada akibatnya), sebab dengan melakukan kegiatan kerja 
yang bebas dari keterikatan, orang itu sesungguhnya akan mencapai 
yang utama (Pendit, 2002:17).

Sloka III.19 Bhagawad Gita menekankan bahwa dalam melakukan 

kewajiban hendaknyalah dilakukan dengan ketulusikhlasan dan 
terbebas dari ikatan akan hasil. Dalam artian bekerja dalam konsep 
Hindu adalah beryadnya yaitu persembahan yang dilakukan dengan 

ketulusikhlasan. Persembahan ini bisa dalam bentuk materi, tenaga, 
dan juga pemikiran. Dengan bekerja secara tulus ikhlas maka diyakini 
manusia akan mencapai tujuan kelahirannya yang utama. Konsep 
yadnya dan Karma Marga ini secara tidak langsung menjadi motivator 
masyarakat Bali dalam menjalin hubungan harmonis dengan 
lingkungan sekitarnya, salah satunya adalah dalam menjalin interaksi 

sosial dengan masyarakat multikultural di Kelurahan Tangkiling.
 

4.3 Kerja sama di Bidang Ekonomi

Kerja sama di bidang ekonomi yang dilakukan oleh transmigran 
asal Bali di Kelurahan Tangkiling sebagai bentuk interaksi sosial di 

tengah-tengah masyarakat multikultural adalah dengan bersama-sama 

mendirikan sebuah kelompok tani yang diberinama “Kelompok Tani 
Sari Bumi”. Kelompok tani ini bergerak dibidang penyediaan bibit, 
pupuk, dan secara aktif memfasilitasi anggotanya untuk mendapatkan 
penyuluhan pertanian dari PPL Pertanian. Di samping itu transmigran 
asal Bali yang tergolong mampu juga memberikan kesempatan kepada 
mayarakat yang berasal dari suku lain untuk bekerja sebagai buruh 



501JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

tani, buruh kebun, buruh sadap karet dan sawit secara professional. 
Di lain sisi para ibu-ibu transmigran asal Bali juga ikut terlibat dalam 
kelompok simpan pinjam ibu-ibu petani dan juga arisan antaretnis 
yang dilakukan secara bergilir dari rumah ke rumah. Merurut Ni Made 
Ardani (30 thn.), informan asal Bali, kegiatan ini dilakukan untuk 
mempererat hubungan silaturahmi antaretnis guna menghindari 

berbagai prasangka negatif yang dapat mengundang kon昀氀ik. 

4.4  Kerja sama di Bidang Kamtibmas 

Sebagaimana masyarakat majemuk pada umumnya memang 
sangat rentan terjadinya berbagai gesekan yang dapat memicu 
kon昀氀ik di tengah-tengah masyarakat. Sebagaimana pendapat yang 
disampaikan oleh Furnival bahwa masyarakat majemuk dengan 
pluralitas budaya akan selalu menimbulkan kon昀氀ik kepentingan antar 
kelompok. Bahkan, Geer琀稀 juga menyatakan bahwa pengelompokkan 
masyarakat Indonesia atas dasar primordial sangat sulit mengalami 

perubahan sehingga hal ini ditengarai oleh Furnival dan Geer琀稀 sebagai 
kendala krusial dalam merekatkan integrasi nasional di Indonesia 

(Rajab, 1996:4-5)
Sebagai bentuk kepedulian masyarakat terhadap keamanan 

dan keharmonisan di lingkungan tempat tinggalnya, masyarakat di 

Kelurahan Tangkiling secara bersama membentuk sebuah kerjasama 
yang dihimpun secara langsung oleh ketua Rukun Tetangga (RT). 
Kerja sama ini dalam bentuk keanggotaan dalam system keamanan 
lingkungan (Siskambling). Transmigran asal Bali sebagai salah satu 
bagian dari masyarakat  juga ikut terlibat secara aktif di dalamnya. 
Salah satu kegiatan yang dilakukan adalah dengan melakukan ronda 

malam secara bergilir pada momen-momen tertentu seperti pada 
saat dilaksanakan pemilihan Presiden, Kepala Daerah, dan Pemilihan 

Legislatif.  Sistem ronda malam ini diatur langsung oleh RT dengan 
melibatkan seluruh masyarakat yang diatur secara bergantian, 
anggotanya sengaja dipilih secara acak dengan maksud agar terjadi 
pembauran antarsuku yang ada.

 Selain itu, transmigran asal Bali melalui para tokohnya juga 
secara aktif ikut terlibat dalam berbagai rapat RT, RW dan juga 
rapat tingkat kelurahan yang membahas tentang berbagai cara dan 
strategi dalam menjaga dan memelihara ketertiban masyarakat di 



502 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

Kelurahan Tangkiling. Sebagai tindak lanjutnya kemudian melalui 
para tokoh agama, seperti Parisada Hindu Dharma Indonesia (PHDI), 
Perhimpunan Pemuda Hindu Indonesia (Peradah), dan Kumpulan 

Mahasiswa Hindu Dharma Indonesia (KMHDI) secara aktif meng-
himbau dan menyadarkan masyarakat dan generasi muda agar 

menghindari berbagai prilaku yang dapat mengundang munculnya 
kon昀氀ik. Himbauan-himbauan ini secara rutin disampaikan dalam 
berbagai kegiatan salah satunya adalah pada saat ada pertemuan umat 

seperti piodalan dan gotong royong.
 Proses interaksi sosial transmigran asal Bali di Kelurahan 

Tangkiling tidak terlepas dari dua proses yaitu, asosiasi dan dissosiasi. 
Adapun wujud dari interaksi sosial dalam bentuk asosiasi di antaranya 

adalah: (1) Kerja sama (cooperation). Kerja sama terbentuk di tengah-
tengah masyarakat karena adanya sebuah kepentingan-kepentingan 

yang sama, sehingga untuk mewujudkannya mereka melakukan 
kerja sama untuk mencapai tujuan. Kerja sama ini dapat berwujud 
tawar menawar (bargaining), kooptasi (cooptation), usaha patungan, 

koalisi (joint-venture).  Proses disosiatif dalam bentuk persaingan dan 

kon昀氀ik. Namun persaingan dan kon昀氀ik yang terjadi masih dalam 
tataran yang wajar sehingga tidak menjadi kon昀氀ik secara terbuka. 
Hal ini tidak terlepas dari peran serta lembaga-lembaga terkait 
diantaranya PHDI, Mantir Adat (lebaga adat Dayak ditingkat desa), 

Badan Permusyawaratan Desa (BPD), dan tokoh agama yang selalu 
mengupayakan jalan tengah untuk mengatasinya.

4.5 Interaksi Sosial dalam Bentuk Persaingan

Untuk mencapai sebuah tujuan, dalam kehidupan bermasyarakat  
tidak terlepas dari terjadinya persaingan. Persaingan sendiri merupakan 
proses sosial yang bisa terjadi antara perorangan maupun kelompok. 
Menurut Liliweri (2005:145) tradisi ekologi manusia mengajarkan 
bahwa setiap kelompok manusia mempunyai kemampuan untuk 

bersaing memperjuangkan kebutuhan para anggotanya. Persaingan 
secara umum  dapat bersifat positif (sehat) dan juga negatif (tidak 
sehat). Persaingan yang bersifat negatif (tidak sehat) adalah persaingan 
yang disertai dengan kekerasan, ancaman yang sifatnya merugikan 
orang lain.  Sedangkan persaingan yang sehat adalah persaingan yang 



503JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

sesuai dengan aturan yang ada.
Interaksi sosial transmigran asal Bali di Kelurahan Tangkiling 

juga tidak terlepas dari berbagai persaingan. Persaingan yang terjadi 
terutama dalam keagamaan seperti: praktik persembahyangan dan 
mendalami ajaran agama. Namun, persaingan yang terjadi adalah 
bersifat positif dalam artian tidak memicu terjadinya kon昀氀ik. Persaingan 
dalam praktik persembahyangan disampaikan oleh I Nyoman Kardiana 

informan asal Bali (35 thn.) bahwa dirinya dan keluarga menjadi lebih 
rajin melakukan persembahyangan karena melihat tetangganya yang 
berbeda agama juga sangat rajin sembahyang. Persaingan untuk lebih 
mendalami ajaran agama disampaikan oleh Wayan Rame informan 
asal Bali (39 thn.). Dia mengatakan bahwa dirinya mulai mendalami 
ajaran agama Hindu dengan rajin mendengarkan Dharma Wacana 

karena sering malu jika ada temannya yang berbeda agama menanyai 
dirinya tentang beberapa hal dari sudut pandang agama Hindu, 
karena itu akhirnya dia termotivasi untuk mulai belajar agama dan 
rajin mendengarkan dharma wacana untuk menambah wawasan 
pengetahuan agamanya sehingga jika sedang diskusi tentang beberapa 
hal secara tidak kebetulan dia bisa menyampaikan penilainaan dari 
sudut pandang agama Hindu.

Lebih lanjut Wayan Rame juga mengatakan dirinya selalu 
berusaha untuk menunjukkan rasa simpati kepada tetangganya yang 
sedang kesusahan setidaknya bila ada yang sakit dia berusaha untuk 

menjenguknya. Hal ini dilakukan untuk menunjukkan kalau dalam 
ajaran agama Hindu juga diajarkan tentang ajaran cinta kasih kepada 
sesama umat manusia melalui Tri Hita Karana.

Tri Hita Karana adalah ajaran agama Hindu yang menekankan 
kepada tiga Asfek hubungan dalam kehidupan guna menciptakan 
keharmonisan. Ketiga Asfek hubungan itu adalah parhyangan adalah 

Asfek yang menekankan kepada hubungan yang harmonis antara ma-

nusia dengan Tuhan (Ida Sang Hyang Widi Wasa), pawongan adalah ke-

harmonisan hubungan dengan sesama manusia, salah satunya adalah 

dengan memupuk rasa simpati kepada sesama manusia, dan yang 

ketiga adalah palemahan yaitu dengan menjaga keharmonisan dengan 
alam lingkungan seperti menjaga kelestarian alam (Wiana, 2007 : 141).



504 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

4.6 Interaksi Sosial dalam Bentuk Kon昀氀ik 
Kon昀氀ik antaretnik di tengah-tengah masyarakat adalah bersifat 

alamiah. Kon昀氀ik ini bisa terjadi di berbagai level kehidupan mulai dari 
level individu hingga level organisasi, hal ini di dorong oleh kepentingan 

yang berbeda seperti aspirasinya yang kurang diperhatikan Liliweri 
(2005:252). Kon昀氀ik juga sering terjadi karena adanya kesalahpahaman 
sebagaimana yang terjadi pada masyarakat multikultur di Kelurahan 
Tangkiling namun, kon昀氀ik sebagai akibat kesalahpahaman ini hanya 
berupa gesekan kecil sehingga tidak memicu terjadinya permusuhan 
yang lebih luas. Salah satunya diceritakan oleh Wayan Rajin yaitu 
kesalahpahaman suku Dayak terhadap umat Hindu Bali yang 
mendirikan pelinggih Padmasana di Puncak Bukit Batu Tangkiling. 
Pendirian pelingih padmasana ini oleh sekelompok yang mengatas 

namakan dirinya Suku Dayak menganggap sebagai bentuk penguasaan 

terhadap tanah mereka. Namun, setelah diadakan pertemuan antara 
tokoh agama dan beberapa tokoh adat Dayak akhirnya permasalahan 

itu dapat diselesaikan dengan baik.
Selanjutnya I Wayan Rajin juga mengatakan kalau dulu sering 

terjadi kesalahpahaman antara umat Hindu dengan Islam yaitu, 

adanya kecurigaan umat Islam terhadap hidangan makanan yang 

disajikan oleh umat Hindu pada saat silaturahmi perayaan hari Raya 

Nyepi. Umat Islam takut kalau makanan yang disajikan pengolahannya 
bercampur dengan tempat pengolahan daging babi. Hal ini berujung 
kepada keenganan dari sebagian umat Muslim mencicipi hidangan 
yang disediakan. Namun, hal ini dapat diatasi dengan diikut 
sertakannya beberapa tetangga yang beragama Islam membantu 

memasak makanan yang akan di Hidangkan. Kebiasaan untuk saling 
membantu antartetangga walaupun berbeda suku dan agama saat 

ini sudah menjadi kebiasaan bagi ibu-ibu di Kelurahan Tangkiling 

sehingga mereka menjadi lebih dekat secara phisikologi dalam 
kehidupan sehari-harinya.

Menurut Yudi Untung (55 thn.) informan asal Dayak mengatakan  

penyelesaian berbagai kon昀氀ik di tengah-tengah kehidupan masyarakat 
multikultural dan pluralitas agama di Kelurahan Tangkiling selalu 

dikelola dengan baik melalui musyawarah dengan memanggil mereka 

yang sedang bertikai. Selain itu juga dilakukan pendekatan melalui 
tokoh agama dan tokoh masyarakat sehingga pertikaian itu tidak 



505JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

berlanjut kearah kon昀氀ik. 
Lebih lanjut Yudi Untung mengatakan kerukunan dan ke-

harmonisan kehidupan masyarakat di Kelurahan Tangkiling tidak 

terlepas dari peran lembaga Dewan Adat Dayak (DAD) yang dipimpin 
oleh seorang Damang. Damang adalah pemangku adat Dayak yang 

di percaya memahami dan menguasai berbagai adat istiadat Dayak. 
Sebagai bawahan Damang memiliki mantir adat yang membantunya 

memecahkan berbagai permasalahan yang menyentuh langsung 
dalam kehidupan di masyarakat. Dewan Adat Dayak memiliki 

berbagai regulasi adat yang mengatur dan harus dipatuhi oleh 

masyarakat pendatang yang tinggal menetap di Kelurahan Tangkiling. 
Pelanggaran yang dilakukan oleh masyarakat terhadap kesepakatan 

adat ini bisa dikenakan sanksi adat berupa jipen (membayar denda 
berupa uang atau dengan membuat ritual tertentu). 

5. Eksistensi Budaya Bali 

Budaya merupakan keseluruhan dari cara hidup dan cara pandang 
yang dimiliki oleh sekelompok orang dan diwariskan secara turun-
temurun kepada generasi ke generasi. Budaya merupakan susunan 
dari berbagai hal yang bersifat rumit seperti agama, adat istiadat, cara 
hidup, kesenian dan masih banyak yang lainnya. Budaya menurut 
Koentjaraningrat (2015: 144) adalah semua sistem ide, gagasan, rasa, 
tindakan, serta karya yang dihasilkan oleh manusia dalam kehidupan 

bermasyarakat yang nantinya akan dijadikan klaim manusia dengan 
cara belajar. Demikian halnya masyarakat Bali yang ada di Kelurahan 
Tangkiling yang telah memiliki berbagai pengetahuan dan kebiasaan 

yang dilakukan secara turun-temurun sehingga menjadi ciri khas yang 
membedakannya dengan masyarakat lainnya.

Kebiasaan-kebiasaan masyarakat Bali ini sampai saat ini masih 
tetap eksis dilakukan di tengah-tengah masyarakat multikultural di 

Kelurahan Tangkiling. Eksistensi Budaya Bali merupakan implikasi 
dari interaksi sosial yang dilakukan walaupun pada realitasnya 

terdapat banyak sekali adat istiadat Bali yang masih dipraktikkan 
oleh masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling, namun dalam artikel 

ini hanya akan diuraikan empat hal yang dianggap paling menonjol 
di antara yang lainnya, seperti (1) keberadaan sanggah (tempat suci) 
sebagai pemujaan kepada roh leluhur; (2) konsep ngayah (voluntir) 



506 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

dalam interaksi sosial masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling; (3) 
pawai ogoh-ogoh pada saat tawur kesanga (korban suci menjelang hari 
suci Nyepi); dan (4) penggunaan penjor oleh masyarakat non-Bali, 
masing-masing diuraikan di bawah ini.

5.1 Keberadaan Sanggah  Sebagai Pemujaan Kepada Roh Leluhur

Sangah (Merajan) merupakan pura keluarga yang berfungsi 
untuk memuja roh leluhur (anggota keluarga yang sudah meninggal). 
Hampir semua keluarga Bali yang masih menganut agama Hindu 
dan menetap di Kelurahan Tangkiling ± 40 KK memiliki sanggah atau 

merajan (pura atau tempat suci) sebagai pura keluarga, sebagaimana 
Foto 2.

Foto 2. Salah satu bangunan sanggah/merajan di Kelurahan Tangkiling 
(Foto: Ni Nyoman Rahmawati)

Transmigran asal Bali yang berada di Kelurahan Tangkiling 

sampai saat ini masih tetap mempertahankan tradisi pemujaan terhadap 
roh leluhur yang terimplementasikan dalam pembangunan sanggah 

atau merajan dalam keluarga. Sanggah atau merajan merupakan tempat 

pemujaan masyarakat Bali untuk memuliakan dan menghormati roh 
leluhur atau anggota keluarga yang sudah meninggal.

I Nyoman Kardiana informan asal Bali mengatakan bahwa 
hampir seluruh keluarga Bali di Kelurahan Tangkiling memiliki 

merajan (sangah) sebagai pura keluarga (wawancara tanggal 10 
Oktober 2019). Sanggah atau merajan yang dimiliki oleh keluarga Bali di 



507JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

Kelurahan Tangkiling kebanyakan sudah dibangun secara permanen 
sebagaimana Foto 2. Untuk membangun sanggah di Tangkiling 

transmigran asal Bali mendatangkan tukang dari daerah transmigrasi 
yang berada di Desa Basarang, Kecamatan Basarang Jaya, Kabupaten 
Kapuas. Kalimantan Tengah, demikian juga untuk bangunan pelinggih 

langsung didatangkan dari Desa Basarang Jaya. Selain dikerjakan oleh 
tukang yang ahli di bidangnya, pembangunan itu juga dibantu secara 
gotong-royong oleh warga Bali yang ada di Tangkiling.

5.2 Eksistensi Konsep Ngayah dalam Interaksi Sosial Masyarakat 

Ngayah merupakan tradisi masyarakat Bali dalam berinteraksi 
di tengah-tengah masyarakat. Menurut Punia dan Nugroho (2020: 
62) ngayah merupakan kewajiban sosial setiap warga Bali yang harus 
dilakukan secara tulus, ikhlas, dan tanpa imbalan apa pun. Ngayah 

yang dilakukan oleh masyarakat Bali dimotori oleh konsep yadnya. 
Yadnya dalam ajaran Hindu adalah persembahan yang dilakukan 
secara tulus ikhlas tanpa pamerih. Dalam implementasinya ngayah 

dalam kehidupan sehari-hari merupakan sikap gotong royong yang 

dilakukan dengan ketulus ikhlasan tanpa mengharapkan imbalan. 
Konsep ngayah di Bali sangat identik dengan kegiatan gotong royong 
yang dilakukan pada saat pelaksanaan ritual, baik itu ritual dewa yadnya 

maupun pitra yadnya. 
Ngayah sebagai ajaran moralitas masyarakat Bali senantiasa 

menjadi motivator dalam menjalin interaksi sosial di tengah-tengah 

masyarakat. Konsep ngayah ini juga merupakan implementasi dari 
ajaran Karma Marga, yaitu kerja tanpa pamerih. Juga sering disebut 
sebagai yadnya yaitu kerja untuk persembahan. 

Demikian halnya konsep ngayah yang dimiliki oleh masyarakat 

Bali di Kelurahan Tangkiling masih menjadi motor pengerak bagi 
masyarakat Bali dalam menjalin hubungan interaksi di tengah-tengah 
masyarakat multikultural dan pluralitas agama. Dengan konsep ngayah 

masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling mampu membangkitkan rasa 

simpati terhadap sesama tanpa memandang suku dan agama. Konsep 
ngayah ini masih sangat kental mewarnai pola pikir dan prilaku 

masyarakat Bali di Kelurahan Tangkiling. Hal ini sebagimana tuturan 
yang disampaikan oleh  I Nyoman Kardiana yang mengatakan bahwa 

masyarakat Bali yang ada di Kelurahan Tangkiling rata-rata memiliki 



508 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

rasa simpati yang sangat tinggi. Hal ini ditunjukkan jika ada tetangga 
yang membutuhkan bantuan saat suka maupun duka, seperti pada 

saat ritual perkawinan dan kematian, maka mereka akan membantu 

dengan tulus ilkas. 
 Konsep ngayah dalam kehidupan masyarakat Bali di Kelurahan 
Tangkiling tidak hanya tercermin dalam kehidupan sehari-hari dalam 
berinteraksi dengan masyarakat atau tetangga yang berbeda suku 

dan agama. Konsep ngayah ini juga masih sangat kental terlihat dalam 
kehidupan keberagamaan salah satunya pada saat piodalan di Pura. 
Penganut agama Hindu di Kelurahan Tangkiling tidak hanya orang 

Bali tetapi juga berasal dari Suku Jawa dan Dayak. Namun, dalam 
berinteraksi khususnya pada saat piodalan mereka semua berbaur 

menjadi satu bergotong royong dalam menyiapkan segala sesuatunya. 
Sebagaimana tampak dalam Foto 3.

Foto 3. Eksistensi ngayah umat Hindu  pada saat piodalan 
(Foto: Ni Nyoman Rahmawati).

Foto 3 menunjukkan kebersamaan umat Hindu pada saat 
mempersiapkan sarana prasarana piodalan di Pura. Kebersamaan ini 
menurut bapak Wayan Rajin dilandasi oleh semangat ngayah yang telah 

dimiliki oleh sebagaian besar umat Hindu asal Bali yang kemudian 
juga dalam interaksinya ikut diterapkan oleh mereka umat Hindu 
yang berasal dari luar Bali, seperti Jawa dan Dayak sehingga dalam 

implementasinya baik umat Hindu yang berasal dari Bali, Jawa, dan 



509JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

Dayak secara bersama-sama berkumpul dengan kesadaran ngayah 
bersama-sama mempersiapkan sarana dan prasara ritual.

5.3 Eksistensi Tradisi Mengarak Ogoh-ogoh pada Tawur Kesanga

Ogoh-ogoh sebagai simbol buta kala di Bali yang diarak pada saat 
perayaan tawur kesanga sehari sebelum hari raya Nyepi sampai saat 

ini masih eksis dipraktikkan oleh generasi muda Hindu yang berada 
di Kelurahan Tangkiling, Mereka membuat ogoh-ogoh dengan dana 

swadaya masyarakat dengan mengambil tema sesuai dengan arahan 

PHDI Provinsi Kalimantan Tengah. Sebagaimana Foto 4.

Foto 4. Masyarakat Bali di Kota Palangka Raya dalam pawai ogoh-ogoh 
menyongsong hari suci Nyepi (Foto: Ni Nyoman Rahmawati)

Ogoh-ogoh pada saat ritual Tawur Kesanga biasanya berkumpul di 

halaman Pura Pitamaha yang berada di Kota Palangka Raya termasuk 
salah satunya adalah ogoh-ogoh yang dibuat oleh generasi muda Hindu 
yang berada di Kelurahan Tangkiling. Sebelum di arak keliling ogoh-ogoh 

ini diupacarai (plapas) guna membangkitkan kekuatan supranatural 

yang diharapkan hadir pada ogoh-ogoh tersebut. Kemudian barulah 
secara bersama-sama diarak mengelilingi bundaran sesuai dengan 
rute yang telah ditetapkan oleh ketua suka duka. Setelah kembali lagi 
ke halaman Pura Pitamaha ogoh-ogoh kembali diupacarai (ngelebar) 

agar kekuatan magis dari ogoh-ogoh ini kembali ke asalnya dan tidak 



510 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

menganggu umat manusiia. 
Ogoh-ogoh di samping sebagai simbol buta kala sehingga di 

anggap sakral dan berfungsi untuk menetralisir berbagai pengaruh 
negatif yang akan menganggu kehidupan di alam semesta. Juga 
merupakan sarana pemersatu umat Hindu yang berada di Kota 
Palangka Raya termasuk salah satunya adalah Warga Hindu Bali yang 
berada di Kelurahan Tangkiling. Di samping itu ogoh-ogoh sebagai adat 

budaya masyarakat Bali juga sering diikutkan dalam pawai budaya 
yang dilaksanakan setiap satu tahun sekali oleh Dinas Kebudayaan dan 

Pariwisata Provinsi Kalimantan Tengah yang bertepatan dengan HUT 
Kemerdekaan Republik Indonesia. Hal ini merupakan bukti masih 
tetap eksisnya budaya mengarak ogoh-ogoh di Kelurahan Tangkiling 

dan juga di Kota Palangka Raya. Namun, untuk tahun ini di mana 
hari raya Nyepi yang bersamaan dengan terjadinya pandemi virus 
covid-19 sehingga pawai ogoh-ogoh di Palangka Raya termasuk juga di 
Kecamatan Tangkiling ditiadakan.

5.4 Eksistensi Penggunaan Penjor oleh Masyrakat Bali dan Non-Bali

Penjor merupakan salah satu tradisi Bali yang bernafaskan 
Hindu. Menurut Atmaja (2008:11) penjor adalah wujud syukur dan 
rasa bakti kepada Tuhan Yang Maha Esa dan segala manifestasinya, 
sehingga manusia dapat melangsungkan kehidupannya di dunia 

ini. Lebih lanjut dikatakan penjor dalam wujud 昀椀sik adalah sebatang 
bambu yang dihias dengan janur dari bawah sampai ke atas, kemudian 
diisi hasil bumi baik berupa buah maupun umbia-umbian. Penjor 

memiliki bermacam-macam simbol di antaranya, yaitu (1) simbol 
gunung hal ini dikarenakan gunung dalam keyakinan Hindu adalah 
suci sebagai tempat bersemayamnya para Dewa. Gunung yang diacu 
oleh masyarakat Bali dalam pembuatan penjor adalah Gunung Agung 
sebagai gunung tertinggi di Bali. Di samping itu Gunung Agung juga 
memiliki kesepadaan dengan gunung Mahameru di India sebagai 

tempat bersemayamnya para dewa dalam mitologi Hindu (Atmaja 
2008; Nala 2011). (2). Penjor sebagai lambang Naga Anantabhoga. 
Bentuk penjor yang melengkung adalah sangat mirip dengan wujud 
seekor naga. Karena penjor merupakan lambang Gunung Agung dan 
Naga Anantabhoga, maka penjor di Bali juga dianggap sakral.



511JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

Penjor sebagai adat budaya masyarakat Bali yang bernafaskan 
Hindu sampai saat ini masih tetap eksis pemakaiannya di Kelurahan 
Tangkiling. Penjor selain digunakan pada saat hari raya galungan 

dan kuningan juga digunakan pada saat piodalan di pura. Namun, 
penggunaan penjor sebagai adat budaya masyarakat Bali di Kelurahan 
Tangkiling menunjukkan adanya proses akomodasi, di mana penjor 

tidak hanya digunakan masyarakat Bali tetapi juga diadopsi oleh 
masyarakat non-Bali, utamanya adalah penjor yang dianggap profan. 
Penjor ini biasa dijadikan hiasan pada saat ada ritual perkawinan, 
sebagaimana Foto 5. 

Foto 5. Penjor sebagai simbol adanya ritual perkawinan 
(Foto: Ni Nyoman Rahmawati)

Foto 5 menunjukkan bahwa penjor sebagai budaya masyarakat 

Bali dengan sangat baik dapat diterima dan diadopsi oleh masyarakat 
dari suku lainnya. Penggunaan penjor oleh masyarakat non Bali sebagai 
simbol adanya ritual perkawinan di Kelurahan Tangkiling oleh I Wayan 

Rajin dimaknai sebagai bentuk akomodasi penjor sebagai budaya Bali di 
tengah-tengah masyarakat multikultur. Hal ini membuat penjor masih 

tetap eksis pemakaianya tidak hanya di lingkungan masyarakat Bali 
sebagai pemilik tetapi juga oleh masyarakat lainnya yang berasal dari 
suku lain seperti Jawa, Banjar, dan juga Dayak. Menurut Ardiyansah 



512 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

(48 thn.), informan asli Dayak, bahwa pada awalnya dia tertarik 

menggunakan penjor sebagai ornamen dalam ritual perkawinan 

keluarganya karena nilai seni yang terdapat pada penjor tersebut. 

6. Simpulan

Eksistensi budaya Bali di Kelurahan Tangkiling, Kecamatan 
Bukit Batu, Kota Palangka Raya, Kalimantan Tengah, tidak terlepas 

dari kemampuan masyarakat Bali dan etnik lokal dalam menerima 
perbedaan adat dan budaya serta sikap tolerasi antarpemeluk agama. 
Toleransi masyarakat di Kelurahan Tangkiling tidak hanya bersifat 
pasif, tetapi juga aktif, sehingga memberi ruang bagi tetap eksisnya 
berbagai adat budaya berbeda yang dimiliki oleh masing-masing suku 

yang ada.  
Praktik budaya Bali di Kelurahan Tangkiling dapat dilihat dari 

adanya berbagai budaya dan adat-istiadat Bali yang masih dipegang 
teguh dalam melakukan interaksi sosial di tengah-tengah perbedaan 

dalam masyarakat seperti ajaran Tat Twam Asi yang mengajarkan 
tentang kesetaraan, konsep ngayah dan yadnya yang mengajarkan 
tentang ketulusikhlasan. Hal ini juga membuka ruang bagi masyarakat 
Bali untuk dapat diterima oleh masyarakat sekitarnya serta tetap eksis 
dengan berbagai budaya yang ada di antaranya pemujaan roh leluhur 
dengan pendirian merajan di masing-masing perumahan, kerja sama 
(gotong-royong) dengan konsep ngayah, tradisi mengarak ogoh-ogoh 

pada saat Tawur Kesanga, pemakaian penjor dalam setiap kegiatan, 

baik keagamaan dan acara sosial lainnya.

Daftar Pustaka

Ahmad, Nur. (2001). Pluralitas Agama: Kerukunan Dalam Keragaman. Jakarta: 
Kompas.

Ali, HM.dkk. (1989). Islam Untuk disiplin,Ilmu Hukum, Sosial, dan Politik. 
Jakarta: Bulan Bintang

Atmadja, I Md. N. dkk. (2008). Nilai Filoso昀椀s Penjor Galungan & Kuningan. 
Surabaya: Paramita.

Boty, Middya. (2017). “Masyarakat Multikultural: Studi Interaksi Sosial 



513JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Eksistensi Budaya Bali di Tengah Kemajemukan Budaya...Hlm. 491–514

Masyarakat Islam Melayu Dengan Non melayu Pada Masyarakat 
SukaBangun Kel. Sukajadi. Kec. Sukarami Palembang”. Jurnal JSA 
Vol 1 No. 2 hal. 1-17.

Fahrudin, Salim. (2001). Pluralisme dan Toleransi Keberagamaan. (dalam 
Pluralisme Agama Kerukunan dalam Keragaman). Jakarta: Kompas.

Gerungan, W.A. (2004). Psikologi Sosial. Bandung:  PT Re昀椀ka Aditama.

Koentjaraningrat. (2015). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta:Rineka Cipta

Liliweri, Alo. (2001). Gatra-Gatra Komunikasi Antar Budaya. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar.

Liliweri, Alo. (2009). Makna Budaya dalam Komunikasi Antarbudaya. 
Yogyakarta: PT LKiS Printing Cemerlang.

Nala, N. (2011). “Penjor dan Sanggah Cucuk”. Dalam K.M. Suhardana ed. 
Manjangan Sekaluang Himpunan Berbagai Tulisan. Surabaya: Paramita.

Normuslim. (2015). “Kerukunan Antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak 
Ngaju Di PalangkaRaya” (disertasi). Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga.

Pendit S, Nyoman.(2002). Bhagavad-Gita. Jakarta: CV Pelita Nusantara 
Lestari.

Prastowo, Andi. (2012). Metode Penelitian Kualitatif. Jogjakarta: Ar-Ruzz 
Media.

Punia, I Nengah dan Nugroho, Budi, Wahyu. (2020). Bali Diaspora di Daerah 
Transmigrasi: Representasi Kearifan Lokal Bali di Kabupaten Bolaang 
Mongondow, Sulawesi Utara. Jurnal Kajian Bali, Vol. 10. No. 01. Hal. 
49-72.

Rahmawati, Ni Nyoman. (2019). “Pergulatan Ideologi Keberagamaan 
Keluarga Dayak Katingan di Kabupaten Katingan, di Desa Tewang 
Tampang Provinsi Kalimantan Tengah.” (Disertasi). Denpasar: 
Universitas Udayana.

Rajab, Budi, 1996. Pluralisme Masyarakat Indonesia Suatu Tinjauan Umum. 
Jakarta: PT. Pustaka LP3ES

Richard, West dan Lynn, H. Turner (2008). Pengantar Teori Komunikasi (terj 
Maria Natalia dan Damayantu Maer). Jakarta: Salemba Humanika. 

Soekanto, Soerjono. (2000). Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers.

Sugiyono. (2015). Metode Penelitian Pendidikan pendekatan Kuantitatif, 
Kualitatif, dan R&D. Bandung:Alfabeta.



514 JURNAL KAJIAN BALI Vol. 10, No. 02, Oktober 2020

Ni Nyoman Rahmawati Hlm. 491–514

Suhardana, K,M. (2011). Punarbawa: Reinkarnasi, Samsara atau Penitisan. 
Surabaya: Paramita.

W.J.S, Poerwadarminta. (1986).  Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta: 
Balai Pustaka.

Wiana, Ketut. (2007). Tri Hita Karana Menurut Konsep Hindu. Surabaya: 
Paramita.


