
136
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

136

Volume 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304   (e) 2620 - 827X

https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Proses Review 5-28 Juli, dinyatakan lolos 2 Agustus 

Abstract

Gender in Balinese culture is patriarchal. This can be seen in the wiwaha or marriage ceremony. 

Wiwaha can cause a person’s family law ties to break up with the parents or the father’s side and his 

siblings. A woman who is married will become a family member on her husband’s side and be bound by 

the family law ties on her husband’s side and break up with the family law ties on her father’s side. The 

wiwaha ceremony will require an ceremony offering as a symbol of gender equality. The ceremony will 

contain paraphernalia symbolizing men and women in equality as they are displayed side by side. 

However, as an expressive symbol that is felt by the Balinese people, women still have not been able to 

achieve equality and justice. The more a family formed from marriage respects women, the better gen-

der relations will be because it places women in a position that is not subordinated and in accordance 

with what is symbolized in the wiwaha.

Keywords: symbol, gender, wiwaha

  

Abstrak

Gender dalam budaya Bali yakni patriarki. Hal ini terlihat pada upacara wiwaha ataupun 

perkawinan. Wiwaha bisa menyebabkan pertalian hukum kekeluargaan seseorang putus dengan 

pihak orag tua ataupun pihak ayahnya dan saudara-saudaranya. Seorang perempuan yang melaku-

kan perkawinan akan menjadi anggota keluarga pihak suaminya dan terikat pada pertalian anggota 

keluarga pihak suaminya dan terikat pada pertalian hukum kekeluargaan suaminya dan putus den-

gan  pertalian hukum  kekeluargaan pihak ayahnya. Upacara wiwaha akan memerlukan upakara/

banten sebagai simbol kesetaraan gender. Upakara tersebut akan berisi perlengkapan yang meny-

imbolkan laki-laki dan perempuan dalam kesetaraan karena ditampilkan berdampingan. Namun 

sebagai simbol ekspresif yang dirasakan oleh masyarakat Bali, tetap saja para perempuan belum 

SIMBOL GENDER 

DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Oleh:

Ida Ayu Tary Puspa

Made Ika Kusuma Dewi

Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia

tarypuspa@uhnsugriwa.ac.id

Page 136-145



137
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

SIMBOL GENDER DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Ida Ayu Tary Puspa | Made Ika Kusuma Dewi | Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya

I.	 PENDAHULUAN

Manusia yang hidup dimuka bumi ini pasti 

membutuhkan orang lain bukan hanya sebagai 

teman, saudara, melainkan sebagai pasangan 

hidup. Dalam lembaga perkawinan yang resmi, 

maka manusia Hindu akan mencari pasangan 

hidup ataupun lazim disebut wiwaha (perkawi-

nan). Bali yang mayoritas penduduknya meme-

luk agama Hindu dalam melaksanakan pawiwa-

han (perkawinan) yang dibenarkan yakni me-

madik ataupun meminang dan merangkat nger-

orod ataupun kawin lari atas dasar cinta. Hadi-

kusumo (dalam Puspa, 2013:17) menyatakan 

bahwasanya untuk melanjutkan keturunan, ma-

ka manusia akan melangsungkan perkawinan. 

Perkawinan termasuk unsur tali temali 

meneruskan kehidupan manusia serta masyara-

kat karena tidak saja erat kaitannya dengan 

proses lahir, tetapi masalah perkawinan erat 

hubungannya dengan agama kepercayaan, sos-

ial budaya, dan adat istiadat, Bagi masyarakat 

adat perkawinan itu bertujuan untuk memban-

gun, membina, dan memelihara hubungan ke-

kerabatan yang rukun dan damai. 

Undang-Undang No.16 Tahun 2019 ten-

tang Perubahan atas Undang-undang No. 1 Ta-

hun 1974 tentang perkawinan, maka Pernikah-

an yakni pembentukan kemitraan seumur hidup 

yang saling mendukung antara seorang pria dan 

seorang wanita untuk tujuan membesarkan ke-

luarga yang bersuka cita dan takut akan Tuhan 

yang Maha Esa. Wiwaha bisa menyebabkan per-

talian hukum kekeluargaan seseorang putus 

dengan pihak orag tua ataupun pihak ayahnya 

dan saudara-saudaranya. Seorang perempuan 

yang melakukan perkawinan akan menjadi ang-

gota keluarga pihak suaminya dan terikat pada 

pertalian anggota keluarga pihak suaminya dan 

terikat pada pertalian hukum kekeluargaan sua-

minya dan putus dengan pertalian hukum keke-

luargaan pihak ayahnya.

Setiap perempuan Hindu yang melakukan 

wiwaha dengan seorang laki-laki akan berubah 

status mengikuti suaminya maupun keluarga 

suaminya. Adat di Bali dijiwai agama Hindu 

menganut sistem kekerabatan patrilenial (kapu-

rusa). Kehadiran anak laki-laki samgat diharap-

kan dari sebuah wiwaha karena anak laki-lakilah 

yang akan menyebarangkan roh leluhurnya dari 

neraka. Pada wiwaha di Bali karena mayoritas 

penduduknya memeluk agama Hindu, maka 

dengan budaya patriarki yang menurut Sukar-

linawati (2022:106) menyatakan bahwasanya 

Patriarki yakni struktur masyarakat di mana la-

ki-laki secara kolektif memegang semua posisi 

otoritas atas perempuan. Masyarakat patriarkal 

yakni masyarakat di mana laki-laki lebih dihor-

mati daripada perempuan.

Akan halnya budaya Bali, memang menga-

nut patriarki, sehingga dalam perkawinan, 

perempuan akan ninggal kedaton ataupun me-

ninggalkan rumah dan masuk ke rumah laki-laki 

dan menjadi bagian dari keluarga suami sampai 

akhir hayat. Oleh karena itu, kesetaraan serta 

keadilan gender dalam budaya patriarki sulit 

untuk dicapai, namun harus terus diperjuang-

kan untuk mengikis dominasi laki-laki terhadap 

perempuan. Sedangkan tujuan menikah yakni 

hidup yang penuh kebahagiaan dan kesuksesan. 

Menurut Manawadharmasastra, pasangan me-

nikah agar mereka bisa mengalami “Dharma-

sampati” (bekerja sama untuk mewujudkan 

dharma), “Praja” (memiliki anak), dan “Rati” 

(kehidupan seksual dan bentuk pemenuhan 

sensual lainnya) (Titib, 1995:396). Terdapat 

konsep ardanareswari sebagai konsep gender di 

Bali yang termuat dalam kitab Manawadharma-

sastra I.32 yaitu Tuhan membagi dirinya men-

jadi sebagian laki-laki dan perempuan (Arda 

nari) Darinya terciptalah wiraja ataupun alam 

semesta

Menurut Puspa (2019:42) karena kedua 

jenis kelamin diciptakan oleh Tuhan, umat Hin-

bisa mencapai kesetaraan dan keadilan. Semakin sebuah keluarga yang terbentuk dari perkawinan 

menghormati perempuan, maka relasi gender akan semakin baik karena menempatkan perempuan 

pada posisi yang tidak tersubordinasi dan sesuai dengan yang disimbolkan dalam wiwaha tersebut.  

Kata kunci: simbol, gender, wiwaha



138
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

SIMBOL GENDER DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Ida Ayu Tary Puspa | Made Ika Kusuma Dewi | Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya

du percaya bahwasanya mereka harus diper-

lakukan sama. Oleh karena itu, dalam pandan-

gan dunia Hindu, perempuan tidak tunduk pada 

laki-laki. Terdapat konsep ardanareswari yang 

dijadikan acuan dalam memahami kesetaraan 

gender di Bali.

Pemahaman umum tentang gender sering 

kali bertepuk sebelah tangan dan dipersepsikan 

secara sempit sebagai gagasan yang terutama 

membicarakan persoalan perempuan dengan 

feminitasnya. Gagasan perbedaan biologis anta-

ra jenis kelamin hanyalah salah satu aspek gen-

der; istilah itu sendiri mengacu lebih dari seke-

dar perempuan dan laki-laki. Gender mengacu 

pada perbedaan antara perilaku dan tanggung 

jawab yang diharapkan laki-laki dan perempuan 

dalam budaya, ras, bangsa, dan tradisi agama 

tertentu. Akibatnya, disparitas gender dalam 

peran, perilaku, dan kualitas yang berlaku di sa-

tu tempat/budaya belum tentu terbawa ke tem-

pat/budaya lain (Widaningsih, Hlm 2).

Menurut Laporan UNICEF 2007 (Hartin-

ingsih, 2007), akan ada beberapa “dividen” dari 

pencapaian kesetaraan gender. Wanita yang se-

hat, berpendidikan, dan mandiri cenderung 

menghasilkan anak yang juga sehat, berpendidi-

kan, dan mandiri. Kepemimpinan perempuan di 

rumah dikaitkan dengan kesehatan, pendidikan, dan gizi anak yang lebih baik. Banyak konflik ke-

luarga yang berlarut-larut bisa ditelusuri kem-

bali ke hierarki yang tertanam dalam keluarga 

yang menempatkan hierarki keluarga menurut 

sistem kekuasaan, bukan berdasarkan kemam-

puan individu. Ini karena hierarki cenderung 

memupuk otoritas, yang bisa menjadi sumber 

kebencian dan pembalasan di antara anggota 

keluarga. Laki-laki (ayah/suami/anak laki-laki) 

dan perempuan (ibu/istri/anak perempuan) bi-

sa berbagi tanggung jawab pengasuhan yang sa-

ma dalam struktur keluarga horizontal (non-hi-

erarkis) berdasarkan konsep persahabatan. Ke-

setaraan gender berdasarkan tujuan unik, keter-

ampilan, dan kebutuhan setiap anggota keluar-

ga akan meningkatkan tingkat kesadaran diri 

setiap orang, yang pada gilirannya akan mem-

perkuat peran inti keluarga. Jika unit keluarga, 

struktur terkecil di negara manapun, berjalan 

dengan baik, maka akan menghasilkan anggota 

masyarakat yang sehat dan produktif.

Simbol hampir selalu termasuk represen-tasi dari beberapa aspek realitas sosial. Signifi-
kansi simbol didasarkan pada beberapa fakta 

keberadaan komunal. Simbol-simbol yang disa-

rankan, menurut Ian Hodder (Ian Hodder dalam 

Limahelu, 2019), tidak hanya mencerminkan 

tetapi juga secara aktif membentuk dan mem-

beri makna pada aktivitas sosial.

Menurut Thomson dalam Partini (2013: 

17), pembedaan sifat maskulin dan feminin ter-

masuk fabrikasi sosial dan budaya. Dengan 

demikian, gender mengacu pada fenomena di-

mana orang-orang yang secara biologis laki-laki 

ataupun perempuan datang untuk mengadopsi 

ciri-ciri sosial laki-laki dan perempuan, masing-masing, melalui perolehan fitur maskulin dan 
feminin yang sering diperkuat oleh sistem nilai 

ataupun simbol dari budaya.

Simbol gender pada vivaha di Bali akan 

tampak pada upakara ataupun banten yang 

dipakai dalam persembahan. Simbol-simbol 

tersebut melambangkan kesetaraan yang mesti-

nya dijadikan acuan oleh umat Hindu dalam ke-

hidupan keluarga melalui perkawinan. Banten 

yakni anugerah suci yang mewujudkan lambang 

Hyang Widhi dan manifestasinya melalui peng-

gunaan bahan-bahan tertentu, seperti bunga, 

buah, dan daun. Namun, karena keterbatasan 

kemampuan manusia, beribadah kepada-Nya 

menuntut semacam fokus.

II.	 METODE PENELITIAN

Menurut Bungin (2012:129) berhasilnya 

suatu penelitian ditentukan oleh pengumpulan 

data. Pendekatan metode penelitian kualitatif 

dipakai pada artikel ini yang mana melalui metode observasi dan dokumentasi. Unit fisik 
dari realitas sosial dan alam semesta tingkah 

laku manusia, terutama subjek agama dan buda-

ya, termasuk inti dari pendekatan kualitatif ini. 

Menurut Bogdan dan Taylor (dalam Suyanto 

dan Sutinah, 2013:166), pendekatan penelitian 

kualitatif yakni pendekatan yang bertujuan un-

tuk mengumpulkan informasi deskriptif melalui 

kata-kata tertulis dan tampilan visual. Menurut 

Moleong (2014: 199), analisis data yakni proses 

mencermati seluruh data kajian yang dikumpul-

kan dengan cara observasi, pencatatan, doku-



139
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

SIMBOL GENDER DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Ida Ayu Tary Puspa | Made Ika Kusuma Dewi | Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya

mentasi, dsb. Karena kajian ini bersifat kualita-

tif, seperti dikemukakan Sudaryanto (1992: 64), 

metode deskriptif analitik akan dipakai untuk 

memeriksa data yang dikumpulkan.

Dalam posting ini, kami menjelaskan selu-

ruh proses analisis, mulai dari mengumpulkan 

data hingga menarik kesimpulan. Karena data 

yang dianalisis meliputi data kualitatif berupa 

narasi verbal, maka temuan akan disajikan den-

gan gaya percakapan. Yang dimaksud dengan 

“metode informal” yakni gaya penyajian hasil 

olahan data penelitian dalam bentuk rangkaian 

kata ataupun frase.

	

III.	 ANALISIS DAN INTERPRETASI DATA

Upakara Yajña

Umat Hindu Bali memakai alat yang dise-

but upakara untuk melakukan ritual Yajña. Suku 

kata Sanskerta “upa”, yang berarti “hubungan 

dengan”, digabungkan dengan suku kata “kara”, 

yang berarti “pekerjaan tangan”, untuk 

mendapatkan istilah upakara. Menurut keputu-

san Majelis Besar PHDI Pusat tahun 2007, setiap 

kegiatan yang melibatkan manipulasi unsur-un-

sur alam, seperti daun, bunga, buah, kayu, air, 

dan api, termasuk upacara.

Sebagian besar upakara menyertakan semacam tanda fisik. Banten yakni sebutan un-

tuk benda-benda ritual yang dipakai sepanjang 

upakara (Surayin 1992:4). Sesajen di Bali 

menunjukkan nilai luhur yang tak tertandingi 

karena termasuk benang penghubung antara 

kreativitas religius (termasuk magis) dan buda-

ya seni dan adat termasuk desa, kala, dan patra 

dan nista (tengah) dan primal. Daya pikat Bant-

en dan pengejarannya terhadap mereka yang 

memiliki kekuatan kreatif dan keagungan mulia membantu meningkatkan profil global Bali.
Masyarakat Hindu Bali mengakui bangu-

nan tersebut sebagai objek ritual yang sakral. 

Aksara tingkat, gambar simbol, dan berbagai 

macam hadiah di banten hanya beberapa con-

toh simbol yang dipakai dalam ruang upacara 

agama Hindu. Orang Hindu menganggap alat rit-

ual itu suci karena dikatakan memiliki sifat 

saleh. Yajna yakni kendaraan yang melaluinya 

ritual dilakukan. Menurut Titib (1998:147), isti-

lah Yajna berasal dari kata Sansekerta yaj, yang 

berarti “menyembah, memuja, berkorban, mem-

beri”. Yaja yakni bahasa Sansekerta untuk 

“persembahan, pengorbanan.” Yajna yakni seje-

nis ibadah yang melibatkan persembahan suci, 

dan karena itu, membutuhkan baik sarana un-

tuk diberikan ataupun dikorbankan dan kerang-

ka berpikir yang bajik. Yajna memiliki beberapa 

fungsi, antara lain penyucian, menghubungkan 

bhakta dengan Tuhan yang dikasihi, mengung-

kapkan penghargaan, dan meningkatkan kuali-

tas hidup diri sendiri. 

Persembahan, seperti Yajna ataupun 

persembahan suci, disebut sebagai upakara 

dalam ajaran sekolah Hindu Siddhanta. Menge-

tahui cara membuat upakara yakni tindakan 

yang mulia, tetapi Anda harus bisa menyucikan 

laksana untuk menjaga kesucian upakara yang 

Anda buat. mediator tradisional disebut “ Yajna 

(banten)” daripada mediator modern ketika 

mengatur persembahan dengan makna religius yang signifikan.
Air, daun, bunga, buah, dan api semuanya 

dipakai sebagai bagian dari perlengkapan upak-

ara keagamaan. Selain air dan api, semua unsur 

lainnya ditemukan secara alami pada tumbu-

han. Ritual Yajna, yang juga dirujuk dalam Shiva 

Sidhanta, yakni sejenis pelayanan ramah di ma-

na persembahan dilakukan kepada berbagai de-

wa (https://sejarah arirayahindu.blogspot.

com/2011/12/upakara.html).

Upacara wiwaha yakni bagian dari upaca-

ra manusa/manusia Yajña suatu korban suci 

ataupun pengorbanan suci demi kesempurnaan 

hidup manusia. Adapun tujuannya yakni untuk 

menyucikan diri baik bersifat lahir dan batin 

dan memohon keselamatan dalam upaya pen-

ingkatan kehidupan spiritual menuju kebaha-

giaan di dunia maupun di alam niskala yaitu ju-

ga termasuk tahap kehidupan manusia Hindu 

yang kedua. Sebagai bagian dari catur asrama, 

yang terdiri dari brahmacari, grahasta, wa-

naprasta, dan sanyasin. Setelah melewati masa 

menuntut ilmu (brahmacari), maka manusia 

Hindu akan melangkah ke jenjang kedua yaitu 

Grahasta (wiwaha/perkawinan).

          Menurut Ekasana (2012: 100) pada 

wiwaha ini dilaksanakan dalam tiga tahap yaitu

1.	 Keberangkatan mempelai wanita dari 

rumah yang ditandai dengan upacara, 

penjemputan mempelai pria dan keluarg-

anya pada saat lamaran; ini yakni upacara 



140
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

SIMBOL GENDER DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Ida Ayu Tary Puspa | Made Ika Kusuma Dewi | Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya

pranikah. Adapun upakara-nya yakni 

byakala kecil dan upacara penjemputan 

dimuka rumah mempelai laki dengan 

upakatra byakala kecil berupa segehan ca-

cahan warna lima, api takep, tetabuhan 

dilengkap dengan caru patemon.

2.	 Dua orang saksi melakukan pembersihan 

spiritual benih calon pengantin pada saat 

upacara pengukuhan vivaha (perkawi-

nan) yang termasuk upacara utama dan 

bertujuan untuk mencapai kesucian dan 

keabsahan vivaha :

a.	 Dewa Sang Syang Widhi Wasa dalam 

wujud manifestasi-Nya dikenal seb-

agai Dewa Saksi karena hadir dalam 

ritual tersebut.

b.	 Saksi Manusa adalah umat manusia 

dan para pemimpinnya yang men-

jadi saksi atas ritual tersebut.

c.	 Buthakala (makhluk yang lebih ren-

dah dari manusia dan lingkungan 

buatan) disebut sebagai “Saksi 

Butha” ketika mereka berpartisipasi 

dalam sebuah upacara.

3.	 Upacara mapejati ataupun majauman. Tu-

juan dari ritual ini yakni untuk menyele-

saikan penyucian kedua mempelai, untuk 

memberikan arah bagi kehidupan mereka, 

dan untuk mengubah status hukum salah 

satu dari mereka menjadi sama dengan pi-

hak purusa (dalam hati yang berubah, sta-

tus seseorang dalam mengikuti ketentuan 

hukum yang berlaku bagi purusa ataupun 

laki-laki). 

	 Surayin (2002:78) menyatakan bah-

wasanya pada acara meminang dilakukan apa-

bila pasangan sepakat akan kawin dan kedua 

orangtua merestui, Oleh karena bersifat Patri-

arkhat maka pihak laki-laki yang lebih dahulu 

aktif., kemudian baru diiringi oleh pihak wanita 

mengadakan pula keaktivan. Boleh dikatakan 

kedua pihak sama-sama “sibuk” dan juga sama-

sama mengeluarkan biaya.

Bentuk Gender dalam Upacara Wiwaha

Upacara wiwaha akan memerlukan upak-

ara/banten sebagai simbol kesetaraan gender. 

Upakara tersebut akan berisi perlengkapan 

yang menyimbolkan laki-laki dan perempuan 

dalam kesetaraan karena ditampilkan berdamp-

ingan. Hal tersebut terlihat dalam upakara sep-

erti di bawah ini.

a. Sayut Patemon/Pawarangan• Untuk yang perempuan
Alasnya   dulang, di atasnya diisi kulit sa-

yut, berisi tumpeng merah 1, dagingnya ayam 

merah/biing dipanggang, buah-buahan, peny-

eneng alit, peras alit, sampian nagasari, canang 

payasan, benang merah.• Untuk yang laki
Alasnya dulang, di atasnya diisi kulit sa-

yut, berisi tumpeng putih 1, dagingnya ayam pu-

tih dipanggang, buah-buahan, penyeneng alit, 

peras alit, sampian nagasari, canang payasan, 

benang putih.

Upakara di atas menyiratkan tumpeng 

merah, daging ayam merah, benang merah seb-

agai simbol perempuan karena perempuan me-

miliki kama swanita yang ditandai dengan bah-

wasanya perempuan bisa menstruasi sedang-

kan laki-laki disimbolkan dengan tumpeng pu-

tih, daging ayam putih, dan benang putih karena 

lali-laki memiliki kama petak berupa sperma.

b. Banten Sayut Plakempa• Untuk perempuan
Dasarnya tampah, di atasnya diisi kulit sa-

yut, diisi nasi dengan guratan 9 buah, di atasnya 

diisi penek diatas setengah butir kelapa, putih 

telur didadar dan diukir diletakkan diatas nasi 

guratan 9, di atas penek ditancapkan bunga 

teratai putih.• Untuk laki-laki 
Dasarnya tampah, di atasnya diisi kulit sa-

yut, diisi nasi dengan guratan 7 buah, di atasnya 

diisi penek di atas setengah butir kelapa, kuning 

telur didadar dan diukir diletakkan diatas nasi 

guratan 7, di atas penek ditancapkan bunga 

teratai kuning.

Pada banten di atas, perempuan disimbol-

kan dengan warna kuning sebagai lambang ke-

makmuran sedangkan laki-laki disimbolkan 

dengan warna putih sebagai lambang kesucian. 

Jadi lambang putih –kuning itu yakni lambang 

kemakmuran dan kesucian.



141
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

SIMBOL GENDER DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Ida Ayu Tary Puspa | Made Ika Kusuma Dewi | Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya

c. Sayut Pagoyan• Untuk perempuan
Disiapkan 2 buah dulang yang masing-ma-

sing ditengahnya ditancapkan batang pisang ke-

cil kemudian ditusukkan jajan gender melingkar 

27 jajan gender-genderan• Untuk Laki-laki
33 tusuk untuk jajannya yang perempuan 

dengan warna kuning dan laki-laki berwarna 

putih. Paling atas diisi sampian pagoyan. Sayut 

pagoyan ini akan diletakkan berdampingan seb-

agai simbol pengantin laki dan perempuan. 

Tentang upakara di atas Sudarsana (2010: 

104) menyebutnya dengan Sayut Anten yang 

terdiri dari sayut anten Yoni (perempuan) dan 

sayut anten Cingga (Laki-laki).

Gambar 1

Sayut anten Yoni (perempuan) dan sayut anten 

Cingga (Laki-laki)

Sumber: Puspa (2022)

d. Rantasan Laki-laki dan Perempuan

Rantasan yakni kain yang disusun 

sedemikian rupa sehingga akan tampak keinda-

hannya. Dalam upacara pawiwahan di Tabanan, 

maka akan dibuat tigasan yang melambangkan 

laki-laki dan perempuan. Rantasan laki-laki 

dibuat dengan kain endek aneka warna yang 

dibentuk agak panjang dan menyerupai milik la-

ki-laki secara kodrat ataupun palus diatur 

sedemikian rupa di atas dulangmengelilingi du-

lang dan paling atas ataupun puncak diisi udeng. 

Udeng yakni ikat kepala yang dipakai oleh laki-

laki. Rantasan perempuan dibuat dengan kain 

endek aneka warna yang dibentuk menyerupai 

badan perempuan, diatur sedemikian rupa dia-

tas dulang mengelilingi dulang dan paling atas 

ataupun puncak diisi canang iseh. Rantasan yang 

dibuat untuk upacara wiwaha ini memang me-

nyerupai tampilan laki-laki dan prempuan dan 

akan diletakkan berdampingan di bale dangin, 

tempat mempelai laki-laki dan perempuan 

natab upakara medengen-dengen.

Gambar 2

Rantasan Laki-laki dan Rantasan Perempuan

Sumber: Puspa (2022)



142
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

SIMBOL GENDER DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Ida Ayu Tary Puspa | Made Ika Kusuma Dewi | Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya

e. 	Pengantin disatukan dengan kain 

kuning

Simbol kesetaraan gender dalam upacara 

wiwaha terlihat pula pada kedua mempelai 

setelah selesai melakukan pakalan-kalan, maka 

kedua mempelai akan sembahyang di sanggah 

ataupun merajan. Pada waktu sembahyang dan 

natab banten mereka akan disatukan dengan 

selembar kain kuning yang diletakkan dikedua 

pundak mempelai. Hal ini termasuk bentuk pe-

nyatuan kedua mempelai yang disatukan secara 

sekala dan niskala untuk mencapai kesetaraan 

gender.

Gambar 3

Pengantin yang Disatukan Kain Kuning

Sumber: Puspa (2022)

f. Sesayut Ardanareswari

Alasnya tamas sesayut yang berisi tumpeng 

kuning meplekir dilengkapi dengan kuangen 

yang diisi bunga kunin disampingnya diisi pula 

tumpeng putih 1 yang hiasannya sama dengan 

tumpeng kuning hanya bunga kuangennya yakni 

bunga berwarna putih, Upakara ini dilengkapi 

dengan buah-buahan, jajan, sampian nagasari.

g. Hiasan pintu masuk

Upacara wiwaha yakni kebahagiaan dan 

semarak bergembira, rumah mempelai laki-

lakipun dihias dengan smbol laki-laki dan 

perempuan yang tampak pada pintu masuknya. 

Uniknya yakni pada pintu masuk dikanan 

hiasannya yakni dengan memakai topeng laki-

laki sedangkan dikiri yakni topeng perempuan. 

Hukum adat Bali umumnya mengikuti prinsip-

prinsip etis agama Hindu. Dari perspektif etika 

Hindu, perempuan memainkan peran penting 

dalam masyarakat. Pria dan wanita memiliki pi-

jakan yang sama dan harus bekerja sama erat 

sebagai sebuah tim. Inilah keadaan yang sem-

purna, sebagaimana Dewa Brahma memiliki 

Dewi Saraswati, Dewa Wisnu memiliki Dewi Sri, 

dan Dewa Siwa memiliki Dewi Durga (Sri Utari, 

2005).

Fungsi Gender dalam Upakara Wiwaha

Salah satu peran utama simbol agama yak-

ni untuk mewakili sesuatu yang tidak terlihat 

oleh indra dalam pengalaman profan (sakral). 

Simbol yakni sarana komunikasi yang kuat yang 

memiliki kekuatan untuk menyatukan umat ma-

nusia dengan realitas suci ataupun kosmik yang 

diwakilinya. Simbol tidak monolitik dalam arti 

hanya mencerminkan satu ideologi ataupun je-

nis kognisi; sebaliknya, mereka multivalen atau-

pun polivalen, yang berarti bahwasanya mereka 

menyampaikan berbagai motif dan dengan 

demikian mengungkapkan beberapa makna se-

cara bersamaan. Perkawinan dilakukan dengan 

maksud untuk mendapatkan keluarga kecil se-

hat, sejahtera, dan bahagia, memperoleh ketu-

runan suputra, mengadakan kerjasama yang 

baik dalam kehidupan sosial. Hindu memper-

siapkan sarana untuk perempuan dalam ber-

juang untuk meraih takdirnya, mengolah tubuh 

kedalam jiwa, mengetahui potensi alam untuk 

belajar serta memperoleh kebahagiaan darinya. 



143
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

SIMBOL GENDER DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Ida Ayu Tary Puspa | Made Ika Kusuma Dewi | Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya

Sarana yang dimaksud yakni empat tahap objek 

kehidupan (catur purusa artha), empat tahap 

tatanan sosial (catur warna), dan empat tahap 

rangkaian hidup (catur asrama). Sebagai pe-

mimpin perempuan bisa menjadi inovator 

dalam berkontribusi untuk pemenuhan sarana 

catur purusaartha, catur warna, dan catur as-

rama secara kontekstual (Subadra, 2005).

Upakara dalam pawiwahan yang terma-

suk niasa ataupun simbol dalam memuja Hyang 

Widhi yang berfungsi agar umat lebih terpusat 

dalam memuja-Nya. Pada upacara wiwaha ked-

ua mempelai dengan rasa bhakti dan tulus men-

gabdikan dirinya pada agama sehingga tercipta 

hubungan yang harmonis dengan Tuhan, den-

gan sesama, dan alam semesta. Dengan demiki-

an tujuan hidup bersama akan terwujud. Bentuk 

banten dalam upacara pawiwahan bisa dijadi-

kan alat konsentrasi dalam memuja sehingga 

penyyatuan dua manusia ini bisa memberi man-

faat dalam mengarungi bahtera rumah tangga. 

Fungsi estetis bisa terpancar dalam penggunaan 

warna dalam simbol banten. melalui reringgi-

tan, tetiasan, dan tetandingan yang serasi bisa 

menenteramkan dan menyejukkan jiwa.

	 Makna simbol Gender dalam Upacara 

Wiwaha

Utama (2015: 43-44) menyatakan bah-

wasanya dalam upacara perkawinan terdapat 

upacara mejauman ataupun ngaba tipat bantal. 

Kata mejauman Berasal dari istilah jaum dan 

benang, jaum. Jaum memiliki beberapa arti, na-

mun di sini mengacu pada penyatuan keluarga 

purusa (pengantin pria) dan keluarga pradana 

(pengantin wanita), yang diwakili oleh tipat 

bantal. Perpaduan simbol seks maskulin bantal 

dan tipat simbol seks feminin nampaknya men-

jadi inspirasi terciptanya bantal tipat.

Demikian pula terdapat penggunaan keris 

yang dipegang oleh pengantin laki-laki sebagai 

simbol laki-laki dan tikeh dadakan/tikar sebagai 

simbol perempuan. Setelah upacara mekala-ka-

laan, maka pengantin perempuan akan meme-

gang tikeh dadakan itu dan ditoreh oleh keris 

oleh pengantin laki-laki sebagai simbol virgini-

tas.

Menurut Wiana (2009:5), bingkisan yang 

diberikan kepada Hyang Widhi bukanlah barang 

yang bisa dimakan. Agama Hindu menganggap 

Banten sebagai bahasa simbol suci. Banten yak-

ni bahasa simbol yang dipakai untuk menggam-

barkan prinsip-prinsip Hindu. Simbol gender 

dalam upacara Wiwaha mestinya bisa dijadikan 

pegangan oleh setiap pasangan dalam perkawi-

nan untuk menghargai dan menghormati 

perempuan. Walaupiun adat dan budaya yakni 

patriarki, namun semakin baik relasi yang 

dibangun antara laki-laki dan perempuan dalam 

perkawinan, maka akan membentuk relasi gen-

der yang baik.

Paritas gender dalam lambang upacara 

Pawiwahan dipandang sebagai kompromi yang 

disebut keseimbangan, yang menurut teori ekui-

librium menonjolkan pengertian kolaborasi dan 

keharmonisan dalam interaksi antara perem-

puan dan laki-laki. Perspektif ini tidak mendis-

kriminasi laki-laki ataupun perempuan karena 

kedua jenis kelamin sangat penting untuk ke-

berhasilan kelompok mana pun. Kesetaraan dan 

keadilan gender tidak bisa diterapkan secara 

universal ataupun berdasarkan perhitungan 

matematis yang abstrak; sebaliknya, mereka ha-rus mempertimbangkan lingkungan spesifik di 
mana mereka diimplementasikan. Memperhati-

kan tantangan dan kondisi yang unik pada suatu 

wilayah dan periode tertentu bisa membantu 

mewujudkan kesetaraan gender. Maksud gagas-

an ini yakni bahwasanya laki-laki dan perem-

puan harus bekerja sama untuk mencapai kese-

taraan gender.

Gagasan equilibrium, sering dikenal seb-

agai teori equilibrium, mendukung kesetaraan 

dan saling menghormati antara jenis kelamin. 

Karena kedua jenis kelamin sama pentingnya 

untuk berfungsinya masyarakat secara luas, 

perspektif ini tidak mendukung jenis kelamin 

mana pun di atas yang lain. Untuk menerapkan 

konsep ini, setiap program dan rencana pem-

bangunan harus mempertimbangkan kebutu-

han unik laki-laki dan perempuan. Kedua bagian 

tersebut tidak bersaing satu sama lain melaink-

an bekerja sama secara harmonis. Menurut R.H. 

Tawney (dalam Fitri, 2017), peran orang dalam 

kehidupan berbeda-beda karena berbagai ala-

san termasuk biologi, etnis, aspirasi, minat, dan 

preferensi pribadi serta latar belakang budaya 

mereka. gratis, gratis, berdasarkan keinginan 

untuk kebersamaan untuk membantu hubun-

gan yang damai; mereka paling menggambar-



144
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

SIMBOL GENDER DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Ida Ayu Tary Puspa | Made Ika Kusuma Dewi | Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya

kan dinamika antara perempuan dan laki-laki 

daripada oposisi biner stereotip atau fungsi 

struktural. Hal ini disebabkan karena kedua ke-

lompok tersebut memasukkan representasi 

perempuan dari dewi Hindu Ardhanareswari, 

yang melambangkan kesetaraan jenis kelamin 

dan kesetaraan otoritas antara laki-laki dan 

perempuan. Kekuatan seorang wanita sering 

diabaikan. Tokoh mitologis Durgamahisa-sura-

mandini menunjukkan hal tersebut. Dalam leg-

enda India, hanya ilmu sihir Siwa yang berwu-

jud Dewi Durga yang dapat menghancurkan 

raksasa bernama Raktawijaya yang kebal terha-

dap keperkasaan dewa. Durga sang dewi 

berubah menjadi kerbau untuk membunuh rak-

sasa Raktawijaya (Titib, 2003: 336).

          Mitologi tersebut menerangkan bah-

wasanya seorang wanita bisa mengalahkan mu-

suh yang tidak bisa dikalahkan oleh laki-laki. 

Kekuatan tersebut tidak hanya dimiliki oleh 

kaum laki-laki, namun kaum wanita juga memi-

liki kekuatan yang besar bahkan melebihi kaum 

laki-laki. Hal ini berarti wanita sejatinya setara   

dengan laki-laki. Inilah wujud aspek ardhanare-

swari dari Tuhan yang Tunggal. Tuhan, yang Esa, 

membagi diri-Nya menjadi dua, laki-laki dan 

perempuan. Lingga yoni adalah representasi 

dari dua kualitas ini. Menurut Ritiaksa (2013), 

9), lingga merepresentasikan energi laki-laki, 

sedangkan yoni merepresentasikan energi femi-

nin. Masing-masing pihak memiliki kekuatan 

dan kelemahan masing-masing yang harus dis-

eimbangkan dan dilengkapi oleh yang lain. Den-

gan demikian, lambang upacara wiwaha men-

gungkapkan pentingnya kesetaraan gender 

dalam ritual tersebut. 

IV.	 SIMPULAN

Laki-laki dan perempuan Hindu-Bali me-

miliki kekuatan, perawakan, dan kemampuan 

yang sama untuk membuat keputusan cepat 

dalam mengejar kehidupan yang utuh, seb-

agaimana diwakili oleh tanda kesetaraan gen-

der. Menurut Sudharta (2006:92-93), Ardsha 

mengimplikasikan separuh, separuh yang sama, 

mengacu pada pengertian gender ardanare-

swari di Bali. Seorang nara adalah pria manusia. 

Seorang wanita disebut sebagai Iswari. Sebagai 

belahan atas, langit, dan belahan bawah, bumi, 

masing-masing memiliki misi, kekuatan yang 

seimbang untuk mencapai keharmonisan alam 

dan keberadaan manusia di planet ini, sebuah 

inkarnasi tidak akan lengkap tanpa aspek femi-

nin.

DAFTAR PUSTAKA

Aldianto, Rudi, Jasrudin, dan Quarisy Hidayah, 2015. Kesetaraan Gender Masyarakat Tramnsmigra-

si Etnis Jawa. Jurnal Equilibrium Pendidikan Sosiologi.Volume III No.1 Mei2015.ISSNe-

2477-0221p-2339-2401.

Bungin, Burhan. (2012). Metodologi Penelitian Kualitatif: Aktualisasi Metodologis ke Arah Ragam 

Varian Kontemporer. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.
Barker, Chris. 2005. Cultural Studies, Teori dan Praktik. Yogyakarta:Kanisius.

Ekasana, Imade Suastika. 2012. Dharma Bandhu Hukum Kekeluargaan Hindu. Surabaya:Paramita

Eliade, Mircea. 2001. Realitas Yang Sakral. Dalam Daniel L. Pals (ed) Seven Theories Of Religion. Jog-

jakarta: Qalam.

Fakih, M. (1996). Analisis Gender dan Transformasi Sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Fakih,M. (2006). Analisis Gender dan Transformasi Sosial Edisi revisi. Yogyakarta: 

PustakaPelajar.

Fakih, DR. Mansour. 2008. Analisis Gender & Transformasi Sosial: Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Ian Hodder, Symbols in Action: Ethnoarchaeological Studies of Material Culture (London: 

Cambridge University Press, 1982), 12.)

Limahelu, Ziel Elizabeth, Izak Yohan Matriks Lattu, Ebenhaizer Imanuel Nuban Timo 



145
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

SIMBOL GENDER DALAM UPAKARA WIWAHA DI BALI

Ida Ayu Tary Puspa | Made Ika Kusuma Dewi | Ida Bagus Radhakrisnyam Saitya

SAWWA: Jurnal Studi Gender – Vol 14, No 2 (2019)

Moleong, M.A, Prof, Dr. Lexy J. 2013. Metodologi Penelitian Kualitatif.

Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Parisada Hindu Dharma Pusat. 2007. Upacara – Upakara. Keputusan Pesamuhan Agung. Denpasar.

Parmitasari, Ni Luh Gede Fitri. 2017.Eksistensi Wanita dalam Manawa Dharmasastra (Perspektif 

Teologi Gender). Skripsi. IHDN Denpasar.

Partini. 2013. Bias Gender Dalam Birokrasi. Yogyakarta: Tiara Wacana

Puspa, Ida Ayu Tary. 2013. Mulih Taruna pada Perkawinan Nyentana. Vyavahara Duta, Volume VIII, 

No,1. Oktober 2013. ISSN: 1976-0982, 

Puspa, Ida Ayu Tary. 2019. Ardanareswari dalam Upacara Yajna di Desa Pakraman renon Denpasar 

(Perspektif Teologi Gender). Jurnal Penelitian Sejarah dan Nilai Tradisional, Volume 26 

Nomor 1 Maret 2019.

Ritiaksa, I Wayan. 2013. Bolong dan Gilik. Surabaya: Paramita.

Santrock, J. W. (2002). Life Span Development: Perkembangan Masa Hidup. Jakarta:Erlangga.

Subadra, Sang Anom. 2005. “Teologi Perempuan Dalam Veda Hindu (Kajian Manawa Dharmasastra 

dan Bhagawad Gita)”. Tesis. Denpasar. Program Pascasarjana IHDN Denpasar.

Sudarsana, Ida Bgus Putu. 2010.Himpunan Tetandingan UIpakara Yajña. Denpasar: Yayasan Dhar-

ma Acarya.

Sudaryanto. (1992). Metode Linguistik Ke Arah Memahami Metode Linguistik.

Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Sudharta, Tjok Rai. 2006.Manusia hindu dari dalam Kandungan sampai Perkawinan. Denpasar: 

Yayasan Dharma Naradha

Sukarlinawati, Wayan.2022. Peran Ganda Perempuan Hindu di Bandar Lampung. Disertasi. Univer-

sitas Hindu Indonesia Demnpasar

Surayin, Ida Ayu Putu. 2002. Mamusa Yajna. Surabaya:Paramita.

Suyanto, Bagong, dan Sutinah. (2013). Metode Penelitian Sosial Berbagai Alternatif Pendekatan. 

Jakarta: Kencana.

Tim Penyusun. 2009. Modul Pelatihan KKG. Deputy Bidang Pemberdayaan Lembaga Masyarakat.

Titib, Made, 1995. Weda Sabda Suci Pedoman Praktis Kehidupan, Surabaya,Paramita

Titib, I Made. 2003. Teologi dan Simbol-Simbol. Surabaya: Paramita

Utama, I Wayan Budi. 2015. Perempuan dan Tantrayana. Prosiding Seminar Nasional. ISBN 978-

602-72630-0-0

Wiana, I Ketut. (2009). Suksmaning Banten. Surabaya: Paramita.


