
© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

73

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

SOFYAN SAURI

Sejarah Perkembangan Bahasa Arab dan 
Lembaga Islam di Indonesia

ABSTRAKSI: Artikel ini – menggunakan pendekatan kualitatif, studi literatur, dan analisis deskriptif – menunjukkan bahwa 
bahasa Arab adalah salah satu bahasa tertua yang masih ada sampai sekarang. Ini terjadi karena negara-negara yang berbahasa 
Arab secara geogra�s terletak secara strategis di antara tiga benua: Asia, Eropa, dan Afrika. Selain itu, negara-negara tersebut 
memiliki posisi penting dalam ekonomi dunia, karena mereka memasok sebagian besar minyak dunia. Faktor terpenting yang 
membuat bahasa Arab tetap eksis dan dipelajari oleh sebagian besar orang Indonesia adalah fungsinya sebagai bahasa untuk 
layanan keagamaan (Islam). Pendakwah dan pedagang dari Gujarat, India, membawa bahasa Arab ke kepulauan Indonesia – 
beberapa sejarawan mengatakan bahwa mereka langsung dari Arab dan Mesir. Kemudian, tulisan Arab menjadi lingua franca 
di kepulauan Indonesia/Melayu. Sampai saat ini, bahasa Arab masih sering dipelajari oleh Muslim Indonesia, baik melalui 
pendidikan formal maupun non-formal. Dalam pendidikan formal, bahasa Arab dipelajari di Indonesia mulai dari taman 
kanak-kanak hingga perguruan tinggi. Sementara di pendidikan non-formal, bahasa Arab dipelajari di lembaga-lembaga, seperti 
Pesantren dan Madrasah. Khusus untuk Pesantren dan Madrasah di Indonesia, ia memiliki sejarah yang sangat panjang, bersama 
dengan perjuangan bangsa Indonesia. Oleh karena itu, Pesantren dan Madrasah adalah institusi yang menanamkan nilai agama 
Islam dan menanggapi tantangan masyarakat Indonesia dengan segala dimensinya. Pesantren dan Masdrasah juga mengalami 
dinamika yang berubah, seiring dengan muncul dan berkembangnya ide-ide pembaharuan Islam di Indonesia.
KATA KUNCI: Bahasa Arab; Penyebaran Islam; Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia.

ABSTRACT: “History of the Development of Arabic Language and Islamic Institutions in Indonesia”. �is article – using the 
qualitative approach, literature study, and descriptive analysis – showed that Arabic is one of the oldest languages that still exist 
until now. �is happens because geographically Arabic-speaking countries are located strategically among three continents: Asia, 
Europe, and Africa. Besides that, the Arabs countries have an important position in the world economy, because they supply most 
of the world oil. �e most important factor that keeps Arabic exist and makes it be learned by most of Indonesian people is its 
function as a language for religious services (Islam). Preachers and merchants from Gujarat, India, brought Arabic to Indonesia 
archipelago – some historians said that they were directly from Arab and Egypt. �en, Arabic writing became lingua franca in the 
Indonesian/Malay archipelago. Until recently, Arabic has frequently been learned by Indonesian Moslem, either through formal or 
non-formal education. In the formal education, Arabic is learned in Indonesia started from kindergarten to college. While in non-
formal education, Arabic is learned in the institutions, such as Islamic Boarding School (Persantren) and Islamic Modern School 
(Madrasah). Speci�cally for Islamic Boarding School and Islamic Modern School in Indonesia, it has very long history, along with 
the struggle of Indonesia nation. �erefore, Islamic Boarding Schools and Islamic Modern Schools are institutions that instill the 
values of Islam and respond to the challenges of Indonesian society with all its dimensions. Islamic Boarding School and Islamic 
School also experience the changing dynamic together with the emergence and development of Islamic ideas of reform in Indonesia.
KEY WORD: Arabic Language; Spreading of Islam; Islamic Education Institutions in Indonesia.

About the Author: Prof. Dr. Sofyan Sauri adalah Dosen di Departemen Pendidikan Bahasa Arab FPBS UPI (Fakultas 
Pendidikan Bahasa dan Sastera, Universitas Pendidikan Indonesia), Jalan Dr. Setiabudhi No.229 Bandung 40154, Jawa Barat, 
Indonesia. Untuk kepentingan akademik, Penulis bisa dihubungi melalui alamat emel: sofyansauri@upi.edu 

Suggested Citation: Sauri, Sofyan. (2020). “Sejarah Perkembangan Bahasa Arab dan Lembaga Islam di Indonesia” in 
INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia, Volume 5(1), February, pp.73-88. Bandung, West Java, 
Indonesia: Minda Masagi Press owned by ASPENSI, with ISSN 2443-1776 (print) and ISSN 2657-0491 (online). 

Article Timeline: Accepted (December 27, 2019); Revised (January 25, 2020); and Published (February 28, 2020).



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

74

SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab 

PENDAHULUAN
Bahasa Arab merupakan salah satu 

bahasa mayor di dunia, yang dituturkan 
oleh lebih dari 200,000,000 umat 
manusia. Bahasa ini digunakan secara 
resmi oleh kurang-lebih 20 negara di 
Dunia. Dan karena Bahasa Arab juga 
merupakan bahasa kitab suci Al-Qur’an 
dan tuntunan agama bagi umat Islam se-
Dunia, maka tentu saja ianya merupakan 
bahasa yang paling besar signi�kansinya 
bagi ratusan juta Muslim di Dunia, baik 
yang berkebangsaan Arab maupun bukan 
(Ghazzawi, 1992:1; Sauri, 2007; dan 
Qomaruddin, 2017).

Di Afrika, misalnya, Bahasa Arab ini 
dituturkan dan menjadi bahasa pertama 
di negara-negara semacam Mauritania, 
Maroko, Aljazair, Libya, Mesir, dan 
Sudan. Di semenanjung Arabia, bahasa 
ini merupakan bahasa resmi di Oman, 
Yaman, Bahrain, Kuwait, Saudi Arabia, 
Qatar, Emirat Arab; dan jauh ke utara 
digunakan juga di Jordan, Irak, Syria, 
Libanon, dan Palestina. Menurut Hilary 
Wise (1987), dan sarjana lainnya, Bahasa 
Arab juga merupakan bahasa bagi orang-
orang di India Utara, sebagian orang Turki, 
Iran, Portugal, dan Spanyol (Wise, 1987:1; 
Khoirurrijal, 2015; dan Pane, 2018).

Bahasa Arab berasal dari rumpun 
Bahasa-bahasa Semit (Semitic Language/
Samiah) dan mempunyai anggota penutur 
yang terbanyak. Bahasa-bahasa Semit yang 
lain termasuk Hebrew (Bahasa Yahudi), 
yakni bahasa yang dituturkan kini di 
Israel; Amrahic yang dituturkan di Etiopia; 
Akkadian yang dituturkan oleh masyarakat 
Assyria dan Babilonia, tetapi sekarang 
sudah punah; dan “Aramiki” (Aramaic) 
yang dituturkan oleh penduduk tanah 
suci di masa Nabi Isa AS (Alaihi Salam), 
yang kini masih dipakai oleh penduduk 

beberapa kampung di Syria. Bahasa 
Arab kini digunakan oleh kebanyakan 
penduduk di wilayah-wilayah yang 
tersebut terakhir, di mana bahasa-bahasa 
Semit lainnya dituturkan sebelumnya 
(Ghazzawi, 1992; Sauri, 2003a; Muta’ali, 
2011; Khoirurrijal, 2015; dan Rezi & 
Amrina, 2019). 

Mengenai perkembangan Bahasa Arab 
di Indonesia, fakta dan data menunjukkan 
bahwa Bahasa Arab sudah mulai dikenal 
sejak masuknya agama Islam ke wilayah 
Tanah Air Nusantara. Bagi bangsa 
Indonesia, khususnya umat Islam, Bahasa 
Arab bukanlah “bahasa asing”, karena 
muatannya menyatu dengan kebutuhan 
umat Islam. Sayangnya, sikap dan 
pandangan sebagian besar kaum Muslim 
Indonesia masih beranggapan bahwa 
Bahasa Arab hanyalah bahasa agama, 
sehingga perkembangan bahasa ini terbatas 
di lingkungan kaum Muslimin yang ingin 
memperdalam ilmu pengetahuan agama 
(Sauri, 2003b; Wahab, 2014; dan Amin & 
Ananda, 2018). 

Hanya lingkungan kecil yang 
menyadari betapa Bahasa Arab – selain 
sebagai bahasa agama – merupakan bahasa 
ilmu pengetahuan dan sains yang berhasil 
melahirkan karya-karya besar ulama 
di berbagai bidang ilmu pengetahuan, 
�lsafat, sejarah, dan sastra. Karena itu, 
tidaklah berlebihan bila dikatakan bahwa 
Bahasa Arab merupakan peletak dasar bagi 
pertumbuhan ilmu pengetahuan modern, 
yang berkembang cepat dewasa ini (Izzan, 
2004:vii; Wahab, 2014; dan Anshori, 2019).

Artikel ini – dengan menggunakan 
pendekatan kualitatif, studi literatur, dan 
analisis yang deskriptif (Moeleong, 2002; 
Subandi, 2011; dan Muslim & Perdhana, 
2017) – mau menjelaskan tentang Sejarah 
Perkembangan Bahasa Arab di Indonesia, 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

75

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

dengan menumpukan kajiannya pada: (1) 
Sejarah dan Nilai Fungsional Bahasa Arab 
di Indonesia; (2) Pengajaran Bahasa Arab di 
Indonesia; serta (3) Perkembangan Lembaga 
Pendidikan Islam dan Bahasa Arab di 
Indonesia. 

TEMUAN DAN PEMBAHASAN
Sejarah dan Nilai Fungsional Bahasa 

Arab di Indonesia. Bahasa Arab masuk 
dan berkembang di wilayah Indonesia 
bersamaan dengan penyebaran agama 
Islam ke wilayah ini. Melalui para da’i dari 
Gujarat (sebagian menyatakan langsung 
dari Arab dan Mesir) pada abad ke-13, 
masyarakat Nusantara mengenal Bahasa 
Arab. Dalam perkembangan berikutnya, 
bahasa ini sempat menjadi lingua franca 
dalam pergaulan antar pulau dan bangsa 
di Nusantara. Selain itu pula, tulisan 
Arab digunakan sebagai pengganti tulisan 
Pallawa dari India, yang telah berkembang 
sebelumnya (Suwirta, 2002; Arsyad, 2004; 
Amin & Ananda, 2018; Fadhly, 2018; dan 
Syam, 2018).

Kedatangan bangsa Barat ke wilayah 
Nusantara pada abad ke-16 mulai 
menggeser dan mengurangi peranan 
Bahasa Arab dalam masyarakat. Bangsa 
Portugis, misalnya, yang menguasai 
Malaka pada tahun 1511 M (Masehi), 
kemudian meluaskan pengaruhnya ke 
daerah Maluku di Indoensia Timur, telah 
banyak mengurangi pengaruh dan peranan 
Bahasa Arab dalam berbagai aspek. 
Pengurangan peranan Bahasa Arab dalam 
berbagai aspek kehidupan dilakukan 
secara sistematis oleh pemerintah kolonial 
Belanda, yang menguasai Indonesia selama 
350 tahun. Kondisi seperti ini terus 
dialami sampai pada masa pendudukan 
Jepang (1942-1945), walau tidak sekuat 
penetrasi pemerintah kolonial Belanda 

(Suwirta, 1989 dan 2002; Ambary, 
1997; Azra, 1999; Mas’ud, 2014; dan 
Miftakhuddin, 2019).

Kemerdekaan Indonesia pada tahun 
1945 memunculkan harapan baru bagi 
berkembangnya Bahasa Arab dalam 
kehidupan nasional di Indonesia. 
Pemerintah Indonesia mengapresiasi 
keinginan sebagian masyarakat yang 
mayoritas Muslim untuk menjadikan 
Bahasa Arab sebagai salah satu mata 
pelajaran di sekolah, walaupun terbatas 
hanya pada sekolah-sekolah di bawah 
lingkungan Departemen Agama (Saleh, 
2000; Anshori, 2019; dan Zainuri, 2019).

Namun demikian, Bahasa Arab 
sebenarnya banyak dipelajari di sekolah-
sekolah non-pemerintah, seperti 
madrasah, pesantren, atau kursus-kursus 
yang sifatnya non-formal. Semakin hari 
Bahasa Arab semakin diminati untuk 
dipelajari, baik untuk tujuan keagamaan, 
pendidikan, ekonomi, politik, dan budaya 
maupun untuk tujuan-tujuan yang lainnya 
(Azra, 1999; Abdullah, 2018; dan Jaya, 2018).

Tingginya minat masyarakat Muslim 
Indonesia untuk mempelajari Bahasa Arab 
karena lima alasan berikut ini:

Pertama, Keagamaan. Fungsi utama 
Bahasa Arab bagi masyarakat Muslim 
Indonesia adalah sebagai bahasa agama. 
Sumber utama ajaran agama Islam adalah 
Al-Qur’an dan Al-Hadits. Kedua kitab 
ini menggunakan Bahasa Arab sebagai 
bahasa pengantarnya. Seseorang yang mau 
memahami dengan baik dan sempurna 
kedua kitab ini harus mempelajari Bahasa 
Arab. Bahasa Arab juga digunakan pada 
beberapa ritual keagamaan, seperti adzan, 
shalat, khutbah, do’a, dan ritual-ritual 
keagamaan lainnya. Pada ritual-ritual 
tersebut bahasa yang digunakan mestilah 
Bahasa Arab (Andriani, 2015; Rozak, 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

76

SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab 

2018; dan Rozak & Ja’far, 2019).
Kedua, Pendidikan. Bahasa Arab 

mempunyai peranan penting dalam 
pendidikan, terutama pendidikan 
Islam. Berbagai referensi yang berkaitan 
dengan pendidikan Islam, sebagian besar 
menggunakan Bahasa Arab. Orientasi dan 
referensi dalam kajian pendidikan Islam, 
sebagian besar, juga mengacu kepada 
tulisan-tulisan yang dihasilkan oleh ulama-
ulama Timur Tengah (Akmansyah, 2015; 
Andriani, 2015; dan Mudlo�r, 2013).

Ketiga, Ekonomi. Dewasa ini, 
posisi negara-negara Arab mempunyai 
kedudukan dan peranan yang sangat 
strategis dalam perdagangan internasional. 
Posisi tersebut muncul dikarenakan 
negara-negara Arab termasuk kategori 
kaya secara ekonomi. Dewasa ini, muncul 
berbagai lembaga yang mengajarkan Bahasa 
Arab untuk tujuan khusus, seperti untuk 
tujuan perdagangan, perminyakan, rumah 
tangga, dan sebagainya (Ruslin, 2013; 
Abdullah, 2018; dan Budiyono, 2019).

Keempat, Budaya. Kebudayaan 
Indonesia, sebagian besar, merupakan 
sumbangan dari kebudayaan Islam. 
Akar kebudayaan Islam adalah budaya 
Arab yang muncul dari komunitas Arab 
pada zaman Nabi Muhammad SAW 
(Salallahi ‘Alaihi Wassalam). Oleh karena 
itu, kebudayaan Indonesia sangat erat 
kaitannya dengan kebudayaan Arab-
Islam, walaupun tidak persis sama. Kajian 
terhadap kebudayaan Indonesia akan 
sangat lengkap, jika di dalamnya dikaji 
pula masalah kebudayaan Islam, baik 
dalam konteks lokal Indonesia maupun 
global (Sunarti, 2013; Mas’ud, 2014; dan 
Ummatin, 2014).

Kelima, Politik. Wilayah Timur Tengah 
mempunyai posisi strategis pada berbagai 
aspek, termasuk aspek politik. Berbagai 

peristiwa politik sekecil apa pun di wilayah 
tersebut akan berpengaruh dan mendapat 
perhatian yang luas dari masyarakat 
internasional. Hal ini dikarenakan wilayah 
tersebut merupakan jantung dunia. Di 
sana tempat munculnya tiga agama besar, 
tempat bertemunya tiga benua, dan posisi 
ekonominya yang strategis. Hal-hal ini 
telah menempatkan wilayah tersebut 
mempunyai posisi politik yang penting 
(Wise, 1987; Arsyad, 2004; Falahi, 2012; 
Ruslin, 2013; dan Sahide, 2019).

Pengajaran Bahasa Arab di 
Indonesia. Bahasa Arab sudah dikenal 
luas di seluruh lapisan masyarakat, sejak 
masih kecil sampai orang dewasa. Hal ini 
dikarenakan Bahasa Arab telah dipelajari 
oleh sebagian masyarakat Indonesia, baik 
di lembaga-lembaga formal seperti sekolah 
dan perguruan tinggi maupun di lembaga-
lembaga non-formal seperti pesantren, 
tempat-tempat kursus, majelis taklim, dan 
lembaga-lembaga lainnya (Wahab, 2014; 
Farikah, Baihaqi & Sari eds., 2017; dan 
Hasnida, 2017).

Pada lembaga-lembaga formal, Bahasa 
Arab diajarkan, baik secara langsung 
maupun tidak langsung, sejak TK (Taman 
Kanak-kanak) sampai PT (Perguruan 
Tinggi). Pengajaran Bahasa Arab, secara 
langsung, disampaikan melalui mata 
pelajaran Bahasa Arab; sedangkan secara 
tidak langsung dipelajari, baik melalui 
pendidikan agama Islam atau mata 
pelajaran-pelajaran lainnya (cf Tau�k, 
2016; Bakri, 2017; dan Chemae, 2018).

Pada sekolah-sekolah yang berada 
di bawah Departemen Agama, Bahasa 
Arab merupakan mata pelajaran wajib 
yang diajarkan sejak Taman Kanak-
kanak sampai dengan Perguruan Tinggi. 
Sedangkan sekolah-sekolah yang berada 
di bawah Departemen Pendidikan dan 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

77

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Kebudayaan tidak semuanya mewajibkan 
mata pelajaran Bahasa Arab untuk 
diajarkan di sekolah-sekolah yang berada 
di bawahnya. Bahasa Arab hanya diberikan 
pada kelas bahasa dan kelas-kelas yang 
memilih Bahasa Arab sebagai pilihannya. 
Selain itu pula, Bahasa Arab biasanya 
diberikan pada sekolah-sekolah umum 
yang berada di bawah yayasan ke-Islam-an 
(Yusuf, 2016; Tajuddin, 2018; dan Wekke 
& Abdullah, 2018/2019).

Selain pada tingkat Sekolah Dasar dan 
Sekolah Menengah, Bahasa Arab juga 
diajarkan di Perguruan Tinggi. Perguruan 
Tinggi yang mengajarkan Bahasa Arab, 
pada umumnya, adalah Perguruan 
Tinggi yang berada di bawah yayasan ke-
Islam-an. Selain itu pula, Bahasa Arab 
diajarkan di beberapa Perguruan Tinggi 
di bawah Depdikbud RI (Departemen 
Pendidikan dan Kebudayaan Republik 
Indonesia), yang membuka Program Studi 
atau Jurusan Bahasa Arab. Di antaranya 
adalah UI (Universitas Indonesia) di 
Jakarta, UGM (Universitas Gadjah 
Mada) di Yogyakarta, UPI (Universitas 
Pendidikan Indonesia) di Bandung, 
UNPAD (Universitas Padjadjaran) 
Bandung, UNJ (Universitas Negeri 
Jakarta), UM (Universitas Negeri Malang) 
di Jawa Timur, UNESA (Universitas 
Negeri Surabaya) di Jawa Timur, UNM 
(Universitas Negeri Makassar) di Sulawesi 
Selatan, dan USU (Universitas Sumatera 
Utara) di Medan (Wahida, 2017; 
Ernawati, 2018; dan Se�, 2019).

Perkembangan Lembaga Pendidikan 
Islam dan Bahasa Arab di Indonesia. 
Perkembangan pendidikan Islam di 
Indonesia, antara lain, ditandai oleh 
munculnya berbagai lembaga pendidikan 
secara bertahap, mulai dari yang amat 
sederhana sampai dengan tahap-tahap 

yang sudah terhitung modern dan 
lengkap. Lembaga pendidikan Islam 
telah memainkan fungsi dan perannya 
sesuai dengan tuntutan masyarakat dan 
zamannya. Perkembangan lembaga-
lembaga pendidikan tersebut telah 
menarik perhatian para ahli, baik 
dari dalam maupun luar negeri, 
untuk melakukan studi ilmiah secara 
komprehensif (Akhiruddin, 2015; 
Khairuddin, 2019; dan Mukhlis, 2019). 

Kini sudah banyak hasil 
karya penelitian para ahli yang 
menginformasikan tentang pertumbuhan 
dan perkembangan lembaga-lembaga 
pendidikan Islam tersebut. Tujuannya 
selain untuk memperkaya khazanah 
ilmu pengetahuan yang bernuansa ke-
Islam-an, juga sebagai bahan rujukan 
dan perbandingan bagi para pengelola 
pendidikan Islam pada masa-masa 
berikutnya (cf Ali, 1995; Mustafa & Aly, 
1998; Azra, 1999; Maksum, 1999; Saleh, 
2000; Suwendi, 2004; dan Mukhlis, 2019). 

Hal ini sejalan dengan prinsip yang 
umumnya dianut oleh masyarakat Islam 
Indonesia, yaitu mempertahankan 
tradisi masa lampau yang masih baik 
dan mengambil tradisi baru yang lebih 
baik lagi. Dengan cara demikian, upaya 
pengembangan lembaga pendidikan Islam 
tersebut tidak akan tercerabut dari akar 
kulturnya secara radikal (Madjid, 1997; 
Akhiruddin, 2015; dan Mukhlis, 2019).

Adapun tujuan utama dari didirikannya 
lembaga-lembaga pendidikan Islam ini, 
salah satunya, adalah untuk mengajarkan 
Bahasa Arab sebagai bahasa agama Islam. 
Oleh karena itu, maka hubungan antara 
lembaga-lembaga pendidikan Islam 
ini erat hubungannya dengan Bahasa 
Arab. Oleh karena itu pula, mengkaji 
mengenai sejarah perkembangan 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

78

SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab 

berdirinya lembaga pendidikan Islam 
dengan Bahasa Arab menjadi penting. 
Namun, lembaga pendidikan yang akan 
menjadi bahasan dalam kajian ini adalah 
Pesantren dan Madrasah, yang merupakan 
lembaga-lembaga pendidikan Islam yang 
mewajibkan penggunaan Bahasa Arab 
dalam sitem pembelajarannya, baik dari 
segi buku sumbernya maupun dari segi 
penuturannya (Akhiruddin, 2015; Hawi, 
2017; dan Hidayat, Rizal & Fahrudin, 2018). 

Mengenai Pesantren. Menurut asal 
katanya, “pesantren” berasal dari kata 
santri yang mendapat imbuhan awalan 
pe dan akhiran an yang menunjukkan 
tempat. Dengan demikian, Pesantren 
artinya tempat para Santri (Rahardjo ed., 
1985; Dho�er, 1986; dan Madjid, 1997). 
Sedangkan menurut Sudjoko Prasodjo et 
al. (2001) menjelaskan tentang pesantren 
itu adalah sebagai berikut:

Pesantren adalah lembaga pendidikan dan 
pengajaran agama, umumnya dengan cara non-
klasikal, di mana seorang kiai mengajarkan ilmu 
agama Islam kepada santri-santri berdasarkan 
kitab-kitab yang ditulis dalam Bahasa Arab 
oleh ulama abad pertengahan, dan para santri 
biasanya tinggal di pondok (asrama) dalam 
pesantren tersebut (Prasodjo et al., 2001:104).

 
Dengan demikian, dalam lembaga 

pendidikan Islam, yang disebut 
“pesantren” tersebut, sekurang-kurangnya 
memiliki unsur-unsur: (1) Kyai, santri dan 
masjid sebagai tempat penyelenggaraan 
pendidikan; (2) Pondok atau asrama 
sebagai tempat tinggal para santri; serta 
(3) Kitab-kitab klasik sebagai sumber atau 
bahan pelajaran (Dho�er, 1986; Prasodjo 
et al., 2001; dan Syafe’i, 2017).

Kehadiran pesantren tidak dapat 
dipisahkan dari tuntutan umat Islam 
di Indonesia. Karena itu, pesantren 
sebagai lembaga pendidikan selalu 

menjaga hubungan yang harmonis 
dengan masyarakat di sekitarnya, 
sehingga keberadaannya di tengah-tengah 
masyarakat tidak menjadi terasing. Dalam 
waktu yang sama, segala aktivitasnya pun 
mendapat dukungan dan apresiasi penuh 
dari masyarakat sekitarnya. Semuanya itu 
memberi penilaian tersendiri bahwa sistem 
pendidikan pesantren adalah merupakan 
sesuatu yang bersifat “asli” atau indigenous 
Indonesia, sehingga dengan sendirinya 
bernilai positif dan harus dikembangkan 
(Madjid, 1997:103; Basri, 2017; dan 
Ferdinan, 2018).

Menurut Suwendi (2004), dan sarjana 
lainnya, dari perspektif kependidikan, 
pesantren merupakan satu-satunya 
lembaga kependidikan yang tahan 
terhadap berbagai gelombang modernisasi. 
Dengan kondisi demikian itu pula, kata 
Azyumardi Azra (1999) dan sarjana 
lainnya, yang menyebabkan pesantren 
tetap survive sampai hari ini (Azra, 
1999:95; Suwendi, 2004:157; Dahlan, 
2018; Ferdinan, 2018; dan Mukhlis, 2019). 

Sejak dilancarkannya perubahan atau 
modernisasi pendidikan Islam di berbagai 
bidang di Dunia Islam, tidak banyak 
lembaga-lembaga pendidikan tradisional 
Islam, seperti pesantren, yang mampu 
bertahan. Kebanyakannya lenyap setelah 
tergusur oleh ekspansi sistem pendidikan 
umum atau sekuler. Nilai-nilai progresif 
dan inovatif diadopsi sebagai suatu strategi 
untuk mengejar ketertinggalan dari model 
pendidikan lain. Dengan demikian, 
pesantren mampu bersaing dan sekaligus 
bersanding dengan sistem pendidikan 
modern (Sauri, 2005; Basyit, 2017; dan 
Ferdinan, 2018).

Di sisi lain, ciri-ciri pesantren berikut 
unsur-unsur kelembagaannya tidak bisa 
dipisahkan dari sistem kultural dan 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

79

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

tidak dapat pula dilekatkan pada semua 
pesantren secara uniformitas, karena setiap 
pesantren memiliki keunikannya masing-
masing, tetapi pesantren secara umum 
memiliki karakteristik yang hampir sama. 
Di antara karakteristik pesantren itu, dari 
segi jenjang pendidikan, dalam pesantren 
tidak dibatasi seperti dalam lembaga-
lembaga pendidikan yang memakai sistem 
klasikal. Umumnya, kenaikan tingkat 
seorang santri ditandai dengan tamat dan 
bergantinya kitab yang dipelajari. Jadi, 
jenjang pendidikan tidak ditandai dengan 
naiknya kelas seperti dalam pendidikan 
formal, tetapi pada penguasaan kitab-kitab 
yang telah ditetapkan dari yang paling 
rendah sampai yang paling tinggi (Dho�er, 
1986; Madjid, 1997; Anwar, 2016; Basri, 
2017; dan Mukhlis, 2019).

Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai 
lembaga pendidikan, tetapi juga berfungsi 
sebagai lembaga sosial dan penyiaran 
keagamaan. Sebagai lembaga pendidikan, 
pesantren menyelenggarakan pendidikan 
formal (madrasah, sekolah umum, 
perguruan tinggi) dan non-formal. Sebagai 
lembaga sosial, pesantren menampung 
anak-anak dari segala lapisan masyarakat 
Muslim tanpa membeda-bedakan status 
sosial, serta menerima tamu yang datang 
dari masyarakat umum dengan motif yang 
berbeda-beda. Sebagai lembaga penyiaran 
agama Islam, masjid pesantren juga 
berfungsi sebagai masjid umum, yakni 
sebagai tempat belajar agama dan ibadah 
bagi para jamaah (Syafe’i, 2017; Furqan, 
2019; and Yudiawan, 2019).

Di samping fungsi di atas, dalam 
perspektif sejarahnya, pesantren juga 
mempunyai peranan yang sangat besar 
dalam merespons ekspansi politik 
imperialis Belanda dalam bentuk menolak 
segala sesuatu yang “berbau” Barat, 

dengan menutup diri dan menaruh sikap 
curiga terhadap unsur-unsur asing. Dan 
lebih dari itu, pesantren sebagai tempat 
mengobarkan semangat jihad untuk 
mengusir para penjajah dari Tanah Air 
Indonesia (Azra, 1999; Saleh, 2000; dan 
Mukhlis, 2019).

Mengenai Madrasah. Sejarah dan 
perkembangan madrasah di Indonesia 
akan dibagi dalam dua periode, yaitu: 
(1) periode sebelum kemerdekaan; 
dan (2) periode sesudah kemerdekaan. 
Mengenai periode sebelum kemerdekaan, 
pendidikan dan pengajaran agama Islam 
dalam bentuk pengajian Al-Qur’an dan 
pengajian kitab diselenggarakan di rumah-
rumah, surau, masjid, pesantren, dan 
lain-lain. Pada perkembangan selanjutnya 
mengalami perubahan bentuk, baik dari 
segi kelembagaan, materi pengajaran 
(kurikulum), metode maupun struktur 
organisasinya, sehingga melahirkan suatu 
bentuk baru yang disebut madrasah 
(Maksum, 1999; Kosim,  2007; dan 
Supani, 2009).

Madrasah sebagai lembaga pendidikan 
Islam berfungsi menghubungkan sistem 
lama dengan sistem baru, dengan jalan 
mempertahankan nilai-nilai lama yang 
masih baik serta yang masih dapat 
dipertahankan, dan mengambil sesuatu 
yang baru dalam ilmu, teknologi, dan 
ekonomi yang bermanfaat bagi kehidupan 
umat Islam. Oleh karena itu, isi kurikulum 
madrasah pada umumnya adalah apa yang 
diajarkan di lembaga-lembaga pendidikan 
Islam (surau dan pesantren) ditambah dengan 
beberapa materi pelajaran yang disebut 
dengan ilmu-ilmu umum (Ali, 1995:49; 
Akhiruddin, 2015; dan Siregar, 2019). 

Sementara itu, menurut Maksum 
(1999) dan sarjana lainnya, latar belakang 
pertumbuhan madrasah di Indonesia 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

80

SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab 

dapat di kembalikan pada dua situasi, 
sebagai berikut:

Pertama, adanya gerakan pembaruan 
Islam di Indonesia. Gerakan ini 
muncul pada awal abad ke-20, yang 
dilatarbelakangi oleh kesadaran dan 
semangat yang kompleks. Sebagaimana 
juga diuraikan oleh Karel A. Steenbrink 
(1991), dan sarjana lainnya, bahwa 
gerakan pembaruan Islam di Indonesia 
itu didorong oleh empat faktor, antara 
lain: (1) Keinginan untuk kembali 
kepada Al-Qur’an dan Al-Hadist; (2) 
Semangat nasionalisme dalam melawan 
penjajah; (3) Memperkuat basis gerakan 
sosial, budaya, dan politik; serta (4) 
Pembaruan pendidikan Islam di Indonesia 
(Steenbrink, 1991; Maksum, 1999:82; 
dan Kosim, 2007).

Bagi tokoh-tokoh pembaharuan 
Islam, pendidikan kiranya senantiasa 
dianggap sebagai aspek yang strategis 
untuk membentuk sikap dan pandangan 
ke-Islam-an masyarakat. Oleh karena itu, 
pemunculan madrasah tidak bisa lepas dari 
gerakan pembaharuan Islam, yang dimulai 
oleh usaha beberapa orang tokoh-tokoh 
intelektual agama Islam, yang selanjutnya 
dikembangkan oleh organisasi-organisasi 
Islam (Maksum, 1999; Akhiruddin, 2015; 
dan Basyit, 2017).

Kedua, adanya respons pendidikan 
Islam terhadap kebijakan politik 
pendidikan kolonial Belanda di Indonesia. 
Sebagaimana diketahui bahwa pertama 
kali bangsa Belanda datang ke Nusantara 
hanya untuk berdagang, tetapi karena 
kekayaan alam Nusantara yang sangat 
banyak, maka tujuan utama untuk 
berdagang tadi berubah untuk menguasai 
wilayah Nusantara dan menanamkan 
pengaruh di Nusantara, sekaligus dengan 
mengembangkan fahamnya yang terkenal 

dengan semboyan “Tiga G”, yaitu: (1) 
Glory atau kemenangan dan kekuasaan; 
(2) Gold atau emas atau kekayaan bangsa 
Indonesia; serta (3) Gospel atau upaya 
salibisasi terhadap umat Islam di Indonesia 
(Ali, 1995:94; Akhiruddin, 2015; dan 
Hasnida, 2017).

Dalam menyebarkan misi-misinya itu, 
pihak Belanda atau VOC (Vereenigde Oost-
Indische Compagnie) mendirikan sekolah-
sekolah Kristen. Misalnya di Ambon, 
Kepulauan Maluku, Indonesia Timur, 
jumlah sekolahnya mencapai 16 sekolah 
dan 18 sekolah di sekitar pulau-pulau 
Ambon; di Batavia (Jakarta sekarang) ada 
sekitar 20 sekolah, padahal sebelumnya 
sudah ada sekitar 30 sekolah. Dengan 
demikian, untuk daerah Batavia saja, 
sekolah Kristen sudah berjumlah 50 buah. 
Melalui sekolah-sekolah inilah, pemerintah 
kolonial Belanda menanamkan pengaruh di 
daerah jajahannya (Ali, 1995:95; Leirissa et 
al. eds., 2004; dan Matanasi, 2017).

Pada perkembangan selanjutnya, di 
awal abad ke-20, atas perintah Gubernur 
Jenderal Van Heutsz, sistem pendidikan 
diperluas dalam bentuk Sekolah Desa, 
walaupun masih diperuntukkan terbatas 
bagi kalangan anak-anak bangsawan. 
Namun, pada masa selanjutnya, sekolah 
ini dibuka secara luas untuk rakyat umum 
dengan biaya yang murah (Nasution, 1985; 
Rahmat, 2014; dan Akhiruddin, 2015).

Dengan terbukanya kesempatan 
yang luas bagi masyarakat umum 
untuk memasuki sekolah-sekolah yang 
diselenggarakan secara tradisional 
oleh kalangan Islam, hal ini mendapat 
tantangan dan saingan berat, terutama 
karena sekolah-sekolah pemerintah 
kolonial Belanda dilaksanakan dan 
dikelola secara modern, terutama dalam 
hal kelembagaan, kurikulum, metodologi, 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

81

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

sarana, dan lain-lain. Perkembangan 
sekolah yang demikian jauh dan 
merakyat menyebabkan tumbuhnya 
ide-ide di kalangan intelektual Islam 
untuk memberikan respons dan jawaban 
terhadap tantangan tersebut, dengan tujuan 
untuk memajukan pendidikan Islam 
(Azra, 1999; Maksum, 1999; Saleh, 2000; 
Akhiruddin, 2015; dan Hasnida, 2017). 

Ide-ide tersebut muncul dari tokoh-
tokoh yang pernah mengenyam 
pendidikan di Timur Tengah atau 
pendidikan Belanda. Mereka mendirikan 
lembaga pendidikan, baik secara 
perorangan maupun secara kelompok/
organisasi, yang dinamakan madrasah 
atau sekolah Islam modern. Madrasah-
madrasah yang didirikan tersebut antara 
lain adalah sebagai berikut:

Madrasah Adabiyah School. Madrasah 
ini didirikan oleh Syekh Abdullah Ahmad 
pada tahun 1907 di Padang Panjang, 
Sumatera Barat. Belum cukup satu tahun 
madrasah ini gagal berkembang dan 
dipindahkan ke Padang. Pada tahun 1915, 
madrasah ini mendapat pengakuan dari 
Belanda dan berubah menjadi HIS atau 
Hollands Inlandsche School (Akhiruddin, 
2015; Satria, 2019; dan Siregar, 2019).

Sekolah Agama (Madras School). 
Didirikan oleh Syekh M. �aib Umar 
di Sungayang, Batusangkar, Sumatera 
Barat, pada tahun 1910. Madrasah ini 
pada tahun 1913 terpaksa ditutup dengan 
alasan kekurangan tempat. Namun pada 
tahun 1918, Mahmud Yunus mendirikan 
Diniyah School sebagai kelanjutan dari 
Madras School (Fadhil, 2007; Masyhudi, 
2014; dan Akhiruddin, 2015).

Madrasah Diniyah (Diniyah School). 
Madrasah Diniyah didirikan pada tanggal 
10 Oktober 1915 oleh Zainuddin Labai 
El Yunusiy di Padang Panjang, Sumatera 

Barat. Madrasah ini merupakan madrasah 
sore, yang tidak hanya mengajarkan 
pelajaran agama, tetapi juga pelajaran 
umum (Rahmat, 2014; Nizah, 2016; dan 
Saragih, Mukti & Zubaiah, 2019).

Madrasah Muhammadiyah. Madrasah 
ini tidak diketahui berdirinya dengan 
pasti, namun diperkirakan berdiri pada 
tahun 1918, dan yang mendirikannya 
adalah organisasi Muhammadiyah di 
Yogyakarta (Muarif, 2012; Akhiruddin, 
2015; dan Ari�n, 2016).

Arabiyah School. Madrasah ini 
didirikan pada tahun 1918 di Ladang 
Lawas, Sumatera Barat, oleh Syekh Abbas 
(Akhiruddin, 2015; Kosim, 2015; dan 
Satria, 2019).

	Sumatera �awalib. Madrasah ini 
didirikan oleh Syekh Haji Abdul Karim 
Amrullah, ayahnya HAMKA (Haji Abdul 
Malik Karim Amrullah), pada tahun 
1921 di Padang Panjang, Sumatera Barat. 
Sumatera �awalib ini tidak hanya berdiri 
di Padang Panjang, tetapi juga di Bukit 
Tinggi, Padang Panjang, Sungayang/
Batusangkar, dan Maninjau di Sumatera 
Barat (Naim, 1990; Sardiman et al., 2012; 
dan Abbas & Asnawi, 2020).

Madrasah Diniyah Putri. Madrasah ini 
didirikan di Padang Panjang, Sumatera 
Barat, pada tahun 1923 oleh Rangkayo 
Rahmah El Yunusiah. Madrasah ini 
merupakan madrasah putri yang pertama 
di Indonesia (Ajisman, 2002; Hamruni, 
2004; dan Zuraya, 2012).

Madrasah Sala�yah. Didirikan oleh 
K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asy’ari pada 
tahun 1916 di Tebu Ireng, Jombang, Jawa 
Timur. Madrasah ini berada di bawah 
naungan organisasi NU atau Nahdlatul 
Ulama (Misrawi, 2010; Mukhlis, 2019; 
dan Nurfadilah, 2019).

Madrasah-madrasah di atas merupakan 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

82

SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab 

pionir dalam pendirian madrasah-
madrasah di berbagai daerah lainnya untuk 
melakukan pembaharuan pendidikan Islam 
di Indonesia (Ali, 1995; Fadjar, 1998; 
Maksum, 1999; Kosim, 2007; Akhiruddin, 
2015; dan Mukhlis, 2019).

Sementara itu, perkembangan 
madrasah sesudah kemerdekaan 
Indonesia (1945) dapat dijelaskan, 
terutama dengan dibentuknya 
Kementerian Agama pada tanggal 3 
Januari 1946. Kementerian ini diberi 
tugas dan tanggung jawab, antara lain, 
untuk mengurus masalah keberagamaan 
di Indonesia, termasuk di dalamnya 
pendidikan, khususnya madrasah. 
Namun pada perkembangan selanjutnya, 
madrasah, walaupun sudah berada di 
bawah naungan Departemen Agama, 
lembaga ini hanya sebatas pembinaan 
dan pengawasan (Kosim, 2007; Mukhlis, 
2019; dan Nurfadilah, 2019).

Sungguh pun pendidikan Islam 
di Indonesia telah berjalan lama dan 
mempunyai sejarah panjang, namun 
dirasakan bahwa pendidikan Islam masih 
tersisih dari sistem pendidikan nasional. 
Keadaan ini berlangsung sampai dengan 
dikeluarkannya SKB (Surat Keputusan 
Bersama) 3 Menteri pada tanggal 24 
Maret 1975 yang tersohor itu, yaitu antara 
Menteri Agama, Menteri Pendidikan 
dan Kebudayaan, serta Menteri Dalam 
Negeri, yang berusaha mengembalikan 
ketertinggalan pendidikan Islam untuk 
memasuki mainstream pendidikan nasional 
(Fadjar, 1998:xi; Tilaar, 2000:147; dan 
Siregar, 2019). 

Kebijakan ini membawa pengaruh yang 
sangat besar bagi madrasah, karena: ijazah 
dapat mempunyai nilai yang sama dengan 
sekolah umum yang sederajat; lulusan 
sekolah madrasah dapat melanjutkan ke 

sekolah umum yang setingkat lebih tinggi; 
dan siswa madrasah dapat pindah ke sekolah 
umum yang setingkat (Saleh, 2000:114; 
Akhwan, 2008; dan Nursikin, 2018).

Terbitnya SKB 3 Menteri itu 
bertujuan, antara lain, untuk 
meningkatkan mutu pendidikan di 
lembaga-lembaga pendidikan Islam, 
khususnya untuk bidang non-agama. 
Di dalam usaha peningkatan komponen 
pendidikan non-agama perlu dicermati 
agar tidak jatuh dari ekstrem yang satu ke 
ekstrem yang lainnya. Oleh karena itu, 
diperlukan pengelolaan yang baik supaya 
selalu terdapat keseimbangan antara 
ciri khas pendidikan Islam dengan niat 
untuk meningkatkan mutu pendidikan 
yang diminta oleh perubahan zaman. 
Dengan SKB 3 Menteri tersebut juga 
madrasah memperoleh de�nisi yang 
semakin jelas sebagai lembaga pendidikan 
yang setara dengan sekolah, sekalipun 
pengelolaannya tetap berada di bawah 
Departemen Agama (Arif, 2013; Yahya, 
2014; dan Huda, 2016). 

Namun, dalam perkembangan 
selanjutnya, pada akhir dekade 1980-
an, dunia pendidikan Islam memasuki 
era integrasi dengan lahirnya UU 
(Undang-Undang) No.2 tahun 
1989 tentang SISDIKNAS (Sistem 
Pendidikan Nasional), yakni bahwa 
eksistensi madrasah sebagai lembaga 
pendidikan yang bercirikan Islam semakin 
mendapatkan tempat. Tetapi ini menjadi 
kendala, seperti dikhawatirkan oleh 
Malik Fadjar (1998) dan sarjana lainnya, 
yang menyatakan bahwa ketika format 
madrasah dari waktu ke waktu menjadi 
semakin jelas sosoknya, sementara isi 
dan visi ke-Islam-an terus mengalami 
perubahan (Fadjar, 1998; Yahya, 2014; 
dan Bashori, 2018).



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

83

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

KESIMPULAN 1

Paparan di atas menunjukkan bahwa 
Bahasa Arab merupakan salah satu bahasa 
tertua di dunia. Sampai sekarang, Bahasa 
Arab tetap digunakan, walaupun bahasa-
bahasa serumpun lainnya telah punah. 

Peristiwa terpenting dalam sejarah 
perkembangan Bahasa Arab adalah 
dengan datangnya Islam dan tersiarnya 
agama ini sampai meluas ke berbagai 
daerah dari Asia Tengah sampai Afrika 
Barat. Kedatangan Islam dan turunnya 
Al-Qur’an, yang disusul oleh Al-Hadist 
pada beberapa abad kemudian – yang 
menggunakan Bahasa Arab standar – 
menjadikan Bahasa Arab mempunyai arti 
penting serta tetap eksis sampai sekarang. 
Pentingnya Bahasa Arab bisa kita lihat, 
baik sebagai bahasa agama maupun sebagai 
bahasa komunikasi dalam pergaulan 
internasional. 

Adapun mengenai perkembangan 
Bahasa Arab di Indonesia, maka beberapa 
fakta dan data menunjukkan bahwa 
bahasa ini sudah mulai dikenal sejak 
masuknya Islam ke wilayah Tanah 
Air Nusantara. Bahasa Arab masuk 
dan berkembang di wilayah Indonesia 
bersamaan dengan penyebaran Islam 

1Sebuah Pengakuan: Artikel ini – sebelum diedit-ulang 
dan dikemas-kini dalam bentuknya sekarang – sebelumnya 
pernah diterbitkan dalam HISTORIA: Journal of Historical 
Studies, Vol.IX, No.1 [June 2008]. Saya mengucapkan 
banyak terima kasih dan penghargaan yang tinggi kepada 
pihak Redaksi Jurnal INSANCITA di Bandung, yang 
demi kepentingan diseminasi karya ilmiah, akhirnya mau 
menerbitkan kembali artikel saya ini. Saya juga mengucapkan 
banyak terima kasih kepada Andi Suwirta, M.Hum., mantan 
Managing Editor Jurnal HISTORIA, 2000-2008, dan 
sekarang sebagai Dosen Senior di Deparemen Pendidikan 
Sejarah FPIPS UPI (Fakultas Pendidikan Ilmu Pengetahuan 
Sosial, Universitas Pendidikan Indonesia) di Bandung, 
yang telah membantu mengedit-ulang artikel ini dengan 
cara memutakhirkan sumber-sumber rujukan, sebagaimana 
nampak dalam Daftar Pustaka atau Referensi. Walau 
bagaimanapun, semua isi dan interpretasi dalam artikel ini 
tetap menjadi tanggung jawab akademik saya sendiri secara 
pribadi, dan tidak ada kena-mengenai dengan berbagai 
bantuan yang telah diberikan oleh pihak lain.

ke wilayah ini. Melalui para da’i dari 
Gujarat (sebagian menyatakan langsung 
dari Arab dan Mesir) pada abad ke-13, 
masyarakat Nusantara mengenal Bahasa 
Arab. Dalam perkembangan berikutnya, 
bahasa ini sempat menjadi lingua franca 
dalam pergaulan antar pulau dan bangsa 
di Nusantara. Selain itu pula, tulisan 
Arab digunakan sebagai pengganti tulisan 
Pallawa dari India yang telah berkembang 
sebelumnya.

Bagi bangsa Indonesia, khususnya umat 
Islam, Bahasa Arab bukanlah “bahasa 
asing”, karena muatannya menyatu dengan 
kebutuhan umat Islam. Sayangnya, sikap 
dan pandangan sebagian besar kaum 
Muslim Indonesia masih beranggapan 
bahwa Bahasa Arab hanyalah bahasa 
agama, sehingga perkembangan Bahasa 
Arab terbatas hanya di lingkungan kaum 
Muslimin yang ingin memperdalam ilmu 
pengetahuan agama. 

Hanya lingkungan kecil yang 
menyadari betapa Bahasa Arab – selain 
sebagai bahasa agama – merupakan bahasa 
ilmu pengetahuan dan sains yang berhasil 
melahirkan karya-karya besar ulama 
di berbagai bidang ilmu pengetahuan, 
�lsafat, sejarah, dan sastra. Karena itu, 
tidaklah berlebihan bila dikatakan bahwa 
Bahasa Arab merupakan peletak dasar bagi 
pertumbuhan ilmu pengetahuan modern 
yang berkembang cepat dewasa ini.

Bahasa Arab sudah dikenal luas di 
seluruh lapisan masyarakat di Indonesia. 
Hal ini dikarenakan Bahasa Arab telah 
dipelajari oleh sebagian masyarakat 
Indonesia, baik di lembaga-lembaga 
formal seperti sekolah dan perguruan 
tinggi maupun lembaga-lembaga non-
formal seperti pesantren, madrasah, 
tempat-tempat kursus, majelis taklim, dan 
lembaga-lembaga lainnya.



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

84

SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab 

Pada lembaga-lembaga formal, Bahasa 
Arab diajarkan baik secara langsung 
maupun tidak langsung sejak Taman 
Kanak-kanak sampai Perguruan Tinggi. 
Pengajaran Bahasa Arab secara langsung 
disampaikan melalui mata pelajaran 
Bahasa Arab, sedangkan secara tidak 
langsung dipelajari melalui pendidikan 
agama Islam atau mata pelajaran-pelajaran 
lainnya.2 

Referensi

Abbas, St Aisyah & Nur Rahma Asnawi. (2020). 
“Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam di 
Sumatera: Suatu Kajian terhadap Tokoh dan 
Lembaganya” in ASH-SHAHABAH: Jurnal 
Pendidikan dan Studi Islam, Vol.6, No.1 [Januari], 
hlm.1-15.

Abdullah. (2018). “Bahasa sebagai Konstruksi Budaya: 
Fenomena Bahasa Arab Indonesia”. Tersedia secara 
online di: http://repository.uinjkt.ac.id/dspace/
bitstream/123456789/32436/1/Bahasa [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 9 Februari 2019].

Ajisman. (2002). Rahmah El Yunusiyah: Tokoh 
Pembaharu Pendidikan dan Aktivis Perempuan di 
Sumatra Barat. Jakarta: Badan Pengembangan 
Kebudayaan dan Pariwisata, Balai Kajian Sejarah 
dan Nilai Tradisional.

Akhiruddin, K.M. (2015). “Lembaga Pendidikan Islam 
di Nusantara” dalam Jurnal TARBIYA, Vol.1, No.1, 
hlm.195-219. 

Akhwan, Muzho�ar. (2008). “Pengembangan 
Madrasah sebagai Pendidikan untuk Semua” 
dalam EL-TARBAWI: Jurnal Pendidikan Islam, 
Volume 1(1), hlm.41-54. Tersedia secara 
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/60426-ID-pengembangan-madrasah-
sebagai-pendidikan.pdf [diakses di Bandung, Jawa 
Barat, Indonesia: 27 Februari 2019]. 

Akmansyah, M. (2015). “Al-Qur’an dan Al-Sunnah 
sebagai Dasar Ideal Pendidikan Islam” dalam 

2Pernyataan: Saya, yang bertanda tangan di bawah ini, 
menyatakan dengan sebenar-benarnya bahwa artikel ini 
adalah asli karya akademik saya. Ianya bukan hasil plagiat, 
karena sumber-sumber yang saya kutip dalam pembahasan 
telah dicantumkan secara jelas dan lengkap dalam Daftar 
Pustaka atau Referensi. Saya bersedia diberi sanksi akademik, 
sekiranya apa-apa yang saya nyatakan ini, di kemudian hari, 
tidak sesuai dengan ketentuan yang ada. 

Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam, Vol.8, 
No.2 [Agustus], hlm.127-142. Tersedia secara 
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/69511-ID-al-quran-dan-al-sunnah-
sebagai-dasar-ide.pdf [diakses di Bandung, Jawa 
Barat, Indonesia: 9 Februari 2019]. 

Ali, Muhammad Daud. (1995). Lembaga-lembaga Islam 
di Indonesia. Jakarta: PT Raja Gra�ndo Persada.

Ambary, Hasan Muarif. (1997). Dinamika Sejarah dan 
Sosialisasi Islam di Asia Tenggara Abad 11-17 M. 
Jakarta: Depdukbud RI [Departemen Pendidikan 
dan Kebudayaan Republik Indonesia]. 

Amin, Faizal & Rifki Abror Ananda. (2018). 
“Kedatangan dan Penyebaran Islam di Asia 
Tenggara: Tela’ah Teoritik tentang Proses Islamisasi 
Nusantara” dalam ANALISIS: Jurnal Studi 
Keislaman, Vol.18, No.2 [Desember], hlm.67-100.   

Andriani, Asna. (2015). “Urgensi Pembelajaran Bahasa 
Arab dalam Pendidikan Islam” dalam TA’ALLUM, 
Vol.03, No.01 [Juni], hlm.39-56. Tersedia secara 
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/67658-ID-urgensi-pembelajaran-
bahasa-arab-dalam-p.pdf [diakses di Bandung, Jawa 
Barat, Indonesia: 5 Februari 2019]. 

Anshori, Tau�q. (2019). “Peran Bahasa Arab dalam 
Pengembangan Ilmu dan Peradaban Islam”. 
Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia dan ada 
dimiliki oleh Penulis. 

Anwar, Abu. (2016). “Karakteristik Pendidikan dan 
Unsur-unsur Kelembagaan di Pesantren” dalam 
POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam, Vol.2, No.2 
[Desember], hlm.165-181. 

Arif, Moh. (2013). “Manajemen Madrasah dalam 
Upaya Peningkatan Mutu Pendidikan Islam” dalam 
EPISTEMÉ, Vol.8, No.2 [Desember], hlm.415-438. 

Ari�n, M.T. (2016). Muhammadiyah: Potret 
yang Berubah. Yogyakarta: Penerbit Suara 
Muhammadiyah. 

Arsyad, Azhar. (2004). Bahasa Arab dan Metode 
Pengajarannya: Beberapa Pokok Pikiran. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar.

Azra, Azyumardi. (1999). Pendidikan Islam, Tradisi, 
dan Modernisasi: Menuju Millenium Baru. Ciputat: 
Logos Pustaka Ilmu.

Bakri, Muhammad Ali. (2017). “Metode Langsung 
(Direct Method) dalam Pengajaran Bahasa Arab” 
dalam AL-MARAJI’: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 
Vol.1, No.1 [Juni], hlm.1-12. 

Bashori. (2018). “Sejarah Perundang-undangan 
Pendidikan Islam di Indonesia” dalam INSANIA, 
Vol.23, No.1 [Januari-Juni], hlm.92-112. 

Basri, Hasan. (2017). “Eksistensi Pesantren: Antara 
Kultivasi Tradisi dan Transformasi Edukasi” dalam 
Jurnal MUDARRISUNA, Vol.7, No.2 [July-
Desember], hlm.313-345. 

Basyit, Abdul. (2017). “Pembaharuan Model Pesantren: 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

85

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Respon terhadap Modernitas” dalam KORDINAT, 
Vol.XVI, No.2 [Oktober], hlm.293-324. 

Budiyono, Ahmad. (2019). “Analisa Pola Perdagangan 
Kaum China & Kaum Arab”. Makalah Ilmiah 
Tidak Diterbitkan. Jombang, Jawa Timur: STIT Al-
Urwatul Wustqo. 

Chemae, Sitihaya. (2018). “Peran Guru dalam 
Mengembangkan Bahasa Arab pada Anak Usia 
Dini di TK Hadhanah Nahdhah Samphan Witaya 
Becoh Irong, Narathiwat, �ailand”. Skripsi Sarjana 
Tidak Diterbitkan. Lampung: Fakutas Tarbiyah 
dan Keguruan UIN [Universitas Islam Negeri] 
Raden Intan. Tersedia secara online juga di: http://
repository.radenintan.ac.id/4717/1/SITIHAYA%20
CHEMAE.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 15 Februari 2019].    

Dahlan, Zaini. (2018). “Modernisasi Pendidikan Islam: 
Sketsa Pesantren” dalam Jurnal ANSIRU PAI, 
Volume 2(2), Juli-Desember, hlm.1-13. 

Dho�er, Zamakhsyari. (1986). Tradisi Pesantren: Studi 
tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: Penerbit 
LP3ES, Terjemahan.

Ernawati, Euis. (2018). “Perencanaan Pembelajaran 
Bahasa Arab di Perguruan Tinggi Pariwisata” dalam 
ARABIYAT: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab dan 
Kebahasaaraban, Vol.5, No.1 [Juni], hlm.15-37. 

Fadhil, Abdul. (2007). “Transformasi Pendidikan Islam 
di Minangkabau” dalam LONTAR: Jurnal Sejarah, 
Vol.4, No.2 [Juli-Desember], hlm.42-56. 

Fadhly, Fabian. (2018). “Pemahaman Keagamaan Islam 
di Asia Tengggara Abad XIII-XX” dalam MILLAH: 
Jurnal Studi Agama, Vol.18, No.1, pp.51-78.  

Fadjar, Malik. (1998). Madrasah dan Tantangan 
Modernitas. Bandung: Penerbit Mizan.

Falahi, Ziyad. (2012). “Prospek Regionalisme Timur 
Tengah Pasca Arab Spring: Telaah terhadap 
Identitas Kolektif Liga Arab” dalam Jurnal Kajian 
Wilayah, Vol.3, No.2, hlm.189-205. 

Farikah, Imam Baihaqi & Retma Sari [eds]. (2017). 
Pengajaran Bahasa Indonesia bagi Penutur Asing 
dalam Kerangka Sastra dan Budaya. Yogyakarta: 
Penerbit Graha Cendekia. Tersedia secara online 
juga di: https://semnas.untidar.ac.id/wp-content/
uploads/2019/02/KABASTRA-BIPA-2017-
Bagian-1.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 9 Februari 2019].   

Ferdinan. (2018). “Pondok Pesantren: Ciri Khas 
Perkembangannya” dalam Jurnal TARBAWI, 
Vol.1, No.1, hlm.12-20. Tersedia secara online 
juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/288588-pondok-pesantren-dan-
ciri-khas-perkemban-830150d5.pdf [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 21 Februari 2019].    

Furqan, Muhammad. (2019). “Surau dan Pesantren 
sebagai Lembaga Pengembang Masyarakat Islam di 
Indonesia: Kajian Perspektif Historis” dalam Jurnal 

AL-IJTIMAIYYAH: Media Kajian Pengembangan 
Masyarakat Islam, Vol.5, No.1 [Januari-Juni], 
hlm.1-34.  

Ghazzawi, Sabah. (1992). �e Arabic Language. 
Washington D.C.: Center for Contemporary Arab 
Studies. 

Hamruni. (2004). “Pendidikan Perempuan dalam 
Pemikiran Rahmah El-Yunusiyah” dalam 
Kependidikan Islam, Vol.2, No.1 [Februari-Juli], 
hlm.105-125. Tersedia secara online juga di: http://
digilib.uin-suka.ac.id/8550/1/HAMRUNI [diakses 
di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 27 Februari 2019]. 

Hasnida. (2017). “Sejarah Perkembangan Pendidikan 
Islam di Indonesia pada Masa Pra Kolonialisme dan 
Masa Kolonialisme” dalam KORDINAT, Vol.XVI, 
No.2 [Oktober], hlm.237-256. 

Hawi, Akmal. (2017). “Tantangan Lembaga 
Pendidikan Islam” dalam TADRIB, Vol.III, 
No.1 [Juni], hlm.143-161. Tersedia secara 
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/257007-tantangan-lembaga-
pendidikan-islam-b6d26621.pdf [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 21 Februari 2019].  

Hidayat, Tatang, Ahmad Syamsu Rizal & Fahrudin. 
(2018). “Peran Pondok Pesantren sebagai Lembaga 
Pendidikan Islam di Indonesia” dalam TA’DIB: 
Jurnal Pendidikan Islam, Vol.7, No.2, hlm.461-472.

Huda, Khoirul. (2016). “Problematika Madrasah dalam 
Meningkatkan Mutu Pendidikan Islam” dalam 
Dinamika Penelitian, Vol.16, No.2 [November], 
hlm.309-336. Tersedia secara online juga di: https://
media.neliti.com/media/publications/68291-ID-
problematika-madrasah-dalam-meningkatkan.pdf 
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 	
27 Februari 2019].  

Izzan, Ahmad. (2004). Metodologi Pembelajaran Bahasa 
Arab. Bandung: Humaniora Utama Press.

Jaya, Alpen Putra. (2018). “Relevansi Sistem 
Pendidikan Pesantren di Era Moderenisasi: 
Analisis Studi Ponpes Pancasila Bengkulu”. Skripsi 
Sarjana Tidak Diterbitkan. Bengkulu: Program 
Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah 
Dan Tadris, IAIN [Institut Agama Islam Negeri] 
Bengkulu. Tersedia secara online juga di: http://
repository.iainbengkulu.ac.id/3429/1/ALPEN.pdf 
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 	
5 Februari 2019].  

Khairuddin. (2019). “Studi Klasik Lembaga 
Pendidikan Islam di Nusantara: Surau, Meunasah, 
dan Pesantren” dalam BENCHMARKING: Jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam, Vol.3, No.1 [Januari-
Juni], hlm.79-93.

Khoirurrijal. (2015). “Bahasa Arab dan Hubungan 
Diplomasi Internasional” dalam IAIN METRO: 
Socio-Ecotechno-Preneurship, pada 27 April. 
Tersedia secara online juga di: http://metrouniv.



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

86

SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab 

ac.id/?page=artikel_detail [diakses di Bandung, Jawa 
Barat, Indonesia: 5 Februari 2019]. 

Kosim, Mohammad. (2007). “Madrasah di Indonesia: 
Pertumbuhan dan Perkembangan” dalam TADRIS, 
Vol.2, No.1, hlm.41-57. 

Kosim, Muhammad. (2015). “Syekh Sulaiman Al-
Rasuli Tokoh Pendidikan Islam Bercorak Kultural” 
dalam TURÃST: Jurnal Penelitian & Pengabdian, 
Vol.3, No.1 [Januari-Juni], hlm.23-41.  

Leirissa, R.Z. et al. [eds]. (2004). Ambonku: Doeloe, 
Kini, Esok. Ambon: Pemerintah Kota Ambon.

Madjid, Nurcholis. (1997). Bilik-bilik Pesantren: Sebuah 
Potret Perjalanan. Jakarta: Yayasan Paramadina.

Maksum. (1999). Madrasah: Sejarah dan 
Perkembangannya. Jakarta: Logos Pustaka Ilmu.

Mas’ud, Sulthon. (2014). Sejarah Peradaban Islam. 
Surabaya: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, 
UIN [Universitas Islam Negeri] Sunan Ampel. 
Tersedia secara online juga di: http://digilib.uinsby.
ac.id/20125/1/Sejarah%20Peradaban%20Islam.
pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 5 
Februari 2019].  

Masyhudi, Fauza. (2014). “Pemikiran Mahmud Yunus 
tentang Konsep Pendidikan Islam” dalam Jurnal 
TARBIYAH, Vol.21, No.1 [Januari-Juni], hlm.96-118. 

Matanasi, Petrik. (2017). “Sekolah Modern Pertama di 
Nusantara adalah Sekolah Kristen” dalam TIRTO.
ID, pada 24 Agustus. Tersedia secara online juga 
di: https://tirto.id/sekolah-modern-pertama-di-
nusantara-adalah-sekolah-kristen-cu8q [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 21 Februari 2019]. 

Miftakhuddin. (2019). Kolonialisme: Eksploitasi dan 
Pembangunan Menuju Hegemoni. Sukabumi, Jawa 
Barat: CV Jejak.  

Misrawi, Zuhairi. (2010). Hadratussaikh Hasyim Asy’ari: 
Moderasi, Keumatan, dan Kebangsaan. Jakarta: 
Kompas Media Nusantara.

Moeleong, Lexy. (2002). Metode Penelitian Kualitatif. 
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Muarif. (2012). Modernisasi Pendidikan Islam: Sejarah 
dan Perkembangan Kweekschool Moehammadijah, 
1923-1932. Yogyakarta: Penerbit Suara 
Muhammadiyah.

Mudlo�r, Ali. (2013). “Pendidikan Karakter: Konsep 
dan Aktualisasinya dalam Sistem Pendidikan Islam” 
dalam NADWA: Jurnal Pendidikan Islam, Vol.7, 
No.2 [Oktober], hlm.229-263. 

Mukhlis, Abdul. (2019). “Sejarah Lembaga-lembaga 
Pendidikan Islam Nusantara: Surau, Meunasah, 
Pesantren, dan Madrasah”. Makalah Ilmiah Tidak 
Diterbitkan. Pasuruan, Jawa Timur: STAI [Sekolah 
Tinggi Agama Islam] Pancawahana Bangil. 

Muslim, Muhamad Ihwanul & Mirwan Surya 
Perdhana. (2017). “Glass Ceiling: Sebuah Studi 
Literatur” dalam Jurnal Bisnis STRATEGI, Vol.26, 
No.1 [Juli], hlm.28-38.  

Muta’ali, Abdul. (2011). “Signi�kansi Kajian Bahasa 
Semit dalam Linguistik Arab” dalam Jurnal Al-
Azhar Indonesia: Seri Humaniora, Vol.1, No.2 
[September], hlm.119-124. 

Mustafa, A. & A. Aly. (1998). Sejarah Pendidikan Islam 
di Indonesia. Bandung: Pustaka Setia.

Naim, Mochtar. (1990). “Madrasah Sumatera �awalib 
Parabek, Bukittingi”. Laporan Penelitian Tidak 
Diterbitkan. Padang: IAIN [Institut Agama Islam 
Negeri] Imam Bonjol. 

Nasution, Sori Muda. (1985). Sejarah Pendidikan. 
Bandung: Penerbit Jemmars.

Nizah, Nuriyatun. (2016). “Dinamika Madrasah 
Diniyah: Suatu Tinjauan Historis” dalam 
EDUKASIA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 
Vol.11, No.1 [Februari], hlm.181-202. 

Nurfadilah, Asifa. (2019). “Madrasah Nizamiyah: 
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam 
Pembaharuan Pendidikan Islam di Pesantren 
Tebuireng (1934-1953)”. Skripsi Sarjana Tidak 
Diterbitkan. Bandung: Departemen Pendidikan 
Sejarah FPIPS UPI [Fakultas Pendidikan Ilmu 
Pengetahuan Sosial, Universitas Pendidikan Indonesia]. 

Nursikin, Mukh. (2018). “Eksistensi Madrasah dan 
Sekolah Islam sebagai Lembaga Pendidikan Islam 
dalam Sistem Pendidikan Nasional: Studi Kasus di 
MAN Yogyakarta III dan SMA Muhammadiyah 
1 Yogyakarta” dalam STAWA: Jurnal Pendidikan 
Islam, Vol.3, No.1 [Januari-Juni], hlm.27-58. 

Pane, Akhiril. (2018). “Urgensi Bahasa Arab: Bahasa 
Arab sebagai Alat Komunikasi Agama Islam” dalam 
KOMUNIKOLOGI: Jurnal Pengembangan Ilmu 
Komunikasi dan Sosial, Vol.2, No.1, hlm.77-88. 

Prasodjo, Sudjoko et al. (2001). “Pro�l Pesantren” 
dalam Abuddin Nata [ed]. Sejarah Pertumbuhan 
dan Perkembangan Lembaga-lembaga Pendidikan 
Islam di Indonesia. Jakarta: Penerbit Grasindo.

Qomaruddin, Ahmad. (2017). “Implementasi Metode 
Bernyanyi dalam Pembelajaran Mufradāt” dalam 
JK: Jurnal Kependidikan, Volume 5(1), Mei, 
hlm.20-28. 

Rahardjo, M. Dawam [ed]. (1985). Pergulatan Dunia 
Pesantren: Membangun dari Bawah. Jakarta: 
Penerbit P3M.

Rahmat. (2014). “Madrasah sebagai Lembaga 
Pendidikan Islam: Sistem dan Perkembangannya 
Sebelum dan Sesudah Kemerdekaan” dalam Jurnal 
RIHLAH, Volume 1(2), hlm.53-68.

Rezi, Melisa & Amrina. (2019). “Semit: Asal Muasal 
Bahasa Arab” dalam LUGHAWIYAH, Volume 1(2), 
Desember, hlm.113-122. 

Rozak, Abd. (2018). “Al-Quran, Hadis, dan Ijtihad 
sebagai Sumber Pendidikan Islam” dalam 
FIKRAH: Journal of Islamic Education, Vol.2, No.2 
[Desember], hlm.85-101.

Rozak, Abd & Ja’far. (2019). Studi Islam di Tengah 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

87

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Masyarakat Majemuk: Islam Rahmatan lil ‘Alamin. 
Tangerang Selatan, Banten: Yayasan Asy-Syariah 
Modern Indonesia. Tersedia secara online 
juga di: http://okp.uinjkt.ac.id/wp-content/
uploads/2019/10/Studi-Islam-di-Tengah-
Masyarakat.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 5 Januari 2020].  

Ruslin, Ismah Tita. (2013). “Memetakan Kon�ik di 
Timur Tengah: Tinjauan Geogra� Politik” dalam 
Jurnal Politik Profetik, Vol.1, No.1, hlm.3-14. 

Sahide, Ahmad. (2019). “Demokratisasi Era the Arab 
Spring di Negara-negara Arab” dalam Kajian 
Timur Tengah FIB UGM, pada 15 September. 
Tersedia secara online juga di: https://ktt.�b.ugm.
ac.id/2019/09/15/demokratisasi-era-the-arab-
spring-di-negara-negara-arab/ [diakses di Bandung, 
Jawa Barat, Indonesia: 5 Januari 2020].  

Saleh, Abdurrahman. (2000). Pendidikan Agama 
dan Keagamaan: Visi, Misi, dan Aksi. Jakarta: 
Gemawindu Pancaperkasa.

Saragih, Dahlina Sari, Abd Mukti & Siti Zubaiah. 
(2019). “Dinamika Madrasah Diniyah Takhmiliyah 
Awaliyah: Studi Kasus MDTA di Kecamatan Percut 
Sei Tuan” dalam EDU RELIGIA, Volume 3(1), 
Januari-Maret, hlm.17-28.

Sardiman, A.M. et al. (2012). “Buya Hamka dan 
Perkembangan Muhammadiyah, 1925-1981”. 
Laporan Penelitian Tidak Diterbitkan. Yogyakarta: 
FKIP UNY [Fakultas Ilmu Sosial, Universitas 
Negeri Yogyakarta]. Tersedia secara online pula 
di: http://sta�new.uny.ac.id/upload/132304482/
penelitian/BUYA+HAMKA [diakses di Bandung, 
Jawa Barat, Indonesia: 27 Februari 2019].   

Satria, Rengga. (2019). “Dari Surau ke Madrasah: 
Modernisasi Pendidikan Islam di Minangkabau, 
1900-1930 M” dalam TADRIS: Jurnal Pendidikan 
Islam, Vol. 14 No.2, 2019 , hlm.277-288.   

Sauri, Sofyan. (2003a). Berhaji ke Baetullah. Bandung: 
Penerbit Budaya Media.

Sauri, Sofyan. (2003b). “Pengembangan Strategi 
Pendidikan Berbahasa Santun di Sekolah”. Disertasi 
Doktor Tidak Diterbitkan. Bandung: Program 
Studi Pendidikan Umum/Nilai PPs UPI [Program 
Pascasarjana, Universitas Pendidikan Indonesia].

Sauri, Sofyan. (2005). Nilai Pendidikan Agama dalam 
Keluarga. Bandung: Penerbit Grapindo.

Sauri, Sofyan. (2007). Percakapan Sehari-hari di Timur 
Tengah. Bandung: Penerbit Manajemen Qolbu.

Se�, Faisal Mubarak. (2019). Dinamika Pendidikan 
Bahasa Arab di Indonesia dalam Konteks Persaingan 
Global. Banjarmasin:  IAIN [Institut Agama Islam 
Negeri] Antasari Press. Tersedia secara online 
juga di: http://idr.uin-antasari.ac.id/11552/1/
Dinamika%20Bahasa%20Arab%282%29.pdf 
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 	
9 Januari 2020]. 

Siregar, Adek Kholijah. (2019). “Madrasah sebagai 
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia”. Makalah 
Ilmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia dan dimiliki oleh 
Penulis. 

Steenbrink, Karel A. (1991). Pesantren, Madrasah, dan 
Sekolah. Jakarta: Penerbit LP3ES, Terjemahan.

Subandi. (2011). “Deskripsi Kualitatif sebagai 
satu Metode dalam Penelitian Pertunjukan” 
dalam HARMONIA, Vol.11, No.2 [Desember], 
hlm.173-179. 

Sunarti, Linda. (2013). “Menelusuri Akar Kon�ik 
Warisan Budaya antara Indonesia dengan Malaysia” 
dalam SOSIOHUMANIKA: Jurnal Pendidikan Sains 
Sosial dan Kemanusiaan, Volume 6(1), Mei, hlm.77-
88. Tersedia secara online juga di: http://www.
journals.mindamas.com/index.php/sosiohumanika/
article/viewFile/482/480 [diakses di Bandung, Jawa 
Barat, Indonesia: 9 Januari 2020].   

Supani. (2009). “Sejarah Perkembangan Madrasah 
di Indonesia” dalam  INSANIA: Jurnal Pemikiran 
Alternatif Kependidikan, Vol.14, No.3 [September-
Desember], hlm.560-579. 

Suwendi. (2004). Sejarah dan Pemikiran Pendidikan 
Islam. Jakarta: Raja Gra�ndo Persada.

Suwirta, Andi. (1989). “Ketika Saudara Tua Disambut 
oleh Saudara Muda: Sikap Politik Pemerintahan 
Pendudukan Jepang terhadap Umat Islam 
Indonesia, 1942-1945”. Skripsi Sarjana Tidak 
Diterbitkan. Bandung: Jurusan Pendidikan 
Sejarah FPIPS IKIP [Fakultas Pendidikan Ilmu 
Pengetahuan Sosial, Institut Keguruan dan Ilmu 
Pendidikan] Bandung.

Suwirta, Andi. (2002). Tasawuf dan Proses Islamisasi di 
Indonesia. Bandung: Historia Utama Press. 

Syafe’i, Imam. (2017). “Pondok Pesantren: Lembaga 
Pendidikan Pembentukan Karakter” dalam 
AL-TADZKIYYAH: Jurnal Pendidikan Islam, 
Volume 8 [Mei], hlm.85-103. Tersedia secara 
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/177493-ID-pondok-pesantren-
lembaga-pendidikan-pemb.pdf [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 21 Februari 2019]. 

Syam, Syamsuar. (2018). “Mengenal Islamisasi: Kon�ik 
dan Akomodasi (Kajian tentang Proses Penyebaran 
Islam Periode Awal di Nusantara)” dalam AL-
HIKMAH: Jurnal Dakwah dan Ilmu Komunikasi, 
hlm.76-84.  

Tajuddin, Shafruddin. (2018). “Pengembangan Model 
Pembelajaran Bahasa Arab Tingkat Sekolah Dasar 
untuk Meningkatkan Kemampuan Berbahasa 
Arab Siswa” dalam Jurnal PARAMETER, Vol.29, 
No.2, hlm.200-215. Tersedia secara online juga di: 
https://core.ac.uk/download/pdf/290476493.pdf 
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 	
15 Februari 2019]. 

Tau�k. (2016). Pembelajaran Bahasa Arab MI. 



© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita

88

SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab 

Surabaya: UIN [Universitas Islam Negeri] Sunan 
Ampel Press, cetakan ke-4. Tersedia secara online 
juga di: http://digilib.uinsby.ac.id/14712/2/
Pembelajaran%20bahasa%20Arab.pdf [diakses di 
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 15 Februari 2019].

Tilaar, H.A.R. (2000). Paradigma Baru Pendidikan 
Nasional. Jakarta: Rineka Cipta.

Ummatin, Khoiro. (2014). “Tiga Model Interaksi 
Dakwah Rasulullah terhadap Budaya Lokal” dalam 
Jurnal DAKWAH, Vol.XV, No.1, hlm.179-205. 
Tersedia secara online juga di: http://ejournal.
uin-suka.ac.id/dakwah/jurnaldakwah/article/
viewFile/303/282 [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 9 Januari 2020]. 

Wahab, Muhbib Abdul. (2014). “Peran Bahasa Arab 
dalam Pengembangan Ilmu dan Peradaban Islam” 
dalam ARABIYAT: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab 
dan Kebahasaaraban, Vol. I, No. 1, Juni 2014, 
hlm.1-20. 

Wahida, Besse. (2017). “Problematika Pembelajaran 
Bahasa Arab: Studi Kasus terhadap Problematika 
Metodologis Pembelajaran Bahasa Arab di IAIN 
Pontianak” dalam Jurnal Al-Astar STAI Mempawah, 
Vol.7, No.1, pp.43-64. Tersedia secara online juga 
di: https://core.ac.uk/download/pdf/229207695.
pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 	
21 Februari 2019].  

Wekke, Ismail Suardi & Muhlis Muhammad Abdullah. 
(2018/2019). “Problematika Bahasa Arab”. Makalah 

Ilmiah Tidak Diterbitkan. Sorong, Papua Barat, 
Indonesia: STAIN [Sekolah Tinggi Agama Islam 
Negeri] Sorong. Tersedia dan ada pada Penulis.  

Wise, Hilary. (1987). Arabic at a Glance. New York: 
Barron’s Educational Series, Inc.

Yahya, M. Daud. (2014). “Posisi Madrasah dalam 
Sistem Pendidikan Nasional di Era Otonomi 
Daerah” dalam KHAZANAH, Vol.XII, No.01 
[Januari-Juni], hlm.78-101. Tersedia secara 
online juga di: https://core.ac.uk/download/
pdf/34221461.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, 
Indonesia: 27 Februari 2019].   

Yudiawan, Agus. (2019). “Rekonstruksi Manajemen 
Mutu Pesantren” dalam ALFIKR: Jurnal Pendidikan 
Islam, Vol.5, No.2 [Desember], hlm.10-17. 

Yusuf, Enjang  Burhanudin. (2016). “Implementasi 
Kurikulum Bahasa Arab di Perguruan Tinggi 
Agama Islam (PTAI) di Indonesia”. Tersedia 
secara online di: http://ftik.iainpurwokerto.
ac.id/implementasi-kurikulum-bahasa-arab-di-
perguruan-tinggi-agama-islam-ptai-di-indonesia/ 
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 	
15 Februari 2019].  

Zainuri, Muhammad. (2019). “Perkembangan Bahasa 
Arab di Indonesia” dalam Jurnal TARLING, Vol.II, 
No.2, hlm.231-248. 

Zuraya, Nidia. (2012). “Rahmah El-Yunusiyah: Perintis 
Sekolah Wanita Islam di Indonesia” dalam surat 
kabar Republika. Jakarta: 7 April.


