INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,
Volume 5(1), February 2020

Published every February and August p-ISSN 2443-2776
e-ISSN 2657-0491
Minda Masagi
Foundation

Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia

SOFYAN SAURI

Sejarah Perkembangan Bahasa Arab dan

Lembaga Islam di Indonesia

ABSTRAKSI: Artikel ini — menggunakan pendekatan kualitatif, studs literatur, dan analisis deskriptif — menunjukkan bahwa
bahasa Arab adalah salah satu babasa tertua yang masib ada sampai sekarang. Ini terjadi karena negara-negara yang berbabasa
Arab secara geografis terlerak secara strategis di antara tiga benua: Asia, Eropa, dan Afrika. Selain itu, negara-negara tersebut
memiliki posisi penting dalam ekonomi dunia, karena mereka memasok sebagian besar minyak dunia. Faktor terpenting yang
membuat bahasa Arab tetap cksis dan dipelajari oleh sebagian besar orang Indonesia adalah fungsinya sebagai bahasa untuk
layanan keagamaan (Islam). Pendakwah dan pedagang dari Gujarat, India, membawa bahasa Arab ke kepulavan Indonesia —
beberapa sejarawan mengatakan bahwa mereka langsung dari Arab dan Mesir. Kemudian, tulisan Arab menjadi lingua franca
di kepulavan Indonesia/Melayn. Sampai saat ini, bahasa Arab masih sering dipelajari oleh Muslim Indonesia, baik melalui
pendidikan formal maupun non-formal. Dalam pendidikan formal, bahasa Arab dipelajari di Indonesia mulai dari taman
kanak-kanak hingga perguruan tinggi. Sementara di pendidikan non-formal, bahasa Arab dipelajari di lembaga-lembaga, seperti
Pesantren dan Madrasah. Khusus untuk Pesantren dan Madrasah di Indonesia, ia memiliki sejarah yang sangat panjang, bersama
dengan perjuangan bangsa Indonesia. Oleh karena itu, Pesantren dan Madrasah adalah institusi yang menanambkan nilai agama
Islam dan menanggapi tantangan masyarakat Indonesia dengan segala dimensinya. Pesantren dan Masdrasah juga mengalami
dinamika yang berubah, seiring dengan muncul dan berkembangnya ide-ide pembaharuan Islam di Indonesia.

KATA KUNCI: Bahasa Arab; Penyebaran Islam; Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia.

ABSTRACT: “History of the Development of Arabic Language and Islamic Institutions in Indonesia”. This article — using the
qualitative approach, literature study, and descriptive analysis — showed that Arabic is one of the oldest languages that still exist
until now. This happens because geographically Arabic-speaking countries are located strategically among three continents: Asia,
Europe, and Africa. Besides that, the Arabs countries have an important position in the world economy, because they supply most
of the world oil. The most important factor that keeps Arabic exist and makes it be learned by most of Indonesian people is its
Sfunction as a language for religious services (Islam). Preachers and merchants from Gujarat, India, brought Arabic to Indonesia
archipelago — some historians said that they were directly from Arab and Egypt. Then, Arabic writing became lingua franca in the
Indonesian/Malay archipelago. Until recently, Arabic has frequently been learned by Indonesian Moslem, either through formal or
non-formal education. In the formal education, Arabic is learned in Indonesia started from kindergarten to college. While in non-
Jformal education, Arabic is learned in the institutions, such as Islamic Boarding School (Persantren) and Islamic Modern School
(Madrasah). Specifically for Islamic Boarding School and Islamic Modern School in Indonesia, it has very long history, along with
the struggle of Indonesia nation. Therefore, Islamic Boarding Schools and Islamic Modern Schools are institutions that instill the
values of Islam and respond to the challenges of Indonesian society with all its dimensions. Islamic Boarding School and Islamic
School also experience the changing dynamic together with the emergence and development of Islamic ideas of reform in Indonesia.
KEY WORD: Arabic Language; Spreading of Islam; Islamic Education Institutions in Indonesia.

About the Author: Prof. Dr. Sofyan Sauri adalah Dosen di Departemen Pendidikan Bahasa Arab FPBS UPI (Fakultas
Pendidikan Bahasa dan Sastera, Universitas Pendidikan Indonesia), Jalan Dr. Setiabudhi No.229 Bandung 40154, Jawa Barat,
Indonesia. Untuk kepentingan akademik, Penulis bisa dihubungi melalui alamat emel: sofyansauri@upi.edu

Suggested Citation: Sauri, Sofyan. (2020). “Sejarah Perkembangan Bahasa Arab dan Lembaga Islam di Indonesia’ in
INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia, Volume 5(1), February, pp.73-88. Bandung, West Java,
Indonesia: Minda Masagi Press owned by ASPENSI, with ISSN 2443-1776 (print) and ISSN 2657-0491 (online).

Article Timeline: Accepted (December 27, 2019); Revised (January 25, 2020); and Published (February 28, 2020).

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 73
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab

PENDAHULUAN

Bahasa Arab merupakan salah satu
bahasa mayor di dunia, yang dituturkan
oleh lebih dari 200,000,000 umat
manusia. Bahasa ini digunakan secara
resmi oleh kurang-lebih 20 negara di
Dunia. Dan karena Bahasa Arab juga
merupakan bahasa kitab suci A-Quran
dan tuntunan agama bagi umat Islam se-
Dunia, maka tentu saja ianya merupakan
bahasa yang paling besar signifikansinya
bagi ratusan juta Muslim di Dunia, baik
yang berkebangsaan Arab maupun bukan
(Ghazzawi, 1992:1; Sauri, 2007; dan
Qomaruddin, 2017).

Di Afrika, misalnya, Bahasa Arab ini
dituturkan dan menjadi bahasa pertama
di negara-negara semacam Mauritania,
Maroko, Aljazair, Libya, Mesir, dan
Sudan. Di semenanjung Arabia, bahasa
ini merupakan bahasa resmi di Oman,
Yaman, Bahrain, Kuwait, Saudi Arabia,
Qatar, Emirat Arab; dan jauh ke utara
digunakan juga di Jordan, Irak, Syria,
Libanon, dan Palestina. Menurut Hilary
Wise (1987), dan sarjana lainnya, Bahasa
Arab juga merupakan bahasa bagi orang-
orang di India Utara, sebagian orang Turki,
Iran, Portugal, dan Spanyol (Wise, 1987:1;
Khoirurrijal, 2015; dan Pane, 2018).

Bahasa Arab berasal dari rumpun
Bahasa-bahasa Semit (Semitic Language/
Samiah) dan mempunyai anggota penutur
yang terbanyak. Bahasa-bahasa Semit yang
lain termasuk Hebrew (Bahasa Yahudi),
yakni bahasa yang dituturkan kini di
Israel; Amrahic yang dituturkan di Etiopia;
Akkadian yang dituturkan oleh masyarakat
Assyria dan Babilonia, tetapi sekarang
sudah punah; dan “Aramiki” (Aramaic)
yang dituturkan oleh penduduk tanah
suci di masa Nabi Isa AS (Alaihi Salam),
yang kini masih dipakai oleh penduduk

beberapa kampung di Syria. Bahasa
Arab kini digunakan oleh kebanyakan
penduduk di wilayah-wilayah yang
tersebut terakhir, di mana bahasa-bahasa
Semit lainnya dituturkan sebelumnya
(Ghazzawi, 1992; Sauri, 2003a; Muta’ali,
2011; Khoirurrijal, 2015; dan Rezi &
Amrina, 2019).

Mengenai perkembangan Bahasa Arab
di Indonesia, fakta dan data menunjukkan
bahwa Bahasa Arab sudah mulai dikenal
sejak masuknya agama Islam ke wilayah
Tanah Air Nusantara. Bagi bangsa
Indonesia, khususnya umat Islam, Bahasa
Arab bukanlah “bahasa asing”, karena
muatannya menyatu dengan kebutuhan
umat Islam. Sayangnya, sikap dan
pandangan sebagian besar kaum Muslim
Indonesia masih beranggapan bahwa
Bahasa Arab hanyalah bahasa agama,
sehingga perkembangan bahasa ini terbatas
di lingkungan kaum Muslimin yang ingin
memperdalam ilmu pengetahuan agama
(Sauri, 2003b; Wahab, 2014; dan Amin &
Ananda, 2018).

Hanya lingkungan kecil yang
menyadari betapa Bahasa Arab — selain
sebagai bahasa agama — merupakan bahasa
ilmu pengetahuan dan sains yang berhasil
melahirkan karya-karya besar ulama
di berbagai bidang ilmu pengetahuan,
filsafat, sejarah, dan sastra. Karena itu,
tidaklah berlebihan bila dikatakan bahwa
Bahasa Arab merupakan peletak dasar bagi
pertumbuhan ilmu pengetahuan modern,
yang berkembang cepat dewasa ini (Izzan,
2004:vii; Wahab, 2014; dan Anshori, 2019).

Artikel ini — dengan menggunakan
pendekatan kualitatif, studi literatur, dan
analisis yang deskriptif (Moeleong, 2002;
Subandi, 2011; dan Muslim & Perdhana,
2017) — mau menjelaskan tentang Sejarah
Perkembangan Bahasa Arab di Indonesia,

74 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



dengan menumpukan kajiannya pada: (1)
Sejarah dan Nilai Fungsional Bahasa Arab
di Indonesia; (2) Pengajaran Bahasa Arab di
Indonesia; serta (3) Perkembangan Lembaga
Pendidikan Islam dan Bahasa Arab di

Indonesia.

TEMUAN DAN PEMBAHASAN

Sejarah dan Nilai Fungsional Bahasa
Arab di Indonesia. Bahasa Arab masuk
dan berkembang di wilayah Indonesia
bersamaan dengan penyebaran agama
Islam ke wilayah ini. Melalui para da’ dari
Gujarat (sebagian menyatakan langsung
dari Arab dan Mesir) pada abad ke-13,
masyarakat Nusantara mengenal Bahasa
Arab. Dalam perkembangan berikutnya,
bahasa ini sempat menjadi lingua franca
dalam pergaulan antar pulau dan bangsa
di Nusantara. Selain itu pula, tulisan
Arab digunakan sebagai pengganti tulisan
Pallawa dari India, yang telah berkembang
sebelumnya (Suwirta, 2002; Arsyad, 2004;
Amin & Ananda, 2018; Fadhly, 2018; dan
Syam, 2018).

Kedatangan bangsa Barat ke wilayah
Nusantara pada abad ke-16 mulai
menggeser dan mengurangi peranan
Bahasa Arab dalam masyarakat. Bangsa
Portugis, misalnya, yang menguasai
Malaka pada tahun 1511 M (Masehi),
kemudian meluaskan pengaruhnya ke
daerah Maluku di Indoensia Timur, telah
banyak mengurangi pengaruh dan peranan
Bahasa Arab dalam berbagai aspek.
Pengurangan peranan Bahasa Arab dalam
berbagai aspek kehidupan dilakukan
secara sistematis oleh pemerintah kolonial
Belanda, yang menguasai Indonesia selama
350 tahun. Kondisi seperti ini terus
dialami sampai pada masa pendudukan
Jepang (1942-1945), walau tidak sekuat

penetrasi pemerintah kolonial Belanda

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

(Suwirta, 1989 dan 2002; Ambary,
1997; Azra, 1999; Mas’'ud, 2014; dan
Miftakhuddin, 2019).

Kemerdekaan Indonesia pada tahun
1945 memunculkan harapan baru bagi
berkembangnya Bahasa Arab dalam
kehidupan nasional di Indonesia.
Pemerintah Indonesia mengapresiasi
keinginan sebagian masyarakat yang
mayoritas Muslim untuk menjadikan
Bahasa Arab sebagai salah satu mata
pelajaran di sekolah, walaupun terbatas
hanya pada sekolah-sekolah di bawah
lingkungan Departemen Agama (Saleh,
2000; Anshori, 2019; dan Zainuri, 2019).

Namun demikian, Bahasa Arab
sebenarnya banyak dipelajari di sekolah-
sekolah non-pemerintah, seperti
madrasah, pesantren, atau kursus-kursus
yang sifatnya non-formal. Semakin hari
Bahasa Arab semakin diminati untuk
dipelajari, baik untuk tujuan keagamaan,
pendidikan, ekonomi, politik, dan budaya
maupun untuk tujuan-tujuan yang lainnya
(Azra, 1999; Abdullah, 2018; dan Jaya, 2018).

Tingginya minat masyarakat Muslim
Indonesia untuk mempelajari Bahasa Arab
karena lima alasan berikut ini:

Pertama, Keagamaan. Fungsi utama
Bahasa Arab bagi masyarakat Muslim
Indonesia adalah sebagai bahasa agama.
Sumber utama ajaran agama Islam adalah
Al-Qur'an dan Al-Hadits. Kedua kitab
ini menggunakan Bahasa Arab sebagai
bahasa pengantarnya. Seseorang yang mau
memahami dengan baik dan sempurna
kedua kitab ini harus mempelajari Bahasa
Arab. Bahasa Arab juga digunakan pada
beberapa ritual keagamaan, seperti adzan,
shalat, khutbah, do’a, dan ritual-ritual
keagamaan lainnya. Pada ritual-ritual

tersebut bahasa yang digunakan mestilah
Bahasa Arab (Andriani, 2015; Rozak,

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 75
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab

2018; dan Rozak & Ja'far, 2019).

Kedua, Pendidikan. Bahasa Arab
mempunyai peranan penting dalam
pendidikan, terutama pendidikan
Islam. Berbagai referensi yang berkaitan
dengan pendidikan Islam, sebagian besar
menggunakan Bahasa Arab. Orientasi dan
referensi dalam kajian pendidikan Islam,
sebagian besar, juga mengacu kepada
tulisan-tulisan yang dihasilkan oleh ulama-
ulama Timur Tengah (Akmansyah, 2015;
Andpriani, 2015; dan Mudlofir, 2013).

Ketiga, Ekonomi. Dewasa ini,
posisi negara-negara Arab mempunyai
kedudukan dan peranan yang sangat
strategis dalam perdagangan internasional.
Posisi tersebut muncul dikarenakan
negara-negara Arab termasuk kategori
kaya secara ekonomi. Dewasa ini, muncul
berbagai lembaga yang mengajarkan Bahasa
Arab untuk tujuan khusus, seperti untuk
tujuan perdagangan, perminyakan, rumah
tangga, dan sebagainya (Ruslin, 2013;
Abdullah, 2018; dan Budiyono, 2019).

Keempat, Budaya. Kebudayaan
Indonesia, sebagian besar, merupakan
sumbangan dari kebudayaan Islam.

Akar kebudayaan Islam adalah budaya
Arab yang muncul dari komunitas Arab
pada zaman Nabi Muhammad SAW
(Salallahi Alaihi Wassalam). Oleh karena
itu, kebudayaan Indonesia sangat erat
kaitannya dengan kebudayaan Arab-
Islam, walaupun tidak persis sama. Kajian
terhadap kebudayaan Indonesia akan
sangat lengkap, jika di dalamnya dikaji
pula masalah kebudayaan Islam, baik
dalam konteks lokal Indonesia maupun
global (Sunarti, 2013; Mas'ud, 2014; dan
Ummatin, 2014).

Kelima, Politik. Wilayah Timur Tengah
mempunyai posisi strategis pada berbagai
aspek, termasuk aspek politik. Berbagai

peristiwa politik sekecil apa pun di wilayah
tersebut akan berpengaruh dan mendapat
perhatian yang luas dari masyarakat
internasional. Hal ini dikarenakan wilayah
tersebut merupakan jantung dunia. Di
sana tempat munculnya tiga agama besar,
tempat bertemunya tiga benua, dan posisi
ekonominya yang strategis. Hal-hal ini
telah menempatkan wilayah tersebut
mempunyai posisi politik yang penting
(Wise, 1987; Arsyad, 2004; Falahi, 2012;
Ruslin, 2013; dan Sahide, 2019).

Pengajaran Bahasa Arab di
Indonesia. Bahasa Arab sudah dikenal
luas di seluruh lapisan masyarakat, sejak
masih kecil sampai orang dewasa. Hal ini
dikarenakan Bahasa Arab telah dipelajari
oleh sebagian masyarakat Indonesia, baik
di lembaga-lembaga formal seperti sekolah
dan perguruan tinggi maupun di lembaga-
lembaga non-formal seperti pesantren,
tempat-tempat kursus, majelis taklim, dan
lembaga-lembaga lainnya (Wahab, 2014;
Farikah, Baihaqi & Sari eds., 2017; dan
Hasnida, 2017).

Pada lembaga-lembaga formal, Bahasa
Arab diajarkan, baik secara langsung
maupun tidak langsung, sejak TK (Taman
Kanak-kanak) sampai PT (Perguruan
Tinggi). Pengajaran Bahasa Arab, secara
langsung, disampaikan melalui mata
pelajaran Bahasa Arab; sedangkan secara
tidak langsung dipelajari, baik melalui
pendidikan agama Islam atau mata
pelajaran-pelajaran lainnya (¢f Taufik,
2016; Bakri, 2017; dan Chemae, 2018).

Pada sekolah-sekolah yang berada
di bawah Departemen Agama, Bahasa
Arab merupakan mata pelajaran wajib
yang diajarkan sejak Taman Kanak-
kanak sampai dengan Perguruan Tinggi.
Sedangkan sekolah-sekolah yang berada
di bawah Departemen Pendidikan dan

76 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



Kebudayaan tidak semuanya mewajibkan
mata pelajaran Bahasa Arab untuk
diajarkan di sekolah-sekolah yang berada
di bawahnya. Bahasa Arab hanya diberikan
pada kelas bahasa dan kelas-kelas yang
memilih Bahasa Arab sebagai pilihannya.
Selain itu pula, Bahasa Arab biasanya
diberikan pada sekolah-sekolah umum
yang berada di bawah yayasan ke-Islam-an
(Yusuf, 2016; Tajuddin, 2018; dan Wekke
& Abdullah, 2018/2019).

Selain pada tingkat Sekolah Dasar dan
Sekolah Menengah, Bahasa Arab juga
diajarkan di Perguruan Tinggi. Perguruan
Tinggi yang mengajarkan Bahasa Arab,
pada umumnya, adalah Perguruan
Tinggi yang berada di bawah yayasan ke-
Islam-an. Selain itu pula, Bahasa Arab
diajarkan di beberapa Perguruan Tinggi
di bawah Depdikbud RI (Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan Republik
Indonesia), yang membuka Program Studi
atau Jurusan Bahasa Arab. Di antaranya
adalah UI (Universitas Indonesia) di
Jakarta, UGM (Universitas Gadjah
Mada) di Yogyakarta, UPI (Universitas
Pendidikan Indonesia) di Bandung,
UNPAD (Universitas Padjadjaran)
Bandung, UN]J (Universitas Negeri
Jakarta), UM (Universitas Negeri Malang)
di Jawa Timur, UNESA (Universitas
Negeri Surabaya) di Jawa Timur, UNM
(Universitas Negeri Makassar) di Sulawesi
Selatan, dan USU (Universitas Sumatera
Utara) di Medan (Wahida, 2017;
Ernawati, 2018; dan Seff, 2019).

Perkembangan Lembaga Pendidikan
Islam dan Bahasa Arab di Indonesia.
Perkembangan pendidikan Islam di
Indonesia, antara lain, ditandai oleh
munculnya berbagai lembaga pendidikan
secara bertahap, mulai dari yang amat
sederhana sampai dengan tahap-tahap

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

yang sudah terhitung modern dan
lengkap. Lembaga pendidikan Islam
telah memainkan fungsi dan perannya
sesuai dengan tuntutan masyarakat dan
zamannya. Perkembangan lembaga-
lembaga pendidikan tersebut telah
menarik perhatian para ahli, baik
dari dalam maupun luar negeri,
untuk melakukan studi ilmiah secara
komprehensif (Akhiruddin, 2015;
Khairuddin, 2019; dan Mukhlis, 2019).
Kini sudah banyak hasil
karya penelitian para ahli yang
menginformasikan tentang pertumbuhan
dan perkembangan lembaga-lembaga
pendidikan Islam tersebut. Tujuannya
selain untuk memperkaya khazanah
ilmu pengetahuan yang bernuansa ke-
Islam-an, juga sebagai bahan rujukan
dan perbandingan bagi para pengelola
pendidikan Islam pada masa-masa
berikutnya (cfAli, 1995; Mustafa & Aly,
1998; Azra, 1999; Maksum, 1999; Saleh,
2000; Suwendi, 2004; dan Mukhlis, 2019).
Hal ini sejalan dengan prinsip yang
umumnya dianut oleh masyarakat Islam
Indonesia, yaitu mempertahankan
tradisi masa lampau yang masih baik
dan mengambil tradisi baru yang lebih
baik lagi. Dengan cara demikian, upaya
pengembangan lembaga pendidikan Islam
tersebut tidak akan tercerabut dari akar
kulturnya secara radikal (Madjid, 1997;
Akhiruddin, 2015; dan Mukhlis, 2019).
Adapun tujuan utama dari didirikannya
lembaga-lembaga pendidikan Islam ini,
salah satunya, adalah untuk mengajarkan
Bahasa Arab sebagai bahasa agama Islam.
Oleh karena itu, maka hubungan antara
lembaga-lembaga pendidikan Islam
ini erat hubungannya dengan Bahasa
Arab. Oleh karena itu pula, mengkaji

mengenai sejarah perkembangan

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 77
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab

berdirinya lembaga pendidikan Islam
dengan Bahasa Arab menjadi penting.
Namun, lembaga pendidikan yang akan
menjadi bahasan dalam kajian ini adalah
Pesantren dan Madrasah, yang merupakan
lembaga-lembaga pendidikan Islam yang
mewajibkan penggunaan Bahasa Arab
dalam sitem pembelajarannya, baik dari
segi buku sumbernya maupun dari segi
penuturannya (Akhiruddin, 2015; Hawi,
2017; dan Hidayat, Rizal & Fahrudin, 2018).

Mengenai Pesantren. Menurut asal
katanya, “pesantren” berasal dari kata
santri yang mendapat imbuhan awalan
pe dan akhiran a7 yang menunjukkan
tempat. Dengan demikian, Pesantren
artinya tempat para Santri (Rahardjo ed.,
1985; Dhofier, 1986; dan Madjid, 1997).
Sedangkan menurut Sudjoko Prasodjo ez
al. (2001) menjelaskan tentang pesantren
itu adalah sebagai berikut:

Pesantren adalah lembaga pendidikan dan
pengajaran agama, umumnya dengan cara non-
klasikal, di mana seorang kiai mengajarkan ilmu
agama Islam kepada santri-santri berdasarkan
kitab-kitab yang ditulis dalam Bahasa Arab

oleh ulama abad pertengahan, dan para santri
biasanya tinggal di pondok (asrama) dalam
pesantren tersebut (Prasodjo er al., 2001:104).

Dengan demikian, dalam lembaga
pendidikan Islam, yang disebut
“pesantren” tersebut, sekurang-kurangnya
memiliki unsur-unsur: (1) Kyai, santri dan
masjid sebagai tempat penyelenggaraan
pendidikan; (2) Pondok atau asrama
sebagai tempat tinggal para santri; serta
(3) Kitab-kitab klasik sebagai sumber atau
bahan pelajaran (Dhofier, 1986; Prasodjo
et al., 2001; dan Syafe’i, 2017).

Kehadiran pesantren tidak dapat
dipisahkan dari tuntutan umat Islam
di Indonesia. Karena itu, pesantren

sebagai lembaga pendidikan selalu

menjaga hubungan yang harmonis
dengan masyarakat di sekitarnya,
sehingga keberadaannya di tengah-tengah
masyarakat tidak menjadi terasing. Dalam
waktu yang sama, segala aktivitasnya pun
mendapat dukungan dan apresiasi penuh
dari masyarakat sekitarnya. Semuanya itu
memberi penilaian tersendiri bahwa sistem
pendidikan pesantren adalah merupakan
sesuatu yang bersifat “asli” atau indigenous
Indonesia, sehingga dengan sendirinya
bernilai positif dan harus dikembangkan
(Madjid, 1997:103; Basri, 2017; dan
Ferdinan, 2018).

Menurut Suwendi (2004), dan sarjana
lainnya, dari perspektif kependidikan,
pesantren merupakan satu-satunya
lembaga kependidikan yang tahan
terhadap berbagai gelombang modernisasi.
Dengan kondisi demikian itu pula, kata
Azyumardi Azra (1999) dan sarjana
lainnya, yang menyebabkan pesantren
tetap survive sampai hari ini (Azra,
1999:95; Suwendi, 2004:157; Dahlan,
2018; Ferdinan, 2018; dan Mukhlis, 2019).

Sejak dilancarkannya perubahan atau
modernisasi pendidikan Islam di berbagai
bidang di Dunia Islam, tidak banyak
lembaga-lembaga pendidikan tradisional
Islam, seperti pesantren, yang mampu
bertahan. Kebanyakannya lenyap setelah
tergusur oleh ekspansi sistem pendidikan
umum atau sekuler. Nilai-nilai progresif
dan inovatif diadopsi sebagai suatu strategi
untuk mengejar ketertinggalan dari model
pendidikan lain. Dengan demikian,
pesantren mampu bersaing dan sekaligus
bersanding dengan sistem pendidikan
modern (Sauri, 2005; Basyit, 2017; dan
Ferdinan, 2018).

Di sisi lain, ciri-ciri pesantren berikut
unsur-unsur kelembagaannya tidak bisa
dipisahkan dari sistem kultural dan

78 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



tidak dapat pula dilekatkan pada semua
pesantren secara uniformitas, karena setiap
pesantren memiliki keunikannya masing-
masing, tetapi pesantren secara umum
memiliki karakteristik yang hampir sama.
Di antara karakteristik pesantren itu, dari
segi jenjang pendidikan, dalam pesantren
tidak dibatasi seperti dalam lembaga-
lembaga pendidikan yang memakai sistem
klasikal. Umumnya, kenaikan tingkat
seorang santri ditandai dengan tamat dan
bergantinya kitab yang dipelajari. Jadi,
jenjang pendidikan tidak ditandai dengan
naiknya kelas seperti dalam pendidikan
formal, tetapi pada penguasaan kitab-kitab
yang telah ditetapkan dari yang paling
rendah sampai yang paling tinggi (Dhofier,
1986; Madjid, 1997; Anwar, 2016; Basri,
2017; dan Mukhlis, 2019).

Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai
lembaga pendidikan, tetapi juga berfungsi
sebagai lembaga sosial dan penyiaran
keagamaan. Sebagai lembaga pendidikan,
pesantren menyelenggarakan pendidikan
formal (madrasah, sekolah umum,
perguruan tinggi) dan non-formal. Sebagai
lembaga sosial, pesantren menampung
anak-anak dari segala lapisan masyarakat
Muslim tanpa membeda-bedakan status
sosial, serta menerima tamu yang datang
dari masyarakat umum dengan motif yang
berbeda-beda. Sebagai lembaga penyiaran
agama Islam, masjid pesantren juga
berfungsi sebagai masjid umum, yakni
sebagai tempat belajar agama dan ibadah
bagi para jamaah (Syafe’i, 2017; Furqan,
2019; and Yudiawan, 2019).

Di samping fungsi di atas, dalam
perspektif sejarahnya, pesantren juga
mempunyai peranan yang sangat besar
dalam merespons ekspansi politik
imperialis Belanda dalam bentuk menolak
segala sesuatu yang “berbau” Barat,

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

dengan menutup diri dan menaruh sikap
curiga terhadap unsur-unsur asing. Dan
lebih dari itu, pesantren sebagai tempat
mengobarkan semangat jihad untuk
mengusir para penjajah dari Tanah Air
Indonesia (Azra, 1999; Saleh, 2000; dan
Mukhlis, 2019).

Mengenai Madrasah. Sejarah dan
perkembangan madrasah di Indonesia
akan dibagi dalam dua periode, yaitu:

(1) periode sebelum kemerdekaan;

dan (2) periode sesudah kemerdekaan.
Mengenai periode sebelum kemerdekaan,
pendidikan dan pengajaran agama Islam
dalam bentuk pengajian A/-Quran dan
pengajian kitab diselenggarakan di rumah-
rumah, surau, masjid, pesantren, dan
lain-lain. Pada perkembangan selanjutnya
mengalami perubahan bentuk, baik dari
segi kelembagaan, materi pengajaran
(kurikulum), metode maupun struktur
organisasinya, sehingga melahirkan suatu
bentuk baru yang disebut madrasah
(Maksum, 1999; Kosim, 2007; dan
Supani, 2009).

Madrasah sebagai lembaga pendidikan
Islam berfungsi menghubungkan sistem
lama dengan sistem baru, dengan jalan
mempertahankan nilai-nilai lama yang
masih baik serta yang masih dapat
dipertahankan, dan mengambil sesuatu
yang baru dalam ilmu, teknologi, dan
ekonomi yang bermanfaat bagi kehidupan
umat Islam. Oleh karena itu, isi kurikulum
madrasah pada umumnya adalah apa yang
diajarkan di lembaga-lembaga pendidikan
Islam (surau dan pesantren) ditambah dengan
beberapa materi pelajaran yang disebut
dengan ilmu-ilmu umum (Ali, 1995:49;
Akhiruddin, 2015; dan Siregar, 2019).

Sementara itu, menurut Maksum
(1999) dan sarjana lainnya, latar belakang
pertumbuhan madrasah di Indonesia

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 79
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab

dapat di kembalikan pada dua situasi,
sebagai berikut:

Pertama, adanya gerakan pembaruan
Islam di Indonesia. Gerakan ini
muncul pada awal abad ke-20, yang
dilatarbelakangi oleh kesadaran dan
semangat yang kompleks. Sebagaimana
juga diuraikan oleh Karel A. Steenbrink
(1991), dan sarjana lainnya, bahwa
gerakan pembaruan Islam di Indonesia
itu didorong oleh empat faktor, antara
lain: (1) Keinginan untuk kembali
kepada Al-Qurian dan Al-Hadist; (2)
Semangat nasionalisme dalam melawan
penjajah; (3) Memperkuat basis gerakan
sosial, budaya, dan politik; serta (4)
Pembaruan pendidikan Islam di Indonesia
(Steenbrink, 1991; Maksum, 1999:82;
dan Kosim, 2007).

Bagi tokoh-tokoh pembaharuan
Islam, pendidikan kiranya senantiasa
dianggap sebagai aspek yang strategis
untuk membentuk sikap dan pandangan
ke-Islam-an masyarakat. Oleh karena itu,
pemunculan madrasah tidak bisa lepas dari
gerakan pembaharuan Islam, yang dimulai
oleh usaha beberapa orang tokoh-tokoh
intelektual agama Islam, yang selanjutnya
dikembangkan oleh organisasi-organisasi
Islam (Maksum, 1999; Akhiruddin, 2015;
dan Basyit, 2017).

Kedua, adanya respons pendidikan
Islam terhadap kebijakan politik
pendidikan kolonial Belanda di Indonesia.
Sebagaimana diketahui bahwa pertama
kali bangsa Belanda datang ke Nusantara
hanya untuk berdagang, tetapi karena
kekayaan alam Nusantara yang sangat
banyak, maka tujuan utama untuk
berdagang tadi berubah untuk menguasai
wilayah Nusantara dan menanamkan
pengaruh di Nusantara, sekaligus dengan
mengembangkan fahamnya yang terkenal

dengan semboyan “Tiga G”, yaitu: (1)
Glory atau kemenangan dan kekuasaan;
(2) Gold atau emas atau kekayaan bangsa
Indonesia; serta (3) Gospel atau upaya
salibisasi terhadap umat Islam di Indonesia
(Ali, 1995:94; Akhiruddin, 2015; dan
Hasnida, 2017).

Dalam menyebarkan misi-misinya itu,
pihak Belanda atau VOC (Vereenigde Oost-
Indische Compagnie) mendirikan sekolah-
sekolah Kristen. Misalnya di Ambon,
Kepulauan Maluku, Indonesia Timur,
jumlah sekolahnya mencapai 16 sekolah
dan 18 sekolah di sekitar pulau-pulau
Ambon; di Batavia (Jakarta sekarang) ada
sekitar 20 sekolah, padahal sebelumnya
sudah ada sekitar 30 sekolah. Dengan
demikian, untuk daerah Batavia saja,
sekolah Kristen sudah berjumlah 50 buah.
Melalui sekolah-sekolah inilah, pemerintah
kolonial Belanda menanamkan pengaruh di
daerah jajahannya (Ali, 1995:95; Leirissa ez
al. eds., 2004; dan Matanasi, 2017).

Pada perkembangan selanjutnya, di
awal abad ke-20, atas perintah Gubernur
Jenderal Van Heutsz, sistem pendidikan
diperluas dalam bentuk Sekolah Desa,
walaupun masih diperuntukkan terbatas
bagi kalangan anak-anak bangsawan.
Namun, pada masa selanjutnya, sekolah
ini dibuka secara luas untuk rakyat umum
dengan biaya yang murah (Nasution, 1985;
Rahmat, 2014; dan Akhiruddin, 2015).

Dengan terbukanya kesempatan
yang luas bagi masyarakat umum
untuk memasuki sekolah-sekolah yang
diselenggarakan secara tradisional
oleh kalangan Islam, hal ini mendapat
tantangan dan saingan berat, terutama
karena sekolah-sekolah pemerintah
kolonial Belanda dilaksanakan dan
dikelola secara modern, terutama dalam
hal kelembagaan, kurikulum, metodologi,

80 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



sarana, dan lain-lain. Perkembangan
sekolah yang demikian jauh dan

merakyat menyebabkan tumbuhnya
ide-ide di kalangan intelektual Islam
untuk memberikan respons dan jawaban
terhadap tantangan tersebut, dengan tujuan
untuk memajukan pendidikan Islam

(Azra, 1999; Maksum, 1999; Saleh, 2000;
Akhiruddin, 2015; dan Hasnida, 2017).

Ide-ide tersebut muncul dari tokoh-
tokoh yang pernah mengenyam
pendidikan di Timur Tengah atau
pendidikan Belanda. Mereka mendirikan
lembaga pendidikan, baik secara
perorangan maupun secara kelompok/
organisasi, yang dinamakan madrasah
atau sekolah Islam modern. Madrasah-
madrasah yang didirikan tersebut antara
lain adalah sebagai berikut:

Madrasah Adabiyah School. Madrasah
ini didirikan oleh Syekh Abdullah Ahmad
pada tahun 1907 di Padang Panjang,
Sumatera Barat. Belum cukup satu tahun
madrasah ini gagal berkembang dan
dipindahkan ke Padang. Pada tahun 1915,
madrasah ini mendapat pengakuan dari
Belanda dan berubah menjadi HIS atau
Hollands Inlandsche School (Akhiruddin,
2015; Satria, 2019; dan Siregar, 2019).

Sekolah Agama (Madyas School).
Didirikan oleh Syekh M. Thaib Umar
di Sungayang, Batusangkar, Sumatera
Barat, pada tahun 1910. Madrasah ini
pada tahun 1913 terpaksa ditutup dengan
alasan kekurangan tempat. Namun pada
tahun 1918, Mahmud Yunus mendirikan
Diniyah School sebagai kelanjutan dari
Madras School (Fadhil, 2007; Masyhudi,
2014; dan Akhiruddin, 2015).

Madyasah Diniyah (Diniyah School).
Madrasah Diniyah didirikan pada tanggal
10 Oktober 1915 oleh Zainuddin Labai
El Yunusiy di Padang Panjang, Sumatera

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

Barat. Madrasah ini merupakan madrasah
sore, yang tidak hanya mengajarkan
pelajaran agama, tetapi juga pelajaran
umum (Rahmat, 2014; Nizah, 2016; dan
Saragih, Mukti & Zubaiah, 2019).

Madrasah Muhammadiyah. Madrasah
ini tidak diketahui berdirinya dengan
pasti, namun diperkirakan berdiri pada
tahun 1918, dan yang mendirikannya
adalah organisasi Muhammadiyah di
Yogyakarta (Muarif, 2012; Akhiruddin,
2015; dan Arifin, 2016).

Arabiyah School. Madrasah ini
didirikan pada tahun 1918 di Ladang
Lawas, Sumatera Barat, oleh Syekh Abbas
(Akhiruddin, 2015; Kosim, 2015; dan
Satria, 2019).

Sumatera Thawalib. Madrasah ini
didirikan oleh Syekh Haji Abdul Karim
Amrullah, ayahnya HAMKA (Haji Abdul
Malik Karim Amrullah), pada tahun
1921 di Padang Panjang, Sumatera Barat.
Sumatera 7hawalib ini tidak hanya berdiri
di Padang Panjang, tetapi juga di Bukit
Tinggi, Padang Panjang, Sungayang/
Batusangkar, dan Maninjau di Sumatera
Barat (Naim, 1990; Sardiman ez 4/., 2012;
dan Abbas & Asnawi, 2020).

Madrasah Diniyah Putri. Madrasah ini
didirikan di Padang Panjang, Sumatera
Barat, pada tahun 1923 oleh Rangkayo
Rahmah El Yunusiah. Madrasah ini
merupakan madrasah putri yang pertama
di Indonesia (Ajisman, 2002; Hamruni,
2004; dan Zuraya, 2012).

Madrasah Salafiyah. Didirikan oleh
K.H. (Kyai Haji) Hasyim Asy’ari pada
tahun 1916 di Tebu Ireng, Jombang, Jawa
Timur. Madrasah ini berada di bawah
naungan organisasi NU atau Nabhdlarul
Ulama (Misrawi, 2010; Mukhlis, 2019;
dan Nurfadilah, 2019).

Madrasah-madrasah di atas merupakan

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 81
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab

pionir dalam pendirian madrasah-
madrasah di berbagai daerah lainnya untuk
melakukan pembaharuan pendidikan Islam
di Indonesia (Ali, 1995; Fadjar, 1998;
Maksum, 1999; Kosim, 2007; Akhiruddin,
2015; dan Mukhlis, 2019).

Sementara itu, perkembangan
madrasah sesudah kemerdekaan
Indonesia (1945) dapat dijelaskan,
terutama dengan dibentuknya
Kementerian Agama pada tanggal 3
Januari 1946. Kementerian ini diberi
tugas dan tanggung jawab, antara lain,
untuk mengurus masalah keberagamaan
di Indonesia, termasuk di dalamnya
pendidikan, khususnya madrasah.
Namun pada perkembangan selanjutnya,
madrasah, walaupun sudah berada di
bawah naungan Departemen Agama,
lembaga ini hanya sebatas pembinaan
dan pengawasan (Kosim, 2007; Mukhlis,
2019; dan Nurfadilah, 2019).

Sungguh pun pendidikan Islam
di Indonesia telah berjalan lama dan
mempunyai sejarah panjang, namun
dirasakan bahwa pendidikan Islam masih
tersisih dari sistem pendidikan nasional.
Keadaan ini berlangsung sampai dengan
dikeluarkannya SKB (Surat Keputusan
Bersama) 3 Menteri pada tanggal 24
Maret 1975 yang tersohor itu, yaitu antara
Menteri Agama, Menteri Pendidikan
dan Kebudayaan, serta Menteri Dalam
Negeri, yang berusaha mengembalikan
ketertinggalan pendidikan Islam untuk
memasuki mainstream pendidikan nasional
(Fadjar, 1998:xi; Tilaar, 2000:147; dan
Siregar, 2019).

Kebijakan ini membawa pengaruh yang
sangat besar bagi madrasah, karena: ijazah
dapat mempunyai nilai yang sama dengan
sekolah umum yang sederajat; lulusan

sekolah madrasah dapat melanjutkan ke

sekolah umum yang setingkat lebih tinggi;
dan siswa madrasah dapat pindah ke sekolah
umum yang setingkat (Saleh, 2000:114;
Akhwan, 2008; dan Nursikin, 2018).

Terbitnya SKB 3 Menteri itu
bertujuan, antara lain, untuk
meningkatkan mutu pendidikan di
lembaga-lembaga pendidikan Islam,
khususnya untuk bidang non-agama.
Di dalam usaha peningkatan komponen
pendidikan non-agama perlu dicermati
agar tidak jatuh dari ekstrem yang satu ke
ekstrem yang lainnya. Oleh karena itu,
diperlukan pengelolaan yang baik supaya
selalu terdapat keseimbangan antara
ciri khas pendidikan Islam dengan niat
untuk meningkatkan mutu pendidikan
yang diminta oleh perubahan zaman.
Dengan SKB 3 Menteri tersebut juga
madrasah memperoleh definisi yang
semakin jelas sebagai lembaga pendidikan
yang setara dengan sekolah, sekalipun
pengelolaannya tetap berada di bawah
Departemen Agama (Arif, 2013; Yahya,
2014; dan Huda, 20106).

Namun, dalam perkembangan
selanjutnya, pada akhir dekade 1980-
an, dunia pendidikan Islam memasuki
era integrasi dengan lahirnya UU
(Undang-Undang) No.2 tahun
1989 tentang SISDIKNAS (Sistem
Pendidikan Nasional), yakni bahwa
eksistensi madrasah sebagai lembaga
pendidikan yang bercirikan Islam semakin
mendapatkan tempat. Tetapi ini menjadi
kendala, seperti dikhawatirkan oleh
Malik Fadjar (1998) dan sarjana lainnya,
yang menyatakan bahwa ketika format
madrasah dari waktu ke waktu menjadi
semakin jelas sosoknya, sementara isi
dan visi ke-Islam-an terus mengalami
perubahan (Fadjar, 1998; Yahya, 2014;
dan Bashori, 2018).

82 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



KESIMPULAN'!

Paparan di atas menunjukkan bahwa
Bahasa Arab merupakan salah satu bahasa
tertua di dunia. Sampai sekarang, Bahasa
Arab tetap digunakan, walaupun bahasa-
bahasa serumpun lainnya telah punah.

Peristiwa terpenting dalam sejarah
perkembangan Bahasa Arab adalah
dengan datangnya Islam dan tersiarnya
agama ini sampai meluas ke berbagai
daerah dari Asia Tengah sampai Afrika
Barat. Kedatangan Islam dan turunnya
Al-Quran, yang disusul oleh Al-Hadist
pada beberapa abad kemudian — yang
menggunakan Bahasa Arab standar —
menjadikan Bahasa Arab mempunyai arti
penting serta tetap eksis sampai sekarang.
Pentingnya Bahasa Arab bisa kita lihat,
baik sebagai bahasa agama maupun sebagai
bahasa komunikasi dalam pergaulan
internasional.

Adapun mengenai perkembangan
Bahasa Arab di Indonesia, maka beberapa
fakta dan data menunjukkan bahwa
bahasa ini sudah mulai dikenal sejak
masuknya Islam ke wilayah Tanah
Air Nusantara. Bahasa Arab masuk
dan berkembang di wilayah Indonesia
bersamaan dengan penyebaran Islam

'Sebuah Pengakuan: Artikel ini — sebelum diedit-ulang
dan dikemas-kini dalam bentuknya sekarang — sebelumnya
pernah diterbitkan dalam HISTORIA: Journal of Historical
Studies, Vol.IX, No.1 [June 2008]. Saya mengucapkan
banyak terima kasih dan penghargaan yang tinggi kepada
pihak Redaksi Jurnal INSANCITA di Bandung, yang
demi kepentingan diseminasi karya ilmiah, akhirnya mau
menerbitkan kembali artikel saya ini. Saya juga mengucapkan
banyak terima kasih kepada Andi Suwirta, M.Hum., mantan
Managing Editor Jurnal HISTORIA, 2000-2008, dan
sekarang sebagai Dosen Senior di Deparemen Pendidikan
Sejarah FPIPS UPI (Fakultas Pendidikan Ilmu Pengetahuan
Sosial, Universitas Pendidikan Indonesia) di Bandung,
yang telah membantu mengedit-ulang artikel ini dengan
cara memutakhirkan sumber-sumber rujukan, sebagaimana
nampak dalam Daftar Pustaka atau Referensi. Walau
bagaimanapun, semua isi dan interpretasi dalam artikel ini
tetap menjadi tanggung jawab akademik saya sendiri secara
pribadi, dan tidak ada kena-mengenai dengan berbagai
bantuan yang telah diberikan oleh pihak lain.

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

ke wilayah ini. Melalui para da’ dari
Gujarat (sebagian menyatakan langsung
dari Arab dan Mesir) pada abad ke-13,
masyarakat Nusantara mengenal Bahasa
Arab. Dalam perkembangan berikutnya,
bahasa ini sempat menjadi lingua franca
dalam pergaulan antar pulau dan bangsa
di Nusantara. Selain itu pula, tulisan
Arab digunakan sebagai pengganti tulisan
Pallawa dari India yang telah berkembang
sebelumnya.

Bagi bangsa Indonesia, khususnya umat
Islam, Bahasa Arab bukanlah “bahasa
asing”, karena muatannya menyatu dengan
kebutuhan umat Islam. Sayangnya, sikap
dan pandangan sebagian besar kaum
Muslim Indonesia masih beranggapan
bahwa Bahasa Arab hanyalah bahasa
agama, schingga perkembangan Bahasa
Arab terbatas hanya di lingkungan kaum
Muslimin yang ingin memperdalam ilmu
pengetahuan agama.

Hanya lingkungan kecil yang
menyadari betapa Bahasa Arab — selain
sebagai bahasa agama — merupakan bahasa
ilmu pengetahuan dan sains yang berhasil
melahirkan karya-karya besar ulama
di berbagai bidang ilmu pengetahuan,
filsafat, sejarah, dan sastra. Karena itu,
tidaklah berlebihan bila dikatakan bahwa
Bahasa Arab merupakan peletak dasar bagi
pertumbuhan ilmu pengetahuan modern
yang berkembang cepat dewasa ini.

Bahasa Arab sudah dikenal luas di
seluruh lapisan masyarakat di Indonesia.
Hal ini dikarenakan Bahasa Arab telah
dipelajari oleh sebagian masyarakat
Indonesia, baik di lembaga-lembaga
formal seperti sekolah dan perguruan
tinggi maupun lembaga-lembaga non-
formal seperti pesantren, madrasah,
tempat-tempat kursus, majelis taklim, dan
lembaga-lembaga lainnya.

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 83
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab

Pada lembaga-lembaga formal, Bahasa
Arab diajarkan baik secara langsung
maupun tidak langsung sejak Taman
Kanak-kanak sampai Perguruan Tinggi.
Pengajaran Bahasa Arab secara langsung
disampaikan melalui mata pelajaran
Bahasa Arab, sedangkan secara tidak
langsung dipelajari melalui pendidikan
agama Islam atau mata pelajaran-pelajaran
lainnya.?

Referensi

Abbas, St Aisyah & Nur Rahma Asnawi. (2020).
“Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam di
Sumatera: Suatu Kajian terhadap Tokoh dan
Lembaganya” in ASH-SHAHABAH: Jurnal
Pendidikan dan Studi Islam, Vol.6, No.1 [Januari],
hlm.1-15.

Abdullah. (2018). “Bahasa sebagai Konstruksi Budaya:
Fenomena Bahasa Arab Indonesia”. Tersedia secara
online di: hetp://repository.uinjkt.ac.id/dspace/
bitstream/123456789/32436/1/Bahasa [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 9 Februari 2019].

Ajisman. (2002). Rahmah El Yunusiyah: Tokoh
Pembaharu Pendidikan dan Aktivis Perempuan di
Sumatra Barat. Jakarta: Badan Pengembangan
Kebudayaan dan Pariwisata, Balai Kajian Sejarah
dan Nilai Tradisional.

Akhiruddin, K.M. (2015). “Lembaga Pendidikan Islam
di Nusantara” dalam Jurnal TARBIYA, Vol.1, No.1,
hlm.195-219.

Akhwan, Muzhoffar. (2008). “Pengembangan
Madrasah sebagai Pendidikan untuk Semua”
dalam EL-TARBAWI: Jurnal Pendidikan Islam,
Volume 1(1), hlm.41-54. Tersedia secara
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/60426-ID-pengembangan-madrasah-
sebagai-pendidikan.pdf [diakses di Bandung, Jawa
Barat, Indonesia: 27 Februari 2019].

Akmansyah, M. (2015). “Al-Qur’an dan Al-Sunnah
sebagai Dasar Ideal Pendidikan Islam” dalam

*Pernyataan: Saya, yang bertanda tangan di bawah ini,
menyatakan dengan sebenar-benarnya bahwa artikel ini
adalah asli karya akademik saya. Ianya bukan hasil plagiat,
karena sumber-sumber yang saya kutip dalam pembahasan
telah dicantumkan secara jelas dan lengkap dalam Daftar
Pustaka atau Referensi. Saya bersedia diberi sanksi akademik,
sekiranya apa-apa yang saya nyatakan ini, di kemudian hari,
tidak sesuai dengan ketentuan yang ada.

Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam, Vol.8,
No.2 [Agustus], hIm.127-142. Tersedia secara
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/69511-1D-al-quran-dan-al-sunnah-
sebagai-dasar-ide.pdf [diakses di Bandung, Jawa
Barat, Indonesia: 9 Februari 2019].

Ali, Muhammad Daud. (1995). Lembaga-lembaga Islam
di Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.
Ambary, Hasan Muarif. (1997). Dinamika Sejarah dan
Sosialisasi Islam di Asia Tenggara Abad 11-17 M.
Jakarta: Depdukbud RI [Departemen Pendidikan

dan Kebudayaan Republik Indonesia].

Amin, Faizal & Rifki Abror Ananda. (2018).
“Kedatangan dan Penyebaran Islam di Asia
Tenggara: Tela’ah Teoritik tentang Proses Islamisasi
Nusantara” dalam ANALISIS: Jurnal Studi
Keislaman, Vol.18, No.2 [Desember], hlm.67-100.

Andriani, Asna. (2015). “Urgensi Pembelajaran Bahasa
Arab dalam Pendidikan Islam” dalam TAALLUM,
Vol.03, No.01 [Juni], hlm.39-56. Tersedia secara
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/67658-1D-urgensi-pembelajaran-
bahasa-arab-dalam-p.pdf [diakses di Bandung, Jawa
Barat, Indonesia: 5 Februari 2019].

Anshori, Taufig. (2019). “Peran Bahasa Arab dalam
Pengembangan Ilmu dan Peradaban Islam”.
Makalah Ilmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia dan ada
dimiliki oleh Penulis.

Anwar, Abu. (2016). “Karakteristik Pendidikan dan
Unsur-unsur Kelembagaan di Pesantren” dalam
POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam, Vol.2, No.2
[Desember], hlm.165-181.

Arif, Moh. (2013). “Manajemen Madrasah dalam
Upaya Peningkatan Mutu Pendidikan Islam” dalam
EPISTEME, Vol.8, No.2 [Desember], hlm.415-438.

Arifin, M.T. (2016). Muhammadiyah: Potrer
yang Berubah. Yogyakarta: Penerbit Suara
Muhammadiyah.

Arsyad, Azhar. (2004). Bahasa Arab dan Metode
Pengajarannya: Beberapa Pokok Pikiran. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Azra, Azyumardi. (1999). Pendidikan Islam, Tradisi,
dan Modernisasi: Menuju Millenium Baru. Ciputat:
Logos Pustaka Ilmu.

Bakri, Muhammad Ali. (2017). “Metode Langsung
(Direct Method) dalam Pengajaran Bahasa Arab”
dalam AL-MARAJT’: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab,
Vol.1, No.1 [Juni], hlm.1-12.

Bashori. (2018). “Sejarah Perundang-undangan
Pendidikan Islam di Indonesia” dalam ZNSANIA,
Vol.23, No.1 [Januari-Juni], hlm.92-112.

Basri, Hasan. (2017). “Eksistensi Pesantren: Antara
Kultivasi Tradisi dan Transformasi Edukasi” dalam

Jurnal MUDARRISUNA, Vol.7, No.2 [July-
Desember], hlm.313-345.

Basyit, Abdul. (2017). “Pembaharuan Model Pesantren:

84 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



Respon terhadap Modernitas” dalam KORDINAT,
Vol.XVI, No.2 [Oktober], hlm.293-324.

Budiyono, Ahmad. (2019). “Analisa Pola Perdagangan
Kaum China & Kaum Arab”. Makalah Ilmiah
Tidak Diterbitkan. Jombang, Jawa Timur: STIT Al-
Urwatul Wustqo.

Chemae, Sitihaya. (2018). “Peran Guru dalam
Mengembangkan Bahasa Arab pada Anak Usia
Dini di TK Hadhanah Nahdhah Samphan Witaya
Becoh Irong, Narathiwat, Thailand”. Skripsi Sarjana
Tidak Diterbitkan. Lampung: Fakutas Tarbiyah
dan Keguruan UIN [Universitas Islam Negeri]
Raden Intan. Tersedia secara online juga di: http://
repository.radenintan.ac.id/4717/1/SITIHAYA%20
CHEMAE.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat,
Indonesia: 15 Februari 2019].

Dahlan, Zaini. (2018). “Modernisasi Pendidikan Islam:
Sketsa Pesantren” dalam Jurnal ANSIRU PAI,
Volume 2(2), Juli-Desember, hlm.1-13.

Dhofier, Zamakhsyari. (19806). Tradisi Pesantren: Studi
tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: Penerbit
LP3ES, Terjemahan.

Ernawati, Euis. (2018). “Perencanaan Pembelajaran
Bahasa Arab di Perguruan Tinggi Pariwisata” dalam
ARABIYAT: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab dan
Kebahasaaraban, Vol.5, No.1 [Juni], hlm.15-37.

Fadhil, Abdul. (2007). “Transformasi Pendidikan Islam
di Minangkabau” dalam LONTAR: Jurnal Sejarah,
Vol.4, No.2 [Juli-Desember], hlm.42-56.

Fadhly, Fabian. (2018). “Pemahaman Keagamaan Islam
di Asia Tengggara Abad XIII-XX” dalam MILLAH:

Jurnal Studi Agama, Vol.18, No.1, pp.51-78.

Fadjar, Malik. (1998). Madrasah dan Tantangan
Modernitas. Bandung: Penerbit Mizan.

Falahi, Ziyad. (2012). “Prospek Regionalisme Timur
Tengah Pasca Arab Spring: Telaah terhadap
Identitas Kolektif Liga Arab” dalam Jurnal Kajian
Wilayah, Vol.3, No.2, hlm.189-205.

Farikah, Imam Baihaqi & Retma Sari [eds]. (2017).
Pengajaran Bahasa Indonesia bagi Penutur Asing
dalam Kerangka Sastra dan Budaya. Yogyakarta:
Penerbit Graha Cendekia. Tersedia secara online
juga di: https://semnas.untidar.ac.id/wp-content/
uploads/2019/02/KABASTRA-BIPA-2017-
Bagian-1.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat,
Indonesia: 9 Februari 2019].

Ferdinan. (2018). “Pondok Pesantren: Ciri Khas
Perkembangannya” dalam jurnal TARBAWI,

Vol.1, No.1, hlm.12-20. Tersedia secara online

juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/288588-pondok-pesantren-dan-
ciri-khas-perkemban-830150d5.pdf [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 21 Februari 2019].

Furqan, Muhammad. (2019). “Surau dan Pesantren
sebagai Lembaga Pengembang Masyarakat Islam di
Indonesia: Kajian Perspektif Historis” dalam Jurnal

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

AL-IJTIMAIYYAH: Media Kajian Pengembangan
Masyarakat Islam, Vol.5, No.1 [Januari-Juni],
hlm.1-34.

Ghazzawi, Sabah. (1992). The Arabic Language.
Washington D.C.: Center for Contemporary Arab
Studies.

Hamruni. (2004). “Pendidikan Perempuan dalam
Pemikiran Rahmah El-Yunusiyah” dalam
Kependidikan Islam, Vol.2, No.1 [Februari-Juli],
hlm.105-125. Tersedia secara online juga di: htep://
digilib.uin-suka.ac.id/8550/1/HAMRUNI [diakses
di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 27 Februari 2019].

Hasnida. (2017). “Sejarah Perkembangan Pendidikan
Islam di Indonesia pada Masa Pra Kolonialisme dan
Masa Kolonialisme” dalam KORDINAT, Vol.XV1,
No.2 [Oktober], hlm.237-256.

Hawi, Akmal. (2017). “Tantangan Lembaga
Pendidikan Islam” dalam 7ADRIB, Vol.III,

No.1 [Juni], hlm.143-161. Tersedia secara

online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/257007-tantangan-lembaga-
pendidikan-islam-b6d26621.pdf [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 21 Februari 2019].

Hidayat, Tatang, Ahmad Syamsu Rizal & Fahrudin.
(2018). “Peran Pondok Pesantren sebagai Lembaga
Pendidikan Islam di Indonesia” dalam 7A’DIB:
Jurnal Pendidikan Islam, Vol.7, No.2, hlm.461-472.

Huda, Khoirul. (2016). “Problematika Madrasah dalam
Meningkatkan Mutu Pendidikan Islam” dalam
Dinamika Penelitian, Vol.16, No.2 [November],
hlm.309-336. Tersedia secara online juga di: hteps://
media.neliti.com/media/publications/68291-1D-
problematika-madrasah-dalam-meningkatkan.pdf
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia:

27 Februari 2019].

Izzan, Ahmad. (2004). Metodologi Pembelajaran Bahasa
Arab. Bandung: Humaniora Utama Press.

Jaya, Alpen Putra. (2018). “Relevansi Sistem
Pendidikan Pesantren di Era Moderenisasi:

Analisis Studi Ponpes Pancasila Bengkulu”. Skripsi
Sarjana Tidak Diterbitkan. Bengkulu: Program
Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas Tarbiyah
Dan Tadris, IAIN [Institut Agama Islam Negeri]
Bengkulu. Tersedia secara online juga di: htep://
repository.iainbengkulu.ac.id/3429/1/ALPEN.pdf
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia:

5 Februari 2019].

Khairuddin. (2019). “Studi Klasik Lembaga
Pendidikan Islam di Nusantara: Surau, Meunasah,
dan Pesantren” dalam BENCHMARKING: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, Vol.3, No.1 [Januari-
Juni], hlm.79-93.

Khoirurrijal. (2015). “Bahasa Arab dan Hubungan
Diplomasi Internasional” dalam ZAIN METRO:
Socio-Ecotechno-Preneurship, pada 27 April.

Tersedia secara online juga di: http://metrouniv.

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 85
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab

ac.id/?page=artikel_detail [diakses di Bandung, Jawa
Barat, Indonesia: 5 Februari 2019].

Kosim, Mohammad. (2007). “Madrasah di Indonesia:
Pertumbuhan dan Perkembangan” dalam 7ADRIS,
Vol.2, No.1, hlm.41-57.

Kosim, Muhammad. (2015). “Syekh Sulaiman Al-
Rasuli Tokoh Pendidikan Islam Bercorak Kultural”
dalam TURAST: Jurnal Penelitian &Pengﬂbdian,
Vol.3, No.1 [Januari-Juni], hlm.23-41.

Leirissa, R.Z. et al. [eds]. (2004). Ambonku: Doeloe,
Kini, Esok. Ambon: Pemerintah Kota Ambon.

Madjid, Nurcholis. (1997). Bilik-bilik Pesantren: Sebuah
Potret Perjalanan. Jakarta: Yayasan Paramadina.

Maksum. (1999). Madrasah: Sejarah dan
Perkembangannya. Jakarta: Logos Pustaka IImu.

Mas’ud, Sulthon. (2014). Sejarah Peradaban Islam.
Surabaya: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan,

UIN [Universitas Islam Negeri] Sunan Ampel.
Tersedia secara online juga di: http://digilib.uinsby.
ac.id/20125/1/Sejarah%20Peradaban%20Islam.
pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 5
Februari 2019].

Masyhudi, Fauza. (2014). “Pemikiran Mahmud Yunus
tentang Konsep Pendidikan Islam” dalam Jfurnal
TARBIYAH, Vol.21, No.1 [Januari-Juni], hIm.96-118.

Matanasi, Petrik. (2017). “Sekolah Modern Pertama di
Nusantara adalah Sekolah Kristen” dalam 77RT0O.
ID, pada 24 Agustus. Tersedia secara online juga

di: heeps://tiro.id/sekolah-modern-pertama-di-

nusantara-adalah-sekolah-kristen-cu8q [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 21 Februari 2019].

Miftakhuddin. (2019). Kolonialisme: Eksploitasi dan
Pembangunan Menuju Hegemoni. Sukabumi, Jawa
Barat: CV Jejak.

Misrawi, Zuhairi. (2010). Hadratussaikh Hasyim Asyari:
Moderasi, Keumatan, dan Kebangsaan. Jakarta:
Kompas Media Nusantara.

Mocleong, Lexy. (2002). Metode Penelitian Kualitatif:
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Muarif. (2012). Modernisasi Pendidikan Islam: Sejarah
dan Perkembangan Kweekschool Moehammadijah,
1923-1932. Yogyakarta: Penerbit Suara
Muhammadiyah.

Mudlofir, Ali. (2013). “Pendidikan Karakter: Konsep
dan Aktualisasinya dalam Sistem Pendidikan Islam”
dalam NADWA: Jurnal Pendidikan Islam, Vol.7,
No.2 [Oktober], hlm.229-263.

Mukhlis, Abdul. (2019). “Sejarah Lembaga-lembaga
Pendidikan Islam Nusantara: Surau, Meunasah,
Pesantren, dan Madrasah”. Makalah Iimiah Tidak
Diterbitkan. Pasuruan, Jawa Timur: STAI [Sekolah
Tinggi Agama Islam] Pancawahana Bangil.

Muslim, Muhamad Thwanul & Mirwan Surya
Perdhana. (2017). “Glass Ceiling: Sebuah Studi
Literatur” dalam jurnal Bisnis STRATEGI, Vol.26,
No.1 [Juli], hlm.28-38.

Muta’ali, Abdul. (2011). “Signifikansi Kajian Bahasa
Semit dalam Linguistik Arab” dalam Jurnal Al-
Azhar Indonesia: Seri Humaniora, Vol.1, No.2
[September], hlm.119-124.

Mustafa, A. & A. Aly. (1998). Sejarah Pendidikan Islam
di Indonesia. Bandung: Pustaka Setia.

Naim, Mochtar. (1990). “Madrasah Sumatera Thawalib
Parabek, Bukittingi”. Laporan Penelitian Tidak
Diterbitkan. Padang: IAIN [Institut Agama Islam
Negeri] Imam Bonjol.

Nasution, Sori Muda. (1985). Sejarah Pendidikan.
Bandung: Penerbit Jemmars.

Nizah, Nuriyatun. (2016). “Dinamika Madrasah
Diniyah: Suatu Tinjauan Historis” dalam
EDUKASIA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam,
Vol.11, No.1 [Februari], hlm.181-202.

Nurfadilah, Asifa. (2019). “Madrasah Nizamiyah:
Peranan K.H. Abdul Wahid Hasyim dalam
Pembaharuan Pendidikan Islam di Pesantren
Tebuireng (1934-1953)”. Skripsi Sarjana Tidak
Diterbitkan. Bandung: Departemen Pendidikan
Sejarah FPIPS UPI [Fakultas Pendidikan Ilmu
Pengetahuan Sosial, Universitas Pendidikan Indonesia].

Nursikin, Mukh. (2018). “Eksistensi Madrasah dan
Sekolah Islam sebagai Lembaga Pendidikan Islam
dalam Sistem Pendidikan Nasional: Studi Kasus di
MAN Yogyakarta IIT dan SMA Muhammadiyah
1 Yogyakarta” dalam STAWA: Jurnal Pendidikan
Islam, Vol.3, No.1 [Januari-Juni], hlm.27-58.

Pane, Akhiril. (2018). “Urgensi Bahasa Arab: Bahasa
Arab sebagai Alat Komunikasi Agama Islam” dalam
KOMUNIKOLOGTI: Jurnal Pengembangan Ilmu
Komunitkasi dan Sosial, Vol.2, No.1, hlm.77-88.

Prasodjo, Sudjoko ez al. (2001). “Profil Pesantren”
dalam Abuddin Nata [ed]. Sejarah Pertumbuban
dan Perkembangan Lembaga-lembaga Pendidikan
Islam di Indonesia. Jakarta: Penerbit Grasindo.

Qomaruddin, Ahmad. (2017). “Implementasi Metode
Bernyanyi dalam Pembelajaran Mufradac” dalam
JK: Jurnal Kependidikan, Volume 5(1), Mei,
hlm.20-28.

Rahardjo, M. Dawam [ed]. (1985). Pergulatan Dunia
Pesantren: Membangun dari Bawah. Jakarta:
Penerbit P3M.

Rahmat. (2014). “Madrasah sebagai Lembaga
Pendidikan Islam: Sistem dan Perkembangannya
Sebelum dan Sesudah Kemerdekaan” dalam jurnal
RIHLAH, Volume 1(2), hIm.53-68.

Rezi, Melisa & Amrina. (2019). “Semit: Asal Muasal
Bahasa Arab” dalam LUGHAWIYAH, Volume 1(2),
Desember, hlm.113-122.

Rozak, Abd. (2018). “Al-Quran, Hadis, dan Ijtihad
sebagai Sumber Pendidikan Islam” dalam
FIKRAH: Journal of Islamic Education, Vol.2, No.2
[Desember], hlm.85-101.

Rozak, Abd & Ja'far. (2019). Studi Islam di Tengah

86 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



Masyarakar Majemuk: Islam Rahmatan lil Alamin.
Tangerang Selatan, Banten: Yayasan Asy-Syariah
Modern Indonesia. Tersedia secara online

juga di: http://okp.uinjke.ac.id/wp-content/
uploads/2019/10/Studi-Islam-di-Tengah-
Masyarakat.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat,
Indonesia: 5 Januari 2020].

Ruslin, Ismah Tita. (2013). “Memetakan Konflik di
Timur Tengah: Tinjauan Geografi Politik” dalam
Jurnal Politik Profetik, Vol.1, No.1, hlm.3-14.

Sahide, Ahmad. (2019). “Demokratisasi Era the Arab
Spring di Negara-negara Arab” dalam Kzjian
Timur Tengah FIB UGM, pada 15 September.
Tersedia secara online juga di: heeps://ktt.fib.ugm.
ac.id/2019/09/15/demokratisasi-era-the-arab-
spring-di-negara-negara-arab/ [diakses di Bandung,
Jawa Barat, Indonesia: 5 Januari 2020].

Saleh, Abdurrahman. (2000). Pendidikan Agama
dan Keagamaan: Visi, Misi, dan Aksi. Jakarta:
Gemawindu Pancaperkasa.

Saragih, Dahlina Sari, Abd Mukti & Siti Zubaiah.
(2019). “Dinamika Madrasah Diniyah Takhmiliyah
Awaliyah: Studi Kasus MDTA di Kecamatan Percut
Sei Tuan” dalam EDU RELIGIA, Volume 3(1),
Januari-Maret, hlm.17-28.

Sardiman, A M. et al. (2012). “Buya Hamka dan
Perkembangan Muhammadiyah, 1925-1981”.
Laporan Penelitian Tidak Diterbitkan. Yogyakarta:
FKIP UNY [Fakultas Ilmu Sosial, Universitas
Negeri Yogyakarta]. Tersedia secara online pula
di: heep://staffnew.uny.ac.id/upload/ 132304482/
penelitian/BUYA+HAMKA [diakses di Bandung,
Jawa Barat, Indonesia: 27 Februari 2019].

Satria, Rengga. (2019). “Dari Surau ke Madrasah:
Modernisasi Pendidikan Islam di Minangkabau,
1900-1930 M” dalam TADRIS: Jurnal Pendidikan
Islam, Vol. 14 No.2, 2019 , hlm.277-288.

Sauri, Sofyan. (2003a). Berhaji ke Baetullah. Bandung:
Penerbit Budaya Media.

Sauri, Sofyan. (2003b). “Pengembangan Strategi
Pendidikan Berbahasa Santun di Sekolah”. Disertasi
Doktor Tidak Diterbitkan. Bandung: Program
Studi Pendidikan Umum/Nilai PPs UPI [Program
Pascasarjana, Universitas Pendidikan Indonesia].

Sauri, Sofyan. (2005). Nilai Pendidikan Agama dalam
Keluarga. Bandung: Penerbit Grapindo.

Sauri, Sofyan. (2007). Percakapan Sehari-hari di Timur
Téngah. Bandung: Penerbit Manajemen Qolbu.

Seff, Faisal Mubarak. (2019). Dinamika Pendidikan
Bahasa Arab di Indonesia dalam Konteks Persaingan
Global. Banjarmasin: TAIN [Institut Agama Islam
Negeri] Antasari Press. Tersedia secara online
juga di: http://idr.uin-antasari.ac.id/11552/1/
Dinamika%20Bahasa%20Arab%282%29.pdf
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia:

9 Januari 2020].

INSANCITA: Journal of Islamic Studies in Indonesia and Southeast Asia,

Volume 5(1), February 2020

Siregar, Adek Kholijah. (2019). “Madrasah sebagai
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia”. Makalah
Ilmiah Tidak Diterbitkan. Tersedia dan dimiliki oleh
Penulis.

Steenbrink, Karel A. (1991). Pesantren, Madrasah, dan
Sekolah. Jakarta: Penerbit LP3ES, Terjemahan.

Subandi. (2011). “Deskripsi Kualitatif sebagai
satu Metode dalam Penelitian Pertunjukan”
dalam HARMONIA, Vol.11, No.2 [Desember],
hlm.173-179.

Sunarti, Linda. (2013). “Menelusuri Akar Konflik
Warisan Budaya antara Indonesia dengan Malaysia”
dalam SOSIOHUMANIKA: Jurnal Pendidikan Sains
Sosial dan Kemanusiaan, Volume 6(1), Mei, hlm.77-
88. Tersedia secara online juga di: http://www.
journals.mindamas.com/index.php/sosiohumanika/
article/viewFile/482/480 [diakses di Bandung, Jawa
Barat, Indonesia: 9 Januari 2020].

Supani. (2009). “Sejarah Perkembangan Madrasah
di Indonesia” dalam INSANIA: Jurnal Pemikiran
Alternatif Kependidikan, Vol.14, No.3 [September-
Desember], hIm.560-579.

Suwendi. (2004). Sejarah dan Pemikiran Pendidikan
Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Suwirta, Andi. (1989). “Ketika Saudara Tua Disambut
oleh Saudara Muda: Sikap Politik Pemerintahan
Pendudukan Jepang terhadap Umat Islam
Indonesia, 1942-1945". Skripsi Sarjana Tidak
Diterbitkan. Bandung: Jurusan Pendidikan
Sejarah FPIPS IKIP [Fakultas Pendidikan Ilmu
Pengetahuan Sosial, Institut Keguruan dan Ilmu
Pendidikan] Bandung.

Suwirta, Andi. (2002). Tasawuf dan Proses Islamisasi di
Indonesia. Bandung: Historia Utama Press.

Syafe’i, Imam. (2017). “Pondok Pesantren: Lembaga
Pendidikan Pembentukan Karakter” dalam
AL-TADZKIYYAH: Jurnal Pendidikan Islam,
Volume 8 [Mei], hlm.85-103. Tersedia secara
online juga di: https://media.neliti.com/media/
publications/177493-1D-pondok-pesantren-
lembaga-pendidikan-pemb.pdf [diakses di
Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 21 Februari 2019].

Syam, Syamsuar. (2018). “Mengenal Islamisasi: Konflik
dan Akomodasi (Kajian tentang Proses Penyebaran
Islam Periode Awal di Nusantara)” dalam AL-
HIKMAH: Jurnal Dakwah dan Imu Komunikasi,
hlm.76-84.

Tajuddin, Shafruddin. (2018). “Pengembangan Model
Pembelajaran Bahasa Arab Tingkat Sekolah Dasar
untuk Meningkatkan Kemampuan Berbahasa
Arab Siswa” dalam jurnal PARAMETER, Vol.29,
No.2, hIm.200-215. Tersedia secara online juga di:
hteps://core.ac.uk/download/pdf/290476493.pdf
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia:

15 Februari 2019].
Taufik. (2016). Pembelajaran Babasa Arab MI.

© 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia 87
P-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



SOFYAN SAURI,
Sejarah Perkembangan Bahasa Arab

Surabaya: UIN [Universitas Islam Negeri] Sunan
Ampel Press, cetakan ke-4. Tersedia secara online
juga di: htep://digilib.uinsby.ac.id/14712/2/

Pembelajaran%20bahasa%20Arab.pdf [diakses di

Bandung, Jawa Barat, Indonesia: 15 Februari 2019].

Tilaar, H.A.R. (2000). Paradigma Baru Pendidikan
Nasional. Jakarta: Rineka Cipta.

Ummatin, Khoiro. (2014). “Tiga Model Interaksi
Dakwah Rasulullah terhadap Budaya Lokal” dalam
Jurnal DAKWAH, Vol. XV, No.1, hlm.179-205.
Tersedia secara online juga di: http://ejournal.
uin-suka.ac.id/dakwah/jurnaldakwah/article/
viewFile/303/282 [diakses di Bandung, Jawa Barat,
Indonesia: 9 Januari 2020].

Wahab, Muhbib Abdul. (2014). “Peran Bahasa Arab
dalam Pengembangan Ilmu dan Peradaban Islam”
dalam ARABIYAT: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab
dan Kebahasaaraban, Vol. 1, No. 1, Juni 2014,
hlm.1-20.

Wahida, Besse. (2017). “Problematika Pembelajaran
Bahasa Arab: Studi Kasus terhadap Problematika
Metodologis Pembelajaran Bahasa Arab di IAIN
Pontianak” dalam jurnal Al-Astar STAI Mempawabh,
Vol.7, No.1, pp.43-64. Tersedia secara online juga
di: heeps://core.ac.uk/download/pdf/229207695.
pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia:

21 Februari 2019].

Wekke, Ismail Suardi & Muhlis Muhammad Abdullah.

(2018/2019). “Problematika Bahasa Arab”. Makalah

Ilmiah Tidak Diterbitkan. Sorong, Papua Barat,
Indonesia: STAIN [Sekolah Tinggi Agama Islam
Negeri] Sorong. Tersedia dan ada pada Penulis.

Wise, Hilary. (1987). Arabic at a Glance. New York:
Barron’s Educational Series, Inc.

Yahya, M. Daud. (2014). “Posisi Madrasah dalam
Sistem Pendidikan Nasional di Era Otonomi
Daerah” dalam KHAZANAH, Vol . X11, No.01
[Januari-Juni], hlm.78-101. Tersedia secara
online juga di: https://core.ac.uk/download/
pdf/34221461.pdf [diakses di Bandung, Jawa Barat,
Indonesia: 27 Februari 2019].

Yudiawan, Agus. (2019). “Rekonstruksi Manajemen
Mutu Pesantren” dalam ALFIKR: Jurnal Pendidikan
Islam, Vol.5, No.2 [Desember], hlm.10-17.

Yusuf, Enjang Burhanudin. (2016). “Implementasi
Kurikulum Bahasa Arab di Perguruan Tinggi
Agama Islam (PTAI) di Indonesia”. Tersedia
secara online di: htep://ftik.iainpurwokerto.
ac.id/implementasi-kurikulum-bahasa-arab-di-
perguruan-tinggi-agama-islam-ptai-di-indonesia/
[diakses di Bandung, Jawa Barat, Indonesia:

15 Februari 2019].

Zainuri, Muhammad. (2019). “Perkembangan Bahasa
Arab di Indonesia” dalam Jurnal TARLING, Vol 11,
No.2, hlm.231-248.

Zuraya, Nidia. (2012). “Rahmah El-Yunusiyah: Perintis
Sekolah Wanita Islam di Indonesia” dalam surat

kabar Republika. Jakarta: 7 April.

88 © 2020 Minda Masagi Press owned by ASPENSI in Bandung, West Java, Indonesia
p-ISSN 2443-2776, e-ISSN 2657-0491, and www.journals.mindamas.com/index.php/insancita



