Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian
Tradisional Sunda

Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman
Fakultas Seni Pertunjukan
Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung
Jalan Buahbatu No 212, Bandung 40265
Email: tardi_ruswandi@isbi.ac.id, kangasepnugraha@gmail.com, dody_satya_ekagustdi-
man@isbi.ac.id

ABSTRACT

The Sundanese traditional stringed instruments known as the kacapi have appeared through a long journey
of space and time. These instruments have passed down musical aesthetic values in Karawitan music in
Sunda. However, some traditional stringed instruments in Sunda are marginalized nowadays because
they are no longer useful and functional in social and cultural life, even though not all Sundanese are
familiar with every traditional stringed instrument. This paper aims to provide an overview of the existence
of traditional stringed instruments in Sunda or Kacapi. The method used is qualitative with a descriptive
analysis approach, intending to make research work efficient in solving problems in research because of the
description and analysis work. This research results in a synthesis that traditional musical instruments in
Sunda are the Kacapi Baduy, Kacapi Jentréng Rancakalong and Cibalong Tasikmalaya, Kacapi Pantun,
Kacapi Indung in cianjuran style, and Kacapi Wanda Anyar. The recommendation from the research results
is creative work so that this musical instrument can exist across time in the future.

Keywords: kacapi, prospecting, Sundanese
ABSTRAK

Alat musik petik tradisional di Sunda dikenal dengan sebutan kacapi telah tampil melewati
perjalanan ruang dan waktu yang sangat panjang. Instrumen ini telah berhasil mewariskan nilai-
nilai estetik musikal pada musik Karawitan di Sunda. Namun pada masa sekarang disenyalir
beberapa alat musik petik tradisional di Sunda ini ada yang sedikit termarginalkan karena
tidak lagi digunakan dan difungsikan dalam kehidupan sosial budaya masyarakatnya. Padahal
tidak semua orang Sunda yang sudah mengenal dengan baik setiap alat musik petik tradisional
yang mereka miliki. Tulisan ini bertujuan untuk memberikan gambaran mengenai keberadaan
alat musik petik tradisional di Sunda atau kacapi. Metode yang digunakan adalah kualitatif
dengan pendekatan deskriptif analisis, bermaksud agar kerja penelitian menjadi efisien dalam
memecahkan masalah dalam penelitian, karena adanya pendeksripsian dan analisis. Penelitian
ini menghasilkan sintesa bahwa alat musik tradisional yang ada di Sunda adalah kacapi baduy,
kacapi jentréng Rancakalong dan Cibalong Tasikmalaya, kacapi pantun, kacapi indung cianjuran, dan
kacapi wanda anyar. Rekomendasi dari hasil penelitian adalah kerja kreatif agar alat musik ini
tetap eksis mengarungi waktu di masa yang akan datang.

Kata kunci: kacapi, penelusuran, Sunda.

PENDAHULUAN ragam jenis, bentuk, struktur, karakter laras,
Keragaman kacapi (alat petik Sunda) dan garap. Sangat membanggakan, namun
beserta keseniannya diibaratkan ‘tamanbunga  seperti halnya siklus kehidupan, ada yang

kacapi (alat petik Sunda) yang luas, beraneka bertahan dan tidak mampu bertahan, ada

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

168
yang berkembang dan sebaliknya punah atau
mendekati kepunahan karena ditinggalkan
masyarakat pendukungnya. Moh. E. Hasim
menggambarkan siklus kehidupan tersebut

dalam teks berikut ini:

Mun ningal kembang ros, kasawang ti
kaanggangan aya kulucu-lucu teuing, nu
bodas nyacas siga kapas, mencenges koneng,
nu beureum euceuy, diteuteup beuki lila
beuki anteb, ku saha jeung iraha dipulasna,
isuk-isuk kudu keneh henteu kitu, ayeuna
geus mekar salin rupa. Deudeuh teuing nu
itu mah geuning layu, nungtutan marurag.
Teu aya nu mirosea sanajan katincakan. Ras
inget kana kakawasaanNa, geuning teu lana
ngaraja di patamanan teh (Hasim, 1984,
hlm 67).

Terjemahan:

Jika kita mengamati bunga rose, terlihat
dikejauhan begitu lucu, ada yang
berwarna putih seperti kapas, ada yang
warna kuning, juga merah menyala, se-
makin lama dilihat semakin pantas, oleh
siapa dan kapan diberikan warna, karena
tadi pagi tidak seperti itu, sekarang
sudah berganti rupa merekah mekar.
Namun sa-yang, ada yang mulai layu,
satu demi satu berjatuhan. Tidak ada
yang peduli meskipun terinjak. Lalu kita
teringat pada kekuasaan-Nya, ternyata
tidak ada yang abadi, ketika menjadi raja
di taman bunga.

Kondisi kacapi (alat petik Sunda) tidak
jauh berbeda dengannasib ‘tamanbunga’ yang
digambarkan teks di atas. Fenomena beberapa
alat musik petik yang mendekati kepunahan
menjadi urgen untuk didokumentasikan,
karena para pelaku yang menyimpan pengeta-
huan (terutama seniman alat petik) yang rata-
rata berusia uzur, pengetahuan, dan skill-
nya belum ditransmisikan kepada generasi

penerusnya.

Catatan mengenai alat musik petik
di Sunda sangat minim dan sulit untuk
dilacak. Kebiasaan berpikir taken for granted
dan oral tradition yang mewarnai aktivitas
seniman kacapi (alat petik Sunda) di masa
lampau, menyebabkan hal yang bersifat
teoritik dan konsep pada kacapi belum
sempat diklasifikasikan, dianalisis, ditata,
dan dikonsep-tualisasikan ke dalam bentuk
tulisan yang sistematis berdasar prinsip kerja

ilmiah.

METODE

Untuk mendapatkan jawaban atas

permasalahan kacapi sebagai alat petik

di Sunda yang teridentifikasi beraneka
ragam laiknya ‘taman bunga’. Namun pada
perkembangannya, kacapi di Sunda ada yang
bertahan untuk survive dan ada pula yang tidak
mampu bertahan dan mendekati kepunahan
karena

ditinggalkan oleh  masyarakat

pendukungnya, maka dibutuhkan suatu
metode, yang tujuannya untuk membantu
penulis dalam mencari jawaban.

Metode yang diimplementasikan yaitu
kualitatif dengan pendekatan deskriptif
analisis. Metode deskriptif analisis merupa-
kan salah satu metode penelitian untuk
memecahkan masalah yang diakukan dengan
cara mendeskripsikan dan menganalisis.
Menurut David Williams (1995), penelitian
kualitatif adalah pengumpulan data pada
suatu latar alamiah, dengan menggunakan
metode alamiah, dan dilakukan oleh orang
atau peneliti yang tertarik secara alamiah.

bahwa

kreatif dan pengembangan yang ditelorkan

Peneliti  berasumsi usaha

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

seniman kacapi menjadi pondasi utama yang
menyebabkan entitas alat musik petik ini
mumpuni melewati perjalanan ruang dan
waktu untuk tampil multiface hingga eksis
termanifestasikan pada masa sekarang.
Kreativitas yang dikatakan sebagai
kemampuan untuk mengidentifikasi masalah
dan memberi jawaban yang tepat atas masalah
itu menjadi pondisi kajian terhadap keber-
adaan entitas kacapi yang teraktualisasi hingga
sekarang. Artinya, ada seniman praktisi
yang menjadi agent of change pada masanya
memberikan jawaban yang tepat atas perma-
salahan entitas alat petik di Sunda pada masa
itu, misal dengan menambah jumlah dawai
atau melengkapi permainan kacapi menjadi
lebih kompleks. Hasil kreativitas tersebut
ternyata tersimpan dalam perjalanan ruang
dan waktu, sehingga di masa sekarang
warisan atas eksistensi kacapi itu tampil dan

dikenal sebagai tradisi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Proses transmisi skill dan knowledge di
kalangan seniman kacapi berlangsung secara
oral. Tulis-menulis belum membudaya dan
bukan aktivitas penting, menyebabkan feno-
mena perkembangan kacapi banyak yang
luput terekam dalam naskah kuno masyarakat
Sunda. Kalau pun ada naskah kuno yang
memuat informasi tersebut, kebanyakan rusak
karena dimakan usia sehingga sulit untuk
diterjemahkan.

Koran Pikiran Rakyat pada tanggal
23 februari 2006, memberitakan bahwa 120
naskah kuno yang ditulis dan diterbitkan

pada abad 7 - 19, sampai saat ini belum sempat

169
diterjemahkan dan tersimpan di Museum
Sri Baduga Maharaja Jawa Barat. Pemerintah
Jawa Barat melalui

propinsi Disbudpar

rencananya akan menganggarkan dana
sebesar Rp 600 juta untuk biaya penerjemahan
40 naskah kuno. Naskah tersebut belum
diterjemahkan ke dalam bahasa Sunda.
Di dalamnya memuat informasi penting
mengenai sejarah, kebudayaan, teknologi
pertanian, dan kehidupan masyarakat Sunda
di masa lampau.

Ironisnya keberadaan naskah Sunda
kuno tidak pada satu tempat, berceceran
di tangan kolektor benda antik, sebagian
diangkut ke Belanda, sehingga berbuah
kendala bagi peneliti lokal, dibutuhkan biaya
besar untuk mempelajari naskah kuno yang
tersimpan di negeri Kincir Angin.

Pada
Belanda,

masa pemerintahan Hindia
data-data sejarah dan transkip
penting mengenai kehidupan sosial budaya
masyarakat Sunda dan Jawa banyak yang
diboyong ke luar negeri (Iskandar, 1984, hlm.
7). Hasil penelitian peneliti asing pada masa
itu dibawa pulang ke negara mereka. Tak
heran, jika di luar negeri, Kulsum menemukan
naskah Sunda yang terpelihara di museum di
berbagai negara, seperti di Inggris, Swedia,
Belanda, Australia, Jerman, dan Polandia
(Kulsum, 2007, hlm. 1)

Gambaran keberadaan kacapi dan
seniman pelakunya ditulis Jaap Kunst pada
tahun 1927. Kunst meneliti gambar relief
dinding CandiJago (1260 M), yang menyerupai
instrumen kacapi di Sunda. Namun divisualkan
dengan posisi tangan pemain yang berbeda
dengan yang lazim diterapkan pemain kacapi

di Sunda (Zanten, 1987, hlm. 94). Perbedaan

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

170
itu menyebabkan Ernst L. Heins berasumsi
bahwa secara organologi dan permainan,
kacapi di Sunda bukan berasal dari kebudayaan
Zithers Hindu-Jawa, akan tetapi berhubungan
langsung dengan kebudayaan Zithers di Asia
Timur (Zanten, 1987, hlm. 94).

Keberadaan pemain kacapi disinggung
Sanghyang Siksa Kandang Karesian, naskah
kuno masyarakat Sunda yang dibuat pada
masa pemerintahan Sri Baduga Maharaja
(1482-1521), ditulis dengan candra sangkala,
berbunyi nora (0) catur (4) sagara (4) wulan
(1), menunjukan tahun 1440 saka atau tahun
1518 M, berisinya ajaran moral, etika, dan
informasi mengenai kehidupan sosial budaya
masyarakat Sunda masa itu. Beberapa
keterangan mengenai keberadaan kacapi dan

senimannya ditulis sebagai berikut:

Hayang nyaho di pantun ma: Langgalarang,
Banyakcatra, Siliwangi, Haturwangi;
prepan-tun tanya. Aya ta deui. Lamun urang
nyeu-eung nu ngawayang, ngadengekeun nu
ma[n]tun, nemu siksaan tina carita, ya kang-
keh guru panggung ngara[nJna (Warnaen,
1987, him. 70)

Terjemahannya:

Bila ingin tahu tentang pantun, seperti
Langgalarang, — Banyakcatra,  Siliwangi,
Haturwangi, tanyalah juru pantun. Ada
lagi. Kalau kita menonton wayang,
mendengarkan juru pantun, lalu mene-
mukan pelajaran dari kisahnya, itu
disebut guru panggung.

Naskah di atas menerangkan pantun dan
juru pantun eksis pada masa itu (1518), yaitu
orang yang dikenal bisa menabuh kacapi sambil
membawakan cerita pantun. Keberadaa-n juru
pantun ini sekurang-kurangnya telah ada

sebelum naskah kuno tersebut dibuat.

Kacapi Baduy

Catatan peneliti Belanda yang membu-
ka keberadaan kacapi dan senimannya, adalah
laporan Van Hoevell pada tahun 1845, yang
menulis aktivitas anggota masyarakat suku
Baduy yang dipanggil juru pantun kerap
memainkan alat musik yang disebut kacapi.

Juru Pantun Baduy dituntut memiliki
wawasan pengetahuan dan keterampilan
menabuh kacapi agar bisa memenuhi tugasnya
dengan baik. Proses transmisi pengetahuan
(wawasan, menabuh kacapi, cerita, lagu-lagu
dan mantra) dilakukan dari ‘mulut ke mulut’
antar tukang Pantun. Kini, masyarakat Baduy
hanya memiliki enam tukang Pantun, yakni
tiga orang dari Baduy Dalam dan tiga orang
dari Baduy Luar. Juru Pantun dari Baduy
Dalam biasanya ditanggap di kampungnya
masing-masing dan tukang pantun dari Baduy
Luar biasanya ditanggap untuk berpuluh-
puluh kampung - jumlah kampung di
Baduy Luar sekarang terdapat sebanyak
50 lebih kampung. Hal yang menarik dari
tukang pantun dari Baduy dalam dan Baduy
luar, adalah wilayah tanggapan bagi tukang
pantun. Tukang pantun dari Baduy Dalam bisa
diundang untuk mantun di wilayah kampung
Baduy Luar, tetapi sebaliknya belum pernah
terjadi tukang pantun dari Baduy Luar mantun
di Baduy Dalam (Permana, 2006, hlm. 4)

Kacapi Baduy yang digunakan juru pantun
dideskripsikan Hoevel sebagai jenis gitar yang
panjang dengan enam utas dawai yang tebal
dan panjang tidak sama (Zanten, 1987, hlm
34). Laporan Hoevell ditindaklanjuti Meijer
dalam penelitian berjudul De Badoej’s (1891).
Pada waktu itu Meijer menyaksikan di sekitar

pemu-kiman Baduy Luar ada juru pantun

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

Gambar 1. Kacapi Baduy
(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1978)

yang me-mainkan kacapi, berkeliling semacam
ngamen untuk mencari uang (Meijer, 1891,
hlm 136).

Kacapi Baduy dianggap representasi
kacapi masyarakat Sunda pada masa lampau,
sekurang-kurangnya mendekati yang asli
(Sukanda, 1996, hlm 4). Asumsi tersebut
beralasan, karena masyarakat Baduy (teru-
tama Baduy Dalam) kukuh dan taat menjaga
nilai ketradisiannya. Mereka menolak semua
kebudayaan yang berasal dari luar (Ekadjati,
1984, hlm. 24-25). 75% tatanan kehidupannya
masih relatif asli dan representasi berdasarkan
tatanan kehidupan masyarakat Sunda lama
(Sukanda, 1996, him. 4).

Kacapi  pada

masyarakat ~ Baduy

berukuran kecil, menyerupai bangunan
perahu, panjang antara 70-80 cm, lebar 15-20
cm, tinggi 12-15 cm, dan jumlah dawai antara
9-12 utas (Suryana, 1975, hlm. 9; Soepandi,
1976, hlm. 31; dan Ekadjati, 1984, hlm. 144).
Kacapi ini tidak mengalami pengecatan,
warnanya putih dari warna alami kayu.
Kacapi ini digunakan mengiringi sajian
cerita pantun pada malam hari (Zanten, 1987
him 91 dan Sukanda, 1996, hlm 5), sebagai
ritual yang berkaitan dengan praktik mata

pencaharian orang baduy, sebagai peladang

171
padi huma (Ekadjati, 1984, hlm. 28). Menang-
gap pantun merupakan bentuk rasa syukur
dan penghormatan kepada Dewi Padi atau
Nyai Sri atas hasil panen yang telah diperoleh
(Suhaety, 2019, hlm. 30). Cerita yang biasa
dibawakan adalah Nyi Pohaci Sanghyang Sri,
mengete-ngahkan asal usul dan cara merawat
tanaman padi (Atmadibrata, 1999, hlm. 14).

Mayarakat Baduy sampai sekarang
masih hidup bersahaja di pegunungan peda-
leman Banten Selatan, tepatnya berada di
Desa Kanekes, Kecamatan Leuwi Damar,
Kabupaten Lebak, Propinsi Banten (Dulu
bagian Propinsi Jawa Barat). Masyarakat
Baduy terbagi menjadi tiga bagian, yaitu
Tangtu, Panamping, dan Dangka. Tangtu
dan Panamping berada pada wilayah Desa
Kanekes, sedangkan Dangka terdapat di
luar desa Kanekes. Bila dilihat dari ketaatan
kepada adat, Tangtu lebih tinggi dibanding
Pangamping, Pangamping lebih tinggi diban-
dingkan Dangka. Namun pembagian yang
sering digunakan vyaitu Tangtu merujuk
pada masyarakat Baduy Dalam, sedangkan
Pangamping dan Dangka merujuk pada
masyarakat Baduy Luar (Permana, 2006, hlm.
27-28)

Kacapi Pantun

Pada tahun 1884, Coolsma melaporkan
aktivitas juru pantun yang melakukan penam-
bahan jumlah dawai, menyebabkan varian
kacapi pantun beragam dari aspek jumlah
dawai, yakni antara enam hingga empat belas
utas.

Penambahan dawai adalah bentuk reaksi
juru pantun yang tidak puas menggunakan

kacapi pantun konvensional dengan jumlah

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



172

Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

Gambar 2. Kacapi pantun pada Festival Seni Pantun
Sunda yang mencari bibit muda juru pantun,
diselenggarakan Proyek Penunjang Peningkatan
Kebudayaan Jawa Barat
(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1980)

Gambar 3. Pemain kacapi pantun yang umumnya
telah uzur dan tuna netra pada tahun 1978
(Sumber: Enoch Atmadibrata)

dawai antara 5-6 utas, hanya menyusun satu
oktaf susunan nada pentatonis. Permainan me-
lodi yang dibawakan otomatis minim variasi
dan bermain di seputar wilayah nada pada
oktaf tersebut. Berbeda ketika jumlah dawai
ditambah menjadi 14-15 utas, juru pantun
terstimulus untuk kreatif mengembangkan
permainan melodi kacapi yang menjelajah
wilayah nada hingga tiga gembyang (oktaf)
(Zanten, 1987, hlm. 34).

Semenjak penambahan jumlah dawai,
tabuhan juru pantun semakin kompleks. Pleyte
melihat kecenderungan penggunaan kacapi

ber-dawai sebanyak 11, 13, 15 utas, merebak di

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

kalangan juru pantun muda, di mana mereka
menampilkan keragaman variasi tabuhan
(Plyte, 1906, hlm. 26). Para juru pantun generasi
tua tetap bertahan menggunakan kacapi
berdawaikan 6-7 utas, dipastikan permainan
mereka tidak seatrak-tif para juru pantun
muda (Plyte, 1906, hlm. 26).

Selain menambah jumlah dawai para
juru pantun berusaha kreatif mengkemas
tampilan agar tidak monoton. Pengkemasan
meminimalisir jenuh atau bosan para
apresiator kaum muda yang tidak mengalami
jaman keemasan pantun sebagai pertunjukan
teater tutur dan hiburan orang tua mereka
pada masa lampau. Pengkemasan pada
iringan cerita pantun, dilakukan dengan

mengikutsertakan =~ musikalisasi ~ melodi
tarawangsa — tarawangsa adalah sejenis alat
musik gesék yang memiliki dua dawai yang
terbuat dari kawat bekas kopling motor,
dimainkan dengan cara digésék dengan
menggunakan injuk yang banyak dihasilkan
dari pohon enau — yang mana fenomena ini
didokumentasi Enoch Atmadibrata pada
tahun 1976 di daerah Ciranjang Cianjur, juru
pantun bernama Aki Hanafi menyajikan cerita
pantun diiringi petikan kacapi dan tarawangsa.

Kreativitas yang dilakukan Aki Hanafi
sebelumnya dilakukan seniman lain, terekam
dalam foto pertunjukan pantun di pendapha
kabupaten Bandung pada tahun 1920. Juru
pantun yang menyajikannya dibantu seniman
yang memainkan suling dan tarawangsa
sebagai pembawa melodi.

Keativitas juru pantun berlangsung
hingga tahun 1960-an, mengikutsertakan
perangkat gamelan berikut sindén ke dalam

pertunjukan pantun (Hazmirullah, 2006, hlm.




Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

Gambar 4. Kacapi pantun yang diiringi tarawangsa
oleh Aki Hanafi di Ciranjang Cianjur
(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1976)

et |
Gambar 5. Pantun di Kabupaten Bandung
pada tahun 1920
(Sumber: Enoch Atmadibrata)

s o = ! - . | i il
Gambar 6. Pantun beton dengan menggunakan kacapi
dan perangkat gamelan juga sindén
(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1985)

5). lagu-lagu yang dibawakan sindén dengan
iringan gamelan disajikan sebagai selingan.
Lagu-lagu tersebut diharapkan menyegarkan
kembali kon-sentrasi penonton.

Musik yang dihadirkan bersifat afektif
(emosional), artinya terjadi komunikasi
perasaan antara penghayat
(Djohan, 2005, hlm. 43). Dalam konteks ini,

ketika seseorang mendngarkan musik yang

dan pelaku

bersemangat dengan tempo serta ritme

yang relatif cepat seperti yang dibawakan

gamelan dan sindén. Secara tidak sadar orang

173
yang mendengarkan akan terpacu untuk
menggerakan tubuhnya — psikomotorik — dan
bisa merubah detak jantung dan memacu
adrenalin. Hal ini dapat meningkatkan
tingkat konsentrasi. Sajian Pantun semacam
itu disebut pantun beton. Keberadaan sekarang
nyaris punah, hanya berada di Bandung,

Sumedang, Subang, dan Tasikmalaya.

Kacapi Jentreng Rancakalong

Keberadaan kacapi yang ditulis Plyte
(1906) dan Coolsma (1884), masih tersaksikan
hingga sekarang (Atmadibrata, 1999, him. 7).
Kacapi ini terpelihara oleh masyarakat adat
di Desa Rancakalong Kabupaten Sumedang,
menjadi pengiring upacara penghormatan
Dewi Padi, pada saat prosesi penyimpanan
padi ke leuit (lumbung padi). Kacapi ini
disebut dengan istilah Jentréng, terdiri atas 12
utas dawai.

Bentuk dan ukuran kacapi jentreng relatif
sama dengan kacapi Baduy, namun lebih halus
dalam pembuatan dan teknik pertukangan
yang lebih maju (menggunakan hampelas,
cat, dempul, dan sebagainya). Tidak heran jika
secara fisik penampilan jentréng lebih rapih
dari pada kacapi masyarakat Baduy.

Jentréng dibawakan bersama dengan
tarawangsa, menyajikan lagu-lagu pada laras
melog (penyebutan laras melog ditujukan untuk
sebutan tangga nada yang kedengarannya
mirip dengan laras pelog di wilayah budaya
Sunda). Konon perpaduan melodi jentréng
dan tarawangsa dipercaya menghadirkan Nyai
Sri (Dewi Padi) turun ke bumi dan berkenan
memberikah berkah atas kesuburan tanah dan
hasil panen pada musim yang akan datang.

Tabuhan yang dibawakan jentréng

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

174
sederhana, banyak pengulangan (repetitif)
tabuhan. Namun diselingi pengolahan
dinamika, di mana sesekali dawai ditabuh
nyaring (intensitas tekanan keras) dan
halus (intensitas tekanan lemah). Fungsi
musikalisasi kacapi jentréng adalah sebagai
pembawa garis besar alur lagu dan menjadi
patokan atau pijakan bagi pemain tarawangsa
untuk mengisi dan membawakan melodi
lagu. Hasil perpaduan musikalitas tersebut
membawa penghayatan tersendiri bagi yang
khusus terlibat dalam upacara. Tak jarang, di
antara penari mengalami kerasukan. Tafsir
fenomena kerasukan ini adalah sebagai tanda
bahwa Nyai Sri dan para leluhur ikut hadir

dan merestui upacara tersebut.

Kacapi Jentreng Cibalong dan Cipatujah
Tasikmalaya

Jenis kacapi yang mirip dengan kacapi
Baduy dan Jentréng — masih hidup hingga
sekarang — adalah kacapi pada kesenian
calung tarawangsa masyarakat Cibalong dan
Cipatujah Kabupaten Tasikmalaya. Jumlah
dawai sebanyak tujuh utas, kayunya dicat,
dan digunakan mengiringi lagu dan tari
dalam upacara yang berhubungan dengan
penghormatan Dewi Padi (Suryana, 1975, hlm.
10 dan Atmadibrata, 1999, hlm. 25).

Mak Enar yang menabuh kacapi (juga
para personil lainnya), sudah berusia
lanjut, jika dihitung hingga tahun 2022
usianya 80 tahun. Mak Enar menabuh kacapi
sambil menyanyikan lagu berbahasa Sunda
dengan laras yang disebut laras rindu. Usia
lanjut para personil tidak ditindaklanjuti
proses regenerasi. Dipastikan kondisi ini

menyebabkan kesenian calung tarawangsa

Gambar 7. Personil seniman calung tarawangsa
Tasikmalaya, semua sudah lanjut usia
(Sumber: Asep Nugraha, 2013)

Gambar 8. Kacapi Jentreng pada seni calung
tarawangsa di Cibalong dan Cipatujah Kabupaten
Tasikmalaya
(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1985)

hanya menunggu waktu kematiannya,
seiring tutup usianya para seniman yang
menggelutinya.

Kekhawatiran itu menjadi beralasan
karena kesenian yang erat dengan ritual
penghormatan Dewi Padi semakin terasing
dalam lokusnya. Mereka mulai ditinggalkan
masyarakat pendukungnya. Lahan pertanian
yang menyempit karena didirikan pabrik
menyebabkan kehidupan masyarakat
berganti dari bermatapencaharian bertani
menjadi buruh pabrik (Rohmat, 2017, hlm.
77). Kesenian yang berhubungan dengan
pertanian mendapatkan dampaknya, jarang
ada yang menanggap. Fenomena tersebut
seperti ungkapan Sri Hastanto bahwa
kesenian sebagai bagian hidup, mulai bergeser

dan bukan menjadi bagian hidup lagi. Dulu,

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

orang tidak puas kalau berbuat sesuatu tanpa
kesenian, “yen durung nggantung gong kuwi ora
resmi”, artinya, tidak nanggap kesenian semua
kegiatan terasa belum lengkap. Sekarang
kehidupan mulai berubah, orang sudah merasa
lengkap tanpa kesenian, asalkan sudah bisa
hidup, punya rumah, punya kendaraan, dan
sebagainya, mereka tidak perlu memikirkan
kesenian yang dulunya pernah menjadi bagian
penting dari kehidupan mereka (Devereaux,
1989, hlm. 11-12).

Kacapi Indung Tembang Sunda Cianjuran
Kacapi indung, jenis alat musik berdawai
pada tembang sunda cianjuran, telah menemani
kehadiran genre musik ini sejak awal kelahiran
hingga sekarang. Kacapi indung mengalami
perkembangan pada jumlah dawai, bentuk
dan teknik pembuatannya, juga tabuhannya.
Dawai  kacapi  indung  bertambah
jumlahnya seiring waktu, dari 5, 9, 15 dawai,
dan hingga sekarang berjumlah 18 utas dawai
(Plyte, 1906, hlm. 26). Teknik pembuatannya
mengalami perkembangan juga. Hasilnya
adalah kacapi yang bentuk rupanya lebih halus
dan apik karena kemajuan pertukangan dan
sistem pewarnaan cat yang merata.
Ukuran dan warna kacapi indung
bervariasi. Namun kebanyakan panjang
antara 135-150 cm, lebar 24-26 cm, tinggi +
21 cm. Pewarnaan biasanya menggunakan
pelitur, cat kayu, dan ada yang menggunakan
cat mobil, umumnya berwarna hitam. Tapi ada
pula yang berwarna coklat, abu-abu, putih,
dan merah. Di Cigugur, kabupaten Kuningan,
Jawa Barat, kacapi ini mendapatkan sentuhan
kreatif, diukir pada bagian tertentu, seperti

gelung, wangkis, pureut, dan lain sebagainya.

175

Gambar 9. Kacapi indung dengan jumlah dawai yang
dikembangkan dari kacapi jentréng dan pantun
(Sumber: Asep Nugraha, 2013)

Mengenai bagaimana ukuran, warna berserta
bahan warnanya, dan motif ukiran yang
menghias pada kacapi indung, semuanya
kembali dan bergantung pada selera pemilik,
seniman, maupun pengrajin instrumen ini.
Teknik tabuhan kacapi indung sama
dengan kacapi pantun dan kacapi jentreng,
yakni disintreuk, ditoel, dan dikait. Namun
permainan kacapi indung lebih kompleks
karena menjelajah wilayah nada yang luas

pada delapan belas utas dawai.

Kacapi Wanda Anyar

Kacapi Wanda Anyar ditelorkan seniman
Koko Koswara, maestro Karawitan Sunda dan
seniman yang mengalami “empat jaman,”
yakni jaman Belanda, Jepang, Orde Lama, dan
jaman Orde Baru. Koko banyak terpengaruh
unsur-unsur musikal dari empat jaman yang
diala-minya itu.

Pada zaman Belanda, secara paedagogik,
Koko dididik dalam

konteks-tual keilmuan musik khususnya dari

iklim pendidikan

Eropa (Belanda). Ia mahir memainkan gitar,
biola, dan nyanyian lagu Barat. Nuansa ini
tumbuh secara harmonis dan dinamis melatar-
belakangi jiwa musikal Koko Koswara.
Pada jaman Jepang dalam kurun waktu tiga

setengah tahun, seniman lokal mengalami

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

Gambar 10. Mang Koko tengah memetik
kacapi wanda anyar

kevakuman dalam berkarya. Namun Koko
sebaliknya, mampu menelorkan lagu dalam
lagu Kulu-Kulu Barang dengan menggunakan
lirik bahasa Jepang. Bukti bahwa dalam
kekisruhan suasana perang dunia kedua tidak
mempengaruhi rangsangan kreatif Koko
untuk berkarya

Koko mengciptakan tabuhan kacapi
wanda anyar yang berbeda permainannya
dengan genre kacapi indung, pantun, dan
jentréng. Kacapi (zither) yang berjumlah 20
dawai dimanfaatkan Koko untuk menciptakan
teknik dan tabuhan kacapi yang relatif baru.

Petikannya bersumber

Koko

pada pengalaman

semasa kanak-kanak, remaja, dan
pemuda yang akrab dengan lingkungan
pendidikan Belanda dan musiknya. Tidak
heran jika arransemen petikan kacapi gaya
Koko Koswara, banyak dipengaruhi harmoni
“arpegio” danirama “mars”. Selain itu dengan
cerdas Koko meluruhkan fenomena triakord
diatonik yang dimasukan dalam permainan
kacapi namun ditutupi dengan nuansa tradisi
pada karawitan Sunda yang ditonjolkan

77 £

seperti aksen “kempyung”, “mi-la”, “da-ti”,
”da-na” yang menjadi ciri khas tabuhan kacapi

gaya “Koko”, sehingga walaupun dipengaruhi

musik Barat, namun alunan melodi yang
tercipta tetap bernuansa idiom karawitan

Sunda.

SIMPULAN

Kacapi (Alat Musik Petik) di Sunda sangat
beragam, difungsikan dalam kehidupan
sosial budaya masyarakatnya, untuk ritual,
profan, hingga hiburan. Perkembangan kacapi
di Sunda dihubungkan benang merah, yang
menunjukkan  fenomena  perkembangan
signifikan. Bentuk fisik dan jumlah dawainya
semakin berkembang, dari yang sederhana
hingga yang kompleks, dari dawai yang
sedikit hingga banyak, dari tabuhan yang
didominasi pengulangan (repetitif) hingga
yang mengandung kompleksitas dengan ting-
kat kerumitan tinggi. Bahkan ada tabuhan
permainan kacapi yang dipengaruhi aksentuasi
musik Barat (Kacapi Zither yang memainkan
repertoar musik non tradisi (Barat), dengan
cara melaras tangga nada pada dawai dengan
tangga nada diatonis (non Karawitan).

Hal itu adalah bukti konkret bahwa
kacapi sebagai produk budaya tampil dinamis
beradaptasi dengan jaman yang dilaluinya.
Tidak menutup mata, pasang surut pada
instrumen kacapi di Sunda memang terjadi,
sebagai konsekuensi logis produk budaya:
ada vyang bertahan walau berkendala
untuk beradaptasi dengan jamannya; ada
yang mengalami proses regenerasi yang
tidak berjalan dengan wajar; dan ada yang
ditinggalkan masyarakat pendukungnya,
sehingga kurang mendapatkan kesempatan
untuk tampil di ruang publik luas.

Namun catatan bagi peneliti

yang

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

mencoba menginventaris kacapi di Sunda,
disimpulkan suatu pernyataan bahwa kacapi
hingga kini masih eksis, hidup, dan ber-
kembang dengan baik, terlepas beberapa
di antaranya mengalami masalah dalam
Sunda bukanlah
benda yang

pewarisan.  Kacapi  di

etalase yang statis seperti
tersimpan di museum, tetapi sebuah benda
yang terus berkembang dan beradaptasi,
yang menunjukan percepatan kinerja dan
roh

keberlangsungan dari waditra ini.

perubahan yang menjadi eksistensi

KKk

DAFTAR PUSTAKA

Becker, J. (2004). Deep Listeners: Music, Emotion,
and Trancing. Bloomington: Indiana
University Press.

Atmadibrata, E. (1999). Talari Adat Sunda.
Bandung: Yayasan Paraguna Pakuan.

Devereaux., K. (1989).”It’s not official till the
gong is hung”. Balungan 4 (1). Oakland,
CA: American Gamelan Institute for
Music and Education.

Djohan. (2003). Psikologi
Yogyakarta: Penerbit Buku Baik.

Ekadjati., E. (1984).  Masyarakat Sunda dan
Kebudayaannya. Jakarta: Giri Mukti
Pusaka.

Hasim., Moh. E. (1984). Rupa-Rupa Upacara
Adat Sunda Jaman Ayeuna. Bandung: PT.
Sumur Bandung.

Hazmirullah. (2006). “Pantun Sunda Tinggal
Cerita”, H.U. Pikiran Rakyat. Bandung:
15 Maret 2006.

Meijer., ].J. (1891). “Badoejsche Pantoenverhalen”,
BKI, XL.

Nugraha, A. (2019). Pemain Kacapi Indung
Seni Tembang Sunda Cianjuran: Kajian
Peraihan Derajat Kompetensi. Jakarta:

Musik.

177

Sekretariat Jenderal Depdiknas Biro
Perencanaan dan Kerja Sama Luar
Negeri. DOI 10.31227/osf.io/tzcgx

Permana, C. E. (2006). Tata Ruang Masyarakat
Baduy. Jakarta: Wedatama Widya.

Plyte., C.M. (1906).  Raden Moending Laja Di
Koesoema: Met Eene Inleiding Over den
Toekang Pantoen. Batavia: Albrecht &
Co.

Rohmat. (2017). Pertunjukan Sandhur Tuban
Refleksi Peralihan Masyarakat Agraris
Menuju Budaya Urban. Panggung: 27
(1), 74-86.

Ruswandi, T. (2015). Kreativitas Mang Koko
dalam Karawitan Sunda. Pangqung: 26
(1), 92-107.

Suhaety, E. (2019). Perubahan Ronggeng Amen
di Kecamatan Padaherang Kabupaten
Pangandaran. Panggung: 29 (1), 29-42.

Sukanda., Enip. (1996). Kacapi Sunda. Jakarta:
Direktorat  Jenderal = Kebudayaan
Depdikbud.

Soepandi, A. (1976).
Baduy dan Pandeglang.” Bandung:
Proyek  Penunjang  Peningkatan
Kebudayaan Jawa Barat.

Suryana., T. (1975). Kacapi. Bandung: Proyek
penunjang Peningkatan Kebudayaan
Jawa Barat.

Warnaen., S. (1987).  Pandangan Hidup Orang
Sunda seperti Tercermin dalam Tradisi
Lisan dan Sastra Sunda. Bandung: Proyek
Penelitian dan Pengkajian Budaya
Sunda  (Sundanologi)  Direktorat
Jenderal Kebudayaan Depdikbud.

Zanten., W. V. (1989) Sundanese =~ Music in
Cianjuran Style: Anthropologycal and
Musicologycal Aspects of Tembang Sunda.
Dordrecht-Holand: Foris Publications.

“Khasanah  Kesenian

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



