
167

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian 
Tradisional Sunda 

Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman
Fakultas Seni Pertunjukan

Institut Seni Budaya Indonesia (ISBI) Bandung
Jalan Buahbatu No 212, Bandung 40265

Email: tardi_ruswandi@isbi.ac.id, kangasepnugraha@gmail.com, dody_satya_ekagustdi-
man@isbi.ac.id 

ABSTRACT

The Sundanese traditional stringed instruments known as the kacapi have appeared through a long journey 
of space and time. These instruments have passed down musical aesthetic values ​​in Karawitan music in 
Sunda. However, some traditional stringed instruments in Sunda are marginalized nowadays because 
they are no longer useful and functional in social and cultural life, even though not all Sundanese are 
familiar with every traditional stringed instrument. This paper aims to provide an overview of the existence 
of traditional stringed instruments in Sunda or Kacapi. The method used is qualitative with a descriptive 
analysis approach, intending to make research work eĜcient in solving problems in research because of the 
description and analysis work. This research results in a synthesis that traditional musical instruments in 
Sunda are the Kacapi Baduy, Kacapi Jentréng Rancakalong and Cibalong Tasikmalaya, Kacapi Pantun, 
Kacapi Indung in cianjuran style, and Kacapi Wanda Anyar. The recommendation from the research results 
is creative work so that this musical instrument can exist across time in the future.

Keywords: kacapi, prospecting, Sundanese

ABSTRAK 

Alat musik petik tradisional di Sunda dikenal dengan sebutan kacapi telah tampil melewati 
perjalanan ruang dan waktu yang sangat panjang. Instrumen ini telah berhasil mewariskan nilai-
nilai estetik musikal pada musik Karawitan di Sunda. Namun pada masa sekarang disenyalir 
beberapa alat musik petik tradisional di Sunda ini ada yang sedikit termarginalkan karena 
tidak lagi digunakan dan difungsikan dalam kehidupan sosial budaya masyarakatnya. Padahal 
tidak semua orang Sunda yang sudah mengenal dengan baik setiap alat musik petik tradisional 
yang mereka miliki. Tulisan ini bertujuan untuk memberikan gambaran mengenai keberadaan 
alat musik petik tradisional di Sunda atau kacapi. Metode yang digunakan adalah kualitatif 
dengan pendekatan deskriptif analisis, bermaksud agar kerja penelitian menjadi eęsien dalam 
memecahkan masalah dalam penelitian, karena adanya pendeksripsian dan analisis. Penelitian 
ini menghasilkan sintesa bahwa alat musik tradisional yang ada di Sunda adalah kacapi baduy, 
kacapi jentréng Rancakalong dan Cibalong Tasikmalaya, kacapi pantun, kacapi indung cianjuran, dan 
kacapi wanda anyar. Rekomendasi dari hasil penelitian adalah kerja kreatif agar alat musik ini 
tetap eksis mengarungi waktu di masa yang akan datang.

Kata kunci: kacapi, penelusuran, Sunda. 

PENDAHULUAN

Keragaman kacapi (alat petik Sunda) 

beserta keseniannya diibaratkan ‘taman bunga 

kacapi (alat petik Sunda) yang luas, beraneka 

ragam jenis, bentuk, struktur, karakter laras, 

dan garap. Sangat membanggakan, namun 

seperti halnya siklus kehidupan, ada yang 

bertahan dan tidak mampu bertahan, ada 



168

Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

yang berkembang dan sebaliknya punah atau 

mendekati kepunahan karena ditinggalkan 

masyarakat pendukungnya. Moh. E. Hasim 

menggambarkan siklus kehidupan tersebut 

dalam teks berikut ini:

Mun ningal kembang ros, kasawang ti 

kaanggangan aya kulucu-lucu teuing, nu 

bodas nyacas siga kapas, mencenges koneng, 

nu beureum euceuy, diteuteup beuki lila 

beuki anteb, ku saha jeung iraha dipulasna, 

isuk-isuk kudu keneh henteu kitu, ayeuna 

geus mekar salin rupa. Deudeuh teuing nu 

itu mah geuning layu, nungtutan marurag. 

Teu aya nu mirosea sanajan katincakan. Ras 

inget kana kakawasaanNa, geuning teu lana 

ngaraja di patamanan teh (Hasim, 1984, 

hlm 67).

Terjemahan:

Jika kita mengamati bunga rose, terlihat 

dikejauhan begitu lucu, ada yang 

berwarna putih seperti kapas, ada yang 

warna kuning, juga merah menyala, se-

makin lama dilihat semakin pantas, oleh 

siapa dan kapan diberikan warna, karena 

tadi pagi tidak seperti itu, sekarang 

sudah berganti rupa merekah mekar. 

Namun sa-yang, ada yang mulai layu, 

satu demi satu berjatuhan. Tidak ada 

yang peduli meskipun terinjak. Lalu kita 

teringat pada kekuasaan-Nya, ternyata 

tidak ada yang abadi, ketika menjadi raja 

di taman bunga.

Kondisi kacapi (alat petik Sunda) tidak 

jauh berbeda dengan nasib ‘taman bunga’ yang 

digambarkan teks di atas. Fenomena beberapa 

alat musik petik yang mendekati kepunahan 

menjadi urgen untuk didokumentasikan, 

karena para pelaku yang menyimpan pengeta-

huan (terutama seniman alat petik) yang rata-

rata berusia uzur, pengetahuan, dan skill-

nya belum ditransmisikan kepada generasi 

penerusnya.

Catatan mengenai alat musik petik 

di Sunda sangat minim dan sulit untuk 

dilacak. Kebiasaan berpikir taken for granted 

dan oral tradition yang mewarnai aktivitas 

seniman kacapi (alat petik Sunda) di masa 

lampau, menyebabkan hal yang bersifat 

teoritik dan konsep pada kacapi belum 

sempat diklasiękasikan, dianalisis, ditata, 

dan dikonsep-tualisasikan ke dalam bentuk 

tulisan yang sistematis berdasar prinsip kerja 

ilmiah.

METODE

Untuk mendapatkan jawaban atas 

permasalahan kacapi sebagai alat petik 

di Sunda yang teridentiękasi beraneka 

ragam laiknya ‘taman bunga’. Namun pada 

perkembangannya, kacapi di Sunda ada yang 

bertahan untuk survive dan ada pula yang tidak 

mampu bertahan dan mendekati kepunahan 

karena ditinggalkan oleh masyarakat 

pendukungnya, maka dibutuhkan suatu 

metode, yang tujuannya untuk membantu 

penulis dalam mencari jawaban. 

Metode yang diimplementasikan yaitu 

kualitatif dengan pendekatan deskriptif 

analisis. Metode deskriptif analisis merupa-

kan salah satu metode penelitian untuk 

memecahkan masalah yang diakukan dengan 

cara mendeskripsikan dan menganalisis. 

Menurut David Williams (1995), penelitian 

kualitatif adalah pengumpulan data pada 

suatu latar alamiah, dengan menggunakan 

metode alamiah, dan dilakukan oleh orang 

atau peneliti yang tertarik secara alamiah.

Peneliti berasumsi bahwa usaha 

kreatif dan pengembangan yang ditelorkan 



169

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

seniman kacapi menjadi pondasi utama yang 

menyebabkan entitas alat musik petik ini 

mumpuni melewati perjalanan ruang dan 

waktu untuk tampil multiface hingga eksis 

termanifestasikan pada masa sekarang.

Kreativitas yang dikatakan sebagai 

kemampuan untuk mengidentiękasi masalah 

dan memberi jawaban yang tepat atas masalah 

itu menjadi pondisi kajian terhadap keber-

adaan entitas kacapi yang teraktualisasi hingga 

sekarang. Artinya, ada seniman praktisi 

yang menjadi agent of change pada masanya 

memberikan jawaban yang tepat atas perma-

salahan entitas alat petik di Sunda pada masa 

itu, misal dengan menambah jumlah dawai 

atau melengkapi permainan kacapi menjadi 

lebih kompleks. Hasil kreativitas tersebut 

ternyata tersimpan dalam perjalanan ruang 

dan waktu, sehingga di masa sekarang 

warisan atas eksistensi kacapi itu tampil dan 

dikenal sebagai tradisi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Proses transmisi skill dan knowledge di 

kalangan seniman kacapi berlangsung secara 

oral. Tulis-menulis belum membudaya dan 

bukan aktivitas penting, menyebabkan feno-

mena perkembangan kacapi banyak yang 

luput terekam dalam naskah kuno masyarakat 

Sunda. Kalau pun ada naskah kuno yang 

memuat informasi tersebut, kebanyakan rusak 

karena dimakan usia sehingga sulit untuk 

diterjemahkan.

Koran Pikiran Rakyat pada tanggal 

23 februari 2006, memberitakan bahwa 120 

naskah kuno yang ditulis dan diterbitkan 

pada abad 7 - 19, sampai saat ini belum sempat 

diterjemahkan dan tersimpan di Museum 

Sri Baduga Maharaja Jawa Barat. Pemerintah 

propinsi Jawa Barat melalui Disbudpar 

rencananya akan menganggarkan dana 

sebesar Rp 600 juta untuk biaya penerjemahan 

40 naskah kuno. Naskah tersebut belum 

diterjemahkan ke dalam bahasa Sunda. 

Di dalamnya memuat informasi penting 

mengenai sejarah, kebudayaan, teknologi 

pertanian, dan kehidupan masyarakat Sunda 

di masa lampau.

Ironisnya keberadaan naskah Sunda 

kuno tidak pada satu tempat, berceceran 

di tangan kolektor benda antik, sebagian 

diangkut ke Belanda, sehingga berbuah 

kendala bagi peneliti lokal, dibutuhkan biaya 

besar untuk mempelajari naskah kuno yang 

tersimpan di negeri Kincir Angin.

Pada masa pemerintahan Hindia 

Belanda, data-data sejarah dan transkip 

penting mengenai kehidupan sosial budaya 

masyarakat Sunda dan Jawa banyak yang 

diboyong ke luar negeri (Iskandar, 1984, hlm. 

7). Hasil penelitian peneliti asing pada masa 

itu dibawa pulang ke negara mereka. Tak 

heran, jika di luar negeri, Kulsum menemukan 

naskah Sunda yang terpelihara di museum di 

berbagai negara, seperti di Inggris, Swedia, 

Belanda, Australia, Jerman, dan Polandia 

(Kulsum, 2007, hlm. 1)

Gambaran keberadaan kacapi dan 

seniman pelakunya ditulis Jaap Kunst pada 

tahun 1927. Kunst meneliti gambar relief 

dinding Candi Jago (1260 M), yang menyerupai 

instrumen kacapi di Sunda. Namun divisualkan 

dengan posisi tangan pemain yang berbeda 

dengan yang lazim diterapkan pemain kacapi 

di Sunda (Zanten, 1987, hlm. 94). Perbedaan 



170

Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

itu menyebabkan Ernst L. Heins berasumsi 

bahwa secara organologi dan permainan, 

kacapi di Sunda bukan berasal dari kebudayaan 

Zithers Hindu-Jawa, akan tetapi berhubungan 

langsung dengan kebudayaan Zithers di Asia 

Timur (Zanten, 1987, hlm. 94). 

Keberadaan pemain kacapi disinggung 

Sanghyang Siksa Kandang Karesian, naskah 

kuno masyarakat Sunda yang dibuat pada 

masa pemerintahan Sri Baduga Maharaja 

(1482-1521), ditulis dengan candra sangkala, 

berbunyi nora (0) catur (4) sagara (4) wulan 

(1), menunjukan tahun 1440 saka atau tahun 

1518 M, berisinya ajaran moral, etika, dan 

informasi mengenai kehidupan sosial budaya 

masyarakat Sunda masa itu. Beberapa 

keterangan mengenai keberadaan kacapi dan 

senimannya ditulis sebagai berikut:

Hayang nyaho di pantun ma: Langgalarang, 

Banyakcatra, Siliwangi, Haturwangi; 

prepan-tun tanya. Aya ta deui. Lamun urang 

nyeu-eung nu ngawayang, ngadengekeun nu  

ma[n]tun, nemu siksaan tina carita, ya kang-

keh guru panggung ngara[n]na  (Warnaen, 

1987, hlm. 70)

Terjemahannya:

Bila ingin tahu tentang pantun, seperti 

Langgalarang, Banyakcatra, Siliwangi, 

Haturwangi, tanyalah juru pantun. Ada 

lagi. Kalau kita menonton wayang, 

mendengarkan juru pantun, lalu mene-

mukan pelajaran dari kisahnya, itu 

disebut guru panggung. 

Naskah di atas menerangkan pantun dan 

juru pantun eksis pada masa itu (1518), yaitu 

orang yang dikenal bisa menabuh kacapi sambil 

membawakan cerita pantun. Keberadaa-n juru 

pantun ini sekurang-kurangnya telah ada 

sebelum naskah kuno tersebut dibuat.

Kacapi Baduy

Catatan peneliti Belanda yang membu-

ka keberadaan kacapi dan senimannya, adalah 

laporan Van Hoevell pada tahun 1845, yang 

menulis aktivitas anggota masyarakat suku 

Baduy yang dipanggil juru pantun kerap 

memainkan alat musik yang disebut kacapi.

Juru Pantun Baduy dituntut memiliki 

wawasan pengetahuan dan keterampilan 

menabuh kacapi agar bisa memenuhi tugasnya 

dengan baik. Proses transmisi pengetahuan 

(wawasan, menabuh kacapi, cerita, lagu-lagu 

dan mantra) dilakukan dari ‘mulut ke mulut’ 

antar tukang Pantun. Kini, masyarakat Baduy 

hanya memiliki enam tukang Pantun, yakni 

tiga orang dari Baduy Dalam dan tiga orang 

dari Baduy Luar. Juru Pantun dari Baduy 

Dalam biasanya ditanggap di kampungnya 

masing-masing dan tukang pantun dari Baduy 

Luar biasanya ditanggap untuk berpuluh-

puluh kampung – jumlah kampung di 

Baduy Luar sekarang terdapat sebanyak 

50 lebih kampung. Hal yang menarik dari 

tukang pantun dari Baduy dalam dan Baduy 

luar, adalah wilayah tanggapan bagi tukang 

pantun. Tukang pantun dari Baduy Dalam bisa 

diundang untuk mantun di wilayah kampung 

Baduy Luar, tetapi sebaliknya belum pernah 

terjadi tukang pantun dari Baduy Luar mantun 

di Baduy Dalam (Permana, 2006, hlm. 4)

Kacapi Baduy yang digunakan juru pantun 

dideskripsikan Hoevel sebagai jenis gitar yang 

panjang dengan enam utas dawai yang tebal 

dan panjang tidak sama (Zanten, 1987, hlm 

34). Laporan Hoevell ditindaklanjuti Meijer 

dalam penelitian berjudul De Badoej’s (1891). 

Pada waktu itu Meijer menyaksikan di sekitar 

pemu-kiman Baduy Luar ada juru pantun 



171

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

yang me-mainkan kacapi, berkeliling semacam 

ngamen untuk mencari uang (Meijer, 1891, 

hlm 136).

Kacapi Baduy dianggap representasi 

kacapi masyarakat Sunda pada masa lampau, 

sekurang-kurangnya mendekati yang asli 

(Sukanda, 1996, hlm 4). Asumsi tersebut 

beralasan, karena masyarakat Baduy (teru-

tama Baduy Dalam) kukuh dan taat menjaga 

nilai ketradisiannya. Mereka menolak semua 

kebudayaan yang berasal dari luar (Ekadjati, 

1984, hlm. 24-25). 75% tatanan kehidupannya 

masih relatif asli dan representasi berdasarkan 

tatanan kehidupan masyarakat Sunda lama 

(Sukanda, 1996, hlm. 4).

Kacapi pada masyarakat Baduy 

berukuran kecil, menyerupai bangunan 

perahu, panjang antara 70-80 cm, lebar 15-20 

cm, tinggi 12-15 cm, dan jumlah dawai antara 

9-12 utas (Suryana, 1975, hlm. 9; Soepandi, 

1976, hlm. 31; dan Ekadjati, 1984, hlm. 144). 

Kacapi ini tidak mengalami pengecatan, 

warnanya putih dari warna alami kayu.  

Kacapi ini digunakan mengiringi sajian 

cerita pantun pada malam hari (Zanten, 1987 

hlm 91 dan Sukanda, 1996, hlm 5), sebagai 

ritual yang berkaitan dengan praktik mata 

pencaharian orang baduy, sebagai peladang 

padi huma (Ekadjati, 1984, hlm. 28). Menang-

gap pantun merupakan bentuk rasa syukur 

dan penghormatan kepada Dewi Padi atau 

Nyai Sri atas hasil panen yang telah diperoleh 

(Suhaety, 2019, hlm. 30). Cerita yang biasa 

dibawakan adalah Nyi Pohaci Sanghyang Sri, 

mengete-ngahkan asal usul dan cara merawat 

tanaman padi (Atmadibrata, 1999, hlm. 14).

Mayarakat Baduy sampai sekarang 

masih hidup bersahaja di pegunungan peda-

leman Banten Selatan, tepatnya berada di 

Desa Kanekes, Kecamatan Leuwi Damar, 

Kabupaten Lebak, Propinsi Banten (Dulu 

bagian Propinsi Jawa Barat). Masyarakat 

Baduy terbagi menjadi tiga bagian, yaitu 

Tangtu, Panamping, dan Dangka. Tangtu 

dan Panamping berada pada wilayah Desa 

Kanekes, sedangkan Dangka terdapat di 

luar desa Kanekes. Bila dilihat dari ketaatan 

kepada adat, Tangtu lebih tinggi dibanding 

Pangamping, Pangamping lebih tinggi diban-

dingkan Dangka. Namun pembagian yang 

sering digunakan yaitu Tangtu merujuk 

pada masyarakat Baduy Dalam, sedangkan 

Pangamping dan Dangka merujuk pada 

masyarakat Baduy Luar (Permana, 2006, hlm. 

27-28)

Kacapi Pantun

Pada tahun 1884, Coolsma melaporkan 

aktivitas juru pantun yang melakukan penam-

bahan jumlah dawai, menyebabkan varian 

kacapi pantun beragam dari aspek jumlah 

dawai, yakni antara enam hingga empat belas 

utas. 

Penambahan dawai adalah bentuk reaksi 

juru pantun yang tidak puas menggunakan 

kacapi pantun konvensional dengan jumlah 

Gambar 1. Kacapi Baduy 
(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1978)



172

Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

dawai antara 5-6 utas, hanya menyusun satu 

oktaf susunan nada pentatonis. Permainan me-

lodi yang dibawakan otomatis minim variasi 

dan bermain di seputar wilayah nada pada 

oktaf tersebut. Berbeda ketika jumlah dawai 

ditambah menjadi 14-15 utas, juru pantun 

terstimulus untuk kreatif mengembangkan 

permainan melodi kacapi yang menjelajah 

wilayah nada hingga tiga gembyang (oktaf) 

(Zanten, 1987, hlm. 34).

Semenjak penambahan jumlah dawai, 

tabuhan juru pantun semakin kompleks. Pleyte 

melihat kecenderungan penggunaan kacapi 

ber-dawai sebanyak 11, 13, 15 utas, merebak di 

kalangan juru pantun muda, di mana mereka 

menampilkan keragaman variasi tabuhan 

(Plyte, 1906, hlm. 26). Para juru pantun generasi 

tua tetap bertahan menggunakan kacapi 

berdawaikan 6-7 utas, dipastikan permainan 

mereka tidak seatrak-tif para juru pantun 

muda (Plyte, 1906, hlm. 26).

Selain menambah jumlah dawai para 

juru pantun berusaha kreatif mengkemas 

tampilan agar tidak monoton. Pengkemasan 

meminimalisir jenuh atau bosan para 

apresiator kaum muda yang tidak mengalami 

jaman keemasan pantun sebagai pertunjukan 

teater tutur dan hiburan orang tua mereka 

pada masa lampau. Pengkemasan pada 

iringan cerita pantun, dilakukan dengan 

mengikutsertakan musikalisasi melodi 

tarawangsa – tarawangsa adalah sejenis alat 

musik gesék yang memiliki dua dawai yang 

terbuat dari kawat bekas kopling motor, 

dimainkan dengan cara digésék dengan 

menggunakan injuk yang banyak dihasilkan 

dari pohon enau – yang mana fenomena ini 

didokumentasi Enoch Atmadibrata pada 

tahun 1976 di daerah Ciranjang Cianjur, juru 

pantun bernama Aki Hanaę menyajikan cerita 

pantun diiringi petikan kacapi dan tarawangsa.

Kreativitas yang dilakukan Aki Hanaę 

sebelumnya dilakukan seniman lain, terekam 

dalam foto pertunjukan pantun di pendapha 

kabupaten Bandung pada tahun 1920. Juru 

pantun yang menyajikannya dibantu seniman 

yang memainkan suling dan tarawangsa 

sebagai pembawa melodi.

Keativitas juru pantun berlangsung 

hingga tahun 1960-an, mengikutsertakan 

perangkat gamelan berikut sindén ke dalam 

pertunjukan pantun (Hazmirullah, 2006, hlm. 

Gambar 2. Kacapi pantun pada Festival Seni Pantun 
Sunda yang mencari bibit muda juru pantun, 

diselenggarakan Proyek Penunjang Peningkatan 
Kebudayaan Jawa Barat 

(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1980)

Gambar 3. Pemain kacapi pantun yang umumnya 
telah uzur dan tuna netra pada tahun 1978

(Sumber: Enoch Atmadibrata)



173

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

5). lagu-lagu yang dibawakan sindén dengan 

iringan gamelan disajikan sebagai selingan. 

Lagu-lagu tersebut diharapkan menyegarkan 

kembali kon-sentrasi penonton.

Musik yang dihadirkan bersifat afektif 

(emosional), artinya terjadi komunikasi 

perasaan antara penghayat dan pelaku 

(Djohan, 2005, hlm. 43). Dalam konteks ini, 

ketika seseorang mendngarkan musik yang 

bersemangat dengan tempo serta ritme 

yang relatif cepat seperti yang dibawakan 

gamelan dan sindén. Secara tidak sadar orang 

yang mendengarkan akan terpacu untuk 

menggerakan tubuhnya – psikomotorik – dan 

bisa  merubah detak jantung dan memacu 

adrenalin. Hal ini dapat meningkatkan 

tingkat konsentrasi. Sajian Pantun semacam 

itu disebut pantun beton. Keberadaan sekarang 

nyaris punah, hanya berada di Bandung, 

Sumedang, Subang, dan Tasikmalaya.

Kacapi Jentreng Rancakalong

Keberadaan kacapi yang ditulis Plyte 

(1906) dan Coolsma (1884), masih tersaksikan 

hingga sekarang (Atmadibrata, 1999, hlm. 7). 

Kacapi ini terpelihara oleh masyarakat adat 

di Desa Rancakalong Kabupaten Sumedang, 

menjadi pengiring upacara penghormatan 

Dewi Padi, pada saat prosesi penyimpanan 

padi ke leuit (lumbung padi). Kacapi ini 

disebut dengan istilah Jentréng, terdiri atas 12 

utas dawai. 

Bentuk dan ukuran kacapi jentreng relatif 

sama dengan kacapi Baduy, namun lebih halus 

dalam pembuatan dan teknik pertukangan 

yang lebih maju (menggunakan hampelas, 

cat, dempul, dan sebagainya). Tidak heran jika 

secara ęsik penampilan jentréng lebih rapih 

dari pada kacapi masyarakat Baduy. 

Jentréng dibawakan bersama dengan 

tarawangsa, menyajikan lagu-lagu pada laras 

melog (penyebutan laras melog ditujukan untuk 

sebutan tangga nada yang kedengarannya 

mirip dengan laras pelog di wilayah budaya 

Sunda). Konon perpaduan melodi jentréng 

dan tarawangsa dipercaya menghadirkan Nyai 

Sri (Dewi Padi) turun ke bumi dan berkenan 

memberikah berkah atas kesuburan tanah dan 

hasil panen pada musim yang akan datang.

Tabuhan yang dibawakan jentréng 

Gambar 4. Kacapi pantun yang diiringi tarawangsa 
oleh Aki Hanaę di Ciranjang Cianjur 

(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1976)

Gambar 5. Pantun di Kabupaten Bandung 
pada tahun 1920

(Sumber: Enoch Atmadibrata)

Gambar 6. Pantun beton dengan menggunakan kacapi 
dan perangkat gamelan juga sindén
(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1985)



174

Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

sederhana, banyak pengulangan (repetitif) 

tabuhan. Namun diselingi pengolahan 

dinamika, di mana sesekali dawai ditabuh 

nyaring (intensitas tekanan keras) dan 

halus (intensitas tekanan lemah). Fungsi 

musikalisasi kacapi jentréng adalah sebagai 

pembawa garis besar alur lagu dan menjadi 

patokan atau pijakan bagi pemain tarawangsa 

untuk mengisi dan membawakan melodi 

lagu. Hasil perpaduan  musikalitas tersebut 

membawa penghayatan tersendiri bagi yang 

khusus terlibat dalam upacara. Tak jarang, di 

antara penari mengalami kerasukan. Tafsir 

fenomena kerasukan ini adalah sebagai tanda 

bahwa Nyai Sri dan para leluhur ikut hadir 

dan merestui upacara tersebut.

Kacapi Jentreng Cibalong dan Cipatujah 

Tasikmalaya

Jenis kacapi yang mirip dengan kacapi 

Baduy dan Jentréng – masih hidup hingga 

sekarang – adalah kacapi pada kesenian 

calung tarawangsa masyarakat Cibalong dan 

Cipatujah Kabupaten Tasikmalaya. Jumlah 

dawai sebanyak tujuh utas, kayunya dicat, 

dan digunakan mengiringi lagu dan tari 

dalam upacara yang berhubungan dengan 

penghormatan Dewi Padi (Suryana, 1975, hlm. 

10 dan Atmadibrata, 1999, hlm. 25). 

Mak Enar yang menabuh kacapi (juga 

para personil lainnya), sudah berusia 

lanjut, jika dihitung hingga tahun 2022 

usianya 80 tahun. Mak Enar menabuh kacapi 

sambil menyanyikan lagu berbahasa Sunda 

dengan laras yang disebut laras rindu. Usia 

lanjut para personil tidak ditindaklanjuti 

proses regenerasi. Dipastikan kondisi ini 

menyebabkan kesenian calung tarawangsa 

hanya menunggu waktu kematiannya, 

seiring tutup usianya para seniman yang 

menggelutinya.

Kekhawatiran itu menjadi beralasan 

karena kesenian yang erat dengan ritual 

penghormatan Dewi Padi semakin terasing 

dalam lokusnya. Mereka mulai ditinggalkan 

masyarakat pendukungnya. Lahan pertanian 

yang menyempit karena didirikan pabrik 

menyebabkan kehidupan masyarakat 

berganti dari bermatapencaharian bertani 

menjadi buruh pabrik (Rohmat, 2017, hlm. 

77). Kesenian yang berhubungan dengan 

pertanian mendapatkan dampaknya, jarang 

ada yang menanggap. Fenomena tersebut 

seperti ungkapan Sri Hastanto bahwa 

kesenian sebagai bagian hidup, mulai bergeser 

dan bukan menjadi bagian hidup lagi. Dulu, 

Gambar 7. Personil seniman calung tarawangsa 
Tasikmalaya,  semua sudah lanjut usia 

(Sumber: Asep Nugraha, 2013)

Gambar 8. Kacapi Jentreng pada seni calung 
tarawangsa di Cibalong dan Cipatujah Kabupaten 

Tasikmalaya
(Sumber: Enoch Atmadibrata, 1985)



175

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

orang tidak puas kalau berbuat sesuatu tanpa 

kesenian, “yen durung nggantung gong kuwi ora 

resmi”, artinya, tidak nanggap kesenian semua 

kegiatan terasa belum lengkap. Sekarang 

kehidupan mulai berubah, orang sudah merasa 

lengkap tanpa kesenian, asalkan sudah bisa 

hidup, punya rumah, punya kendaraan, dan 

sebagainya, mereka tidak perlu memikirkan 

kesenian yang dulunya pernah menjadi bagian 

penting dari kehidupan mereka (Devereaux, 

1989, hlm. 11-12).

Kacapi Indung Tembang Sunda Cianjuran

Kacapi indung, jenis alat musik berdawai 

pada tembang sunda cianjuran, telah menemani 

kehadiran genre musik ini sejak awal kelahiran 

hingga sekarang. Kacapi indung mengalami 

perkembangan pada jumlah dawai, bentuk 

dan teknik pembuatannya, juga tabuhannya. 

Dawai kacapi indung bertambah 

jumlahnya seiring waktu, dari 5, 9, 15 dawai, 

dan hingga sekarang berjumlah 18 utas dawai 

(Plyte, 1906, hlm. 26). Teknik pembuatannya 

mengalami perkembangan juga. Hasilnya 

adalah kacapi yang bentuk rupanya lebih halus 

dan apik karena kemajuan pertukangan dan 

sistem pewarnaan cat yang merata.

Ukuran dan warna kacapi indung 

bervariasi. Namun kebanyakan panjang 

antara 135-150 cm, lebar 24-26 cm, tinggi + 

21 cm. Pewarnaan biasanya menggunakan 

pelitur, cat kayu, dan ada yang menggunakan 

cat mobil, umumnya berwarna hitam. Tapi ada 

pula yang berwarna coklat, abu-abu, putih, 

dan merah. Di Cigugur, kabupaten Kuningan, 

Jawa Barat, kacapi ini mendapatkan sentuhan 

kreatif, diukir pada bagian tertentu, seperti 

gelung, wangkis, pureut, dan lain sebagainya. 

Mengenai bagaimana ukuran, warna berserta 

bahan warnanya, dan motif ukiran yang 

menghias pada kacapi indung, semuanya 

kembali dan bergantung pada selera pemilik, 

seniman, maupun pengrajin  instrumen ini.

Teknik tabuhan kacapi indung sama 

dengan kacapi pantun dan kacapi jentreng, 

yakni disintreuk, ditoel, dan dikait. Namun  

permainan kacapi indung lebih kompleks 

karena menjelajah wilayah nada yang luas 

pada delapan belas utas dawai.

Kacapi Wanda Anyar

Kacapi Wanda Anyar ditelorkan seniman 

Koko Koswara, maestro Karawitan Sunda dan 

seniman yang mengalami “empat jaman,” 

yakni jaman Belanda, Jepang, Orde Lama, dan 

jaman Orde Baru. Koko banyak terpengaruh 

unsur-unsur musikal dari empat jaman yang 

diala-minya itu.

Pada zaman Belanda, secara paedagogik, 

Koko dididik dalam iklim pendidikan 

konteks-tual keilmuan musik khususnya dari 

Eropa (Belanda). Ia mahir memainkan gitar, 

biola, dan nyanyian lagu Barat. Nuansa ini 

tumbuh secara harmonis dan dinamis melatar-

belakangi jiwa musikal Koko Koswara. 

Pada jaman Jepang dalam kurun waktu tiga 

setengah tahun, seniman lokal mengalami 

Gambar 9. Kacapi indung dengan jumlah dawai yang 
dikembangkan dari kacapi jentréng dan pantun 

(Sumber: Asep Nugraha, 2013)



176

Tardi Ruswandi, Asep Nugraha, Dody Satya Ekagustdiman

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

kevakuman dalam berkarya. Namun Koko 

sebaliknya, mampu menelorkan lagu dalam 

lagu Kulu-Kulu Barang dengan menggunakan 

lirik bahasa Jepang. Bukti bahwa dalam 

kekisruhan suasana perang dunia kedua tidak 

mempengaruhi rangsangan kreatif Koko 

untuk berkarya

Koko mengciptakan tabuhan kacapi 

wanda anyar yang berbeda permainannya 

dengan genre kacapi indung, pantun, dan 

jentréng. Kacapi (zither) yang berjumlah 20 

dawai dimanfaatkan Koko untuk menciptakan 

teknik dan tabuhan kacapi yang relatif baru. 

Petikannya bersumber pada pengalaman 

Koko semasa kanak-kanak, remaja, dan 

pemuda yang akrab dengan lingkungan 

pendidikan Belanda dan musiknya. Tidak 

heran jika arransemen petikan kacapi gaya 

Koko Koswara, banyak dipengaruhi harmoni 

“arpegio” dan irama “mars”. Selain itu dengan 

cerdas Koko meluruhkan fenomena triakord 

diatonik yang dimasukan dalam permainan 

kacapi namun ditutupi dengan nuansa tradisi 

pada karawitan Sunda yang ditonjolkan 

seperti aksen “kempyung”, “mi-la”, ”da-ti”, 

”da-na” yang menjadi ciri khas tabuhan kacapi 

gaya “Koko”, sehingga walaupun dipengaruhi 

musik Barat, namun alunan melodi yang 

tercipta tetap bernuansa idiom karawitan 

Sunda.

SIMPULAN

Kacapi (Alat Musik Petik) di Sunda sangat 

beragam, difungsikan dalam kehidupan 

sosial budaya masyarakatnya, untuk ritual, 

profan, hingga hiburan. Perkembangan kacapi 

di Sunda dihubungkan benang merah, yang 

menunjukkan fenomena perkembangan 

signiękan. Bentuk ęsik dan jumlah dawainya 

semakin berkembang, dari yang sederhana 

hingga yang kompleks, dari dawai yang 

sedikit hingga banyak, dari tabuhan yang 

didominasi pengulangan (repetitif) hingga 

yang mengandung kompleksitas dengan ting-

kat kerumitan tinggi. Bahkan ada tabuhan 

permainan kacapi yang dipengaruhi aksentuasi 

musik Barat (Kacapi Zither yang memainkan 

repertoar musik non tradisi (Barat), dengan 

cara melaras tangga nada pada dawai dengan 

tangga nada diatonis (non Karawitan). 

Hal itu adalah bukti konkret bahwa 

kacapi sebagai produk budaya tampil dinamis 

beradaptasi dengan jaman yang dilaluinya. 

Tidak menutup mata, pasang surut pada 

instrumen kacapi di Sunda memang terjadi, 

sebagai konsekuensi logis produk budaya: 

ada yang bertahan walau berkendala 

untuk beradaptasi dengan jamannya; ada 

yang mengalami proses regenerasi yang 

tidak berjalan dengan wajar; dan ada yang 

ditinggalkan masyarakat pendukungnya, 

sehingga kurang mendapatkan kesempatan 

untuk tampil di ruang publik luas.

Namun catatan bagi peneliti yang 

Gambar 10. Mang Koko tengah memetik 
kacapi wanda anyar



177

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Keberadaan Jenis Kacapi dalam Ganre Kesenian Tradisional Sunda

mencoba menginventaris kacapi di Sunda, 

disimpulkan suatu pernyataan bahwa kacapi 

hingga kini masih eksis, hidup, dan ber-

kembang dengan baik, terlepas beberapa 

di antaranya mengalami masalah dalam 

pewarisan. Kacapi di Sunda bukanlah 

etalase yang statis seperti benda yang 

tersimpan di museum, tetapi sebuah benda 

yang terus berkembang dan beradaptasi, 

yang menunjukan percepatan kinerja dan 

perubahan yang menjadi roh eksistensi 

keberlangsungan dari waditra ini. 

***

DAFTAR PUSTAKA

Becker, J. (2004). Deep Listeners: Music, Emotion, 

and Trancing. Bloomington: Indiana 

University Press.

Atmadibrata, E. (1999). Talari Adat Sunda. 

Bandung: Yayasan Paraguna Pakuan.

Devereaux., K. (1989).“It’s not oĜcial till the 
gong is hung”. Balungan 4 (1). Oakland, 

CA: American Gamelan Institute for 

Music and Education.

Djohan. (2003).	  Psikologi Musik. 

Yogyakarta: Penerbit Buku Baik.

Ekadjati., E. (1984).	 Masyarakat Sunda dan 

Kebudayaannya. Jakarta: Giri Mukti 

Pusaka.

Hasim., Moh. E. (1984). Rupa-Rupa Upacara 

Adat Sunda Jaman Ayeuna. Bandung: PT. 

Sumur Bandung.

Hazmirullah. (2006). “Pantun Sunda Tinggal 

Cerita”, H.U. Pikiran Rakyat. Bandung: 

15 Maret 2006. 

Meijer., J.J. (1891). “Badoejsche Pantoenverhalen”, 

BKI, XL.

Nugraha, A. (2019). Pemain Kacapi Indung 

Seni Tembang Sunda Cianjuran: Kajian 

Peraihan Derajat Kompetensi. Jakarta: 

Sekretariat Jenderal Depdiknas Biro 

Perencanaan dan Kerja Sama Luar 

Negeri. DOI 10.31227/osf.io/ĵcgx
Permana, C. E. (2006). Tata Ruang Masyarakat 

Baduy. Jakarta: Wedatama Widya.

Plyte., C.M. (1906).	 Raden Moending Laja Di 

Koesoema: Met Eene Inleiding Over den 

Toekang Pantoen. Batavia: Albrecht & 

Co.

Rohmat. (2017). Pertunjukan Sandhur Tuban 

ReĚeksi Peralihan Masyarakat Agraris 
Menuju Budaya Urban. Panggung: 27 

(1), 74-86.

Ruswandi, T. (2015). Kreativitas Mang Koko 

dalam Karawitan Sunda. Panggung: 26 

(1), 92-107.

Suhaety, E. (2019). Perubahan Ronggeng Amen 

di Kecamatan Padaherang Kabupaten 

Pangandaran. Panggung: 29 (1), 29-42.

Sukanda., Enip. (1996). Kacapi Sunda. Jakarta: 

Direktorat Jenderal Kebudayaan 

Depdikbud.

Soepandi, A. (1976).	 “Khasanah Kesenian 

Baduy dan Pandeglang.” Bandung: 

Proyek Penunjang Peningkatan 

Kebudayaan Jawa Barat.

Suryana., T. (1975). Kacapi. Bandung: Proyek 

penunjang Peningkatan Kebudayaan 

Jawa Barat.

Warnaen., S. (1987).	 Pandangan Hidup Orang 

Sunda seperti Tercermin dalam Tradisi 

Lisan dan Sastra Sunda. Bandung: Proyek 

Penelitian dan Pengkajian Budaya 

Sunda (Sundanologi) Direktorat 

Jenderal Kebudayaan Depdikbud. 

Zanten., W. V. (1989)	 Sundanese Music in 

Cianjuran Style: Anthropologycal and 

Musicologycal Aspects of Tembang Sunda. 

Dordrecht-Holand: Foris Publications.


