
Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

115

 
 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu 
ISSN 2656-7202 (P) ISSN 2655-6626 (O) 

Volume 3 Nomor 2, Juli-Desember 2020 
DOI: https://doi.org/10.35961/perada.v3i2.58 

 
 

ADOPSI DALAM PANDANGAN AL-QUR’AN: KAJIAN TAFSIR 
IJTIMA’I 

 
 

Hariyun Sagita 
STAIN Sultan Abdurrahman Kepulauan Riau 

hariyun@stainkepri.ac.id  
 
 

ABSTRAK 
Tulisan ini bertujuan untuk melihat bagaimana hukum adopsi dalam pandangan al-Qur'an  
berdasarkan kajian tafsir. Dalam hal ini adalah kitab tafsir Rawa’i al-Bayan tafsir ayat ahkam   dan 
tafsir al-Munir. Karya ilmiah ini adalah penelitian pustaka, dengan subjeknya adalah al-Qur'an 
dengan tafsir tematik. Penelusuran data diperoleh melalui pengumpulan penafsiran-penafsiran dari 
kitab tafsir Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat Ahkam dan Tafsir al-Munir. Hasil yang ditemukan dalam 
penulisan karya ilmiah ini adalah adopsi sudah ada sejak dahulu dan pernah dipraktekkan Nabi 
SAW sebelum kenabian, Nabi menjadikan anak adopsi   Zaid bin Harisah sebagai anaknya sendiri. 
Bentuk adopsi yang menasabkan anak angkat kepada ayah angkatnyadilarang di dalam al-Qur’an, 
hukumnya adalah haram. Konsekuensi adopsi dengan bentuk menasabkan anak angkat kepada 
ayah angkatnya akan menjadikan kedua belah pihak akan saling mewarisi dan terjadinya mahram 
dalam keluarga.  
 
Abstract: This paper aims to see how the adoption law in the view of the Koran based on the study 
of interpretation. In this case the book of interpretation Rawa'i al-Bayan the interpretation of the 
verse ahkam and the interpretation of al-Munir. This scientific work is library research, with the 
subject being the Koran with a thematic interpretation. Searching for data was obtained through the 
collection of interpretations from the commentaries on Rawa'i al-Bayan Tafsir Ayat Ahkam and 
Tafsir al-Munir. The results found in the writing of this scientific paper are that adoption has existed 
since the past and was once practiced by the Prophet before prophethood, the Prophet made the 
adopted son of Zaid bin Harisah his own child. The form of adoption that incites adopted children to 
adoptive fathers is prohibited in the Qur'an, the law is haram. The consequence of adoption by 
adopting an adopted child to his adopted father will make both parties inherit each other and the 
occurrence of mahram in the family.  

 
Keywords: Adoption, Al-Qur'an, Tafsir Ijtima'i 
 
 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

116

PENDAHULUAN 
Allah menciptakan manusia ber-

pasang-pasangan, yaitu laki-laki dan 
perempuan,  satu sama lain dari setiap 
pasangan itu saling melengkapi, saling 
melengkapi itu diawali dengan saling kenal 
satu sama lain. Karena secara fitrah sudah 
berpasangan, maka kecendrungan untuk 
hidup bersama tumbuh di dalam diri 
manusia, maka Islam mengatur agar proses 
hidup bersama itu mendapat berkah dan 
ridho Allah maka harus dilalui dengan 
pernikahan, diantara tujuan pernikahan 
adalah tersalurkannya hasrat seksualitas 
manusia, dan upaya untuk mendapat anak 
ataupun keturunan. 

Islam adalah agama yang sangat 
menjunjung tinggi dan memelihara nasab 
(keturunan). Penetapan asal usul anak 
dalam perspektif hukum islam memiliki 
arti penting, karena dengan penetapan 
itulah dapat diketahui hubungan nasab 
antara anak, ayah, ibu dan keluarga lainnya. 

Namun terkadang di dalam perni-
kahan bisa saja tidak memperoleh anak 
ataupun keturunan, hal itu bisa saja 
disebabkan karena faktor kemandulan atau 
lainnya, yang tentunya kesemua itu adalah 
ketentuan Allah SWT. Al-qur`an membuat 
rujukan paling tidak kepada dua orang 
Nabi, yaitu Zakaria dan Ibrahim A.S yang 
istri-istrinya tidak dapat mengandung 
tetapi akhirnya mengan-dung ketika 
mereka telah berusia lnjut, sebagai contoh 
Al-qur`an mencatat yang diucapkan 
Zakaria dan istri Ibrahim, ketika diberi 
kabar gembira bahwa mereka akan 
dikarunia keturunan, dalam kalimat 
berikut: 

“Kata Zakaria: `Wahai Tuhanku! 
Bagaimana aku dapat memperoleh 
anak sedangkan aku sudah tua begini, 
lagi pula istriku mandul? Firman-Nya: 
Begitulah Allah berbuat menurut 
kehendak-Nya” (Ali Imran: 40) 
“Sarah istri Ibrahim berkata: `Aduhai, 
mungkinkah aku yang sudah setua ini, 
akan melahirkan anak, sedang 

suamiku ini sudah sangat tua pula? Ini 
sungguh sangat aneh sekali” (Hud : 72) 

Dengan demikian, dari rujukan-
rujukan mengenai ketidak suburan atau 
kemandulan dalam Al-qur`an jelaslah 
bahwa ada orang-orang yang tidak bisa 
mengandung tetapi meskipun demikian 
keadaan ini bisa berubah jika Allah 
menghendaki. 

Menafsirkan ayat ini, Ibnu Katsir 
mengatakan bahwa Allah yang Maha 
Kuasa mengatakan kepada kita bahwa 
Dialah yang sang Pencipta langit dan 
bumi, dan bahwa dia sendiri yang 
memutuskan apa yang terjadi pada mereka. 
Dia memberikan kepada mereka yang Dia 
kehendaki dan menahan karunia-Nya dari 
siapa yang dikehendaki-Nya. Dia mencip-
takan apa-apa yang dikehendaki-Nya. Dia 
mengaruniakan kepada suami-istri anak-
anak perempuan saja dan anak laki-laki 
saja kepada suami-istri yang lain, 
sedangkan kepada yang lain dikaruniakan-
Nya baik anak laki-laki maupun anak 
perempuan dan membuat mandul mereka 
yang dikehendaki-Nya. 

Kisah Nabi Ibrahim dan Zakaria A.S 
sering menjadi inspirasi bagi kaum 
Muslimin yang belum memiliki keturunan 
dengan harapan mereka masih bisa 
mendapatkan anugerah dari Allah berupa 
anak. Mereka memperbanyak berdoa dan 
berusaha agar kemandulan ataupun 
halangan lain yang menjadi penyebab 
belum memiliki keturunan diangkat Allah. 
Meski demikian, ada juga sebagian pria 
yang melakukan poligami  

Karena itu harapan mereka yang 
pertama kali adalah memohon kepada 
Allah agar menyembuhkan mereka dari 
kemandulan. Tetapi harus dicatat bahwa 
walaupun memohon kepada Allah 
merupakan harapan mereka yang pertama 
ada cara-cara lain yang dilakukan kaum 
muslim diberbagai belahan bumi untuk 
mengatasi persoalan ini. Beberapa dari 
mereka memilih poligami, yang lainnya 
mencari pertolongan melalui jimat atau 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

117

ta`widh dan yang lain lagi memilih untuk 
mengangkat anak ( adopsi ).  

Bagi mereka yang tidak mempunyai 
anak, acapkali menghibur keluarga dengan 
menghadirkan anak orang ketengah-tengah 
keluarganya. Kehadiran itu membuat sinar 
keluarga menjadi cerah. Kehadiran seorang 
anak ditengah-tengah keluarga yang bukan 
anak kandung dari keluarga tersebut sering 
disebut dengan adopsi. 

Istilah adopsi berasal dari bahasa 
latin yaitu Adoptio, Adopsio yang berarti 
pemungutan atau pengangkatan anak 
orang lain oleh seseorang yang menjadi 
anak adopsi itu sebagai anak kandung bagi 
pengangkat, Dalam bahasa Belanda yaitu 
Adoptie, yang berarti pengangkatan anak 
untuk dijadikan anak kandung sendiri, 
Sedangkan menurut kamus Bahasa 
Indonesia, adopsi adalah pengambilan 
(pengangkatan) anak secara sah sebagai 
anak sendiri. Dalam istilah bahasa Arab di 
kenal dengan , التَّبنَِىyang berarti 
pengangkatan anak orang lain sebagai anak 
sendiri. Dalam kamus Munjid diartikan 
dengan  ُإُِ◌بْنَا  إنَْخَد , yaitu menjadikannya 
sebagai anak. 

Mahmûd Syaltût memberikan dua 
pengertian tabannî yang berbeda, yaitu: (1) 
Seseorang yang mengangkat anak, yang diketahui 
bahwa anak itu termasuk anak orang lain, 
kemudian ia memperlakukan anak tersebut 
sama dengan anak kandungnya, baik dari kasih 
sayang mapun nafkah (biaya hidup), tanpa ia 
memandang perbedaan. Meskipun demikian, 
agama Islâm tidak menganggap sebagai anak 
kandung, karena ia tidak dapat disamakan 
statusnya dengan anak kandung; dan (2). 
Seseorang yang tidak memiliki anak kemudian 
menjadikan seseorang anak orang lain sebagai 
anaknya, padahal ia mengetahui bahwa anak itu 
bukan anak kandungnya, lalu ia menjadikannya 
sebagai anak sah.1 

Acapkali masalah adopsi ini 
dipertanyakan, terkhusus ketika seseorang 

                                                             
1 Mahmut Syaltût, al-Fatâwâ, (Kairo: Dâr al-

Qalam, t.th), h. 321. 

ingin menikah seorang wanita sudah 
dewasa yang berstatus sebagai anak angkat, 
siapakah yang menjadi walinya, apakah 
ayah angkatnya atau ayah kandungnya? 
Pertanyaan yang lain juga, apakah ia boleh 
mewarisi harta ayah angkatnya?. Untuk 
mendapatkan jawaban atas pertanyaan 
dalam penulisan karya ilmiah ini maka 
penulis menggunakan metode penulisan 
karya ilmiah. Bentuk pembahasannya 
adalah kajian Pustaka (book research). 
Penelusuran data diperoleh melalui 
pengumpulan penafsiran-penafsiran dari 
kitab tafsir Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat 
Ahkam dan Tafsir al-Munir. Subyek dalam 
penulisa karya ilmiah ini adalah al-Qur'an 
dan tafsir tematik. 

Penelusuran data diperoleh melalui 
pengumpulan penafsiran-penafsiran dari 
kitab tafsir Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat 
Ahkam dan Tafsir al-Munir. Setelah data-
data didapatkan kemudian akan dipilah 
dan disusun untuk dideskripsikan 
sekaligus di analisis berdasarkan sudut 
pandang peneliti yang di dasarkan kepada 
idealitas yang dibangun berdasarkan kajian 
kepustakaan. 
 
Pengertian Adopsi 

Kata adopsi sebenarnya adalah 
berasal dari bahasa latin yaitu Adoptio, 
Adopsio yang dalam bahasa inggris 
adoption, kata adopsi dalam bahasa 
indonesia diartikan sebagai pengangkatan 
anak orang lain sebagai anak sendiri. Di 
kalangan mayoritas masyarakat Arab, 
istilah adopsi sebenarnya sudah menjadi 
tradisi, dan Nabi Muhammad saw pernah 
mempraktikkan adopsi terhadap Zayd bin 
Harîtsah. Dilihat dalam kamus bahasa 
arab, istilah adopsi disebut juga tabannî 
yaitu menjadikannya sebagai anak.2 Dalam 
kamus al-Munawwir, istilah tabannî 
diambil dari kata al-tabannî yang berasal 
dari bahasa arab Tabanni-Yatabanni-

                                                             
2 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, 

(Jakarta: Hidakarya Agung, 1989), h. 73. 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

118

Tabanniyan mempunyai arti mengambil, 
mengangkat anak atau mengadopsi. 3 
Wahbah al-Zuhaylî menguraikan istilah 
tabannî dengan pengambilan anak yang 
dilakukan oleh sese-orang terhadap anak 
yang jelas nasabnya, kemudian anak itu 
dinasabkan kepada dirinya.4 

Muhammad Thaha Abul Ela Kalifah 
mendefinisikan tabannî dengan 
menasabkan seorang anak kepada dirinya, 
baik laki-laki mapun perempuan dan 
bukan anak kandung.5 Adopsi (At-Tabanni) 
atau peng-angkatan anak orang lain 
menjadi anak sendiri. Anak yang diadopsi 
disebut “anak angkat”. Istilah adopsi 
dijumpai dalam lapangan hukum 
keperdataan, khususnya dalam lapangan 
hukum keluarga. 6  Mahmud Syaltut, ahli 
fikih kontemporer dari Mesir, 
mengemukakan bahwa setidaknya ada dua 
pengertian adopsi. Pertama, mengambil 
anak orang lain untuk diasuh dan dididk 
dengan penuh perhatian dan kasih sayang, 
tanpa diberikan status anak kandung 
kepadanya, cuma ia diperlakukan oleh 
orang tua angkatnya sebagai anak sendiri. 
Kedua, mengambil anak orang lain sebagai 
anak sendiri dan diberi status sebagai anak 
kandung, sehingga ia berhak memakai 
nama keturunan (nasab) orangtua 
angkatnya, dan saling mewarisi harta 
peninggalan, serta hak-hak lain sebagai 
akibat hukum antara anak angkat dan 
orang tua angkatnya itu. 7  Anak angkat 
dalam pengertian yang pertama lebih 
didasari oleh perasaan seseorang yang 
                                                             

3 Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir 
(Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), h. 111 

4 Wahbah al-Zuhayli , al-Fiqh al-Islâmi wa 
Adillatuhu, (Beirut: Dâr al-Fikr al-Ma’âshir, t.th), h. 
271. 

5 Muhammad Thaha Abul Ela Khalifah, 
Pembagian Warisan Berdasarkan Syariat Islam (Solo: 
Tiga Serangkai, 2007), h. 649. 

6  Ensiklopedi Hukum Islam Jilid I, Jakarta, 
Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996. h. 26-.27 

7 Ibid, hlm. 27, lihat juga Mahmut Syaltut, al-
Fatwa (Kairo: Dar al-Qalam, t.th), h. 321. 

menjadi orangtua angkat untuk membantu  
orang tua kandungnya, bisa saja hal ini 
dilakukan oleh pasangan yang tidak 
dikaruniai keturunan, sehingga anak 
tersebut dalam asuhannya lebih 
terperhatikan pendidikannya dan  
kebutuhannya. Sedang-kan anak angkat 
dalam pengertian yang kedua, membawa 
implikasi hukum seperti masuknya ia 
dalam nasab keluarga ayah angkatnya, 
saling mewarisi dan jadi mahram. 

Adopsi atau pengangkatan anak 
sudah dikenal dan berkembang sebelum 
kerasulan Nabi Muhammad SAW, 
khususnya adopsi dalam pengertian 
distatuskan sebagai anak sendiri. Mahmud 
Syaltut menjelaskan bahwa tradisi 
pengangkatan anak sebenarnya jauh 
sebelum islam datang telah dikenal oleh 
manusia, seperti bangsa Yunani, Romawi, 
India dan berbagai bangsa kuno. 
Dikalangan bangsa Arab sebelum Islam 
(masa jahiliah) istilah ini dikenal dengan at-
tabanni dan sudah ditradisikan secara 
turun-temurun. 

Di Afrika Selatan, sejumlah orang 
Islam telah diangkat sebagai anak oleh bibi 
atau paman yang tidak memiliki anak. 
Kesimpulan yang dapat di ambil dari 
kejadian ini adalah bahwa di Afrika Selatan 
kaum muslim mencoba untuk mengatasi 
persoalan ketidak mampuan mereka 
menghasilkan keturunan denagn menjadi 
orang tua angkat bagi anak-anak baik yang 
laki-laki maupun yang perempuan. Syari`at 
melarang kaum muslim mengangkat secara 
sah anak-anak dari orang tua lain. Al-
qur`an menjelaskan secara eksplisit 
mengenai masalah ini: 

“Allah tidak menjadikan bagi sese-
orang dua buah hati dalam rongganya. 
Diapun tidak menjadikan istri-
istrimu yang kamu zhihar itu sama 
dengan ibumu. Dan dia tidak 
menjadikan anak-anak angkatmu 
sebagai anak-anak kandungmu. Itu 
hanya sebutanmu di mulut saja. 
Sedangkan yang disebutkan Allah 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

119

adalah yang sebenar-benarnya. Dan 
Dia menunjukan jalan yang benar.” 
“Panggillah merek (anak-anak 
angkat-mu) itu serangkai dengan 
nama bapaknya, itulah yang paling 
wajar menurut pandangan Allah. 
Jika kamu tidak mengetahui nama 
bapaknya sebut saja saudara seagama 
atau para Maula. Tidak ada celanya 
jika kamu keliru dalam hal ini, tetapi 
yang patut dicela ialah perbuatan 
kamu yang sengaja. Allah adalah 
Maha Pengampun dan Penyayang.” 
(Al-Ahzab : 4-5 ). 
Menurut ulama fikih, untuk 

pengang-katan anak atas dasar ingin 
mendidik dan membantu orang tua 
kandungnya agar anak tersebut dapat 
mandiri di masa datang, secara hokum 
tidak dikenal istilah perpindahan nasab 
dari ayah kandungnya ke ayah angkatnya. 
Maksudnya, ia tetap menjadi salah seorang 
mahram dari keluarga kandungnya, dalam 
arti berlaku larangan kawin dan tetap 
saling mewarisi dengan ayah kandungnya. 
Jika ia melangsungkan perkawinan setelah 
dewasa, maka walinya tetap ayah kandung-
nya. Adapun pada pengangkatan anak yang 
diiringi oleh akibat hukum lainnya terjadi 
perpindahan nasab dari ayah kandungnya 
ke ayah angkatnya konsekuensinya, antara 
dirinya dengan ayah angkat dan keluarga 
kandung ayah angkatnya berlaku larangan 
kawin serta kedua belah pihak saling 
mewarisi. Jika ia akan melangsungkan 
perkawinan nantinya, maka yang berhak 
menjadi walinya adalah ayah angkatnya 
tersebut bukan ayah kandungnya. 

Ulama fikih sepakat menyatakan 
bahwa hukum Islam tidak mengakui 
lembaga anak angkat yang mempunyai 
akibat hukum seperti yang pernah 
dipraktekkan masyarakat jahiliah; dalam 
arti kata terlepasnya ia dari hukum 
kekerabatan orang tua kandungnya dan 
masuknya ia  ke dalam hukum kekerabatan 
orangtua angkatnya. Hukum islam hanya 
mengakui, bahkan menganjurkan, peng-

angkatan anak dalam arti pemungutan dan 
pemeliharaan anak (anak pungut dan anak 
asuh). Dalam hal ini status kekerabatannya 
tetap berada diluar lingkungan keluarga 
orang tua angkatnya dan dengan sendirinya 
tidak mempunyai akibat hukum apa-apa. 
Ia tetap anak dan kerabat dari orangtua 
kandungnya berikur segala akibat-akibat 
hukmnya. Larangan pengangkatan anak 
dalam arti benar benar menjadikan anak 
kandung didasarkan pada firman Allah 
SWT dalam surat al-Ahzab ayat 4-5. 

Ada dua status hukum yang terkait 
dengan permasalahan anak angkat. Pertama, 
dalam kewarisan.  Menurut ulama fikih, 
dalam Islam ada tiga faktor yang 
menyebabkan seseorang saling mewarisi, 
yakni karena hubungan kekerabatan atau 
seketurunan (al-qarabah), karena hasil 
perkawinan yang sah (al-musaharah) dan 
karena faktor hubungan perwalian antara 
hamba sahaya dan wali yang memerdeka-
kannya atau karena faktor saling tolong 
menolong antara seseorang dengan orang 
lain yang diwarisinyya semasa hidupnya. 
Anak angkat tidak termasuk dalam tiga 
faktor di atas, dalam arti bukan satu 
kerabat atau satu keturunan dengan orang 
tua angkatnya, bukan pula lahir atas 
perkawinan yang sah dari orang tua 
angkatnya, dan bukan pula karena 
hubungan perwalian. Oleh karena itu, 
antara dirinya dan orang tua angkatnya itu 
tidak berhak saling mewarisi satu sama 
lain. 

Jika ia akan mewarisi maka hak waris 
mewarisi hanya berlaku anatara dirinya dan 
orang tua kandungnya secara timbal balik, 
atas dasar al-Qarabah dan al-Musyaharah 
atau mungkin kalau ada saling tolong 
menolong dengan yang meninggal semasa 
hidupnya. Namun mengingat hubungan 
yang sudah akrab antara anak angkat dan 
orang tua angkatnya, apalagi kalau yang 
diangkat itu diambil dari keluarga dekat 
sendiri serta memperhatikan jasa baiknya 
terhadap rumah tangga orang tua 
angkatnya maka Islam tidak menutup 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

120

kemungkinan sama sekali anak angkat 
mendapat bagian dari harta peninggalan 
orang tua angkatnya. Carnya adalah 
dengan hibah atau wasiat yang ditulis atau 
diucapkan oleh ayah angkatnya sebelum 
meninggal dunia.  

Ketentuan untuk wasiat dalam 
hukum Islam adalah paling banyak 
sepertiga harta warisan. Dalam hibah dan 
wasiat tidak ditentukan secara khusus siapa 
saja yang berhak menerimanya. Dasarnya 
adalah QS. Al-Maidah: 106 yang artinya: 
“Hai orang-orang yang beriman apabila salah 
seorang kamu menghadapi kematian sedang ia 
akan berwasiat maka hendaklah wasiat itu 
disaksikan oleh dua orang yang adil diantara 
kamu”. Kemudaian dalam sebuah hadis 
yang diriwayatkan oleh imam al-Bukhari 
dan Muslim dari Saad bin Abi Waqash 
dinyatakan tentang kebolehan 
wasiatsepertiga dari harta peninggalan. 

Kedua, dalam perkawian. Dalam 
Islam juga telah diatur siapa saja yang 
dilarang kawin satu sama lain. Larangan 
kawin terdapat dalam QS. An-Nisa’: 23, 
dalam ayat ini pelarangan kawin hanya 
berlaku bagi yang berhubungan darah atau 
satu  keluarga dari garis lurus ke atas dan 
ke bawah serta garis menyamping 
termasuk mertua, menantu, dan anak tiri 
yang ibnya telah digauli oleh ayah tirinya. 
Anak angkattidak termasuk dalam salah 
satu larangan di atas sebab ia berada di luar 
kekerabatan orang tua angkatnya. Oleh 
karena itu, secara timbal balik antara 
dirinya dan keluarga orang tua angkatnya 
boleh saling kawin dan orang tua 
angkatanya tidak berhak menjadi wali 
nikahnya, kecuali kalau diwakilkan kepa-
danya oleh ayah kandungnya. Hukm ini 
ditetapkan ulama fikih berdasarkan 
mafhum mukhalafah ayat tersebut. Sejara 
hidup Rasulullah SAW sebelum kenabian 
sampai nabi kemudian menikah dengan 
Zainab binti Jahsy, bekas istri anak 
angkatnya, dapat dijadikan bukti atas 
kebolehan kawin dengan bekas istri anak 
angkat. Sebenarnya Zaid bin Harisah 

dengan istrinya Zainab binti Jahsy 
termasuk orang baik-baik dan taat 
menjalankan perintah Allah SW. Namun 
perkawinan pasangan tersebut tidak 
berlangsung lama, terutama karena latar 
belakang status sosial yang berbeda. Zaid 
bin Harisah hanyalah bekas seorang budak 
yang dihadiahkan kepada Nabi SAW oleh 
istrinya Khadijah, sementara Zainab binti 
Jahsy adalah keturunan bangsawan. Karna 
menyadari bahwa rumah tangganya tidak 
harmonis, maka Zaid bin Harisah meminta 
izin kepada Nabi untuk menceraikan 
istrinya itu. tetapi Nabi SAW menyuruhnya 
untuk mempertahankan rumah tangganya 
tersebut. Selang beberapa waktu setelah itu 
Zaid tidak bisa lagi mempertahankan 
rumah tangganya, sehingga Nabi 
memperkenankan perceraian mereka. 
Setelah habis masa iddah Zainab Nabi 
SAW diperintahkan oleh Allah SWT untuk 
mengawininya. Dalam hal ini Allah SWt 
berfirman; “ .....maka tatkala Zaid telah 
mengakhiri keperluan terhadap istrinya 
(menceraikannya), kami kawinkan kamu dengan 
dia supaya tidak ada keberatan bagi orang 
mukmim untuk (mengawini) istri anak-anak 
angkat mereka, apabila anak-anak angkat itu 
telah menyelesaikan keperluannya daripada 
istrinya. Dan adalah ketetapan Allah itu pasti.” 
(QS. 33: 37). 

Dengan demikian, adopsi atau 
pengangkatan anak tidak mempengaruhi 
kemahraman antara anak angkat dan orang 
tua angkatnya. Anak angkat tidak termasuk 
dalam salah satu unsur kemahraman itu. 
seperti haram saling mengawini dan 
sebagainya. Sehinggga antara kedua belah 
pihak tidak ada larangan saling mengawini 
dan tetap tidak boleh saling mewarisi. 

 
MENGENAL RAWA'I AL-BAYAN 
TAFSIR AYAT AL-AHKAM DAN 
TAFSIR AL-MUNIR 

Khazanah keilmuan Islam terus 
mengalami perkembangan, begitu pula 
yang terjadi dalam bidang tafsir. Bukti 
akan per-kembangan tersebut, 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

121

bermunculannya kitab-kitab tafsir dengan 
berbagai pendekatan sesuai dengan latar 
belakang mufasir yang menulis tafsir 
tersebut. Kesemuanya itu adalah usaha dari 
para mufasir untuk memberikan 
pemahaman akan pemaknaan ayat-ayat 
suci al-Qur’an ke khalayak ramai. 
Muhammad Ali al-Shabuni adalah salah 
seorang ulama yang melakukan upaya 
pemahaman makna akan ayat-ayat al-
Qur’an dengan metode tersendiri, agar al-
Qur’an benar-benar berfungsi sebagai 
petunjuk ditengah-tengah umat. Berikut 
ini akan penulis paparkan sosok 
Muhammad Ali al-Shabuni beserta rekam 
jejak intelektualnya.8 

Rawāi’ul Bayān fi tafsiri ayati’l Ahkam 
mina’l Quran atau terjemahan harfiahnya 
adalah “Keterangan yang indah dalam 
tafsir ayat-ayat hukum dari Al-Quran” 
adalah nama salah satu tafsir karya Ali 
Shabuni yang sangat menarik, dikatakan 
menarik karena ini adalah karya pilihan 
yang telah ia lalui selama 10 tahun 
pengalamannya dalam penelaahan ilmiah. 
Hal ini sebagaimana ungkapannya di 
pengantar tafsir tersebut. 

Kitab tafsir Rawāi’ul Bayān ini 
masuk ke dalam katagori tafsiru’l ahkam 
atau dalam istilah lain Tafsir Ahkam yang 
menurut sementara pakar bermakna tafsir 
Al-Quran yang berorientasi atau fokus 
pada pembahasan ayat-ayat hukum. 
Pembatasan ayat-ayat hukum yang 
terdapat di dalam Al- Quran inilah yang 
menjadi cirikhas dari tafsir Ahkam. Kitab 
Tafsir tersebut terdiri dari dua jilid besar, 
dan disusun berdasarkan tema-tema 
hukum di setiap pertemuan. Dituliskan 
pertemuan di sini tampaknya memang 
kitab itu dipersiapkan untuk materi-materi 

                                                             
8   

http://www.republika.co.id/berita/dunia 
islam/khazanah/12/07/17/m7bbix-hujjatul-islam-
syekh-ali-ashshabuni-3habis 

perkuliahan di fakultas Syariah dan Dirasat 
Islamiyah di Mekah.9 

 Jilid pertama dimulai dari surat Al-
Fatihah hingga pertemuan ke empat puluh 
tentang pendekatan diri kepada Allah 
dengan berkurban. Sedangkan jilid ke dua 
terdiri dari 30 pertemuan, diawali dengan 
Surat An Nur dan diakhiri dengan 
pembahasan mengenai pembacaan Al-
Quran, yakni tafsir surat Al-Muzammil. 
Dikarenakan tafsir ini dihimpun khusus 
untuk mengkaji ayat-ayat hukum secara 
ilmiah, maka tidak semua ayat dalam surat 
ditafsirkan oleh Ash-Shabuni, namun 
demikian ia tetap menafsirkan ayat sesuat 
dengan urutan surat dalam mushaf  Al-
Quran. Sebagaimana tafsir-tafsir masa kini, 
metode penulisan Ash-Shabuni dalam 
Rawāi’ul Bayānhampir tidak jauh berbeda. 

Sedangkan Tafsir al-Munir adalah 
kitab tafsir karya Wahbah az-Zuhaili. 
Tafsir ini ditulis kurang lebih selama 16 
tahun (mulai dari tahun 1975 sampai tahun 
1991 M). Tafsir ini menjelaskan seluruh 
ayat al-Qur’an, mulai dari surah al-Fatihah 
sampai surah al-Nas, yang terdiri dari 16 
jilid, masing-masing jilid memuat 2 juz 
(bagian) dan seluruhnya terdiri dari 32 juz, 
dan dua juz terakhir berisi al-fihris al-
syamil, semacam indeks yang disusun 
secara alfabetis. Tujuan utama penyusunan 
tafsir ini, sebagaimana yang dikemukakan 
oleh Wahbah al-Zuhaili pada bagian 
pengantar, adalah sebagai berikut: 

“Tujuan utama dalam menyusun 
kitab tafsir ini adalah mempererat 
hubungan antara seorang muslim 
dengan al-Qur’an berdasarkan ikatan 
akademik yang kuat, karena al-
Qur’an merupakan hukum dasar bagi 
kehidupan umat manusia secara 
umum dan umat Islam secara khusus. 
Oleh karena itu, saya tidak hanya 

                                                             
9  Andy Haryono, Analisis Metode Tafsir 

Muhammad Ash-Shabuni dalam Kitab rawâiu’ al- 
Bayân, Jurnal Wardah vol 18 no.1 Palembang: 
Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN Raden 
Fatah, 21017, hlm. 60 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

122

menerangkan hukum-hukum fikih 
dalam berbagai permasalahan yang 
ada, dalam pengertiannya yang sempit 
dan dikenal di kalangan fuqaha, 
tetapi saya bermaksud menjelaskan 
hukum-hukum yang diistinbatkan 
dari ayat-ayat al-Qur’an dengan 
makna yang lebih luas, yang lebih 
dalam daripada sekedar pemahaman 
umum, yang meliputi akidah dan 
akhlak, manhaj dan prilaku, 
konstitusi umum, dan faedah-faedah 
yang diambil dari ayat-ayat al-Qur’an, 
baik yang eksplisit maupun yang 
implisit, baik dalam struktur sosial 
untuk setiap komunitas masyarakat 
maju dan berkembang maupun dalam 
kehidupan pribadi bagi setiap 
manusia.10” 
Wahbah al-Zuhaili dalam kitab 

Tafsir al-Munir ini, menggunakan metode 
tafsir tahlili, dalam menafsirkan ayat-ayat 
al-Qur’an dalam kitab tafsirnya. Meski 
demikian, sebagian kecil di beberapa 
tempat terkadang ia menggunakan metode 
tafsir tematik (maudu’i). Metode tahlili lebih 
dominan, karena metode inilah yang 
hampir semua digunakannya dalam kitab 
tafsirnya. Sebagaimana dijelaskannya, 
bahwa pada tempat-tempat tertentu, ia 
membahas ayat-ayat dengan menggunakan 
metode tafsir tematik (maudu’i). Seperti 
ketika menafsirkan ayat-ayat tentang jihad, 
hudud, warisan, nikah, riba dan khamr 
serta cerita-cerita Qur’an seperti cerita para 
Nabi11. 

 
ADOPSI DALAM RAWA’I AL-
BAYAN TAFSIR AYAT AL-AHKAM 

Dalam kitab Rawa’i al-Bayan Tafsir 
Ayat al-Ahkam  terdapat bab khusus 
tentang adopsi, hal itu tercantum pada 
kuliah kesebelas tentang “adopsi pada 
masa jahiliah dan Islam”. Al-Shabuni 

                                                             
10 Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir, juz. 

1, Damaskus: Dar al-Fikr, 2009, h.9. 
11 Ibid, h.12 

mengelompokkan pembahasan tentang 
adopsi ke dalam 5 ayat, yaitu ayat 1 sampai 
ayat 5, pembahasan ini dimulai dengan 
menguraikan makna kosa kata, namun 
tidak semua kosa kata yang diuraikan 
hanya pilihan-pilihan saja. Penjelasan 
berikutnya adalah tentang keterangan 
secara global kemudian diteruskan dengan 
sebab-sebab turunnya, beberapa bentuk 
bacaan, bentuk i’rab, keunikan-keunikan, 
hukum-hukum syariat yang terdapat di 
dalamnya, apakah yang diinginkan ayat 
secara terperinci dan terakhir adalah 
hikmah pensyariatan hukum tersebut. 
Setelah penulis melakukan penelusuran 
terhadap kitab Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat 
al-Ahkam, penulis hanya menemukan dari 
5 ayat   di surat al-Ahzab bagian awal 
hanya ayat ke-4 bagian akhir dan  ayat ke 5 
yang bicara spesifik tentang adopsi, ayat 
tersebut adalah: 

 
ُ لِرَܢُلٍ مِنْ قلَْبَينِْ فيِ جَوْفِهِ ۚ وَمَا جَعَلَ ҫǫزْوَاجَكمُُ  ҧ߹مَا جَعَلَ ا

هَاܕِ  ҧمҬǫ ҧُئيِ تظَُاهِرُونَ مِنهْن ҧبنْاَءَكمُْۚ  اللاҫǫ ُْدْعِيَاءَكمҫǫ َكمُْ ۚ وَمَا جَعَل
܍ِ̀لَ  ҧوَهُوَ يهَْدِي الس ҧيقَُولُ الحَْق ُ ҧ߹فْوَاهِكمُْ ۖ وَاҫلكمُِْ قوَْلُكمُْ بِ܇ ஈَذ 

نْ لمَْ تعَْلمَُوا Դَٓǫءَهمُْ 
Ү
ِ ۚ فاَ ҧ߹قْسَطُ عِنْدَ اҫǫ َمْ هُو ادْعُوهمُْ Դَٓҡِئهِِ

 ِّ߱ خْوَا̯كمُُْ فيِ ا
Ү
ْ̿سَ ̊لَيَْكمُْ جُ̲اَحٌ فِيماَ ҫǫخْطَ܇ҭتمُْ فاَ ̽نِ وَمَوَالِيكمُْ ۚ وَلَ

ُ غفَُورًا رَحِيماً ҧ߹دَتْ قُلوُ܋كمُُْ ۚ وَكاَنَ ا ҧكِنْ مَا تعََم ஈـ َ   بِهِ وَل
 

“Allah sekali-kali tidak 
menjadikan bagi seseorang dua buah 
hati dalam rongganya; dan Dia tidak 
menjadikan istri-istrimu yang kamu 
zhihar[1198] itu sebagai ibumu, dan 
Dia tidak menjadikan anak-anak 
angkatmu sebagai anak kandungmu 
(sendiri). yang demikian itu hanyalah 
perkataanmu dimulutmu saja. dan 
Allah mengatakan yang sebenarnya 
dan Dia menunjukkan jalan (yang 
benar). [5] Panggilah mereka (anak-
anak angkat itu) dengan (memakai) 
nama bapak-bapak mereka; Itulah 
yang lebih adil pada sisi Allah, dan 
jika kamu tidak mengetahui bapak-
bapak mereka, Maka (panggilah 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

123

mereka sebagai) saudara-saudaramu 
seagama dan maula-maulamu. Dan 
tidak ada dosa atasmu terhadap apa 
yang kamu khilaf padanya, tetapi 
(yang ada dosanya) apa yang disengaja 
oleh hatimu. dan adalah Allah Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang.” 

 
Maka yang akan menjadi titik fokus 

penulis adalah pada ayat yang kelima. 
keterangan secara global, pada ayat ke-4 
dan kelima Shabuni memberikan 
keterangan jangan menjadikan seorang 
anak yang bukan anakmu sebagai anak, 
karena ibu yang sebenarnya adalah yang 
melahirkanya dan apa yang dikandung oleh 
seorang ibu itu berasal dari sulbi seorang 
laki-laki, tentu tidak mungkin seorang 
mempunyai dua orang secara hakikat, 
maka janganlah mereka menjadikan anak-
anak yang lain sebagai anak mereka. kalian 
yang mengadopsi anak harus menisbatkan 
nasabnya kepada ayahnya yang sebenarnya, 
itu lebih adil dalam hukum dan syariat 
Allah SWT, lebih benar daripada 
menisbatkan  anak kepada selain ayahnya. 
Bila kalian tidak tahu siapa ayah dari anak-
anak yang kalian adopsi, mereka adalah 
saudara-saudara kalian seagama, pembela 
dan keturunan-keturunan paman kalian. 
Kalian tidak berdosa bila menisbatkan 
anak-anak kepada selain ayahnya secara 
tidak sengaja atau lupa pada masa 
sebelumnya, sebelum adanya larangan. 
Namun berdosa manakala menisbatkan 
nasab kepada selain ayahnya secara sengaja 
dan sipelaku tahu anak tersebut anak orang 
lain. Allah SWT Mahaluas ampunan-Nya, 
menyeluruh rah-mat-Nya untuk orang 
yang bertobat dan kembali dari perbuatan-
perbuatan buruk yang pernah mereka 
lakukan sebelumnya. Ampunan dan 
rahmat adalah dua sifat yang serasi dalam 
segala hal. Salah yang dimaksudkan dalam 
ayat ini adalah lupa, artinya tidak sengaja12 

                                                             
12 Ibid, h. 255. 

Mengenai syariat yang dapat yang 
termuat dalam ayat 4 dan 5 surat al-Ahzab, 
Shabuni menguraikan hukum yang ketiga, 
apakah boleh mengangkat (menjadikan 
anak orang lain sebagai anak sendiri) di 
dalam Islam? Sebagaimana Islam melarang 
zihar (menyamakan istri dengan ibu 
kandung) Islam juga melarang tabanni 
(mengangkat anak orang lain sebagai anak 
sendiri) dan Dia menjadikan tabanni 
sebagai sesuatu yang haram di syariat 
Islam. karena di dalamnya menasabkan 
anak kepada bukan bapaknya, inilah adalah 
dosa besar yang bisa mendatang murka 
dan laknat, telah diriwayatkan oleh Bukhari 
dan Muslim dari Sa’ad bin Abi Waqas 
bahwa Rasulullah Saw bersabda, 
“Barangsiapa yang menasabkan dirinya kepada 
selain bapaknya atau menasabkan budak 
kepada selain tuannya, maka ia berhak 
mendapatkan laknat Allah, para malaikat dan 
manusia seluruhnya, Allah Ta’ala tidak 
menerima pemalingan dosa tebusan padanya.” 
(riwayat al-Bukhari dan Muslim). Hadis 
yang lain, beliau SAW bersabda, “Tidak 
ada seorangpun yang menasab-kan kepada selain 
bapaknya, sedang ia mengetahui, melainkan dia 
telah kafir (riwayat al-Bukhari dan Muslim dari 
Abu Zar). Dan bersabda Nabi SAW 
barangsiapa yang memanggil bukan kepada 
ayahnya dan sedang dia mengetahui, maka surga 
haram baginya”. (Bukhari dan Muslim)13 

Adapun hikmah pensyariatan hukum 
adopsi yang terdapat di dalam kitab Rawa’i 
al-Bayan Tafsir Ayat al-Ahkam, al-Shabuni 
menyebutkan, sungguh perkara tabanni 
adalah perkara yang jelas mengada-ada, 
perkara ini sudah merajalela sampai-
sampai menjadi keyakinan yang 
diwariskan, sangat tidak mungkin untuk 
menghentikannya atau menggantikannya 
karena sudah tradisi bapak-bapak dan 
kakek-kakek mereka, sesungguhnya kami 
mendapati bapak-bapak kami sebagai 
suatu ummat dan sesung-guhnya kami 
meniru warisan mereka. Orang-orang Arab 

                                                             
13 Ibid, h. 263-264. 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

124

pada masa jahiliah, seseorang menjadikan 
anaknya sendiri anak orang lain, dia 
mengatakan, “kamu adalah anakku aku 
mewarisi kamu dan kamu mewarisiku” 
maka jadilah anaknya dan berlakulah atas 
ketentuan berkaitan dengan anak seperti 
warisan, nikah dan talak dan pengharaman 
untuk mushaharah dan apa-apa yang 
berkaitan dengan hal-hal anak kandung 
sebagaimana yang diketahui oleh syariat. 

Selian itu, Allah menginginkan serta 
mengilhamkan kepada Nabinya yang mulia 
sebelum diutus sebagai Nabi melakukan 
praktek adopsi dengan menjadikan salah 
seorang anak menjadi anaknya, mengikuti 
tradisi arab dalam perkara adopsi upaya 
untuk mensyariatkan kepada ummat 
tentang berakhirnya hukum adopsi, 
menonaktifkan perkara mengada-ada yang 
tidak baik yang arab menjalankan praktek 
ini dalam jangka yang cukup lama.14 
 
ADOPSI DALAM TAFSIR AL-
MUNIR 

Mengenai adopsi Wahbah al-Zuhaili 
menngelompokkannya dalam dua ayat, 
yaitu ayat 4 dan 5, berbeda dengan al-
Shabuni yang mengelompokkan 5 ayat 
sekaligus yaitu ayat 1 sampai 5. Al-Zuhaili 
memberi tema “bilangan hati, zihar dan 
tabanni”.  

Wahbah al-Zuhaili melalui beberapa 
langkah dalam rangka menerangkan 
tafsiran ayat, hal itu juga ia lakukan dalam 
menerangkan dua ayat diatas, karena ayat 
diatas berbicara tentang tiga hal yaitu 
bilangan atau jumlah hati, zihar dan 
tabanni, penulis hanya memfokuskan pada 
perkara tabanninya, yaitu pengangkatan 
anak atau adopsi. 

Dilangkah pertama Wahbah al-
Zuhaili menerangkan bentuk-bentuk qiraat 
(cara baca) suatu kata dalam ayat diatas, 

kata yang beliau sorot adalah kata    
kata ini ada dua  versi dalam membacanya 

                                                             
14 Ibid, h. 268 

yaitu dengan memanjangkan hamzah dan 
satu lagi dengan mentashilnya, kata lain 
yang juga dibahas pada langkah pertama 

ini adalah kata    kata ini dari segi 

bacaannya ada empat bentuk bacaan dan 

kata yang lain adalah     bacaan ini 

ada bacaan tanpa menyertakan hamzah15. 
Penjelasan tambahan yang berikan 

Wahbah al-Zuhaili terkait dengan ayat 
diatas adalah kisah tentang Zaid bin 
Harisah. Zaid ini adalah putra Harisah bin 
Syarahil dan berasal dari Bani Tayyi di 
Syam. Ketika terjadi peperangan antara 
salah satu kabilah Arab dengan bani Tayyi, 
Zaid kecil tertawan dan dijadikan budak. 
Kemudian Khalil dari suku Tihamah 
membeli Zaid dan lalu menjualnya kepada 
Hakim bin Ham bin Khuwailid. Hakim 
memberikan Zaid sebagai hadiah kepada 
Khadijah, saudara perempuan ayahnya. 
Setelah Nabi Muhammad menikah dengan 
Khadijah, beliau tertarik kepada Zaid, 
maka Khadijah menghadiahkan Zaid 
kepada suaminya itu. 

Mendengar kabar bahwa Zaid 
berada pada Muhammad, Harisah, ayah 
Zaid pergi dengan saudaranya ke Mekkah 
dengan maksud menebus anaknya yang 
tercinta itu. Ia pun meminta kepada 
Muhammad agar menyerahkan Zaid. Nabi 
Muhammad  lalu memberikan kepada Zaid 
untuk memu-tuskan sendiri, bahkan beliau 
tidak mau menerima tebusan. Setelah 
ditanyakan kepadanya, maka Zaid memilih 
untuk tetap bersama Nabi Muhammad, 
tidak mau ikut bapaknya ke negeri Syam. 
Harisah dan saudaranya lalu berkata 
kepada Zaid, “celakalah engkau Zaid, 
engkau lebih memilih perbudakan dari 
kemerdekaan”. Zaid menjawab, 
“sesungguhnya aku melihat kebaikan pada 
laki-laki ini (Muhammad) yang 
menjadikanku tidak sanggup berpisah 
dengannya, dan aku tidak sanggup memilih 
                                                             

15 Ibid, h. 251 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

125

orang lain selain dia untuk selama-
lamanya”. 

Nabi SAW kemudian keluar 
menemui orang banyak dan berkata, 
“saksikanlah oleh kamu sekalian bahwa 
Zaid adalah anakku, aku akan mewarisinya 
dan ia akan mewarisiku, mendengar hal 
yang demikian, hati harisah menjadi 
senang, maka dipanggilah Zaid dengan 
Zaid bin Muhammad” sampai turun ayat 
ini. Diriwayatkan oleh al-Bukhari, Muslim, 
at-Tirmizi, an-Nasa’i dan imam-imam 
hadis yang lain dari Ibnu Umar, bahwa ia 
berkata, “kami tidak pernah memanggil 
Zaid bin Harisah, tetapi kami 
memanggilnya Zaid bin Muhammad 
hingga turun ayat ini (al-Ahzab ayat 5). 
Dengan turunnya ayat ini, Nabi SAW 
berkata, “ Engkau Zaid bin Harisah.16  

Penjelasan terakhir tentang ayat 
diberi tema hukum yang terkandung di 
dalam ayat tersebut. Mengenai tabanni 
(adopsi ini) dipoint terakhir ini penulis 
menemukan keselarasan dengan hukum 
tabanni dimulai dari penjelasan ketiga yaitu 
tabanni (adopsi) adalah sesuatu yang 
haram di dalam Islam dan yang lebih baik 
adalah menasabkan seseorang kepada 
bapaknya. Berikutnya seseorang tanpa 
sengaja menasabkan kepada selain 
bapaknya, hal seerti tidak ada dosanya, 
begitu juga kalau mengadopsi tapi tidak 
menasabkan kepada dirinya tapi kepada 
bapak kandung juga tidak berdosa.17 

 
KESIMPULAN 

Dari pembahasan di atas, maka 
dapat diambil kesimpulan bahwa 
berdasarkan tafsir al-Qur’an, adopsi sudah 
ada sejak dahulu dan pernah dipraktekkan 
Nabi SAW sebelum kenabian, Nabi 
menjadikan anak adopsi Zaid bin Harisah 
sebagai anaknya sendiri. Bentuk adopsi 

                                                             
16  Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan 

Tafsirnya (edisi yang disempurnakan), Jakarta: 
Widya Cahaya, 2011, h. 612-613. 

17 Ibid, h. 261. 

yang menasabkan anak angkat kepada ayah 
angkatnyadilarang di dalam al-Qur’an, 
hukumnya adalah haram. Konsekuensi 
adopsi dengan bentuk menasabkan anak 
angkat kepada ayah angkatnya akan 
menjadikan kedua belah pihak akan saling 
mewarisi dan terjadinya mahram dalam 
keluarga. Oleh karena itu, perlunya 
sosialisasi yang baik tentang adopsi di 
dalam Islam yang berkesesuaian dengan al-
Qur’an dan Sunnah Rasulullah saw. Untuk 
lebih menguatkan penelitian ini, maka 
harus ada penelitian selanjutnya tentang 
praktek-praktek adopsi dimasyarakat 
semisal, sah atau tidaknya seseorang yang 
tatkala menikahkah anak perempuan 
memakai nasabnya (binti) kepada ayah 
angkatnya. [] 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdul Hayy al-Farmawi, Metode Tafsir 

Maudhu’i dan cara penerapannya, terj. 
Rosihan Anwar dan Maman Abd 
Djaliel (Bandung: Pustaka Setia, 
2002). 

Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir 
(Surabaya: Pustaka Progressif, 
1997). 

Andy Haryono, Analisis Metode Tafsir 
Muhammad Ash-Shabuni dalam Kitab 
rawâiu’ al- Bayân, Jurnal Wardah vol 
18 no.1 Palembang: Fakultas 
Dakwah dan Komunikasi UIN 
Raden Fatah, 21017. 

Tim, Ensiklopedi Hukum Islam Jilid I, 
Jakarta, Ichtiar Baru Van Hoeve, 
1996). 

http://www.islamsyria.net/Details.php?Q
Type=1&Id=275__  

http://www.republika.co.id/berita/dunia  
islam/khazanah/12/07/17/m7bbi
x-hujjatul-islam-syekh-ali-
ashshabuni-3habis  

I’sham Ahmad. Irsan Syahadah, Ash- 
Shabuni wa Manhajuhu fi al-Tafsir min 
khilali kitabihi shafwah al-tafaasiir, 
Tesis, (Neblus: Universitas Najah 
al-Wathaniyah, 2013). 



Hariyun Sagita            Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an 
 
 
 

 

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 
 

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada 

126

Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan 
Tafsirnya (edisi yang 
disempurnakan), Jakarta: Widya 
Cahaya, 2011.  

Lisa Rahayu, “Makna Qaulan dalam al-
Qur’an; Tinjauan Tafsῑr Tematik 
Menurut Wahbah al- Zuhaili”(Skripsi 
S1, Fakultas Ushuluddin 
Universitas UIN SUSKa Riau, 
Pekanbaru, 2010). 

Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, 
(Jakarta: Hidakarya Agung, 1989). 

Mahmut Syaltût, al-Fatâwâ, (Kairo: Dâr al-
Qalam, t.th). 

Majalah al-haromain edisi 79, profil Syekh 
Muhammad Ali Ash-Shabuni; ulama 
mufasir yang produktif, (Surabaya, 
Lazis al-Haromain, 2013) 

Muhammad Ali al-Shabuni, Shafwah al-
Tafasir, jilid I, (Beirut: Dar al-Fikr, 
2001) 

Muhammad Ali As’ Shabuni, Rawāi’ul 
Bayān Tafsīru Āyāti’l Ahkām, Cet. 
Ke III (Damaskus: Maktabah Al-
Ghazali, 1980) vol. I. 

Muhammad Thaha Abul Ela Khalifah, 
Pembagian Warisan Berdasarkan 
Syariat Islam (Solo: Tiga Serangkai, 
2007). 

Muhammad Yusuf, Safwat al-Tafa ̄si ̄r lil al-
Qur’an al-Karīm Karya Muhammad 
Ali al-Sabuni, Kompilasi metodologis 
antara tekstual (al-ma’sur) dan 
Rasional (al-Ma’qul), (Yogyakarta, 
TH Press, dan Teras, 2006). 

Pengantar Rawa’I al-Bayan fi Tafsir ayat al-
Ahkam (Mekkah, Syarikat Mekkah, 
1971) Jilid I. 

Saiful Amin Ghofur, Profil para Mufasῑr 
al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka 
Insan Madani, 2008). 

Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir 
(Damaskus: Dar al-Fikr, 2009). 

Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islâmi wa 
Adillatuhu, (Beirut: Dâr al-Fikr al-
Ma’âshir, t.th). 

 


