Hariyun Sagita Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

JURNAL STUDI [SLAM KAWASAN MELAYU

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu
ISSN 2656-7202 (P) ISSN 2655-6626 (O)

Volume 3 Nomor 2, Juli-Desember 2020
DOI: https://doi.org/10.35961/perada.v3i2.58

ADOPSI DALAM PANDANGAN AL-QUR’AN: KAJIAN TAFSIR
IJTIMA’L

Hariyun Sagita
STAIN Sultan Abdurrahman Kepulauan Riau
hariyun@stainkepri.ac.id

ABSTRAK

Tulisan ini bertujuan untuk melihat bagaimana hukum adopsi dalam pandangan al-Qur'an
berdasarkan kajian tafsir. Dalam hal ini adalah kitab tafsir Rawa'’i al-Bayan tafsir ayat ahkam dan
tafsir al-Munir. Karya ilmiah ini adalah penelitian pustaka, dengan subjeknya adalah al-Qur'an
dengan tafsir tematik. Penelusuran data diperoleh melalui pengumpulan penafsiran-penafsiran dari
kitab tafsir Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat Ahkam dan Tafsir al-Munir. Hasil yang ditemukan dalam
penulisan karya ilmiah ini adalah adopsi sudah ada sejak dahulu dan pernah dipraktekkan Nabi
SAW sebelum kenabian, Nabi menjadikan anak adopsi Zaid bin Harisah sebagai anaknya sendiri.
Bentuk adopsi yang menasabkan anak angkat kepada ayah angkatnyadilarang di dalam al-Qur’an,
hukumnya adalah haram. Konsekuensi adopsi dengan bentuk menasabkan anak angkat kepada
ayah angkatnya akan menjadikan kedua belah pihak akan saling mewarisi dan terjadinya mahram
dalam keluarga.

Abstract: This paper aims to see how the adoption law in the view of the Koran based on the study
of interpretation. In this case the book of interpretation Rawa'i al-Bayan the interpretation of the
verse ahkam and the interpretation of al-Munir. This scientific work is library research, with the
subject being the Koran with a thematic interpretation. Searching for data was obtained through the
collection of interpretations from the commentaries on Rawa'i al-Bayan Tafsir Ayat Ahkam and
Tafsir al-Munir. The results found in the writing of this scientific paper are that adoption has existed
since the past and was once practiced by the Prophet before prophethood, the Prophet made the
adopted son of Zaid bin Harisah his own child. The form of adoption that incites adopted children to
adoptive fathers is prohibited in the Qur'an, the law is haram. The consequence of adoption by
adopting an adopted child to his adopted father will make both parties inherit each other and the
occurrence of mahram in the family.

Keywords: Adoption, Al-Qur'an, Tafsir Ijtima'i

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 115

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

PENDAHULUAN

Allah  menciptakan manusia ber-
pasang-pasangan, vyaitu laki-laki dan
perempuan, satu sama lain dari setiap
pasangan itu saling melengkapi, saling
melengkapi itu diawali dengan saling kenal
satu sama lain. Karena secara fitrah sudah
berpasangan, maka kecendrungan untuk
hidup bersama tumbuh di dalam diri
manusia, maka Islam mengatur agar proses
hidup bersama itu mendapat berkah dan
ridho Allah maka harus dilalui dengan
pernikahan, diantara tujuan pernikahan
adalah tersalurkannya hasrat seksualitas
manusia, dan upaya untuk mendapat anak
ataupun keturunan.

Islam adalah agama yang sangat
menjunjung tinggi dan memelihara nasab
(keturunan). Penetapan asal usul anak
dalam perspektif hukum islam memiliki
arti penting, karena dengan penetapan
itulah dapat diketahui hubungan nasab
antara anak, ayah, ibu dan keluarga lainnya.

Namun terkadang di dalam perni-
kahan bisa saja tidak memperoleh anak
ataupun keturunan, hal itu bisa saja
disebabkan karena faktor kemandulan atau
lainnya, yang tentunya kesemua itu adalah
ketentuan Allah SWT. Al-qur’an membuat
rujukan paling tidak kepada dua orang
Nabi, yaitu Zakaria dan Ibrahim A.S yang
istri-istrinya  tidak  dapat mengandung
tetapi  akhirnya mengan-dung ketika
mereka telah berusia Injut, sebagai contoh
Al-qur'an mencatat yang diucapkan
Zakaria dan istri Ibrahim, ketika diberi

kabar gembira bahwa mereka akan
dikatrunia  keturunan, dalam  kalimat
berikut:

“Kata Zakaria: “Wahai Tubanku!
Bagaimana — aku  dapat  memperolel
anak sedangkan aku sudab tua begini,
lagi pula istriku mandul? Firman-Nya:
Begitulah ~ Allah  berbuat — mennrnt
kehendak-Nya” (Al Inrran: 40)

“Sarab istri Ibrabim berkata: " Adubai,
mungkinkab aku yang sudah setna ini,
akan  melabirkan  anak,  sedang

suamikn ini sudah sangat tna pula? Ini
sunggub sangat aneh sekali” (Hund : 72)

Dengan demikian, dari rujukan-
rujukan mengenai ketidak suburan atau
kemandulan dalam Al-qur'an jelaslah
bahwa ada orang-orang yang tidak bisa
mengandung tetapi meskipun demikian
keadaan ini bisa berubah jika Allah
menghendaki.

Menafsirkan ayat ini, Ibnu Katsir
mengatakan bahwa Allah yang Maha
Kuasa mengatakan kepada kita bahwa
Dialah yang sang Pencipta langit dan
bumi, dan bahwa dia sendiri yang
memutuskan apa yang terjadi pada mereka.
Dia memberikan kepada mereka yang Dia
kehendaki dan menahan karunia-Nya dari
siapa yang dikehendaki-Nya. Dia mencip-
takan apa-apa yang dikehendaki-Nya. Dia
mengaruniakan kepada suami-istri anak-
anak perempuan saja dan anak laki-laki
saja kepada  suami-istri yang lain,
sedangkan kepada yang lain dikaruniakan-
Nya baik anak laki-laki maupun anak
perempuan dan membuat mandul mereka
yang dikehendaki-Nya.

Kisah Nabi Ibrahim dan Zakaria A.S
sering menjadi inspirasi bagi kaum
Muslimin yang belum memiliki keturunan
dengan harapan mereka masih bisa
mendapatkan anugerah dari Allah berupa
anak. Mercka memperbanyak berdoa dan
berusaha agar kemandulan ataupun
halangan lain yang menjadi penyebab
belum memiliki keturunan diangkat Allah.
Meski demikian, ada juga sebagian pria
yang melakukan poligami

Karena itu harapan mereka yang
pertama kali adalah memohon kepada
Allah agar menyembuhkan mereka dari
kemandulan. Tetapi harus dicatat bahwa
walaupun  memohon  kepada  Allah
merupakan harapan mereka yang pertama
ada cara-cara lain yang dilakukan kaum
muslim diberbagai belahan bumi untuk
mengatasi persoalan ini. Beberapa dari
mereka memilih poligami, yang lainnya
mencari pertolongan melalui jimat atau

116 Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

ta'widh dan yang lain lagi memilih untuk
mengangkat anak (adopst ).

Bagi mereka yang tidak mempunyai
anak, acapkali menghibur keluarga dengan
menghadirkan anak orang ketengah-tengah
keluarganya. Kehadiran itu membuat sinar
keluarga menjadi cerah. Kehadiran seorang
anak ditengah-tengah keluarga yang bukan
anak kandung dari keluarga tersebut sering
disebut dengan adopsi.

Istilah adopsi berasal dari bahasa
latin yaitu _Adoptio, Adopsio yang berarti
pemungutan atau pengangkatan anak
orang lain oleh seseorang yang menjadi
anak adopsi itu sebagai anak kandung bagi
pengangkat, Dalam bahasa Belanda yaitu
Adoptie, yang berarti pengangkatan anak
untuk dijadikan anak kandung sendiri,
Sedangkan  menurut kamus  Bahasa
Indonesia, adopsi adalah pengambilan
(pengangkatan) anak secara sah sebagai
anak sendiri. Dalam istilah bahasa Arab di
kenal ~dengan , (Ellyang  berard
pengangkatan anak orang lain sebagai anak
sendiri. Dalam kamus Munjid diartikan
dengan Lol 323 yaitu menjadikannya
sebagai anak.

Mahmad Syaltdt memberikan dua
pengertian tabanni yang berbeda, yaitu: (7)
Seseorang yang mengangkat anak, yang diketabui
babwa anak itu termasuk anak orang lain,
kemndian  ia  memperlakukan anak  tersebut
sama dengan anak kandungnya, baik dari kasth
sayang mapun nafkah (biaya bidup), tanpa ia
memandang  perbedaan.  Meskipun — demikian,
agama Islim tidak menganggap sebagai anak
kandung, karena ia tidak dapat disamakan
Statusnya  dengan anak  kandung; dan (2).
Seseorang yang tidak memiliki anak kenudian
menjadikan seseorang anak orang lain sebagai
anaknya, padahal ia mengetabui babwa anak itu
bukan anak kandungnya, laln ia menjadikannya
sebagai anak sah.'

Acapkali  masalah  adopsi  ini
dipertanyakan, terkhusus ketika sescorang

I Mahmut Syaltat, a/-Fatdwa, (Kairo: Dar al-
Qalam, t.th), h. 321.

ingin menikah seorang wanita sudah
dewasa yang berstatus sebagai anak angkat,
siapakah yang menjadi walinya, apakah
ayah angkatnya atau ayah kandungnyar
Pertanyaan yang lain juga, apakah ia boleh
mewarisi harta ayah angkatnya?. Untuk
mendapatkan jawaban atas pertanyaan
dalam penulisan karya ilmiah ini maka
penulis menggunakan metode penulisan
karya ilmiah. Bentuk pembahasannya
adalah kajian Pustaka (book  research).
Penelusuran  data  diperoleh  melalui
pengumpulan penafsiran-penafsiran  dari
kitab tafsit Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat
Ahkam dan Tafsir al-Munir. Subyek dalam
penulisa karya ilmiah ini adalah al-Qut'an
dan tafsir tematik.

Penelusuran data diperoleh melalui
pengumpulan penafsiran-penafsiran  dari
kitab tafsir Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat
Ahkam dan Tafsir al-Munir. Setelah data-
data didapatkan kemudian akan dipilah
dan  disusun  untuk  dideskripsikan
sekaligus di analisis berdasarkan sudut
pandang peneliti yang di dasarkan kepada
idealitas yang dibangun berdasarkan kajian
kepustakaan.

Pengertian Adopsi

Kata adopsi sebenarnya adalah
berasal dari bahasa latin yaitu _Adoptio,
Adopsio  yang  dalam  bahasa  inggris
adoption, kata adopsi dalam bahasa
indonesia diartikan sebagai pengangkatan
anak orang lain sebagai anak sendiri. Di
kalangan mayoritas masyarakat Arab,
istilah adopsi sebenarnya sudah menjadi
tradisi, dan Nabi Muhammad saw pernah
mempraktikkan adopsi terhadap Zayd bin
Haritsah. Dilihat dalam kamus bahasa
arab, istilah adopsi disebut juga tabanni
yaitu menjadikannya sebagai anak.” Dalam
kamus al-Munawwir, istilah  tabanni
diambil dari kata al-tabanni yang berasal
dari bahasa arab Tabanni-Yatabanni-

2 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia,
(Jakarta: Hidakarya Agung, 1989), h. 73.

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 117

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

Tabanniyan mempunyai arti mengambil,
mengangkat anak atau mengadopsi. °
Wahbah al-Zuhayli menguraikan istilah
tabanni dengan pengambilan anak yang
dilakukan oleh sese-orang terhadap anak
yang jelas nasabnya, kemudian anak itu
dinasabkan kepada dirinya.*

Muhammad Thaha Abul Ela Kalifah
mendefinisikan tabanni dengan
menasabkan seorang anak kepada dirinya,
baik laki-laki mapun perempuan dan
bukan anak kandung.” Adopsi (A Tabanni)
atau peng-angkatan anak orang lain
menjadi anak sendiri. Anak yang diadopsi
disebut “anak angkat”. Istilah adopsi
dijumpai  dalam  lapangan = hukum
keperdataan, khususnya dalam lapangan
hukum keluarga. © Mahmud Syaltut, ahli
fikih kontemporer dari Mesir,
mengemukakan bahwa setidaknya ada dua
pengertian adopsi. Pertama, mengambil
anak orang lain untuk diasuh dan dididk
dengan penuh perhatian dan kasih sayang,
tanpa diberikan status anak kandung
kepadanya, cuma ia diperlakukan oleh
orang tua angkatnya sebagai anak sendiri.
Kedua, mengambil anak orang lain sebagai
anak sendiri dan diberi status sebagai anak
kandung, schingga ia berhak memakai
nama  keturunan  (nasab)  orangtua
angkatnya, dan saling mewarisi harta
peninggalan, serta hak-hak lain sebagai
akibat hukum antara anak angkat dan
orang tua angkatnya itu.  Anak angkat
dalam pengertian yang pertama lebih
didasari oleh perasaan seseorang yang

3 Ahmad Warson Munawwit, al-Munawwir
(Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), h. 111

4 Wahbah al-Zuhayli , a/-Figh al-Islimi wa
Adillatubn, Beirut: Dar al-Fikr al-Ma’ashir, t.th), h.
271.

5> Muhammad Thaha Abul Ela Khalifah,
Pembagian Warisan Berdasarkan Syariat Islam (Solo:
Tiga Serangkai, 2007), h. 649.

¢ Ensiklopedi Hukum Islam Jilid I, Jakarta,
Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996. h. 26-.27

7 1bid, hlm. 27, lihat juga Mahmut Syaltut, al-
Fatwa (Kairo: Dar al-Qalam, t.th), h. 321.

menjadi orangtua angkat untuk membantu
orang tua kandungnya, bisa saja hal ini
dilakukan oleh pasangan yang tidak

dikaruniai  keturunan, sehingga anak
tersebut  dalam  asuhannya  lebih
terperhatikan pendidikannya dan

kebutuhannya. Sedang-kan anak angkat
dalam pengertian yang kedua, membawa
implikasi hukum seperti masuknya ia
dalam nasab keluarga ayah angkatnya,
saling mewarisi dan jadi mahram.

Adopsi atau pengangkatan anak
sudah dikenal dan berkembang sebelum
kerasulan  Nabi  Muhammad  SAW,
khususnya adopsi dalam  pengertian
distatuskan sebagai anak sendiri. Mahmud
Syaltut  menjelaskan ~ bahwa  tradisi
pengangkatan anak sebenarnya jauh
sebelum islam datang telah dikenal oleh
manusia, seperti bangsa Yunani, Romawi,
India dan berbagai bangsa kuno.
Dikalangan bangsa Arab sebelum Islam
(masa jahiliah) istilah ini dikenal dengan a#-
tabanni dan sudah ditradisikan secara
turun-temurun.

Di Afrika Selatan, sejumlah orang
Islam telah diangkat sebagai anak oleh bibi
atau paman yang tidak memiliki anak.
Kesimpulan yang dapat di ambil dari
kejadian ini adalah bahwa di Afrika Selatan
kaum muslim mencoba untuk mengatasi
persoalan  ketidak mampuan mereka
menghasilkan keturunan denagn menjadi
orang tua angkat bagi anak-anak baik yang
laki-laki maupun yang perempuan. Syari at
melarang kaum muslim mengangkat secara
sah anak-anak dari orang tua lain. Al-
qur'an  menjelaskan  secara  eksplisit
mengenai masalah ini:

“Allab tidak menjadikan bagi sese-

orang dua buah hati dalam rongganya.

Diapun  tidak  menjadikan  istri-

istrimn yang Ramu hibar itu sama

dengan  ibumn. Dan  dia  tidak
menjadifan  anak-anak  angkatmu
sebagai anafk-anak  kandungmmn. Itu
hanya  sebutanmu  di - mulnt  saja.

Sedangkan yang disebutkan Allah

118 Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

adalah yang sebenar-benarnya. Dan

Dia menunjukan jalan yang benar.”

“Panggillah ~ merek  (anak-anak

angkat-mn) itu  serangkai  dengan

nama bapaknya, itulah yang paling
wajar  menurut  pandangan  Allah.

Jika kamn tidak mengetabni nama

bapaknya sebut saja saudara seagama

atan para Maula. Tidak ada celanya

Jika kamu kelivn dalam hal ini, tetapi

yang patut dicela ialah  perbuatan

kamu  yang sengaja. Allah adalah

Mabha Pengampun dan Penyayang.”

(Al-Ahzab : 4-5).

Menurut  ulama  fikih, untuk
pengang-katan anak atas dasar ingin
mendidik dan membantu orang tua
kandungnya agar anak tersebut dapat
mandiri di masa datang, secara hokum
tidak dikenal istilah perpindahan nasab
dari ayah kandungnya ke ayah angkatnya.
Maksudnya, ia tetap menjadi salah seorang
mahram dari keluarga kandungnya, dalam
arti berlaku larangan kawin dan tetap
saling mewarisi dengan ayah kandungnya.
Jika ia melangsungkan perkawinan setelah
dewasa, maka walinya tetap ayah kandung-
nya. Adapun pada pengangkatan anak yang
diiringi oleh akibat hukum lainnya terjadi
perpindahan nasab dari ayah kandungnya
ke ayah angkatnya konsekuensinya, antara
dirinya dengan ayah angkat dan keluarga
kandung ayah angkatnya berlaku larangan
kawin serta kedua belah pihak saling
mewarisi. Jika ia akan melangsungkan
perkawinan nantinya, maka yang berhak
menjadi walinya adalah ayah angkatnya
tersebut bukan ayah kandungnya.

Ulama fikih sepakat menyatakan
bahwa hukum Islam tidak mengakui
lembaga anak angkat yang mempunyai
akibat hukum seperti yang pernah
dipraktekkan masyarakat jahiliah; dalam
arti kata terlepasnya ia dari hukum
kekerabatan orang tua kandungnya dan
masuknya ia ke dalam hukum kekerabatan
orangtua angkatnya. Hukum islam hanya
mengakui, bahkan menganjurkan, peng-

angkatan anak dalam arti pemungutan dan
pemeliharaan anak (anak pungut dan anak
asuh). Dalam hal ini status kekerabatannya
tetap berada diluar lingkungan keluarga
orang tua angkatnya dan dengan sendirinya
tidak mempunyai akibat hukum apa-apa.
Ia tetap anak dan kerabat dari orangtua
kandungnya berikur segala akibat-akibat
hukmnya. Larangan pengangkatan anak
dalam arti benar benar menjadikan anak
kandung didasarkan pada firman Allah
SWT dalam surat al-Ahzab ayat 4-5.

Ada dua status hukum yang terkait
dengan permasalahan anak angkat. Pertama,
dalam kewarisan. Menurut ulama fikih,
dalam Islam ada tiga faktor yang
menyebabkan seseorang saling mewarisi,
yakni karena hubungan kekerabatan atau
scketurunan  (al-garabah), karena hasil
perkawinan yang sah (almusaharah) dan
karena faktor hubungan perwalian antara
hamba sahaya dan wali yang memerdeka-
kannya atau karena faktor saling tolong
menolong antara seseorang dengan orang
lain yang diwarisinyya semasa hidupnya.
Anak angkat tidak termasuk dalam tiga
faktor di atas, dalam arti bukan satu
kerabat atau satu keturunan dengan orang
tua angkatnya, bukan pula lahir atas
perkawinan yang sah dari orang tua
angkatnya, dan bukan pula karena
hubungan perwalian. Oleh karena itu,
antara dirinya dan orang tua angkatnya itu
tidak berhak saling mewarisi satu sama
lain.

Jika ia akan mewarisi maka hak waris
mewarisi hanya berlaku anatara dirinya dan
orang tua kandungnya secara timbal balik,
atas dasar al-Qarabah dan al-Musyaharah
atau mungkin kalau ada saling tolong
menolong dengan yang meninggal semasa
hidupnya. Namun mengingat hubungan
yang sudah akrab antara anak angkat dan
orang tua angkatnya, apalagi kalau yang
diangkat itu diambil dari keluarga dekat
sendiri serta memperhatikan jasa baiknya
tethadap rumah tangga orang tua
angkatnya maka Islam tidak menutup

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 119

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

kemungkinan sama sekali anak angkat
mendapat bagian dari harta peninggalan
orang tua angkatnya. Carnya adalah
dengan hibah atau wasiat yang ditulis atau
diucapkan oleh ayah angkatnya sebelum
meninggal dunia.

Ketentuan untuk wasiat dalam
hukum Islam adalah paling banyak
sepertiga harta warisan. Dalam hibah dan
waslat tidak ditentukan secara khusus siapa
saja yang berhak menerimanya. Dasarnya
adalah QS. Al-Maidah: 106 yang artinya:
“Hai orang-orang yang beriman apabila salah
seorang kamu menghadapi kematian sedang ia
akan  berwasiat maka hendaklah wasiat itu
disaksikan oleh dua orang yang adil diantara
kamu”. Kemudaian dalam sebuah hadis
yang diriwayatkan oleh imam al-Bukhari
dan Muslim dari Saad bin Abi Waqash
dinyatakan tentang kebolehan
wasiatsepertiga dari harta peninggalan.

Kedna, dalam perkawian. Dalam
Islam juga telah diatur siapa saja yang
dilarang kawin satu sama lain. Larangan
kawin terdapat dalam QS. An-Nisa 23,
dalam ayat ini pelarangan kawin hanya
berlaku bagi yang berhubungan darah atau
satu keluarga dari garis lurus ke atas dan
ke bawah serta garis menyamping
termasuk mertua, menantu, dan anak tiri
yang ibnya telah digauli oleh ayah tirinya.
Anak angkattidak termasuk dalam salah
satu larangan di atas sebab ia berada di luar
kekerabatan orang tua angkatnya. Oleh
karena itu, secara timbal balik antara
dirinya dan keluarga orang tua angkatnya
boleh saling kawin dan orang tua
angkatanya tidak berhak menjadi wali
nikahnya, kecuali kalau diwakilkan kepa-
danya oleh ayah kandungnya. Hukm ini
ditetapkan  ulama  fikih  berdasarkan
mafhum mukhalafah ayat tersebut. Sejara
hidup Rasulullah SAW sebelum kenabian
sampai nabi kemudian menikah dengan
Zainab binti Jahsy, bekas istri anak
angkatnya, dapat dijadikan bukti atas
kebolehan kawin dengan bekas istri anak
angkat. Sebenarnya Zaid bin Harisah

dengan istrinya Zainab binti Jahsy
termasuk  orang  baik-baik dan taat
menjalankan perintah Allah SW. Namun
perkawinan  pasangan tersebut tidak
berlangsung lama, terutama karena latar
belakang status sosial yang berbeda. Zaid
bin Harisah hanyalah bekas seorang budak
yang dihadiahkan kepada Nabi SAW oleh
istrinya Khadijah, sementara Zainab binti
Jahsy adalah keturunan bangsawan. Karna
menyadari bahwa rumah tangganya tidak
harmonis, maka Zaid bin Harisah meminta
izin kepada Nabi untuk menceraikan
istrinya itu. tetapi Nabi SAW menyuruhnya
untuk mempertahankan rumah tangganya
tersebut. Selang beberapa waktu setelah itu
Zaid tidak bisa lagi mempertahankan
rumah  tangganya,  sehingga  Nabi
memperkenankan  perceraian  mereka.
Setelah habis masa iddah Zainab Nabi
SAW diperintahkan oleh Allah SWT untuk
mengawininya. Dalam hal ini Allah SWt
berfirman; “ ... maka tatkala Zaid ‘telah
mengakbiri  keperluan  tferhadap  istrinya
(menceraikannya), kami kawinkan kamn dengan
dia supaya tidak ada keberatan bagi orang
mnkmim  untuk (mengawini) istri anak-anak
angkat mereka, apabila anak-anak angkat itu
telah  menyelesaikan  keperluannya  daripada
istrinya. Dan adalah ketetapan Allab itu pasti.”
(QS. 33: 37).

Dengan  demikian, adopsi atau
pengangkatan anak tidak mempengaruhi
kemahraman antara anak angkat dan orang
tua angkatnya. Anak angkat tidak termasuk
dalam salah satu unsur kemahraman itu.
seperti haram saling mengawini dan
sebagainya. Schinggea antara kedua belah
pihak tidak ada larangan saling mengawini
dan tetap tidak boleh saling mewarisi.

MENGENAL RAWA'lI AL-BAYAN
TAFSIR AYAT AL-AHKAM DAN
TAFSIR AL-MUNIR

Khazanah keilmuan Islam terus
mengalami  perkembangan, begitu pula
yang terjadi dalam bidang tafsir. Bukti
akan per-kembangan tersebut,

120 Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

bermunculannya kitab-kitab tafsir dengan
berbagai pendekatan sesuai dengan latar
belakang mufasir yang menulis tafsir
tersebut. Kesemuanya itu adalah usaha dari
para  mufasir  untuk = memberikan
pemahaman akan pemaknaan ayat-ayat
suci  al-Quran ke khalayak  ramai.
Muhammad Ali al-Shabuni adalah salah
seorang ulama yang melakukan upaya
pemahaman makna akan ayat-ayat al-
Qur’an dengan metode tersendiri, agar al-
Quran benar-benar berfungsi sebagai
petunjuk ditengah-tengah umat. Berikut
ini  akan penulis paparkan  sosok
Muhammad Ali al-Shabuni beserta rekam
jejak intelektualnya.”

Rawai’ul Bayan fi tafsiri ayati] Abkam
minal Quran atau terjemahan harfiahnya
adalah “Keterangan yang indah dalam
tafsir ayat-ayat hukum dari Al-Quran”
adalah nama salah satu tafsir karya Ali
Shabuni yang sangat menarik, dikatakan
menarik karena ini adalah karya pilihan
yang telah ia lalui selama 10 tahun
pengalamannya dalam penelaahan ilmiah.
Hal ini sebagaimana ungkapannya di
pengantar tafsir tersebut.

Kitab tafsir Rawai’ul Bayan ini
masuk ke dalam katagori tafsiru’l ahkam
atau dalam istilah lain Tafsir Ahkam yang
menurut sementara pakar bermakna tafsir
Al-Quran yang berorientasi atau fokus
pada pembahasan ayat-ayat hukum.
Pembatasan  ayat-ayat hukum  yang
terdapat di dalam Al- Quran inilah yang
menjadi cirikhas dari tafsir Ahkam. Kitab
Tafsir tersebut terdiri dari dua jilid besar,
dan  disusun  berdasarkan  tema-tema
hukum di setiap pertemuan. Dituliskan
pertemuan di sini tampaknya memang
kitab itu dipersiapkan untuk materi-materi

8

http:/ /www.republika.co.id /berita/dunia
islam/khazanah /12/07/17/m7bbix-hujjatul-islam-

syekh-ali-ashshabuni-3habis

perkuliahan di fakultas Syariah dan Dirasat
Islamiyah di Mekah.’

Jilid pertama dimulai dari surat Al-
Fatihah hingga pertemuan ke empat puluh
tentang pendekatan diri kepada Allah
dengan berkurban. Sedangkan jilid ke dua
terdiri dari 30 pertemuan, diawali dengan
Surat An Nur dan diakhiri dengan
pembahasan mengenai pembacaan Al-
Quran, yakni tafsir surat Al-Muzammil.
Dikarenakan tafsir ini dihimpun khusus
untuk mengkaji ayat-ayat hukum secara
ilmiah, maka tidak semua ayat dalam surat
ditafsitkan oleh  Ash-Shabuni, namun
demikian ia tetap menafsirkan ayat sesuat
dengan urutan surat dalam mushaf Al-
Quran. Sebagaimana tafsir-tafsir masa kini,
metode penulisan Ash-Shabuni  dalam
Rawai’ul Bayanhampir tidak jauh berbeda.

Sedangkan Tafsir al-Munir adalah
kitab tafsir karya Wahbah az-Zuhaili.
Tafsir ini ditulis kurang lebih selama 16
tahun (mulai dari tahun 1975 sampai tahun
1991 M). Tafsir ini menjelaskan seluruh
ayat al-Qur’an, mulai dari surah al-Fatihah
sampai surah al-Nas, yang terdiri dari 16
jilid, masing-masing jilid memuat 2 juz
(bagian) dan seluruhnya terdiri dari 32 juz,
dan dua juz terakhir berisi al-fihris al-
syamil, semacam indeks yang disusun
secara alfabetis. Tujuan utama penyusunan
tafsir ini, sebagaimana yang dikemukakan
oleh Wahbah al-Zuhaili pada bagian
pengantar, adalah sebagai berikut:

“Twinan  utama  dalam  menynsun

kitab tafsir ini adalab mempererat

bubungan  antara  seorang  muskim
dengan al-Qnr'an berdasarkan ikatan
akademif  yang kuat, karena al-

Qur'an mernpakan hukum dasar bagi

kehidupan — umat  manusia  secara

umum dan umat Islam secara kbusus.

Oleh fkarena itn, saya tidak hanya

9 Andy Haryono, Analisis Metode Tafsir
Muhammad Ash-Shabuni dalam Kitab rawaiu’ al-
Bayan, Jurnal Wardah vol 18 no.l Palembang:
Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN Raden
Fatah, 21017, hlm. 60

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 121

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

menerangkan  bukum-hukum  fikih
dalam  berbagai  permasalaban  yang
ada, dalam pengertiannya yang sempit
dan  dikenal di kalangan  fuqaba,
tetapi  saya bermaksud menjelaskan
bukum-hukum  yang  diistinbatkan
dari  ayat-ayat  al-Qur'an  dengan
makna yang lebih lnas, yang lebib
dalam daripada sekedar pemabaman
umum, yang meliputi akidah dan
akblak, — manhaj  dan  prilaks,
konstitusi umunm, dan faedab-faedah
yang diambil dari ayat-ayat al-Qnr'an,
baik  yang eksplisit  maupun  yang
umplisit, baik dalam struktur sosial
untuk setiap komunitas masyarakat
maju dan berkembang manpun dalam

kehidupan  pribadi  bagi  setiap
manusia.’’”
Wahbah al-Zuhaili dalam kitab

Tafsir al-Munir ini, menggunakan metode
tafsir tahlili, dalam menafsirkan ayat-ayat
al-Quran dalam kitab tafsirnya. Meski
demikian, sebagian kecil di beberapa
tempat terkadang ia menggunakan metode
tafsir tematik (maudn’). Metode tahlili lebih
dominan, karena metode inilah yang
hampir semua digunakannya dalam kitab
tafsirnya.  Sebagaimana  dijelaskannya,
bahwa pada tempat-tempat tertentu, ia
membahas ayat-ayat dengan menggunakan
metode tafsir tematik (wandu’s). Seperti
ketika menafsirkan ayat-ayat tentang jihad,
hudud, wartisan, nikah, riba dan khamr
serta cerita-cerita Qur’an seperti cerita para
Nabi'".

ADOPSI DALAM RAWA’l AL-
BAYAN TAFSIR AYAT AL-AHKAM

Dalam kitab Rawa’i al-Bayan Tafsir
Ayat al-Ahkam  terdapat bab khusus
tentang adopsi, hal itu tercantum pada
kuliah kesebelas tentang “adopsi pada
masa jahiliah dan Islam”. Al-Shabuni

10Wahbah al-Zuhaili, a/Tafsir al-Munir, juz.
1, Damaskus: Dar al-Fikr, 2009, h.9.
" Thid, h.12

mengelompokkan pembahasan tentang
adopsi ke dalam 5 ayat, yaitu ayat 1 sampai
ayat 5, pembahasan ini dimulai dengan
menguraikan makna kosa kata, namun
tidak semua kosa kata yang diuraikan
hanya pilihan-pilihan  saja. Penjelasan
berikutnya adalah tentang keterangan
secara global kemudian diteruskan dengan
sebab-sebab turunnya, beberapa bentuk
bacaan, bentuk 77ab, keunikan-keunikan,
hukum-hukum syariat yang terdapat di
dalamnya, apakah yang diinginkan ayat
secara terperinci dan terakhir adalah
hikmah pensyariatan hukum tersebut.
Setelah penulis melakukan penelusuran
tethadap kitab Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat
al-Ahkam, penulis hanya menemukan dari
5 ayat  di surat al-Ahzab bagian awal
hanya ayat ke-4 bagian akhir dan ayat ke 5
yang bicara spesifik tentang adopsi, ayat
tersebut adalah:

Rl Jas g e 3 il e o 0 Jes
el St Jas g TR G a3
sl e 585 5501 g 5 TSl S5 105
BT 12l 8B A Do laadl b oY 23
(e 5 B0 5 S b 1STp

“Allah  sekali-kali  tidak
menjadikan bagi seseorang dua buah
bati dalam rongganya; dan Dia tidak
menjadikan istri-istrimu yang kamn
zhihar[1198] itu sebagai ibumm, dan
Dia  tidak menjadikan anak-anak
angkatmn sebagai anak kandungmu
(sendiri). yang demikian itn hanyalah
perkataanmn  dimnlutmn  saja.  dan
Allah mengatakan yang sebenarnya
dan Dia menunjukkan jalan (yang
benar). [5] Panggilah mereka (anafk-
anak angkat itu) dengan (memakai)
nama bapak-bapak  mereka; Itulah
yang lebih adil pada sisi Allah, dan
Jika famu tidak mengetabui bapafk-
bapak  mereka, Maka (panggilah

122 Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

mereka  sebagai) sandara-sandaramu
seagama dan manla-manlamn. Dan
tidak ada dosa atasmu terbadap apa
yang fkamn Rbilaf padanya, tetapi
(yang ada dosanya) apa yang disengaja
oleh hatimn. dan adalah Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang.”

Maka yang akan menjadi titik fokus
penulis adalah pada ayat yang kelima.
keterangan secara global, pada ayat ke-4
dan  kelima  Shabuni  memberikan
keterangan jangan menjadikan seorang
anak yang bukan anakmu sebagai anak,
karena ibu yang sebenarnya adalah yang
melahirkanya dan apa yang dikandung oleh
seorang ibu itu berasal dari sulbi seorang
laki-laki, tentu tidak mungkin seorang
mempunyai dua orang secara hakikat,
maka janganlah mereka menjadikan anak-
anak yang lain sebagai anak mereka. kalian
yang mengadopsi anak harus menisbatkan
nasabnya kepada ayahnya yang sebenarnya,
itu lebih adil dalam hukum dan syariat
Allah  SWT, lebih benar daripada
menisbatkan anak kepada selain ayahnya.
Bila kalian tidak tahu siapa ayah dari anak-
anak yang kalian adopsi, mereka adalah
saudara-saudara kalian seagama, pembela
dan keturunan-keturunan paman kalian.
Kalian tidak berdosa bila menisbatkan
anak-anak kepada selain ayahnya secara
tidak sengaja atau lupa pada masa
sebelumnya, sebelum adanya larangan.
Namun berdosa manakala menisbatkan
nasab kepada selain ayahnya secara sengaja
dan sipelaku tahu anak tersebut anak orang
lain. Allah SWT Mahaluas ampunan-Nya,
menyeluruh  rah-mat-Nya untuk orang
yang bertobat dan kembali dari perbuatan-
perbuatan buruk yang pernah mereka
lakukan  sebelumnya. Ampunan dan
rahmat adalah dua sifat yang serasi dalam
segala hal. Salah yang dimaksudkan dalam
ayat ini adalah lupa, artinya tidak sengaja'’

12 Thid, h. 255.

Mengenai syariat yang dapat yang
termuat dalam ayat 4 dan 5 surat al-Ahzab,
Shabuni menguraikan hukum yang ketiga,
apakah boleh mengangkat (menjadikan
anak orang lain sebagai anak sendiri) di
dalam Islam? Sebagaimana Islam melarang
zihar (menyamakan istri dengan ibu
kandung) Islam juga melarang ‘tabanni
(mengangkat anak orang lain sebagai anak
sendiri) dan Dia menjadikan tabanni
secbagai sesuatu yang haram di syariat
Islam. karena di dalamnya menasabkan
anak kepada bukan bapaknya, inilah adalah
dosa besar yang bisa mendatang murka
dan laknat, telah diriwayatkan oleh Bukhari
dan Muslim dari Sa’ad bin Abi Waqas
bahwa Rasulullah Saw bersabda,
“Barangsiapa yang menasabkan dirinya kepada
selain  bapaknya  atau  menasabkan  budak
kepada  selain  tnannya, maka ia  berbak
mendapatkan laknat Allah, para malaikat dan
manusia  selurnbnya, Allah Ta'ala  tidak
menerima pemalingan dosa tebusan padanya.”
(riwayat al-Bukhari dan Muslim). Hadis
yang lain, beliau SAW bersabda, “IZdak
ada seorangpun_yang menasab-kan kepada selain
bapaknya, sedang ia mengetabui, melainkan dia
telab kafir (riwayat al-Bukbari dan Muslim dari
Abu Zar). Dan  bersabda Nabi  SAW
barangsiapa  yang memanggil bukan kepada
ayabnya dan sedang dia mengetabui, maka surga
haram baginya”. (Bukhari dan Muslim)"

Adapun hikmah pensyariatan hukum
adopsi yang terdapat di dalam kitab Rawa’i
al-Bayan Tafsir Ayat al-Ahkam, al-Shabuni
menyebutkan, sungguh perkara tabanni
adalah perkara yang jelas mengada-ada,
perkara ini sudah merajalela sampai-
sampai ~ menjadi  keyakinan  yang
diwariskan, sangat tidak mungkin untuk
menghentikannya atau menggantikannya
karena sudah tradisi bapak-bapak dan
kakek-kakek mereka, sesungguhnya kami
mendapati  bapak-bapak kami sebagai
suatu ummat dan sesung-guhnya kami
meniru warisan mereka. Orang-orang Arab

13 Ihid, h. 263-264.

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 123

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

pada masa jahiliah, seseorang menjadikan
anaknya sendiri anak orang lain, dia
mengatakan, “kamu adalah anakku aku
mewarisi kamu dan kamu mewarisiku”
maka jadilah anaknya dan berlakulah atas
ketentuan berkaitan dengan anak seperti
warisan, nikah dan talak dan pengharaman
untuk mushaharah dan apa-apa yang
berkaitan dengan hal-hal anak kandung
sebagaimana yang diketahui oleh syariat.

Selian itu, Allah menginginkan serta
mengilhamkan kepada Nabinya yang mulia
sebelum diutus sebagai Nabi melakukan
praktek adopsi dengan menjadikan salah
seorang anak menjadi anaknya, mengikuti
tradisi arab dalam perkara adopsi upaya
untuk  mensyariatkan  kepada ummat
tentang  berakhirnya hukum  adopsi,
menonaktifkan perkara mengada-ada yang
tidak baik yang arab menjalankan praktek
ini dalam jangka yang cukup lama."*

ADOPSI
MUNIR

Mengenai adopsi Wahbah al-Zuhaili
menngelompokkannya dalam dua ayat,
yaitu ayat 4 dan 5, berbeda dengan al-
Shabuni yang mengelompokkan 5 ayat
sekaligus yaitu ayat 1 sampai 5. Al-Zuhaili
memberi tema “bilangan hati, zihar dan
tabanni”.

Wahbah al-Zuhaili melalui beberapa
langkah  dalam rangka menerangkan
tafsiran ayat, hal itu juga ia lakukan dalam
menerangkan dua ayat diatas, karena ayat
diatas berbicara tentang tiga hal yaitu
bilangan atau jumlah hati, zihar dan
tabanni, penulis hanya memfokuskan pada
perkara tabanninya, yaitu pengangkatan
anak atau adopsi.

Dilangkah pertama Wahbah al-
Zuhaili menerangkan bentuk-bentuk qiraat
(cara baca) suatu kata dalam ayat diatas,

kata yang beliau sorot adalah kata L%TJT

DALAM  TAFSIR AL-

kata ini ada dua versi dalam membacanya

14 Ibid, h. 268

yaitu dengan memanjangkan hamzah dan
satu lagi dengan mentashilnya, kata lain
yang juga dibahas pada langkah pertama

. o2

ini adalah kata ¢ )j.@;)bj kata ini dari segi

bacaannya ada empat bentuk bacaan dan
23, £ .

kata yang lain adalah _3Ue>| bacaan ini

ada bacaan tanpa menyertakan hamzah'.

Penjelasan tambahan yang berikan
Wahbah al-Zuhaili terkait dengan ayat
diatas adalah kisah tentang Zaid bin
Harisah. Zaid ini adalah putra Harisah bin
Syarahil dan berasal dari Bani Tayyi di
Syam. Ketika terjadi peperangan antara
salah satu kabilah Arab dengan bani Tayyi,
Zaid kecil tertawan dan dijadikan budak.
Kemudian Khalil dari suku Tihamah
membeli Zaid dan lalu menjualnya kepada
Hakim bin Ham bin Khuwailid. Hakim
memberikan Zaid sebagai hadiah kepada
Khadijah, saudara perempuan ayahnya.
Setelah Nabi Muhammad menikah dengan
Khadijah, beliau tertarik kepada Zaid,
maka Khadijah menghadiahkan Zaid
kepada suaminya itu.

Mendengar  kabar bahwa Zaid
berada pada Muhammad, Harisah, ayah
Zaid pergi dengan saudaranya ke Mekkah
dengan maksud menebus anaknya yang
tercinta itu. la pun meminta kepada
Muhammad agar menyerahkan Zaid. Nabi
Muhammad lalu memberikan kepada Zaid
untuk memu-tuskan senditi, bahkan beliau
tidak mau menerima tebusan. Setelah
ditanyakan kepadanya, maka Zaid memilih
untuk tetap bersama Nabi Muhammad,
tidak mau ikut bapaknya ke negeri Syam.
Harisah dan saudaranya lalu berkata
kepada Zaid, “celakalah engkau Zaid,
engkau lebih memilih perbudakan dari
kemerdekaan”. Zaid menjawab,
“sesungguhnya aku melihat kebaikan pada
laki-laki ini (Muhammad) yang
menjadikanku  tidak sanggup berpisah
dengannya, dan aku tidak sanggup memilih

15 Ibid, h. 251

124 Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

orang lain selain dia untuk selama-
lamanya”.

Nabi SAW  kemudian  keluar
menemui orang banyak dan berkata,
“saksikanlah oleh kamu sekalian bahwa
Zaid adalah anakku, aku akan mewarisinya
dan ia akan mewarisiku, mendengar hal
yang demikian, hati harisah menjadi
senang, maka dipanggilah Zaid dengan
Zaid bin Muhammad” sampai turun ayat
ini. Diriwayatkan oleh al-Bukhari, Muslim,
at-Tirmizi, an-Nasa’i dan imam-imam
hadis yang lain dari Ibnu Umar, bahwa ia
berkata, “kami tidak pernah memanggil
Zaid  bin  Harisah,  tetapi  kami
memanggilnya Zaid bin Muhammad
hingga turun ayat ini (al-Ahzab ayat 5).
Dengan turunnya ayat ini, Nabi SAW
berkata, ¢ Engkau Zaid bin Harisah.'’

Penjelasan  terakhir tentang ayat
diberi tema hukum yang terkandung di
dalam ayat tersebut. Mengenai tabanni
(adopsi ini) dipoint terakhir ini penulis
menemukan keselarasan dengan hukum
tabanni dimulai dari penjelasan ketiga yaitu
tabanni (adopsi) adalah sesuatu yang
haram di dalam Islam dan yang lebih baik
adalah menasabkan seseorang kepada
bapaknya. Berikutnya seseorang tanpa
sengaja  menasabkan  kepada  selain
bapaknya, hal seerti tidak ada dosanya,
begitu juga kalau mengadopsi tapi tidak
menasabkan kepada dirinya tapi kepada
bapak kandung juga tidak berdosa.'’

KESIMPULAN

Dari pembahasan di atas, maka
dapat  diambil  kesimpulan  bahwa
berdasarkan tafsir al-Qur’an, adopsi sudah
ada sejak dahulu dan pernah dipraktekkan
Nabi SAW sebelum kenabian, Nabi
menjadikan anak adopsi Zaid bin Harisah
sebagai anaknya sendiri. Bentuk adopsi

16 Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan
Tafsirnya (edisi yang disempurnakan), Jakarta:
Widya Cahaya, 2011, h. 612-613.

17 Ibid, h. 261.

yang menasabkan anak angkat kepada ayah
angkatnyadilarang di dalam al-Qur’an,
hukumnya adalah haram. Konsekuensi
adopsi dengan bentuk menasabkan anak
angkat kepada ayah angkatnya akan
menjadikan kedua belah pihak akan saling
mewarisi dan terjadinya mahram dalam
keluarga. Oleh karena itu, petlunya
soslalisasi yang baik tentang adopsi di
dalam Islam yang berkesesuaian dengan al-
Qur’an dan Sunnah Rasulullah saw. Untuk
lebih menguatkan penelitian ini, maka
harus ada penelitian selanjutnya tentang
praktek-praktek  adopsi  dimasyarakat
semisal, sah atau tidaknya seseorang yang
tatkala menikahkah anak perempuan
memakai nasabnya (binti) kepada ayah
angkatnya. [|

DAFTAR PUSTAKA
Abdul Hayy al-Farmawi, Mefode Tafsir
Maudhu'i dan cara penerapannya, tet;j.
Rosihan Anwar dan Maman Abd
Djaliel (Bandung: Pustaka Setia,

2002).

Ahmad Warson Munawwit, a/-Munawwir
(Surabaya:  Pustaka  Progressif,
1997).

Andy Haryono, _Analisis Metode Tafsir
Mubammad Ash-Shabuni dalam Kitab
rawdin’ al- Bayan, Jurnal Wardah vol
18 no.l Palembang: Fakultas
Dakwah dan Komunikasi UIN
Raden Fatah, 21017.

Tim, Ewnsiklopedi Hukum Isiam  Jilid 1,
Jakarta, Ichtiar Baru Van Hoeve,
1996).

http://www.islamsyria.net/Details.php?
Type=1&Id=275

http://www.republika.co.id/berita/dunia
islam/khazanah/12/07/17/m7bbi
x-hujjatul-islam-syekh-ali-
ashshabuni-3habis

I’sham Ahmad. Irsan Syahadah, .Ash-
Shabuni wa Manhajubu fi al-Tafsir min
khilali  kitabibi  shafivah  al-tafaasiir,
Tesis, (Neblus: Universitas Najah
al-Wathaniyah, 2013).

Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020 125

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



Hariyun Sagita

Adopsi dalam Pandangan Al-Qu’an

Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan
Tafsirnya (edisi yang
disempurnakan), Jakarta: Widya
Cahaya, 2011.

Lisa Rahayu, ‘Makna Qanlan dalam  al-
Quran;  Tinjanan Tafsir  Tematik
Menurnt Wabbah al- Zuhaili”(Skripsi
S1, Fakultas Ushuluddin
Universitas UIN SUSKa Riau,
Pekanbatu, 2010).

Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia,
(Jakarta: Hidakarya Agung, 1989).

Mahmut Syaltat, a/-Fatiwa, (Kairo: Dar al-
Qalam, t.th).

Majalah al-haromain edisi 79, profil Syekh
Mubammad Al Ash-Shabuni; ulama
mufasir yang produktif, (Surabaya,
Lazis al-Haromain, 2013)

Muhammad Ali al-Shabuni, Shafiwah al-
Tafasir, jilid 1, (Betrut: Dar al-Fikr,
2001)

Muhammad Ali As’ Shabuni, Rawai'n/
Bayan Tafsirn Ayati’l Abkam, Cet.
Ke III (Damaskus: Maktabah Al-
Ghazali, 1980) vol. I.

Muhammad Thaha Abul Ela Khalifah,
Pembagian ~ Warisan — Berdasarkan
Syariat Isiam (Solo: Tiga Serangkai,
2007).

Muhammad Yusuf, Safwat al-Tafasir lil al-
QOunr'an  al-Karim Karya Mubammad
Ali al-Sabuni, Kompilasi metodologis
antara  tekstual — (al-ma’sur)  dan
Rasional  (al-Ma’qui), (Yogyakarta,
TH Press, dan Teras, 20006).

Pengantar Rawa’l al-Bayan fi Tafsir ayat al-
Abkam (Mekkah, Syarikat Mekkah,
1971) Jilid L.

Saiful Amin Ghofur, Profil para Mufasir
al-Quran  (Yogyakarta: Pustaka
Insan Madani, 2008).

Wahbah  al-Zuhaili, alTafsir — al-Munir
(Damaskus: Dar al-Fikr, 2009).

Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Isiimi wa
Adillatubu, (Beirut: Dar al-Fikr al-
Ma’ashir, t.th).

126 Perada: Jurnal Studi Islam Kawasan Melayu, Vol. 3, No. 2, Desember 2020

http://ejournal.stainkepri.ac.id/index.php/perada



