
 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1 (2023) 

 

 

TANTANGAN DAN STRATEGI DALAM MENGATASI 

PERBEDAAN BUDAYA DAN AGAMA DI INDONESIA 

 
Muhammad Thahir  

IAIN Sultan Amai Gorontalo,  muhammad_thahir_junaid@iaingorontalo.ac.id 

 
_________________________ 

 

Abstract  
This article provides an in-depth analysis of the key factors that impact communication, specifically cultural 

variances, linguistic disparities, and religious distinctions. Thus, in order to establish proficient intercultural 

communication, a comprehensive comprehension of these variances is imperative. This research provides a 

valuable contribution by highlighting the challenges of developing a comprehensive comprehension, particularly 

within the diverse cultural landscape of Indonesia. The present article highlights the significance of comprehending 

the context of intercultural communication to surmount cultural and religious disparities in Indonesia. Enhancing 

comprehension of cultural and religious disparities, mitigating conflict and misinterpretation, and fostering 

amicability, acceptance, and multiplicity within society are potential benefits of this approach. This article 

endeavours to examine the intercultural communication dynamics in Indonesia, encompassing various topics such 

as the challenges and strategies involved in addressing cultural and religious disparities in the country. The 

research employed library research analysis, utilizing an intercultural communication approach. 

 

Keywords: 
Religion; Communication; Intercultural Communication; Culture 

__________________________ 

 

Abstrak 

Artikel ini menganalisis faktor-faktor utama yang memengaruhi komunikasi, khususnya perbedaan budaya, 

perbedaan bahasa, dan perbedaan agama. Oleh karena itu, untuk membangun komunikasi antarbudaya yang baik, 

pemahaman yang komprehensif tentang perbedaan-perbedaan ini sangat penting. Penelitian ini memberikan 

kontribusi yang berharga dengan menyoroti tantangan dalam mengembangkan pemahaman yang komprehensif, 

khususnya dalam lanskap budaya Indonesia yang beragam. Artikel ini menyoroti pentingnya memahami konteks 

komunikasi antarbudaya untuk mengatasi kesenjangan budaya dan agama di Indonesia. Meningkatkan pemahaman 

tentang perbedaan budaya dan agama, mengurangi konflik dan salah tafsir, serta memupuk kerukunan, penerimaan, 

dan keragaman dalam masyarakat adalah manfaat potensial dari pendekatan ini. Artikel ini berupaya untuk mengkaji 

dinamika komunikasi antarbudaya di Indonesia, yang mencakup berbagai topik seperti tantangan dan strategi yang 

terlibat dalam mengatasi perbedaan budaya dan agama di negara ini. Penelitian ini menggunakan analisis penelitian 

kepustakaan dengan menggunakan pendekatan komunikasi antarbudaya. 

 

Kata Kunci:  
Agama; Komunikasi; Komunikasi Antarbudaya; Budaya  

mailto:muhammad_thahir_junaid@iaingorontalo.ac.id


 

Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1(2023)   133 

A. PENDAHULUAN  
Indonesia merupakan negara dengan 

keragaman budaya dan agama yang sangat 

besar
1
. Perbedaan budaya dan agama di 

Indonesia merupakan isu yang sangat penting 

dan kompleks. Indonesia memiliki lebih dari 

300 kelompok etnis dan bahasa yang berbeda, 

serta mayoritas penduduknya memeluk agama 

Islam, dengan minoritas besar yang memeluk 

agama Kristen, Hindu, dan Budha. Kondisi ini 

memunculkan berbagai macam perbedaan 

dalam budaya dan agama, seperti bahasa, adat 

istiadat, norma sosial, keyakinan, dan nilai-

nilai
2
. 

Perbedaan tersebut dapat memengaruhi 

berbagai aspek kehidupan, seperti hubungan 

antar etnis dan agama, interaksi sosial, politik, 

dan ekonomi. Ketika perbedaan ini tidak 

dikelola dengan baik, maka bisa timbul 

konflik, ketidakmengertian, diskriminasi, dan 

intoleransi antar etnis bahkan agama. 

Sebaliknya, ketika perbedaan ini dikelola 

dengan baik, maka bisa terbentuk kerukunan, 

toleransi, dan keberagaman yang harmonis 

dalam masyarakat. 

Pengelolaan perbedaan budaya dan 

agama di Indonesia juga relevan dengan 

konteks globalisasi dan modernisasi yang 

terus berkembang. Globalisasi dan 

modernisasi membawa perubahan sosial, 

ekonomi, dan politik yang signifikan, yang 

dapat memperkuat atau melemahkan 

perbedaan budaya dan agama dalam 

masyarakat
3
. Oleh karena itu, penting untuk 

mempelajari strategi komunikasi antarbudaya 

yang tepat untuk mengatasi perbedaan budaya 

dan agama, yang dapat membantu masyarakat 

Indonesia bersaing dalam era globalisasi dan 

modernisasi ini. 

                                                 
1Agus Akhmadi, ‘Moderasi Beragama Dalam 

Keragaman Indonesia Religious Moderation in 

Indonesia ’ S Diversity’, Jurnal Diklat Keagamaan, 13.2 

(2019), 45–55. 
2
 Hanif Fadli Yanuar and others, ‘Social Cultivator : 

Tantangan Untuk Konsisten Pada Tolerensi Dan 

Empati’, Literaksi, 01.01 (2023), 45–49. 
3Issn Printed, ‘Islam Dalam Globalisasi: 

Pengembangan Nalar Kritis Dalam Ilmu Keislaman 

Kontemporer’, Madinah, 09.2 (2022), 331–46. 

Selain itu, perbedaan budaya dan agama 

juga dapat menjadi sumber kekayaan dan daya 

tarik bagi Indonesia. Indonesia memiliki 

keanekaragaman budaya dan agama yang 

sangat kaya, yang dapat menjadi potensi untuk 

pariwisata, seni, budaya, dan industri kreatif
4
. 

Seperti Kehadiran suatu situs lokal akan 

menjadi potensi bagi masyarakat lokal untuk 

mengimplementasikan komunikasi 

antarbudaya dengan pelestarian budaya, 

mempererat tali silaturahmi, membangun 

ekonomi, meningkatkan keimanan dan 

keislaman melalui refleksi budaya dan adat di 

tengah-tengah masyarakat
5
. Oleh karena itu, 

pengelolaan perbedaan budaya dan agama 

juga penting untuk mempromosikan 

keberagaman sebagai kekuatan dan daya tarik 

Indonesia sebagai negara. 

Dalam berbagai literatur penelitian 

tentang komunikasi antarbudaya menunjukkan 

bahwa perbedaan dalam suatu masyarakat 

sangat mempengaruhi pola dan gaya 

komunikasi seseorang. Komunikasi hal yang 

sangat penting dalam setiap elemen dan 

perilaku manusia, hal ini sebagai cara 

seseorang untuk menyampaikan pesan kepada 

orang lain baik secara verbal maupun non 

verbal, langsung maupun tidak langsung 

dengan berbagai media sebagai 

penunjangnya
6
. Sebagaimana menurut 

Hofstede dan Bond dalam sebuah 

penelitiannya bahwa perbedaan budaya dapat 

mempengaruhi gaya komunikasi, persepsi, dan 

                                                 
4Herman Lawelai, ‘Perlindungan Pemerintah 

Daerah Terhadap Kelompok Minoritas ’Towani 
Tolotang Di Sulawesi Selatan’, Journal of Governance 

and Local Politics (JGLP), Volume: 2.1 (2020), 73–92. 
5
 Akbar Lakisa Dian Adi Perdana, Rois Lantuka, Zulfahmi 

Kusuma, Julaeha Mingolo, Indah C Wewengkang, 

Hamdani, ‘Strategi Dakwah Bubohu Sebagai Objek 
Wisata Dakwah Di Bumi Gorontalo Pada Masa 

Pandemi’, Academic Journal of Da’wa and 
Communication, 3.1 (2022), 91–108 

<https://doi.org/https://doi.org/10.22515/ajdc.v3i1.50

33>. 
6
 Dian Adi Perdana, ‘PELAYANAN KOMUNIKASI 

PERBANKAN DAN KEPUASAN NASABAH (PERSPEKTIF 

KOMUNIKASI ISLAM)’, ICJ: Islamic Communication 

Journal, 4.2 (2019), 226–43 

<https://doi.org/10.21580/icj.2019.4.2.3959>. 



 
Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1 (2023)  134 

perilaku seseorang
7
. Demikian juga menurut 

Gudykunst dan Kim, perbedaan budaya atau 

agama juga dapat mempengaruhi cara 

berkomunikasi dan memahami nilai-nilai yang 

dianut oleh masyarakat
8
.  

Meningkatkan pemahaman dan 

pengalaman dalam berkomunikasi 

antarbudaya sangat penting untuk mereduksi 

dan mengatasi berbagai persoalan akibat 

kesalahpahaman dalam memaknai perbedaan 

budaya dan agama yang tidak jarang berujung 

pertentangan bahkan konflik sosial. Sehingga 

oleh Turnomo Raharjo menganggap 

perbedaan yang terjadi sering dimanfaatkan 

oleh kelompok tententu untuk memicu 

ketidakstabilan demi kepntingan tertentu yang 

berimbas munculnya konflik horizontal 

antarsuku, agama, ras, dan antar golongan 

(SARA)
9
. 

Dalam konteks Indonesia, perbedaan 

budaya dan agama adalah realitas keragaman 

yang tidak bisa dihindari, meskipun di satu sisi 

menunjukkan bahwa keragaman tersebut 

merupakan mozaik yang memperkaya 

khazanah kehidupan pluralitas di Indonesia, 

namun di sisi lain keragaman tersebut juga 

mengandung potensi ancaman disintegrasi 

sosial hingga ancaman bagi persatuan bangsa 

dan Negara
10

. Oleh karena itu, kemampuan 

dalam melakukan komunikasi antarbudaya 

yang efektif sangat penting untuk mereduksi 

potensi disitegrasi sosial akibat perbedaan 

budaya dan agama. 

Dalam hal ini, menurut Ting-Toome, 

terdapat tiga faktor utama yang mempengaruhi 

pola komunikasi antarabudaya, yaitu 

                                                 
7
Aang Ridwan, Komunikasi Antarbudaya; 

Mengubah Persepsi Dan Sikap Dalam Meningkatkan 

Kreativitas Manusia, Cet. I (Bandung: CV. Pustaka Setia, 

2016). 
8
Anita Febiyana and Ade Tuti Turistiati, 

‘Komunikasi Antarbudaya Dalam Masyarakat 
Multikultur (Studi Kasus Pada Karyawan Warga Negara 

Jepang Dan Indonesia Di PT. Tokyu Land Indonesia)’, 
LUGAS Jurnal Komunikasi, 3.1 (2019), 33–44 

<https://doi.org/10.31334/ljk.v3i1.414>. 
9
Turnomo Rahardjo, Menghargai Perbedaan 

Kultur; Mindfulness Dalam Komunikasi Antarbudaya 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005). 
10

 Akhmadi. 

perbedaan budaya, perbedaan bahasa, dan 

perbedaan agama. Oleh karena itu, untuk 

membangun komunikasi antarbudaya yang 

efektif, diperlukan pemahaman yang 

mendalam terhadap perbedaan-perbedaan 

tersebut
11

. Komunikasi dengan mengelola 

pesan harus dengan trik yang mudah diterima 

baik oleh seorang audiens atau komunikan
12

. 

Namun, ternyata untuk membangun dan 

menciptakan pemahaman yang mendalam, hal 

tersebut bukanlah hal yang mudah, apalagi 

dalam konteks Indonesia yang multikultur.  

Untuk mengatasi perbedaan budaya dan 

agama di Indonesia, mempelajari dan 

memahami konteks komunikasi antarbudaya 

sangat penting. Hal ini dapat membantu 

meningkatkan pemahaman terhadap perbedaan 

budaya dan agama, mengurangi konflik dan 

ketidak-mengertian, serta mempromosikan 

kerukunan, toleransi, dan keberagaman dalam 

masyarakat. Oleh karena itu, artikel ini 

dihadirkan sebagai upaya menjelajahi potret 

dinamika komunikasi antarbudaya di 

Indonesia meliputi beberapa permasalahan 

yang akan dibahas yaitu; tantangan dan 

strategi dalam mengatasi perbedaan budaya 

dan agama di Indonesia dengan menggunakan 

metode analisis library research dengan 

pendekatan komunikasi antarbudaya. 

 Dengan hadirnya hasil research ini, 

diharapkan mampu memberikan pemahaman 

tentang langkah-langkah strategi mengatasi 

berbagai permasalahan akibat perbedaan 

budaya dan agama sekaligus memperkuat 

soliditas masyarakat dalam mewujudkan 

persatuan dan kesatuan bangsa. Selain itu, 

artikel ini juga diharapkan menambah 

khasanah keilmuan khususnya pada bidang 

komunikasi antarbudaya.   

 

B. HASIL DAN PEMBAHASAN 
 

                                                 
11

Toomey. Stella Ting, Communicating Across 

Cultures (New York: The Guilford Press, 1999). 
12

 Alfian DianAdi Perdana, ‘STRATEGI PENGELOLAAN 
PESAN DAKWAH KEPADA MAD’UDALAM FILM “GURU-

GURU GOKIL”’, ALDIN: Jurnal Dakwah Dan Sosial 

Keagamaan, 8.1 (2022), 15–30 

<https://doi.org/10.30863/ajdsk.v8i1.3200>. 



 

Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1(2023)   135 

1. Porter Komunikasi Antarbudaya di 

Indonesia 
Indonesia dalam sejarahnya dikenal 

sebagai suatu bangsa yang plural, heterogen 

dan multikultur yang ditandai dengan adanya 

perbedaan ras, etnis, klasifikasi sosial seperti 

budaya dan agama, stratifikasi sosial
13

. Dalam 

perspektif sosiolologi dan antropologi hal ini 

adalah satu keniscayaan dalam sistem 

masyarakat yang akan memberikan warna dan 

nuansa dinamis dalam kehidupan manusia 

baik dalam lingkup sederhana maupun lingkup 

yang kompleks
14

.  

Keberagaman yang terjadi di Indonesia 

akibat perbedaan-perbedaan suku, budaya dan 

agama menggambarkan kompleksitas identitas 

masyarakat sekaligus menegaskan bahwa 

sesungguhnya kita telah ditakdirkan dan tidak 

bisa mengelak dari keberagaman tersebut, 

karena kita pun tidak mampu menolak 

identitas ganda yang kita miliki. Identitas 

ganda itu terbentuk melalui keunikan dan 

kompleksitas akibat interaksi dari etnik, kelas 

sosial, gender, bahasa, agama, orientasi 

seksual, hingga kemampuan personal
15

. 

Keanekaragaman tersebut adalah 

sebuah realitas yang tak terbantahkan. Pada 

satu sisi sangat bernilai, namun pada sisi lain, 

memiliki potensi terjadinya disintegrasi atau 

seringkali menjadi alat untuk memicu 

ketidakstabilan di dalam kehidupan sosial 

yang berimbas munculnya konflik horizontal 

antarsuku, agama, ras, dan antar golongan 

(SARA)
16

. Turnomo Raharjo menegaskan 

bahwa konflik SARA yang pernah mewarnai 

dalam dinamika kehidupan sosial masyarakat 

Indonesia diakibatkan pemahaman mereka 

tentang pluralitas atau kemajemukan masih 

                                                 
13

Ahmad Izza Muttaqin, Sikap Moderat, and 

Generasi Muda, ‘Moderasi Beragama Dalam 
Meningkatkan Sikap Moderat Di Kalangan Generasi 

Muda’, Jurnal ABDI KAMI (Jurnal Pengabdian Kepada 

Masyarakat, 6.1 (2023), 83–91. 
14

 Said Agil. Husain al-Munawir, Fikh Hubungan 

Antar Agama. (Jakarta: Ciputat Press, 1993), h. 89.  
15

Alo. Liliweri, Prasangka Dan Konflik; Komunikasi 

Lintas Budaya Masyarakat Multikultur (Yogyakarta: PT. 

LKiS Pelangi Aksara, 2005), h. 61.   
16

 Rahardjo. 

sangat terbatas sehingga tidak mampu 

mengapresiasi dan menerjemahkan perbedaan-

perbedaan kultural dalam kontekas masyarakat 

multikultural. Menurut beliau, selama ini 

masyarakat kita belum mampu menerjemah 

perbedaan-perbedaan tersebut dalam sebuah 

pola interaksi dan komunikasi yang efektif 

(mindfullness) yang bertujuan meminimalkan 

kesalahpahaman budaya. Bahkan menurutnya, 

selama ini komunikasi yang berlangsung tidak 

mencerminkan adanya ketulusan saat 

melakukan kontak antarbudaya (mindless) 

sehingga tanpa disadari aktivitas komunikasi 

yang dijalankan seperti automatic pilot yang 

tidak dilandasi kesadaran dalam berpikir
17

, 

mereka mengidentifikasi dan menerjamahkan 

berdasarkan identitas kultur ataupun agama 

dan kepercayaan mereka sendiri. Hal inilah 

yang kerap terjadi saat bergaul dengan 

kelompok-kelompok budaya dan agama lain, 

bahkan ada kecenderungan menilai budaya 

sendiri sebagai keniscayaan dan representasi 

terhadap budaya dan agama orang lain, yang 

akhirnya kita terperangkap pada situasi 

pemahaman eksclusivitas budaya dan 

etnosentrisme
18

-
19

.  

Peristiwa Sambas, Maluku dan 

beberapa wilayah lainnya di Indonesaia yang 

pernah mengalami disintegrasi/konflik sosial, 

merupakan salah satu bukti sikap dan perilaku 

eksclusivitas budaya dan etnosentrisme 

masyarakat masih tinggi. Melihat beberapa 

                                                 
17

 Rahardjo. 
18

Ekslusivitas budaya merupakan suatu 

pandangan bahwa budaya sendiri sebagai acuan bagi 

budaya lain tanpa mau konpromi dengan anggapan 

bahwa hanya budayanya saja yang benar. 

Etnosentrisme adalah sebuah pandangan yang 

menititikberatkan kelompok sendiri sebagai standar 

kebenaran, sehingga muncul penilaian yang tidak 

simetris bahkan muncul kecenderungan yang selalu 

menghakimi nilai, adat istiadat, perilaku atau aspek-

aspek budaya lain dimana budaya sendiri dijadikan 

sebagai standar semua penilaian, L. Tubs Stewart dan 

Sylvia Moss, Human Communication (Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya, 2000), h.  254. 
19

Deddy Mulyana dan Jalaluddin Rahmat, 

Kmunikasi Antarbudaya; Panduan Komunikasi Dengan 

Orang-Orang Berbeda Budaya. (Bandung: PT. Remaja 

Rosdakarya, 2001),  h. vii-viii. 



 
Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1 (2023)  136 

fenomena tersebut, salah satu penyebabnya 

adalah komunikasi antarbudaya yang 

tersumbat. Hal itu, dipengaruhi oleh banyak 

faktor, seperti perbedaan budaya, bahasa, 

agama, dan nilai-nilai yang dianut oleh 

masing-masing individu. Di Indonesia, 

komunikasi antarbudaya dapat terjadi di 

berbagai situasi, seperti dalam lingkungan 

kerja, pendidikan, dan kehidupan sehari-hari. 

Dalam situasi ini, terdapat banyak hal yang 

bisa mempengaruhi seperti bahasa yang 

digunakan, penggunaan isyarat tubuh, dan 

perilaku yang dianggap sopan dalam budaya 

tertentu. 

Salah satu contoh potret komunikasi 

antarbudaya di Indonesia yang berlangsung 

tidak sebagaimana mestinya adalah ketika 

seseorang dari latar belakang budaya yang 

berbeda harus berkomunikasi dengan 

menggunankan bahasa yang berbeda, seperti 

penggunaan kata-kata dan aturan tatabahasa 

yang berbeda. Selain itu, isyarat tubuh seperti 

senyum dan anggukan kepala juga dapat 

berbeda. Dalam situasi seperti ini, seringkali 

menyebabkan terjadi diskomunikasi yang 

dapat berimplikasi hubungan yang tidak 

selaras hingga pertentangan yang berujung 

terjadinya konflik. Ada beberapa  peristiwa 

konflik yang pernah terjadi, ditengarai 

kesalahan dalam menginterpretasi makna 

budaya orang lain, akhirnya proses 

komunikasi antarbudaya tersumbat/tidak 

berjalan dengan maksimal.  

Aspek lain yang juga mempengaruhi 

proses komunikasi antarbudaya di Indonesia 

adalah perbedaan nilai-nilai budaya dan agama 

yang dianut oleh masyarakat. Perbedaan 

agama misalnya, sebagai negara dengan 

keberagaman agama yang sangat tinggi, 

agama kadang kala sering dijadikan sebagai 

“alat’ dalam sebuah konflik interes yang pada 

akhirnya memicu konflik komunal. Olehnya 

itu, membangun pemahaman dan 

penghormatan terhadap perbedaan budaya 

maupun agama sangat penting dalam proses 

komunikasi antarbudaya sehingga akan 

tercipta suasana harmonis meskipun dalam 

bingkain perbedaan. 

Untuk memperkuat dalam proses 

komunikasi antarbudaya di Indonesia, 

diperlukan upaya untuk meningkatkan 

pemahaman dan penghargaan yang tinggi 

terhadap perbedaan budaya, bahasa, agama, 

dan nilai-nilai lain yang dianut oleh 

masyarakat. Hal ini dapat dilakukan melalui 

pendidikan, pelatihan, dan interaksi 

antarbudaya yang lebih banyak. Dalam hal ini, 

pemerintah, institusi pendidikan, dan 

masyarakat secara umum memiliki tanggung 

jawab memperkuat hubungan-hubungan 

masyarakat yang berbeda.  Melalui upaya 

seperti ini tentunya yang laing diharapkan 

dapat menciptakan hubungan yang lebih 

inklusif dan harmonis, serta mendorong 

kerjasama dan pemahaman antarbudaya yang 

lebih baik. 

Secara keseluruhan, untuk memahami 

bagaimana potret komunikasi antarbudaya di 

Indonesia sangat dipengaruhi oleh perbedaan 

budaya, bahasa, dan nilai-nilai yang dianut 

oleh masyarakat itu sendiri. Oleh karena itu, 

kesadaran dan pemahaman terhadap 

perbedaan sangat penting sebagai upaya 

memperkuat hubungan antarbudaya dan 

agama di Indonesia. 

2.  Tantangan dalam Komunikasi 

Antarbudaya di Indonesia 
Indonesia adalah salah satu negara 

dengan tingkat keragaman suku, budaya, dan 

agama yang sangat tinggi, sehingga wajar 

ketika berbagai permasalahan akibat 

perbedaan tersebut selalu saja muncul karena 

keragaman tersebut. Memahami  konteks 

komunikasi antarbudaya merupakan hal yang 

sangat penting untuk menghindari kesalahan-

kesalahan dalam menginterpretasi perilaku 

komunikasi masyarakat yang berbeda budaya 

dan agama. Tujuannya adalah meningkatkan 

pemahaman dan pengalaman dalam 

berkomunikasi dengan orang-orang yang 

memiliki latar belakang budaya dan agama 

yang berbeda seperti gaya dalam 

berkomunikasi, mempersepsi, hingga perilaku 

mereka. Dengan kemampuan memahami 

perbedaan tersebut, dapat tercipta komunikasi 

yang lebih efektif dan saling menghargai. 



 

Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1(2023)   137 

Mewujudkan situasi dalam komunikasi 

antarbudaya yang mindfulness
20

 bukan hal 

mudah karena masih diperhadapkan berbagai 

tantangan/hambatan yang sulit dihindari yaitu, 

stereotype, etnosentris, dan prejudice. 

Stereotype, adalah konsepsi tentang 

sifat suatu kelompok masyarakat atau 

kelompok suku, agama didasari pada 

prasangka yang tidak tepat bahkan sangat 

subjektif
21

, atau Stereotip merupakan 

keyakinan yang terlalu menggenalisir atau 

penilaian negatif yang berlebihan terhadap 

kelompok suku tertentu
22

-
23

, Akibatnya terjadi 

ketidakseimbangan dalam hubungan 

antarsuku, dengan mudah terprovokasi. 

Menurut Hamengkubuwono X, konflik yang 

pernah terjadi antara etnis dan agama di 

beberapa daerah di Indonesia sering kali 

berakar pada hubungan yang tidak sehat akibat 

sikap saling menggeneralisasi
24

. Sebagai 

contoh, terjadi konflik antara suku Dayak dan 

Madura di Sambas karena stereotip yang 

berlebihan. Suku Madura dipandang kasar, 

tidak sopan, dan sulit beradaptasi oleh warga 

setempat. Di sisi lain, orang Jawa dan Sunda 

menganggap diri mereka halus dan sopan, 

sementara orang Batak dianggap kasar, nekat, 

suka berteriak, pemberontak, dan suka 

berkelahi. Namun, orang Batak sendiri melihat 

diri mereka sebagai orang yang berani, 

terbuka, jujur, pintar, rajin, kuat, dan tegar. 

Mereka menganggap orang Jawa dan Sunda 

lebih halus dan spontan, tetapi lemah dan tidak 

jujur. Kejujuran bagi orang Batak adalah hal 

yang dianggap kasar oleh orang Sunda dan 

                                                 
20

 Ridwan. 
21Mochamad Rizak, ‘Peran Pola Komunikasi 

Antarbudaya Dalam Mencegah Konflik Antar Kelompok 

Agama’, Islamic Communication Journal, 3.1 (2018), 88 

<https://doi.org/10.21580/icj.2018.3.1.2680>. 
22

 Rahardjo, h. 57. 
23

 Moss,  h. 256. 
24

Endag Porwati, Pemahaman Psikologi 

Masyarakat Indonesia Sebagai Upaya Menjembatani 

Permasalahan   Silang Budaya, 

www.ialf.edu/kipbipa/papers/EndangPoerwanti.doc. 

(Tanggal 27 Nopember 2007). 

Jawa, sementara kehalusan yang mereka 

anggap adalah kemunafikan dan kelemahan
25

. 

Dalam situasi lain yang serupa, 

stereotip juga sering muncul antara orang-

orang Prancis dan orang Amerika. Orang 

Prancis melihat orang Amerika sebagai 

individu yang enerjik, antusias, terbuka, dan 

mudah bergaul, tetapi terlalu permisif, 

dangkal, individualis, dan terlalu fokus pada 

kesuksesan material. Di sisi lain, orang 

Amerika memiliki pandangan umum terhadap 

orang Prancis sebagai orang yang elegan, 

berkelas, santai, dan penuh gaya, tetapi terlalu 

angkuh, sombong, konservatif, dan terlalu 

berfokus pada kebudayaan mereka sendiri. 

Pandangan-pandangan ini sering kali 

menyulitkan komunikasi antarbudaya dan 

menghalangi terbentuknya kedamaian serta 

pemahaman saat berinteraksi antara kedua 

budaya tersebut. 

Dengan demikian, melalui komunikasi 

antarbudaya dapat membantu mengatasi 

stereotip dan prasangka negatif terhadap 

kelompok-kelompok etnis dan agama tertentu. 

Stereotip dan prasangka negatif seringkali 

muncul akibat ketidakpahaman dan kurangnya 

pengalaman dalam berinteraksi dan tidak 

jarang berdampak pada konflik komunal baik 

antarsuku maupun antaragama. Dengan 

memperluas pengalaman dan pengetahuan 

dalam berkomunikasi antarbudaya, dapat 

membantu mengatasi stereotip dan prasangka 

negatif yang ada, bahkan  membantu 

mengurangi konflik yang disebabkan oleh 

perbedaan budaya dan agama. 

Oleh karena itu, Stereotip negatif 

merupakan tantangan untuk mencapai 

kesehapaman dalam konteks perbedaan 

budaya dan agama. Perdamaian dan toleransi 

tidak akan terwujud jika masing-masing yang 

berbeda masih memiliki sikap dan prasangka 

negatif terhadap satu sama lain. Untuk 

menjembatani agar mereka tidak terjebak pada 

prasangka negatif terhadap kelompok budaya 

dan agama tertentu yang pada akhirnya 

berdampak pada perlakuan diskriminatif 

                                                 
25

Deddy Mulyana, Nuansa-Nuansa Komunikasi 

Meneropong Politik & Budaya, 1999, h.  h. 13. 

http://www.ialf.edu/kipbipa/papers/EndangPoerwanti.doc


 
Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1 (2023)  138 

terhadap individu dari budaya tersebut, baik 

secara langsung maupun tidak langsung, 

membutuhkan kemampuan mempersepsi dan 

menilai budaya maupun agama lain pada 

posisi yang simetris dalam perspektif 

komunikasi antarbudaya. 

Etnosentrisme; merupakan sebuah 

cara pandangan yang menganggap kelompok 

atau budaya sendiri sebagai standar ukuran 

kepada kelompok atau budaya lain, atau 

sebagai pusat segalanya dengan selalu 

dibandingkan kelompok atau budaya lain 

dengan kelompok atau budayanya sendiri 

sebagai standar penilaian. Dengan pandang 

etnosentrisme sebuah kecenderungan yang 

selalu memahami bahkan menghakimi 

perilaku dan nilai budaya bahkan agama orang 

lain dengan menggunakan kelompok sendiri 

sebagai ukuran bagi semua penilaian. Atau 

menganggap kebudayaan diri sebagai patokan 

dalam mengukur baik buruknya, atau tinggi 

rendahnya dan benar atau ganjilnya 

kebudayaan lain
26

.  

Seseorang yang berpandangan 

etnosentris seringkali didasarkan pada 

prasangka negatif dan stereotip yang tidak 

berdasar, cenderung merendahkan dan 

meremehkan kelompok lain, atau menganggap 

kelompok sendiri sebagai superior, sementara 

kelompok lain dianggap inferior. Sikap seperti 

ini kerap menimbulkan ketegangan bahkan 

konflik antarbudaya akibat proses saling 

memahami, menerima bahkan kerjasama 

tersumbat, sehingga menghalangi untuk 

terciptanya suasana kehidupan harmoni dalam 

masyarakat.  

Selain itu, etnosentrisme juga dapat 

menghasilkan penolakan terhadap perbedaan 

budaya dan kurangnya apresiasi terhadap 

keanekaragaman budaya di dunia. Hal ini 

dapat menghambat pembangunan hubungan 

yang sehat antara kelompok budaya yang 

berbeda, serta mempersempit pemahaman dan 

pandangan dunia seseorang
27

. 

                                                 
26

 Suraya, ‘Peranan Komunikasi Dalam Penyatuan 
Budaya’, Jurnal Universitas Paramadina, 3.1 (2003). 

27
Menarik Diri, Prasangka Sosial, and Dan 

Etnosentrisme, ‘Hambatan Komunikasi Antar Budaya 

Kecenderungan sikap dan perilaku 

yang etnosentris umumnya muncul pada 

orang-orang dengan keterbatasan pengetahuan 

dan pengalaman khususnya dalam 

berkomunikasi.. Hal ini membuat mereka 

rentan terhadap provokasi. Perlu diingat 

bahwa sebagian besar masyarakat Indonesia 

juga masih menghadapi berbagai keterbatasan 

tersebut. Oleh karena itu, jika kita ingin 

mencapai komunikasi antarbudaya yang 

sukses, penting untuk menghilangkan 

perasaan superioritas dan menerima perbedaan 

budaya apa adanya, bukan seperti yang kita 

inginkan. Selama masih ada sikap superioritas 

yang menolak mengakui keberadaan suku dan 

budaya orang lain, komunikasi antarbudaya 

tidak akan berhasil
28

. Seperti yang dikatakan 

oleh Alo Liliweri, bahwa kesuksesan dalam 

melakukan komunikasi antarbudaya sangat 

ditentukan oleh kemampuan memahami dan 

menerima perbedaan sebagaimana adanya 

bukan sebagaimana yang kita kehendaki
29

. 

Prejudice/prasangka. Salah satu 

hambatan lain dalam komunikasi antarbudaya 

adalah sikap dan prasangka yang berlebihan 

terhadap kelompok etnis, budaya maupun 

agama tertentu. Sikap dan prasangka ini 

tercermin dalam anggapan-anggapan atau 

stereotip yang mengarah pada penolakan atau 

penghindaran berdasarkan pemikiran, 

perasaan, dan tindakan yang negatif dan tidak 

menyenangkan
30

. 

Prejudice adalah sikap atau pendapat 

yang didasarkan pada prasangka atau penilaian 

negatif terhadap seseorang atau kelompok 

berdasarkan faktor seperti ras, agama, gender, 

orientasi seksual, atau kebangsaan mereka, 

tanpa mempertimbangkan individu secara 

                                                                             
(Menarik Diri, Prasangka Sosial Dan Etnosentrisme)’, 
Hikmah, 13.2 (2019), 185–204. 

28Muhammad Anwar Syi’aruddin.dkk, Dinamika 

Pengalaman Keagamaan Umat Islam Melayu Di Asia 

Tenggara, ed. by Ajid Thohir.dkk., Maret 2023 

(Bandung: Gunung Djati Publishing, 2023), h. 3.  
29

Alo. Liliweri, Dasar-Dasar Komunikasi 

Antarbudaya (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003),  h. 

116-17. 
30

 Alo. Liliweri, Dasar-Dasar Komunikasi 

Antarbudaya. 



 

Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1(2023)   139 

objektif. Prejudice melibatkan pemikiran 

stereotip dan prasangka yang tidak berdasar 

pada pengalaman atau pengetahuan yang 

faktual
31

. 

Prejudice dalam konteks 

keindonesiaan sering kali muncul di tengah-

tengah masyarakat karena ketidaktahuan, 

ketakutan, atau persepsi yang salah, dan dapat 

menyebabkan diskriminasi, perlakuan tidak 

adil, atau tindakan negatif terhadap individu 

atau kelompok yang menjadi sasaran. 

Prejudice memiliki dampak yang dapat 

merugikan pada kesejahteraan dan kehidupan 

sosial seseorang, serta menyebabkan 

ketidakadilan dan kesenjangan dalam 

masyarakat. 

Penting untuk melawan dan mengatasi 

prejudice dengan mengedukasi diri sendiri, 

mempromosikan kesetaraan, dan mendorong 

pengertian dan penghormatan terhadap 

keberagaman. Melalui kesadaran dan kerja 

sama, kita dapat berkontribusi untuk 

menciptakan masyarakat yang lebih inklusif, 

adil, dan menghargai perbedaan. 

Contohnya, peng-stereotip-an terhadap 

orang Batak seringkali menyebabkan mereka 

dianggap kasar, egois, dan mudah marah. 

Akibatnya, orang-orang cenderung 

menghindari interaksi, tidak mau menjadi 

tetangga atau teman dengan orang Batak. Hal 

ini mengakibatkan terbatasnya komunikasi 

dan ketertutupan antara kelompok-kelompok 

tersebut. Apa yang kita rasakan, pikirkan, atau 

lakukan terhadap orang Batak didasarkan pada 

prasangka yang kita tanamkan dengan 

penilaian yang negatif dan dangkal
32

. 

Namun, untuk menciptakan 

komunikasi antarbudaya yang harmonis dan 

toleran, saling pengertian, pemahaman, dan 

saling menghargai merupakan modal utama. 

                                                 
31

Agnieszka Kanas, Peer Scheepers, and Carl 

Sterkens, ‘Positive and Negative Contact and Attitudes 
towards the Religious Out-Group: Testing the Contact 

Hypothesis in Conflict and Non-Conflict Regions of 

Indonesia and the Philippines’, Social Science Research, 

63 (2017), 95–110 

<https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2016.09.019>. 
32

 Alo. Liliweri, Dasar-Dasar Komunikasi 

Antarbudaya. 

Kita perlu melampaui prasangka-prasangka 

dangkal dan terbuka untuk memahami dan 

menghargai keunikan setiap individu dan 

kelompok dalam konteks etnis, budaya dan 

agama yang berbeda. Hanya dengan sikap ini, 

kita dapat membangun hubungan yang 

harmonis, memperluas pemahaman kita, dan 

merangkul keberagaman dalam komunikasi 

antarbudaya. 

3.  Strategi Mengatasi Perbedaan Budaya 

dan Agama di Indonesia 
Indonesia adalah salah satu negara 

dengan tingkat pluralitas dan keberagaman 

yang sangat beragam. Ada lebih dari 300 

kelompok etnis yang berbeda dan lebih dari 

700 bahasa daerah yang berbeda di seluruh 

Indonesia
33

. Perbedaan budaya dan agama di 

Indonesia dapat dilihat dalam banyak aspek 

kehidupan sehari-hari, termasuk dalam adat 

istiadat, bahasa, makanan, pakaian, dan cara 

beribadah. Misalnya, tradisi adat dan budaya 

yang berbeda dapat ditemukan di berbagai 

daerah di Indonesia, seperti upacara adat di 

Bali, tradisi Lembah Baliem di Papua, atau 

tradisi Toraja di Sulawesi. 

Sebagai negara yang memiliki 

kekayaan budaya dan agama yang beragam, 

dan keragaman tersebut menjadi keniscayaan, 

kadang-kadang menimbulkan permasalahan 

dalam masyarakat bahkan tidak jarang 

berubah menjadi konflik horizontal. Sebagai 

realitas keberagaman dan perbedaan yang sulit 

dihindari, menyebabkan situasi dalam 

komunikasi antarbudaya memiliki 

kencedungan 'adagium', ketika keberagaman 

latar belakang budaya semakin tinggi 

kemungkinan terjadinya bias dalam 

memahami makna perbedaan  antarbudaya 

semakin tinggi. Sebaliknya, jika tidak ada 

perbedaan budaya yang signifikan, maka bias 

memahami makna perbedaan juga semakin 

kecil atau bahkan tidak ada sama sekali. 

Artinya, Indonesia sebagai bangsa yang sangat 

multikulur, seringkali perbedaan antarbudaya 

                                                 
33

Muhammad Sulthon, Dakwah Pada Masyarakat 

Majemuk Dan Toleransi Beragama Dalam Revitalisasi 

Toleransi Beragama Berbasis Kearifan Lokal, ed. by 

Mochamad Widjanarko DP Budi Susetyo (Semarang: 

Universitas Katolik Soegijapranata, 2017). 



 
Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1 (2023)  140 

dan agama tidak dimaknai sebagaimana yang 

seharusnya saling beriringan, menghormati, 

mengakui satu sama lain. Hal itu terjadi akibat 

kedua pihak tidak sepenuhnya memahami nilai 

dan norma budaya atau agama masing-masing 

yang berbeda
34

.  

Dalam konteks komunikasi 

antarbudaya, menciptakan pengalaman yang 

menyenangkan, menciptakan suasana yang 

damai, mengurangi kesalahan informasi, dan 

mereda ketegangan sangat diperlukan. 

Keefektifan dalam komunikasi antarbudaya 

hanya akan tercapai ketika kedua belah pihak 

mampu memberikan makna yang serupa 

terhadap pesan budaya yang mereka saling 

pertukarkan. Di sisi lain, komunikasi 

antarbudaya yang kacau cenderung 

menimbulkan perbedaan pendapat, yang 

berujung pada konflik dan pertengkaran ketika 

kedua belah pihak memberikan makna yang 

berbeda terhadap pesan budaya atau agama 

yang disampaikan. Untuk menghindari 

kesalahpahaman dalam situasi komunikasi 

seperti ini, salah satu langkah yang dapat 

diambil adalah dengan menghargai budaya 

maupun agama orang lain sebagaimana 

adanya, bukan seperti yang kita inginkan. 

Oleh karena itu, sebagai langkah 

strategis menghadapi perbedaan budaya ddan 

agama di Indonesia untuk menghindari bias 

makna dalam mempersepsi perbedaan yang 

ada, berikut akan dikemukakan beberapa 

langkah strategi yaitu: 

Pertama, menghargai perbedaan
35

; 

enghargai perbedaan adalah kunci untuk 

menghindari konflik budaya dan agama. Kita 

harus menghargai perbedaan budaya dan 

agama dengan mempelajari dan memahami 

nilai-nilai yang dipegang oleh masyarakat 

yang berbeda. Dalam hal ini, kita harus 

berusaha untuk meningkatkan toleransi, saling 

menghormati dan menghargai perbedaan, serta 

menciptakan lingkungan yang inklusif. Kedua, 

                                                 
34

 Alo Liliweri, Makna Budaya Dalam Komunikasi 

Antarbudaya (Yogyakarta: LKiS, 2009),  h. 46. 
35Hilda Yani, ‘Harmoni Interaksi Masyarakat 

Multikultural (Studi Deskriptif Di Desa Ujung Serdang 

Kecamatan Tanjung Morawa Kabupaten Deli Serdang)’ 
(Universitas Sumatera Utara Medan, 2017). 

berkomunikasi dengan baik; Komunikasi yang 

baik dan terbuka dapat membantu untuk 

memahami perbedaan budaya dan agama. 

Ketika kita menjalin komunikasi dengan cara 

yang baik kepada orang-orang yang berasal 

dari latar belakang budaya dan agama yang 

berbeda, sesungguhnya kita sedang berupaya 

saling memberi pemahaman yang lebih 

mendalam sekaligus sebagai kesempatan 

untuk memperluas wawasan dan perspektif 

kita. Dalam hal ini, kita harus berbicara 

dengan cara yang sopan, menghindari 

penghakiman dan memperhatikan bahasa 

tubuh kita
36

. Ketiga, meningkatkan 

pendidikan; Pendidikan adalah kunci untuk 

meningkatkan toleransi dan memahami 

perbedaan budaya dan agama. Pendidikan 

dapat membantu masyarakat untuk memahami 

nilai-nilai yang dipegang oleh masyarakat lain, 

sehingga dapat mengurangi konflik dan 

meningkatkan rasa saling menghargai
37

. 

Keempat, menghindari diskriminasi
38

; 

Diskriminasi terhadap kelompok budaya dan 

agama tertentu dapat memperburuk konflik 

dan memperdalam perbedaan. Kita harus 

berusaha untuk menghindari diskriminasi 

dengan menghormati hak asasi manusia dan 

menghindari sikap yang merendahkan atau 

merugikan kelompok-kelompok tertentu. 

Kelima, menjalin kerjasama; Kerjasama antara 

berbagai kelompok budaya dan agama dapat 

membantu untuk mengurangi perbedaan dan 

konflik. Kita dapat menjalin kerjasama dalam 

berbagai bidang, seperti sosial, ekonomi dan 

budaya. Dalam hal ini, kita harus berupaya 

untuk membangun hubungan yang saling 

menguntungkan dan memperkuat 

                                                 
36

 Rizak. 
37Tri Indah Kusumawati And Others, ‘Memahami 

Komunikasi Antarbudaya’, Jurnal Pendidikan Dan 

Konseling, 2000, 47–56. 
38

clifford geertz, Agama Jawa Abangan, Santri, 

Priyayi Dalam Kebudayaan Jawa, ed. by Aswab 

Mahasin & Bur Rasuanto Moh.Zaki, II (Semarang: 

Komunitas Bambu, 2014), h. 499. 



 

Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1(2023)   141 

keberagaman budaya dan agama di 

Indonesia
39

. 

Untuk menghadapi perbedaan 

antarbudaya dan agama di Indonesia 

menciptakan harmoni sosial, maka kita harus 

berusaha untuk saling memahami dan 

menghargai perbedaan, tidak etnosentris 

apalagi melakukan tindakan diskriminasi dan 

menghakimi budaya maupun agama lain lebih 

rendah dibandingkan budaya atau agama 

sendiri. Dengan melakukan hal-hal tersebut, 

kita dapat menciptakan lingkungan yang 

damai dan inklusif serta menghargai 

keberagaman yang ada di Indonesia. 

 

C. KESIMPULAN 

 
  Indonesia adalah sebuah bangsa 

dengan tingkat pluralitas masyarakat sangat 

tinggi. Pluralitas tersebut dapat dilihat dari 

kehidupan masyarakatnya yang sangat 

beragama baik etnis, suku, budaya maupun 

agama. Keberagaman tersebut ternyata 

menimbulkan permasalahan tersendiri dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. Untuk 

mengatasi hal terbsebut diperlukan 

pemahaman dalam berkomunikasi yang baik. 

Hal ini dapat membantu menghindari sikap 

dan perilaku stereotip, etnosentris, dan 

prejudice terhadap budaya maupun agama 

lain.  
Pemahaman yang baik pada konteks 

komunikasi antarbudaya sangat diperlukan 

untuk meningkatkan pemahaman terhadap 

berbagai perbedaan baik budaya maupun 

agama. Untuk mencapai hal tersebut 

diperlukan beberapa langkah strategis yaitu 

pertama, menghargai perbedaan, kedua, 

berkomunikasi dengan baik, ketiga, 

meningkatkan pendidikan, keempat, 

menghindari diskriminasi dan kelima, 

menjalin kerjasama.  

Kelima langkah strategis tersebut 

sebagai upaya mereduksi berbagai persoalan 

intoleran yang kerap muncul di tengah-tengah 

                                                 
39

Miftah Arifin- Zainal Abidin, ‘Harmoni Dalam 

Perbedaan Potret Relasi Muslim Dan Kristen’, 
Fenomena, Vol. 16.1 (2017), 17–38. 

kehidupan bangsa yang multikulur. Komitmen 

terhadap kelima langkah tersebut merupakan 

wujud integritas menciptakan kehidupan 

bangsa yang damai dan harmonis.  

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Akhmadi, Agus, ‘Moderasi Beragama Dalam 
Keragaman Indonesia Religious 

Moderation in Indonesia ’ S Diversity’, 
Jurnal Diklat Keagamaan, 13.2 (2019), 

45–55 

clifford geertz, Agama Jawa Abangan, Santri, 

Priyayi Dalam Kebudayaan Jawa, ed. by 

Aswab Mahasin & Bur Rasuanto 

Moh.Zaki, II (Semarang: Komunitas 

Bambu, 2014) 

Dian Adi Perdana, Rois Lantuka, Zulfahmi 

Kusuma, Julaeha Mingolo, Indah C 

Wewengkang, Hamdani, Akbar Lakisa, 

‘Strategi Dakwah Bubohu Sebagai Objek 
Wisata Dakwah Di Bumi Gorontalo Pada 

Masa Pandemi’, Academic Journal of 

Da’wa and Communication, 3.1 (2022), 

91–108 

<https://doi.org/https://doi.org/10.22515/

ajdc.v3i1.5033> 

DianAdi Perdana, Alfian, ‘STRATEGI 

PENGELOLAAN PESAN DAKWAH 

KEPADA MAD’UDALAM FILM 
“GURU-GURU GOKIL”’, ALDIN: 

Jurnal Dakwah Dan Sosial Keagamaan, 

8.1 (2022), 15–30 

<https://doi.org/10.30863/ajdsk.v8i1.320

0> 

Diri, Menarik, Prasangka Sosial, and Dan 

Etnosentrisme, ‘Hambatan Komunikasi 
Antar Budaya (Menarik Diri, Prasangka 

Sosial Dan Etnosentrisme)’, Hikmah, 

13.2 (2019), 185–204 

Febiyana, Anita, and Ade Tuti Turistiati, 

‘Komunikasi Antarbudaya Dalam 
Masyarakat Multikultur (Studi Kasus 

Pada Karyawan Warga Negara Jepang 

Dan Indonesia Di PT. Tokyu Land 

Indonesia)’, LUGAS Jurnal Komunikasi, 

3.1 (2019), 33–44 

<https://doi.org/10.31334/ljk.v3i1.414> 



 
Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1 (2023)  142 

Husain al-Munawir, Said Agil., Fikh 

Hubungan Antar Agama. (Jakarta: 

Ciputat Press, 1993) 

Kanas, Agnieszka, Peer Scheepers, and Carl 

Sterkens, ‘Positive and Negative Contact 

and Attitudes towards the Religious Out-

Group: Testing the Contact Hypothesis in 

Conflict and Non-Conflict Regions of 

Indonesia and the Philippines’, Social 

Science Research, 63 (2017), 95–110 

<https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.201

6.09.019> 

Lawelai, Herman, ‘Perlindungan Pemerintah 
Daerah Terhadap Kelompok Minoritas 

’Towani Tolotang Di Sulawesi Selatan’, 
Journal of Governance and Local 

Politics (JGLP), Volume: 2.1 (2020), 73–
92 

Liliweri, Alo., Dasar-Dasar Komunikasi 

Antarbudaya (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2003) 

———, Prasangka Dan Konflik; Komunikasi 

Lintas Budaya Masyarakat Multikultur 

(Yogyakarta: PT. LKiS Pelangi Aksara, 

2005) 

Liliweri, Alo, Makna Budaya Dalam 

Komunikasi Antarbudaya (Yogyakarta: 

LKiS, 2009) 

Miftah Arifin- Zainal Abidin, ‘Harmoni 
Dalam Perbedaan Potret Relasi Muslim 

Dan Kristen’, Fenomena, Vol. 16.1 

(2017), 17–38 

Moss, L. Tubs Stewart dan Sylvia, Human 

Communication (Bandung: PT. Remaja 

Rosdakarya, 2000) 

Mulyana, Deddy, Nuansa-Nuansa Komunikasi 

Meneropong Politik & Budaya, 1999 

Muttaqin, Ahmad Izza, Sikap Moderat, and 

Generasi Muda, ‘Moderasi Beragama 
Dalam Meningkatkan Sikap Moderat Di 

Kalangan Generasi Muda’, Jurnal ABDI 

KAMI (Jurnal Pengabdian Kepada 

Masyarakat, 6.1 (2023), 83–91 

Perdana, Dian Adi, ‘PELAYANAN 
KOMUNIKASI PERBANKAN DAN 

KEPUASAN NASABAH (PERSPEKTIF 

KOMUNIKASI ISLAM)’, ICJ: Islamic 

Communication Journal, 4.2 (2019), 

226–43 

<https://doi.org/10.21580/icj.2019.4.2.39

59> 

Printed, Issn, ‘Islam Dalam Globalisasi: 
Pengembangan Nalar Kritis Dalam Ilmu 

Keislaman Kontemporer’, Madinah, 09.2 

(2022), 331–46 

Rahardjo, Turnomo, Menghargai Perbedaan 

Kultur; Mindfulness Dalam Komunikasi 

Antarbudaya (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2005) 

Rahmat, Deddy Mulyana dan Jalaluddin, 

Kmunikasi Antarbudaya; Panduan 

Komunikasi Dengan Orang-Orang 

Berbeda Budaya. (Bandung: PT. Remaja 

Rosdakarya, 2001) 

Ridwan, Aang, Komunikasi Antarbudaya; 

Mengubah Persepsi Dan Sikap Dalam 

Meningkatkan Kreativitas Manusia, Cet. 

I (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2016) 

Rizak, Mochamad, ‘Peran Pola Komunikasi 
Antarbudaya Dalam Mencegah Konflik 

Antar Kelompok Agama’, Islamic 

Communication Journal, 3.1 (2018), 88 

<https://doi.org/10.21580/icj.2018.3.1.26

80> 

Sulthon, Muhammad, Dakwah Pada 

Masyarakat Majemuk Dan Toleransi 

Beragama Dalam Revitalisasi Toleransi 

Beragama Berbasis Kearifan Lokal, ed. 

by Mochamad Widjanarko DP Budi 

Susetyo (Semarang: Universitas Katolik 

Soegijapranata, 2017) 

Suraya, ‘Peranan Komunikasi Dalam 
Penyatuan Budaya’, Jurnal Universitas 

Paramadina, 3.1 (2003) 

Syi’aruddin.dkk, Muhammad Anwar, 

Dinamika Pengalaman Keagamaan 

Umat Islam Melayu Di Asia Tenggara, 

ed. by Ajid Thohir.dkk., Maret 2023 

(Bandung: Gunung Djati Publishing, 

2023) 

Ting, Toomey. Stella, Communicating Across 

Cultures (New York: The Guilford Press, 

1999) 

TRI INDAH KUSUMAWATI, Usahatani D I 

Indonesia, Ema Khotimah, and Interaksi 

Antar Etnik, ‘Memahami Komunikasi 
Antarbudaya’, Jurnal Pendidikan Dan 

Konseling, 2000, 47–56 



 

Muhammad Thahir Tantangan dan Strategi Dalam… 

 

Dakwatun: Jurnal Manajemen Dakwah, Vol 2, No 1(2023)   143 

Yani, Hilda, ‘Harmoni Interaksi Masyarakat 
Multikultural (Studi Deskriptif Di Desa 

Ujung Serdang Kecamatan Tanjung 

Morawa Kabupaten Deli Serdang)’ 
(Universitas Sumatera Utara Medan, 

2017) 

Yanuar, Hanif Fadli, Adi Lukman Nurhakim, 

Iza Aulia Rahmawati, and Masduki 

Asbari, ‘Social Cultivator : Tantangan 
Untuk Konsisten Pada Tolerensi Dan 

Empati’, Literaksi, 01.01 (2023), 45–49 

 

 


