DIGLOSIA

al Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajara

Volume 8 | Nomor 4 | Tahun 2025 | Halaman 1191—1204
E-ISSN 2615-8655 | P-ISSN 2615-725X
http://diglosiaunmul.com/index.php/diglosia/article/view/ 1566

Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif
kajian ekolinguistik kultural

Spirituality symbols and ecological views of the ngalaksa mantram from the perspective
of cultural ecololinguistics

Ai Rohmawati"” & Tedi Permadi’
12Universitas Pendidikan Indonesia
Jalan Dr. Setiabudhi No. 229, Bandung, Jawa Barat, Indonesia
"Email: airohmawati@upi.edu; Orcid: https://orcid.org/0009-0008-2111-824X
’Email: tedipermadi@upi.edu; Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0670-635X

Article History Abstract

Received 13 November 2025 This research aims to reveal the spiritual symbolism and ecological views in “Ngalaksa”
Revised 21 December 2025 mantram as an oral tradition of the Sundanese community in Rancakalong, Sumedang. Using
Accepted 28 December 2025 a qualitative approach with a case study design and focused ethnographic analysis, this study
Published 31 December 2025 examines the linguistic structure, symbolic meanings, and ecological functions of teks mantra

used in various ritual stages such as “Jampé Nutu, Jampé Nginebkeun, Jampé Ngukus, and Jampé
Ngibing.” The results show that each jampé functions as a prayer and a medium for spiritual

Keywords communication as well as an ecological text containing environmental ethics and local wisdom
mantra ngalaksa; spirituality; values. Lexical elements such as menyan putih, talaga suci, bayu, bumi, and rasa reflect the
ecolinguistics; local wisdom,; ecological awareness of the Sundanese agrarian society who view nature as a living and sacred
Sundanese eco-spirituality. entity. “Ngalaksa” mantram also plays a role in maintaining cosmic balance, strengthening

cultural identity, and becoming a medium for transmitting spiritual and ecological values
across generations.

Kata Kunci

mantra ngalaksa; spiritualitas; Abstrak

ekolinguistik; kearifan lokal; Penelitian ini bertujuan mengungkap simbol spiritualitas dan pandangan ekologis dalam
ekospiritualitas Sunda. mantra Ngalaksa sebagai tradisi lisan masyarakat Sunda di Rancakalong, Sumedang. Melalui

pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus dan analisis etnografi terfokus, penelitian ini
menelaah struktur linguistik, makna simbolik, dan fungsi ekologis teks mantra yang digunakan
Read online dalam berbagai tahapan ritual, seperti Jampé Nutu, Jampé Nginebkeun, Jampé Ngukus, dan Jampé
Scan this QR y Ngibing. Hasil penelitian menunjukkan bahwa setiap jampé berfungsi sebagai doa dan sarana
code with your komunikasi spiritual sekaligus sebagai teks ekologis yang memuat etika lingkungan dan nilai-
smart phone or nilai kearifan lokal. Unsur leksikal seperti menyan putih, talaga suci, bayu, bumi, dan rasa
mobile device to mencerminkan kesadaran ekologis masyarakat agraris Sunda yang memandang alam sebagai
read online. entitas hidup dan suci. Mantra Ngalaksa juga berperan menjaga keseimbangan kosmos,
memperkuat identitas budaya, serta menjadi media pewarisan nilai-nilai spiritual dan ekologis
antar generasi.

© 2025 The Author(s). Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya by Universitas Mulawarman

How to cite this article with APA style 7th ed.

Rohmawati, A., & Permadi, T. (2025). Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif kajian
ekolinguistik kultural. Diglosia: Jurnal  Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 8(4), 1191-1204.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v8i4.1566

@ @ @ Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
SA is an open access article under the terms of the Creative Commons Attribution-Share Alike
4.0 International License (CC BY-SA 4.0)



Ai Rohmawati & Tedi Permadi

A. Pendahuluan

Tradisi Ngalaksa merupakan warisan budaya masyarakat Sunda yang sarat nilai spiritual dan
ekologis, berakar pada sistem kosmologis yang menempatkan manusia, alam, dan kekuatan
spiritual dalam relasi harmonis yang saling menopang. Di dalamnya terdapat mantra Ngalaksa,
yaitu tuturan sakral yang berfungsi sebagai medium doa dan sarana ritual sekaligus ekspresi
linguistik yang memuat simbol-simbol kearifan ekologis (Henkes & Johnson, 2002; Magliocco,
1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959). Kajian terhadap mantra ini penting karena membuka
pemahaman tentang cara pandang masyarakat Sunda terhadap alam sebagai entitas hidup yang
memiliki kesadaran, kehendak moral, dan nilai spiritual (Geertz, 1992; Geertz & Darnton, 2017).
Melalui perspektif ekolinguistik (Gerbig, 2003; Stanlaw, 2020; Steffensen & Fill, 2014), mantra
Ngalaksa dapat dipahami sebagai teks ekologis yang merepresentasikan keterkaitan bahasa,
budaya, dan lingkungan dalam satu sistem makna yang utuh dan dinamis.

Mantra Ngalaksa hidup dalam tradisi lisan masyarakat Sunda, khususnya di Rancakalong,
Kabupaten Sumedang, dan digunakan dalam upacara Ngalaksa sebagai ritual syukur atas panen
padi yang melambangkan kemakmuran, keseimbangan, serta keselarasan manusia, alam, dan Sang
Hyang Tunggal (Islamiati, 2020). Sebagaimana dikemukakan Ong (2013), mantra merupakan
bentuk verbal art yang menggabungkan fungsi estetis, spiritual, dan sosial sehingga bersifat magis
sekaligus komunikatif. Dalam konteks ini, mantra Ngalaksa dapat dipahami sebagai teks
ekospiritual dengan struktur linguistik khas berupa rima, paralelisme, dan simbol alam, yang
menjadi wahana pewarisan nilai ekologis dan spiritual serta menegaskan penghormatan terhadap
bumi sebagai sumber kehidupan dalam perspektif budaya Sunda (Ekadjati, 1995).

Mantra Ngalaksa dapat diklasifikasikan ke dalam tiga aspek utama, yaitu linguistik, fungsional,
dan kultural. Secara linguistik, mantra ini menampilkan gaya repetitif, paralel, dan metaforis
(Stanlaw, 2020; Uyanne et al., 2017) yang memperkuat kesakralan teks serta menegaskan relasi
simbiotik manusia dan alam. Ong (2013) menjelaskan bahwa ciri formulaik dalam tradisi lisan
memungkinkan teks ritual berfungsi sebagai alat pengingat kolektif (mmnemonic device) dalam
transmisi nilai budaya (Bauman, 1992; Sims & Stephens, 2011). Dari aspek fungsional, mantra
Ngalaksa berperan sebagai sarana komunikasi spiritual, doa kolektif, dan ekspresi estetik yang
memperkuat solidaritas sosial komunitas agraris. Sementara itu, secara kultural, mantra ini
menjadi wahana pelestarian kearifan lokal yang memuat nilai ekologis, etika lingkungan, dan
identitas religius masyarakat Sunda (Bauman, 1992; Islamiati, 2020; Malik & Wachyudin, 2022;
Sumartias et al., 2019; Yanuariska et al., 2017). Adapun teks ritual semacam ini berfungsi sebagai
“narasi hidup” yang merefleksikan nilai sosial, struktur kepercayaan, dan pandangan kosmologis
komunitas (Kluckhohn, 1942; Melina & Azeharie, 2019; Miharja et al., 2021).

Kajian ekolinguistik global mengenai hubungan bahasa dan lingkungan telah mencakup ranah
ecotranslation, yang melakukan perbandingan metaforis antara ekologi dan teori sistem sosial
(Changizi, 2024), hubungan manusia dan alam dalam makna pengalaman sebagai sistem
transitivitas bahasa Mandarin dari perspektif ekolinguistik (Zhang & He, 2020), perspektif
ekolinguistik dalam kajian dialektika bahasa dan lingkungan (Uyanne et al., 2017). Adapun kajian
ekolinguistik dan kajian sejenis dalam konteks regional dan lokal juga telah dilakukan, antara lain
Bahasa Serawai sebagai bahasa minoritas sebuah kajian ekolinguistik dalam pembelajaran dan
pemertahanan (Andestend et al., 2024); metafora konsep alam dalam ungkapan tradisional Bangka
dalam bentuk kajian kognitif semantik (Ismaniar & Chandra, 2024); orientasi nilai budaya pada
masyarakat Nias dalam Maena pada Upacara Falowa (Gea, 2021); budaya agraris dalam konsep
idiom Bahasa Indonesia (Rijal, 2018); dan perwujudan nilai sosial dan pelestarian budaya dalam
ritual bersih di desa Tlogomas kabupaten Malang (Wulan, 2024), kedua penelitian terakhir berupa
kajian antropolinguistik.

Adapun penelitian terkait upacara Ngalaksa sebagai bagian dari tradisi agraris pertanian
sawah, telah dilakukan dalam kajian Tradisi Nyalin dalam kehidupan masyarakat Sunda sebagai
kajian struktur dan etnopedagogik (Yanuariska et al., 2017), kajian konteks penuturan mantra
perkawinan pada masyarakat adat Rancakalong (Malik & Wachyudin, 2022), kajian seni

1192 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif
kajian ekolinguistik kultural

Tarawangsa sebagai media komunikasi tradisional dalam penyebaran informasi berdasarkan
kearifan lokal di Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang (Sumartias et al., 2019), dan
kajian etnobotani budaya Ngalaksa di Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang (Islamiati,
2020).

Berdasarkan beberapa penelitian terdahulu di atas, terdapat celah penelitian yang menjadi
ruang kajian penelitian ini, yaitu menjelaskan bagaimana nilai ekologis diwujudkan melalui bahasa
sakral dalam mantra Ngalaksa dengan mengintegrasikan teori ekolinguistik (Mani¢, 2026; Uyanne
et al., 2017; Zhang & He, 2020) dan pendekatan antropologis-linguistik (Sibarani, 2012, 2015).
Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan dan menganalisis simbol-simbol spiritual dalam bahasa
mantra Ngalaksa sebagai ekspresi tradisi lisan masyarakat Sunda, sekaligus menjelaskan perannya
sebagai media ekolinguistik yang mewariskan nilai spiritual, etika lingkungan, dan identitas
budaya secara turun-temurun. Fokus utama penelitian adalah mengungkap bagaimana struktur
bahasa, simbol, dan citra alam dalam mantra Ngalaksa merefleksikan pandangan ekologi dan
kearifan lokal masyarakat Rancakalong dalam memaknai relasi manusia, alam, dan siklus
pertanian.

Urgensi penelitian ini terletak pada kontribusinya terhadap pemahaman hubungan bahasa,
budaya, dan lingkungan melalui perspektif ekolinguistik. Hipotesis utama penelitian ini
menyatakan bahwa mantra Ngalaksa tidak hanya berfungsi sebagai sarana ritual spiritual, tetapi
juga sebagai teks ekologi budaya yang menumbuhkan kesadaran lingkungan dan memperkuat
identitas kolektif masyarakat Sunda. Melalui simbol linguistik yang kaya makna, mantra Ngalaksa
merepresentasikan sistem pengetahuan ekologis yang diwariskan secara lisan dan berperan
menjaga keseimbangan spiritual-ekologis komunitas agraris. Dalam konteks modernisasi dan krisis
ekologi global, nilai-nilai ekospiritual dalam tradisi lisan seperti Ngalaksa dapat menjadi dasar
reflektif bagi pembangunan berkelanjutan berbasis kearifan lokal.

B. Metode

Objek penelitian ini berfokus pada simbol spiritualitas dan pandangan ekologis dalam mantra
Ngalaksa serta implikasinya terhadap pelestarian tradisi lisan masyarakat Sunda. Penelitian
menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus karena mengkaji fenomena sosial-
budaya yang spesifik dalam konteks lokal masyarakat Rancakalong, Sumedang. Pendekatan
kualitatif memungkinkan pemahaman mendalam atas makna yang dikonstruksi individu atau
kelompok dalam konteks alamiah pengalaman mereka (Creswell & Creswell, 2017; Creswell &
Poth, 2016). Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan informan yang terlibat
langsung dalam praktik mantra Ngalaksa untuk menggali persepsi mengenai transformasi makna
spiritual, keberlanjutan tradisi lisan, serta nilai-nilai ekologis yang terkandung di dalamnya. Data
sekunder dikumpulkan dari literatur terkait, meliputi kajian ekolinguistik (Stanlaw, 2020;
Steffensen & Fill, 2014), dan etnografi budaya (Murchison, 2010; Saputra, 2024). Kombinasi kedua
jenis data ini digunakan untuk membangun pemahaman yang kontekstual dan triangulatif
terhadap simbol spiritual dan fungsi ekologis mantra Ngalaksa.

Partisipan penelitian dipilih secara purposif dengan mempertimbangkan kedalaman
pengetahuan, pengalaman, dan keterlibatan dalam praktik budaya Ngalaksa. Pemilihan informan
didasarkan pada prinsip representativitas kultural dan kekayaan informasi. Keterlibatan berbagai
pihak lintas generasi dan peran sosial diharapkan mampu menggambarkan dinamika perubahan
makna dan fungsi mantra Ngalaksa secara komprehensif, sekaligus menunjukkan proses adaptasi
budaya terhadap modernitas.

Proses penelitian dilaksanakan melalui tahapan sistematis dan reflektif. Tahap awal berupa
studi pendahuluan untuk memahami konteks sosial-kultural masyarakat Rancakalong dan
mengidentifikasi praktik Ngalaksa yang masih berlangsung. Tahap ini dilengkapi dokumentasi
etnografis berupa perekaman audio, transkripsi mantra, catatan ritual, serta artefak budaya
pendukung guna memperkuat validitas temuan. Seluruh kegiatan lapangan dilakukan secara

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1193
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Ai Rohmawati & Tedi Permadi

intensif dan terfokus sesuai prinsip focused ethnography (Knoblauch, 2005). Data kemudian disusun
dalam bentuk catatan lapangan, transkrip wawancara, dan refleksi peneliti sebagai dasar analisis
interpretatif.

Analisis data dilakukan dengan menekankan pembacaan reflektif dan interpretatif terhadap
data yang dikumpulkan secara intensif, proses analisis berlangsung simultan sejak pengumpulan
data dan mencakup tiga tahap utama. Pertama, deskriptif melalui penyusunan atas praktik dan
konteks ritual, kedua, interpretatif melalui penafsiran makna simbolik (Henkes & Johnson, 2002;
Magliocco, 1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959) bahasa dan tindakan dalam mantra
Ngalaksa, dan ketiga berupa refleksi dengan mempertimbangkan posisi dan subjektivitas peneliti
dalam proses interpretasi. Adapun keabsahan data dijamin melalui penerapan kriteria kredibilitas,
dependabilitas, transferabilitas, dan konfirmabilitas (Creswell & Poth, 2016; Mack et al., 2005;
Mack & Woodsong, 2005).

C. Pembahasan

Berdasarkan hasil observasi, dokumentasi, dan wawancara, terdapat kejelasan bahwa mantra
Ngalaksa secara keseluruhan tersusun atas beberapa tahapan ritual yang berurutan, yaitu Jampé
Nutu (menumbuk padi), Jampé Nginebkeun (menyimpan beras di wadah), Jampé Ngukus
(menghantarkan wewangian melalui pembakaran kemenyan), dan Jampé Ngibing (menari). Setiap
tahapan memiliki mantra tersendiri yang hanya dituturkan oleh partisipan ritual Ngalaksa,
menggunakan bahasa Sunda dengan

1. Simbol Spiritual dalam Teks Mantra Ngalaksa

Dimensi spiritualitas yang termanifestasi melalui teks mantra Ngalaksa, khususnya dalam
konteks ritual agraris masyarakat Rancakalong, Sumedang. Mantra ini berfungsi sebagai medium
komunikasi sakral antara manusia, alam, dan kekuatan ilahiah, merefleksikan sistem kepercayaan
yang memandang kesuburan bumi sebagai manifestasi kasih dan restu Ny:i Pohaci Sanghyang Sri,
dewi padi dalam kosmologi Sunda. Setiap baris dalam teks mantra mengandung simbol-simbol
spiritual yang berfungsi tidak hanya sebagai doa, tetapi juga sebagai struktur linguistik yang
menegaskan keterhubungan manusia dengan dimensi spiritual dan ekologis. Melalui diksi-diksi
seperti menyan putih (kemenyan putih), sukmaning pohaci (ruhnya Dewi Sri), dan talaga suci (telaga
suci), mantra Ngalaksa menampilkan metafora kesucian dan keseimbangan kosmis yang
menghubungkan unsur fisik (bumi, air, udara) dengan unsur metafisik (sukma, rasa, welas asih).

Adapun simbol spiritual dalam teks Jampé Nutu (menumbuk padi), Jampé Nginebkeun
(menyimpan beras di wadah), Jampé Ngukus (menghaturkan wewangian melalui pembakaran
kemenyan), dan Jampé Ngibing (menari) dapat disajikan sebagai berikut.

Jampé Nutu
“Nyai dipundut léahna, diseja kalinggihanana... ulah wera ku salaksa, kula rék ngajaga moal murag
najan sasiki.”

Mantra Menumbuk Padi
“Wahai Nyai, diundang kelembutannya, dimohon kehadirannya... jangan terusik oleh apa
pun, aku akan menjaga agar tak jatuh sebutir pun.”

Secara linguistik, Jampé Nutu merupakan teks mantra yang padat dan ringkas, tetapi sarat
makna simbolik serta efek performatif. Struktur kalimatnya bersifat imperatif halus dan deklaratif
sakral, menampilkan komunikasi langsung antara penutur dan entitas spiritual yang
dipersonifikasikan sebagai Nyi Pohaci Sanghyang Sri. Pola seperti Nyai dipundut léahna, diseja

1194 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif
kajian ekolinguistik kultural

kalinggihanana menunjukkan struktur pasif afektif dengan sufiks -na yang menandakan
penghormatan dan kesantunan. Bentuk pasif ini bukan ekspresi kelemahan, melainkan wujud
deferential address dalam ritual Sunda, ketika manusia memosisikan diri sebagai pemohon izin
kepada kekuatan spiritual (Ekadjati, 1995; Mani¢, 2026; Uyanne et al., 2017; Yanuariska et al.,
2017).

Secara sintaksis, mantra ini tersusun atas dua bagian utama, yakni ajakan sakral (dipundut
léahna, diseja kalinggihanana) dan pernyataan tanggung jawab ritual (ulah wera ku salaksa, kula rék
ngajaga moal murag najan sasiki). Repetisi dan paralelisme ritme fonetik yang lembut memperkuat
nuansa meditatif pembacaan mantra. Pronomina ku/a mencerminkan tingkat kesantunan tinggi
dan relasi subordinatif yang hormat, sementara penggunaan wulakz dan intensifier salaksa
menunjukkan formula perlindungan khas mantra agraris untuk menangkal gangguan terhadap
hasil panen.

Dari sisi morfologi dan fonologi, frasa seperti léahna dan kalinggihanana memperlihatkan
derivasi afiks khas bahasa ritual Sunda lama yang berfungsi menghaluskan makna sekaligus
menegaskan penghormatan spiritual. Secara prosodik, irama mantra bergerak lambat dan
berulang, membangun suasana batin yang tenang dan khidmat sebagai ciri struktur performatif
doa pertanian Sunda.

Secara simbolik, Jampé Nutu merupakan doa transisional yang mengiringi aktivitas
menumbuk padi sebelum disimpan atau dikonsumsi. Dalam kosmologi Sunda, nutu bukan sekadar
kegiatan domestik, melainkan penghormatan terakhir kepada Nyi Pohaci sebelum hasil bumi
diolah. Frasa Nyai dipundut léahna melambangkan undangan terhadap daya lembut dan suci sang
dewi agar hadir dalam proses tersebut, sementara diseja kalinggihanana menandakan pemersilaan
Nyi Pohaci menempati ruang simbolik ritus, sehingga kerja sehari-hari dimaknai sebagai praktik
sakral (Henkes & Johnson, 2002; Magliocco, 1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959).

Ungkapan wulah wera ku salaksa merepresentasikan permohonan perlindungan dari gangguan,
baik makhluk halus maupun energi destruktif alam. Kata salaksa mencerminkan dunia yang penuh
potensi ancaman, sedangkan kalimat kula rék ngajaga moal murag najan sasiki menegaskan etika
tanggung jawab manusia terhadap rezeki dan kelestarian pangan. Menjaga agar “tak jatuh sebutir
pun” bukan sekadar pernyataan literal, melainkan prinsip ekologis dan spiritual tentang
penghargaan terhadap hasil bumi dan restu ilahi.

Dalam pandangan kosmologis Sunda, Nyi Pohaci dipahami sebagai roh kehidupan yang
melekat pada setiap butir beras. Oleh karena itu, ritual Jampé Nutu menjadi momen penyatuan
manusia dengan dewi kesuburan melalui bahasa yang lembut, penuh hormat, dan sarat kesadaran
spiritual. Bahasa mantra ini tidak hanya bermakna semantik, tetapi juga memuat energi
performatif yang diyakini menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan adikodrati
Secara keseluruhan, Jampé Nutu menegaskan kesatuan bahasa, tindakan, dan spiritualitas dalam
sistem nilai agraris Sunda.

Jampé Nginebkeun
“Niat abdi netebkeun Nyi Pohaci dina kasucianana, nyai sumangga linggih dina padaringanana.”

Mantra Menetapkan (Menidurkan)

“Niat hamba untuk menetapkan Nyi Pohaci dalam kesuciannya, wahai Nyai, silakan
bersemayam di tempat peristirahatan-Mu.”

Secara linguistik, Jampé Nginebkeun merupakan mantra singkat yang padat dan berorientasi
performatif, di mana tuturan berfungsi langsung sebagai tindakan ritual. Struktur kalimatnya
terdiri atas dua klausa parataktik, yaitu klausa deklaratif-performatif (Niat abdi netebkeun Nyi Pohaci
dina kasucianana) dan klausa imperatif sopan (nyai sumangga linggih dina padaringanana), yang
merefleksikan relasi dialektis antara niat manusia sebagai subjek ritual dan respons entitas spiritual.
Ungkapan niat abdi menandakan kesadaran diri ritual sekaligus deklarasi sakral, sementara verba

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1195
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Ai Rohmawati & Tedi Permadi

netebkeun memuat makna simbolik “menempatkan secara hormat” yang menandai pengembalian
spiritual Nyi Pohaci ke posisi kosmisnya. Frasa dina kasucianana, dengan sufiks -na, menegaskan
dimensi pemurnian dan penghormatan, di mana kesucian dipahami sebagai kondisi keteraturan
kosmis yang stabil (Ekadjati, 1995; Mani¢, 2026; Uyanne et al., 2017; Yanuariska et al., 2017).

Klausa kedua, nyai sumangga linggih dina padaringanana, memperlihatkan imperatif halus
melalui penggunaan sumangga sebagai formula penghormatan dalam komunikasi vertikal ritual.
Verba linggih dipilih untuk menggambarkan kehadiran spiritual yang lembut, sementara
padaringanana, berasal dari padaringan dengan sufiks -na mengalami pergeseran makna dari ruang
fisik menjadi ruang sakral. Secara fonologis, pengulangan bunyi akhir /na/ dan /ng/ menciptakan
irama lembut dan menenangkan, selaras dengan fungsi ritual nginebkeun sebagai proses
“menidurkan” padi setelah siklus panen

Secara simbolik, Jampé Nginebkeun merepresentasikan fase akhir siklus ritual agraris Sunda,
yang menandai pengembalian Nyi Pohaci Sanghyang Sri ke ruang suci setelah memberi berkah
kesuburan. Frasa niat abdi netebkeun Nyi Pohaci dina kasucianana menegaskan tindakan pemulangan
energi kehidupan ke asalnya, sementara nyai sumangga linggih dina padaringanana menggambarkan
relasi harmonis antara manusia sebagai penjaga dan dewi kesuburan sebagai sumber kehidupan.
Dalam kosmologi Sunda, padaringan tidak hanya berfungsi sebagai lumbung padi, tetapi juga
simbol rahim kosmis, tempat asal dan kembalinya kehidupan (Henkes & Johnson, 2002;
Magliocco, 1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959). Mantra ini menegaskan nilai kesucian,
kesantunan ritual, dan keseimbangan kosmis, di mana tindakan menidurkan padi dimaknai
sebagai pengembalian kehidupan ke dalam harmoni spiritual-ekologis.

Jampé Ngukus
“Bul kukus insun munjul ka luhur ka pangersaning nu suci, seja seba rasaning menyan ka nu jadi
sasakala raja nu tos madep ka kasucian.”

Mantra Membakar Dupa
“Asap kukusan hamba naik ke atas menuju kehendak Sang Suci, berniat persembahan dari
rasa dupa bagi yang menjadi asal mula segala raja, yang telah berpaling menuju kesucian.”

Secara linguistik, Jampé Ngukus menampilkan ciri khas bahasa ritual Sunda klasik yang
membangun suasana sakral melalui diksi metaforis dan paralelisme prosodik. Struktur sintaksisnya
terdiri atas dua klausa parataktik yang bersifat performatif. Klausa pertama, Bul kukus insun munjul
ka luhur ka pangersaning nu suci, berfungsi sebagai tindakan verbal-spiritual, dengan bul kukus (asap
kukusan) sebagai subjek simbolik penghantar doa. Verba munjul menandai gerak vertikal dari
dunia profan menuju ranah ilahiah, sementara frasa ka pangersaning nu suci menegaskan orientasi
transendental menuju kehendak yang suci (Ekadjati, 1995; Mani¢, 2026; Uyanne et al., 2017,
Yanuariska et al., 2017). Klausa kedua, seja seba rasaning menyan ka nu jadi sasakala raja nu tos
madep ka kasucian, memadukan bentuk intensional dan deskriptif. Ungkapan seja seba menandai
niat dan tindakan sembah, sedangkan rasaning menyan merepresentasikan transformasi materi
menjadi esensi spiritual. Istilah sasakala raja menunjuk sumber kosmis tertinggi, dan frasa nu tos
madep ka kasucian menggambarkan puncak penyatuan spiritual dalam kesucian.

Secara fonologis, mantra ini didominasi konsonan nasal dan likuida yang menghasilkan
resonansi lembut dan berirama, selaras dengan fungsi meditatif ritual. Penggunaan partikel arkais
insun menegaskan sikap kerendahan diri dalam komunikasi vertikal manusia dengan entitas
ilahiah. Pola ritmiknya membentuk gerak simbolik dari tindakan menuju niat dan akhirnya ke
kesucian.

Secara simbolik, Jampé Ngukus merepresentasikan relasi vertikal manusia dengan kekuatan
spiritual tertinggi dalam kosmologi Sunda. Bul kukus berfungsi sebagai medium transendensi yang
menghubungkan buana larang dan buana nyungcung, melambangkan doa dan kesadaran manusia
yang menuju kesucian. Dalam ritual agraris, dupa menjadi penghubung antara niat manusia, Nyi

1196 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif
kajian ekolinguistik kultural

Pohaci Sanghyang Sri, dan leluhur penjaga kesuburan bumi (Henkes & Johnson, 2002; Magliocco,
1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959).

Ungkapan ka pangersaning nu suci mencerminkan prinsip keesaan spiritual dalam Sunda Wiwitan
yang berujung pada Hyang Tunggal. Rangkaian seja—seba—rasaning menyan menandai proses
pemurnian batin dari kehendak, pengabdian, hingga spiritualisasi materi. Frasa sasakala raja nu tos
madep ka kasucian menegaskan konsep asal dan tujuan kosmis, sejalan dengan gagasan mulih ka jati
sebagai etika spiritual Sunda.

Jampe Ngibing
“Kula rék ngibingan rasa, ngigelan buana pancetengah, sing jati ati sing jadi diri.”

Mantra Menari (Ritual Tari Sakral)
“Hamba akan menarikan rasa, menari di tengah semesta, semoga hati sejati menjadi diri yang
sebenarnya.”

Secara linguistik, Jampé Ngibing memiliki struktur ringkas, tetapi setiap unsur leksikalnya sarat
makna simbolik dan fungsi performatif. Kalimatnya tersusun atas tiga klausa sederhana yang
membentuk urutan logis sekaligus spiritual, yakni intensi (kula rék ngibingan rasa), tindakan (ngigelan
buana pancetengah), dan tujuan (sing jati ati sing jadi diri). Pola ini membentuk struktur triadik
semantik yang lazim dalam mantra Sunda, mencerminkan niat, gerak, dan penyatuan (Ekadjati,
1995; Mani¢, 2026; Uyanne et al., 2017; Yanuariska et al., 2017).

Klausa pertama, kula rék ngibingan rasa, menggunakan deklaratif intensional dengan penanda
futuratif 7k dan pronomina sopan kula. Verba mngibingan yang diikuti objek abstrak rasa
menandakan bahwa yang “ditarikan” bukan sekadar gerak tubuh, melainkan kesadaran batin,
sehingga menegaskan relasi antara bahasa tubuh dan spiritualitas dalam ritual. Klausa kedua,
ngigelan buana pancetengah, memperluas makna gerak ke dimensi kosmik. Frasa buana pancetengah
merujuk pada dunia manusia sebagai ruang keseimbangan antara buana larvang dan buana
nyungcung, sehingga secara linguistik menempatkan manusia sebagai penghubung harmonis
melalui tindakan ritual. Klausa terakhir, sing jati ati sing jadi diri, bersifat imperatif halus dan
reflektif. Repetisi partikel sing serta paralelisme fonetis memperkuat nuansa meditatif, sementara
frasa jati ati dan jadi diri membentuk pasangan sinonimik yang menegaskan kesadaran diri spiritual.
Dari segi prosodi, irama mantra yang lembut dan berulang menyerupai ritme tarian,
menggabungkan unsur verbal dan kinestetik dalam doa bergerak.

Secara simbolik, Jampé Ngibing merupakan ekspresi puncak spiritual dalam siklus ritual agraris
Sunda. Ungkapan kula rék ngibingan rasa menandai pengaktifan kesadaran batin, di mana tubuh
menjadi medium ekspresi spiritual yang memediasi relasi manusia, bumi, dan kekuatan ilahiah.
Frasa ngigelan buana pancetengah memosisikan tarian sebagai metafora rotasi kosmis, menegaskan
peran manusia sebagai penjaga keseimbangan semesta.

Frasa sing jati ati sing jadi diri melambangkan tujuan akhir praktik spiritual, yakni penyatuan
antara kesadaran batin dan jati diri sejati. Konsep ini sejalan dengan ajaran Sunda Wiwitan tentang
mulang ka jati, balik ka asal, yaitu kembali pada hakikat dan kesucian diri. Dalam konteks ritual
Ngalaksa, ngibing tidak berfungsi sebagai hiburan semata, melainkan sebagai doa kolektif yang
menyatukan gerak tubuh, napas, dan irama gending dalam harmoni kosmos. Jampé Ngibing
menegaskan pandangan ekospiritual Sunda bahwa kesempurnaan manusia dicapai melalui
keselarasan batin dan kesadaran sebagai bagian dari semesta hidup.

2. Pandangan Ekologis dalam Mantra Ngalaksa

Pandangan ekologis dalam mantra Ngalaksa mencerminkan kesadaran masyarakat agraris
Sunda terhadap keterikatan spiritual antara manusia dan alam. Melalui setiap jampé (mantra) yang
dilafalkan dalam prosesi ritual Ngalaksa, terlihat adanya pengakuan bahwa seluruh unsur alam,

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1197
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Ai Rohmawati & Tedi Permadi

yakni tanah, air, udara, api, dan tumbuhan; memiliki dimensi kehidupan yang suci (nyawa alam).
Dalam konteks ini, alam tidak diposisikan sebagai objek eksploitasi, melainkan sebagai mitra
eksistensial yang harus dihormati dan dijaga. Tiap mantra dalam rangkaian ritual Ngalaksa bukan
sekadar doa, tetapi juga representasi verbal dari pandangan kosmologis yang menegaskan
hubungan ekologis manusia dengan lingkungannya.

a. Jampé Nyimpen Paré di Leuit

Kesadaran Keseimbangan Alam dan Kelembutan Siklus Kehidupan Dalam Jampé Nyimpen
Paré di Leuit, frasa seperti “pangirim talaga suci pamulang talaga suka” dan “ulah gedag kaanginan, ulah
barobah manah” menandai gagasan ekologis tentang keseimbangan dan ketenangan alam. Telaga
suci melambangkan sumber kehidupan (air), sementara ‘talaga suka” menggambarkan
keseimbangan batin manusia yang bahagia bila alam terjaga. Secara ekologis, mantra ini
mengajarkan bahwa menjaga kesucian air dan ketenangan hati manusia merupakan dua hal yang
saling berkaitan. Ketika manusia hidup dengan kelembutan dan tanpa keserakahan (u/ah baroba h
manah), maka unsur-unsur alam, angin, air, bumi; akan tetap stabil dan memberikan berkah.
Simbol menyan putih nyambuang ka awang-awang (asap dupa putih naik ke langit) menunjukkan
hubungan vertikal antara manusia dan kosmos, di mana tindakan ritual dipandang sebagai bentuk
“pengembalian energi” ke alam semesta. Secara ekologis, asap dupa merepresentasikan unsur
udara (hawa), yang menjadi penghubung antara dunia manusia dan dunia spiritual (Malik &
Wachyudin, 2022).

b. Jampé Nutu

Tanggung Jawab Ekologis dalam siklus panen dan pemanfaatan alam Jampé Nutu menandai
transisi dari hasil bumi menuju konsumsi manusia, sebuah momen sakral yang menuntut
kesadaran ekologis mendalam. Frasa “Nyai dipundut léahna, diseja kalinggihanana. .. ulah wera ku
salaksa, kula rék ngajaga moal murag najan sasiki” menunjukkan pengakuan atas Nyi Pohaci sebagai
personifikasi kehidupan yang harus dihormati, bahkan setelah padi dipanen. Secara ekologis, ini
mencerminkan prinsip non-waste ethic, yakni etika tanpa pemborosan dan penghormatan terhadap
hasil bumi sekecil apa pun. Ungkapan “moal murag najan sasiki” (takkan jatuh sebutir pun) bukan
sekadar literal, melainkan simbol moral ekologis: manusia wajib menjaga setiap bentuk kehidupan
dan hasil alam tanpa merusaknya. Tindakan nutu (menumbuk padi) diiringi jampé ini
menunjukkan kesadaran bahwa pemanfaatan alam harus disertai tanggung jawab dan rasa syukur
(Yanuariska et al., 2017).

c. Jampé Nginebkeun

Prinsip pengembalian alam ke kesuciannya dalam Jampé Nginebkeun, frasa “Niat abdi netebkeun
Nyi Pohaci dina kasucianana, nyai sumangga linggih dina padaringanana” mencerminkan siklus
ekologis yang berorientasi pada pengembalian keseimbangan alam. Kata netebkeun (menetapkan
kembali) dan kasucianana (kesuciannya) menggambarkan prinsip restorasi ekologis: setelah manusia
mengambil manfaat dari alam (dalam bentuk panen), ia berkewajiban untuk “mengembalikan”
kehidupan kepada asalnya. Simbol padaringan (lumbung padi) berfungsi sebagai metafora ekologis:
tempat penyimpanan bukan hanya untuk hasil bumi, tetapi juga ruang kesucian bagi kehidupan
agar terus lestari. Dalam pandangan Sunda, padaringan adalah representasi rahim bumi yang
melahirkan dan memelihara kehidupan. Secara ekologis, ini menegaskan gagasan bahwa
konservasi bukan hanya tindakan teknis, melainkan tindakan spiritual yang berakar pada
kesadaran akan daur kehidupan. Kasucian yang disebut dalam mantra mencerminkan
keseimbangan energi kosmik, suatu tatanan ekologis yang harus dijaga agar keberlanjutan
kehidupan tetap terjamin (Islamiati, 2020).

1198 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif
kajian ekolinguistik kultural

d. Jampé Ngukus

Keterhubungan unsur alam sebagai media persembahan spiritual dalam Jampé Ngukus,
kalimat “Bul kukus insun munjul ka luhur ka pangersaning nu suci, seja seba rasaning menyan ka nu jadi
sasakala raja nu tos madep ka kasucian” memperlihatkan kesadaran ekologis yang tinggi terhadap
unsur-unsur alam. Asap dupa (bul kukus) menjadi simbol transformasi unsur materi menjadi
spiritual: api, udara, dan aroma bersatu dalam gerak menuju langit. Proses ini menggambarkan
daur alam yang berkelanjutan, yakni api membakar, udara mengalir, dan aroma menyebar,
menandai komunikasi antara manusia dan alam. Secara ekologis, tindakan ngukus mengandung
kesadaran bahwa unsur alam tidak boleh dianggap mati; setiap elemen memiliki “jiwa” yang dapat
menyampaikan pesan spiritual. Frasa ‘“pangersaning nu suci” (kehendak yang suci) menegaskan
bahwa kesucian alam adalah kehendak ilahiah, dan manusia hanya dapat hidup dalam harmoni
jika menjaga kemurnian unsur-unsur itu (Hendrawan et al., 2015; Miharja et al., 2021).

e. Jampé Ngibing

Gerak kosmik dan kesadaran ekospiritual manusia Jampé Ngibing menutup rangkaian ritual
Ngalaksa dengan ekspresi ekospiritual yang paling dinamis. Frasa “Kula rék ngibingan rasa, ngigelan
buana pancetengah, sing jati ati sing jadi diri” menampilkan simbol tarian kosmik yang mencerminkan
keterhubungan antara tubuh manusia dan gerak semesta. Secara ekologis, ngibing (menari)
dipahami sebagai partisipasi manusia dalam ritme alam, yakni angin yang berhembus, air yang
mengalir, bumi yang berputar, dan kehidupan yang terus berdenyut. Kata rasa dalam mantra ini
menandakan kesadaran batin yang menyatu dengan alam, sementara buana pancetengah (dunia
tengah) adalah ruang ekologis tempat manusia berperan sebagai penjaga keseimbangan. Frasa
penutup “sing jati ati sing jadi diri” mencerminkan ideal etika ekologis Sunda: manusia sejati adalah
ia yang hatinya murni dan tindakannya selaras dengan alam. Gerak tari dalam konteks ini menjadi
bentuk doa ekologis, ekspresi rasa syukur atas harmoni kosmos dan komitmen menjaga kesucian
kehidupan.

Secara keseluruhan, mantra Ngalaksa memancarkan pandangan ekospiritual Sunda, suatu
pandangan yang menyatukan kesadaran ekologis dan spiritual dalam keseimbangan kosmos.
Setiap jampé dalam ritual Ngalaksa menandai fase ekologis: Nyimpen Paré di Leuit (pelestarian hasil
bumi), Nutu (pengelolaan sumber daya dengan tanggung jawab), Nginebkeun (pengembalian energi
ke asalnya), Ngukus (pemujaan elemen alam), dan Ngibing (penyatuan diri dengan alam semesta).
Melalui struktur linguistik yang puitik dan simbolisme alam yang mendalam, mantra Ngalaksa
mengajarkan etika ekologis berbasis kearifan lokal: bahwa manusia bukan penguasa bumi,
melainkan bagian dari jaringan kehidupan yang harus dijaga keseimbangannya dengan kasih,
kesucian, dan kesadaran batin (Hendrawan et al., 2015; Islamiati, 2020; Malik & Wachyudin,
2022; Miharja et al., 2021; Yanuariska et al., 2017) .

3. Pandangan Masyarakat atas Simbol Spiritual dan Pandangan Ekologis

Berdasarkan hasil wawancara mendalam dengan ketua rurukan, tokoh budaya, serta
masyarakat adat di Rancakalong, ditemukan bahwa simbol spiritualitas dalam mantra Ngalaksa
masih memegang peran penting dalam kehidupan kultural masyarakat, meskipun kini menghadapi
tantangan serius akibat modernisasi dan perubahan nilai sosial. Ketua rurukan menuturkan bahwa
kekuatan spiritual yang terkandung dalam mantra, sebagai jembatan antara manusia, alam, dan
Sang Pencipta; perlahan mulai tergerus oleh menurunnya minat generasi muda terhadap praktik
budaya sakral. Pergeseran ini tidak hanya disebabkan oleh pengaruh globalisasi, tetapi juga oleh
lemahnya transmisi nilai-nilai lisan yang dulu dijaga ketat dalam sistem pewarisan tradisi. Tokoh
budaya lokal, Pak Dian, menekankan bahwa simbol-simbol spiritual seperti penyebutan Nyi Pohaci

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1199
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Ai Rohmawati & Tedi Permadi

Sanghyang Sri bukan sekadar entitas mitologis, melainkan manifestasi kesadaran kosmis yang
menyatukan manusia dengan ritme ekologis alam dan prinsip ketuhanan yang hidup di dalamnya.
Salah satu contoh yang paling kuat dalam menampilkan simbolisme spiritual adalah Jampé
Nyimpen Paré di Leuit, terutama pada baris “Menyan putih nyambuang ka awang-awang, ngagenclang
nyorang sukmaning pohaci.” Bait ini memvisualisasikan komunikasi simbolik antara manusia dan
kekuatan spiritual penjaga kesuburan bumi melalui elemen alam seperti asap, udara, dan cahaya.
Dalam perspektif masyarakat adat, setiap tuturan dalam mantra merupakan doa yang menegakkan
harmoni antara tubuh, sukma, dan lingkungan hidup. Warga adat menegaskan bahwa keberadaan
simbol spiritual dalam mantra Ngalaksa tidak hanya berfungsi sebagai ritual verbal, tetapi sebagai
mekanisme ekologis untuk menjaga keteraturan alam semesta dan ketenangan batin manusia.

Berdasarkan hasil wawancara lanjutan, ditemukan bahwa banyak generasi muda
Rancakalong kini tidak lagi memahami lapisan makna spiritual dalam baris-baris seperti “Mangka
welas mangka asih, asih ka badan awaking” dari Jampé Nyimpen Paré di Leuit, yang sejatinya
menyiratkan kasih universal antara manusia dan seluruh ciptaan. Ketika pemaknaan simbolik
terhadap teks ritual mulai hilang, maka nilai-nilai religio-ekologis yang terkandung di dalamnya
turut memudar. Hilangnya kesadaran terhadap simbol spiritual bukan hanya berarti hilangnya
tradisi verbal, tetapi juga mengindikasikan melemahnya fungsi sosial, etis, dan ekologis dari
mantra Ngalaksa. Dalam konteks ini, degradasi makna mantra mencerminkan degradasi kesadaran
ekologis itu sendiri, karena dalam pandangan Sunda tradisional, kerusakan moral manusia selalu
berhubungan langsung dengan kerusakan alam.

Wawancara dengan tokoh budaya mengungkapkan bahwa setiap ungkapan dalam mantra
Ngalaksa sesungguhnya memuat ajaran moral ekologis yang diwariskan melalui bahasa ritual.
Struktur leksikal seperti bayu (angin), bumi (tanah), cai (air), sukma (jiwa), dan rasa (perasaan) tidak
hanya berfungsi sebagai penanda alamiah, tetapi juga sebagai elemen kosmologis yang
mencerminkan pandangan dunia masyarakat agraris Sunda, yakni bahwa kehidupan adalah
jaringan ekologis dan spiritual yang saling terhubung. Dalam pandangan ini, bahasa tidak hanya
menyampaikan makna, tetapi juga membentuk realitas ekologis. Setiap kata dalam mantra
berfungsi sebagai energi verbal yang menjaga keseimbangan antara unsur alam dan dimensi
spiritual manusia.

Ketua rurukan menegaskan kembali bahwa doa-doa dalam mantra Ngalaksa tidak boleh
dipahami sebagai praktik simbolik semata, melainkan sebagai tindakan ekospiritual performatif
yang mengikat manusia dengan kekuatan unsur alam. Pembacaan mantra diiringi kesadaran untuk
menyatukan unsur bumi, air, angin, dan api dalam keseimbangan kosmos, yang sekaligus
merepresentasikan keharmonisan tubuh, jiwa, dan semesta.

Dari keseluruhan pandangan masyarakat adat dan hasil observasi lapangan, dapat
disimpulkan bahwa simbol spiritual dalam mantra Ngalaksa adalah representasi dari etika
ekospiritual Sunda, yakni suatu sistem pengetahuan lokal yang menyatukan kosmologi, moralitas,
dan ekologi dalam satu kesadaran kolektif. Setiap mantra berfungsi sebagai media penghubung
antara manusia dan alam, di mana bahasa menjadi sarana untuk menegakkan keseimbangan
spiritual dan ekologis. Krisis makna yang terjadi akibat modernisasi bukan sekadar hilangnya ritual
verbal, tetapi juga melemahnya fondasi epistemologis budaya Sunda yang berpijak pada prinsip
kesucian alam dan keharmonisan batin. Oleh karena itu, pelestarian mantra Ngalaksa tidak hanya
bermakna menjaga warisan sastra lisan, tetapi juga menjaga sistem pengetahuan ekologis dan
spiritual yang menjadi dasar keberlanjutan kehidupan masyarakat Rancakalong dan kebudayaan
Sunda secara keseluruhan.

D. Penutup

Berdasarkan pemaparan pada bagian Pendahuluan, khususnya telaah penelitian terdahulu,
penelitian ini menegaskan adanya celah kajian terkait pemaknaan nilai ekologis melalui bahasa
sakral dalam tradisi lisan Sunda yang belum dibahas secara mendalam dalam studi ekolinguistik

1200 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif
kajian ekolinguistik kultural

maupun antropolinguistik sebelumnya. Dengan mengintegrasikan perspektif ekolinguistik kultural
dan pendekatan antropologis-linguistik, penelitian ini menunjukkan bahwa mantra Ngalaksa bukan
sekadar tuturan ritual, melainkan representasi sistem pengetahuan ekospiritual masyarakat agraris
Sunda. Hasil penelitian memperkuat argumen bahwa bahasa ritual berfungsi sebagai medium
pewarisan nilai ekologis, etika lingkungan, dan kosmologi lokal yang menempatkan manusia
sebagai bagian integral dari jaringan kehidupan alam, bukan sebagai penguasa atasnya .

Ditinjau dari Metode dan Pembahasan, pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus dan
etnografi terfokus terbukti efektif dalam mengungkap makna simbolik, struktur linguistik, dan
fungsi ekologis mantra Ngalaksa secara kontekstual. Analisis terhadap rangkaian mantra atau
Jampé, mulai dari Jampé Nyimpen Paré di Leuit, Jampé Nutu, Jampé Nginebkeun, Jampé Ngukus, hingga
Jampé Ngibing; menunjukkan bahwa setiap tahap ritual merepresentasikan fase ekologis yang saling
berkelindan: pelestarian hasil bumi, tanggung jawab pemanfaatan alam, pengembalian energi
kehidupan, pemujaan unsur alam, dan penyatuan manusia dengan kosmos. Mantra Ngalaksa dapat
dipahami sebagai teks ekologi budaya yang bersifat performatif, di mana bahasa, tindakan ritual,
dan kesadaran ekologis menyatu dalam praktik budaya yang hidup.

Namun demikian, penelitian ini memiliki beberapa limitasi. Fokus kajian yang terbatas pada
komunitas Rancakalong menyebabkan temuan belum dapat digeneralisasikan ke seluruh
masyarakat Sunda atau tradisi agraris Nusantara lainnya. Selain itu, tidak semua teks mantra
berhasil didokumentasikan secara lengkap, sehingga sebagian analisis masih bergantung pada
fragmen teks dan ingatan kolektif informan. Penelitian ini juga belum mengukur secara empiris
dampak konkret nilai-nilai ekospiritual mantra Ngalaksa terhadap perilaku ekologis masyarakat
kontemporer. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk memperluas wilayah kajian
secara komparatif, mengombinasikan pendekatan ekolinguistik dengan studi pendidikan
lingkungan atau ekologi budaya, serta mengkaji proses transmisi dan transformasi makna mantra
di kalangan generasi muda. Upaya tersebut penting agar tradisi lisan seperti Ngalaksa tidak hanya
dipertahankan sebagai warisan budaya takbenda, tetapi juga dimaknai ulang sebagai sumber
reflektif bagi penguatan kesadaran ekologis dan pembangunan berkelanjutan berbasis kearifan
lokal.

Daftar Pustaka

Andestend, A., Asmahasana, S., Pebriani, L., & Shaliha, G. P. A. (2024). Serawai sebagai bahasa
minoritas (sebuah kajian ekolinguistik dalam pembelajaran dan pemertahanan). Diglosia:
Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 72), 187-198.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v7i2.913

Bauman, R. (1992). Folklore, cultural performances, and popular entertainments: A communications-
centered handbook. Oxford University Press.

Changizi, P. (2024). Ecotranslation: A metaphorical comparison between ecology and social
systems theory. Translation and Interpreting Research, 1(3), 29-39.
https://doi.org/10.22054/tir.2024.76047.1013

Chomsky, N. (2002). Syntactic structures. Walter de Gruyter.

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (5th ed.). SAGE Publications.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five
approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Danandjaja, J. (2002). Folklor Indonesia. Pustaka Utama Grafiti.
Ekadjati, E. S. (1995). Kebudayaan Sunda: Suatu pendekatan sejarah. Pustaka Jaya.

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1201
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Ai Rohmawati & Tedi Permadi

Fill, A., & Miihlhausler, P. (Eds.). (2001). The ecolinguistics reader: Language, ecology and environment.
Continuum.

Finnegan, R. (1992). Oral traditions and the verbal arts: A guide to research practices. Routledge.

Gea, T. B. (2021). Orientasi nilai budaya masyarakat Nias dalam Maena pada upacara Falowa.
Diglosia:  Jurnal  Kajian  Bahasa, Sastra, dan  Pengajarannya, 4(4), 487-498.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v4i4.215

Geertz, C. (1992). Tafsir kebudayaan (B. Susanto, Ed.). Kanisius.
Geertz, C., & Darnton, R. (2017). The interpretation of cultures. Basic Books.

Gerbig, A. (2003). The ecolinguistics reader: Language, ecology and environment. Language and
Intercultural Communication, 3(1), 80-82. https://doi.org/10.1080/14664200308668051

Henry, A. (2004). Variation and syntactic theory. In J. K. Chambers, P. Trudgill, & N. Schilling-
Estes (Eds.), The handbook of language variation and change (pp. 267-282). Blackwell Publishing.
https://doi.org/10.1002/9780470756591.ch11

Islamiati, Y. (2020). Kajian etnobotani budaya Ngalaksa di Kecamatan Rancakalong Kabupaten
Sumedang. FEkologia, 20(2), 64-72.

Ismaniar, N., & Chandra, O. H. (2024). Metafora konsep alam dalam ungkapan tradisional
Bangka: Analisis kognitif semantik. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya,
7(2), 175-186. https://doi.org/10.30872/diglosia.v7i2.886

Kluckhohn, C. (1942). Myths and rituals: A general theory. Harvard Theological Review, 35(1), 45—
79. https://doi.org/10.1017/S0017816000005150

Knoblauch, H. (2005). Focused ethnography. Forum: Qualitative Social Research, 6(3).
https://doi.org/10.17169/fqs-6.3.20

Mack, N., Woodsong, C., MacQueen, K. M., Guest, G., & Namey, E. (2005). Qualitative research
methods: A data collector’s field guide. Family Health International.

Malik, M. M. M., & Wachyudin, W. (2022). Telaah konteks penuturan mantra perkawinan pada
masyarakat adat Rancakalong. Pupujian: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 1(1), 45-56.

Mani¢, N. (2026). Translation as a form of language activism: An ecolinguistic perspective.
Language Sciences, 113, Article 101770. https://doi.org/10.1016/j.langsci.2025.101770

Melina, M., & Azeharie, S. S. (2019). Ritual sajen pada penganut Sunda Wiwitan (Studi
komunikasi budaya pada penganut Sunda Wiwitan). Koneksi, 3(2), 427-434.
https://doi.org/10.24912/kn.v3i2.6431

Miharja, D., Wahida, E., & Huriani, Y. (2021). Makna ritual sesajen dalam Ajar Pikukuh Sunda
(Sunda Wiwitan): Studi terhadap penganut Ajar Pikukuh Sunda di Padepokan Bumi Dega
Sunda Academy Bandung. Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 4(2), 125-142.
https://doi.org/10.14421/1ijid.v4i2.2810

Murchison, J. M. (2010). Ethnography essentials: Designing, conducting, and presenting your research.
Wiley.

Ong, W. J. (1982). Orality and literacy: The technologizing of the word. Methuen.

Ong, W. J., & Hartley, J. (2013). Orality and Iliteracy (3rd ed.). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9780203103258

Poole, G. (2011). Syntactic theory. Bloomsbury Publishing.

1202 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif
kajian ekolinguistik kultural

Rijal, S. (2018). Budaya agraris dalam konsep idiom bahasa Indonesia: Kajian antropolinguistik.
Diglosia:  Jurnal  Kajian  Bahasa,  Sastra, dan  Pengajarannya,  1(1), 45-52.
https://doi.org/10.30872/diglosia.v1i1.8

Saputra, A. W. (2024). Menjadi etnografer transmanusia untuk penelitian humaniora
multisemesta. KLAUSA: Kajian Linguistik, Pembelajaran Bahasa, dan Sastra, 82), 45-63.
https://doi.org/10.33479/klausa.v8i2.1102

Schechner, R. (2013). Performance studies: An introduction (3rd ed.). Routledge.

Sibarani, R. (2012). Kearifan lokal: Hakikat, peran, dan metode tradisi lisan. Asosiasi Tradisi Lisan
(ATL).

Sibarani, R. (2015). Pendekatan antropolinguistik terhadap kajian tradisi lisan. RETORIKA: Jurnal
Ilmu Bahasa, 1(1), 1-17.

Stanlaw, J. (2020). Ecolinguistics. The International Encyclopedia of Linguistic Anthropology, 1-12.
https://doi.org/10.1002/9781118786093.iela0110

Steffensen, S. V., & Fill, A. (2014). Ecolinguistics: The ecology of language and science. Language
Sciences, 41, 1-5. https://doi.org/10.1016/j.langsci.2013.08.003

Sumartias, S., Alimuddin, A., Subekti, P., Bakti, I., Nugraha, A. R., Perbawasari, S., & Romli, R.
(2019). Tarawangsa as a traditional communication media in the information dissemination
based on local wisdom. Library Philosophy and Practice, 3(5), 1-17.

Uyanne, C. M., Onuoha, E. C., & Osigwe, N. A. (2017). Ecolinguistic perspective: Dialectics of
language and environment. Awka Journal of English Language and Literary Studies, 5(1), 150-169.

Waulan, D. A. (2024). Perwujudan nilai sosial dan pelestarian budaya dalam ritual bersih desa
Tlogomas Malang: Tinjauan antropolinguistik. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan
Pengajarannya, 7(4), 673—-682. https://doi.org/10.30872/diglosia.v7i4.1067

Yanuariska, Y. Y., Sudaryat, Y., & Isnendes, R. (2017). Tradisi Nyalin dalam kehidupan
masyarakat Sunda (Kajian struktur dan etnopedagogik). Lokabasa, &(2), 223-243.
https://doi.org/10.17509/jlb.v8i2.14204

Zhang, R., & He, W. (2020). Human-nature relationships in experiential meaning: Transitivity
system of Chinese from an ecolinguistic perspective. Journal of World Languages, 6(3), 217-235.
https://doi.org/10.1080/21698252.2020.1819519

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 1203
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



Ai Rohmawati & Tedi Permadi

Open Access This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which permits use, sharing, adaptation, distribution and reproduction in any
medium or format as long as you give appropriate credit to the original author(s) and the source, provide a link to the Creative Commons
license, and indicate if changes were made. If you remix, transform, or build upon the material, you must distribute your contributions
under a CC BY-SA 4.0 license. The images or other third-party material in this work are included under the Creative Commons license,
unless indicated otherwise in a credit line to the material.

1204 Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya
Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204



