
    
Volume 8 | Nomor 4 | Tahun 2025 | Halaman 1191—1204 

E-ISSN 2615-8655 | P-ISSN 2615-725X 
http://diglosiaunmul.com/index.php/diglosia/article/view/1566  

 
 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya  

is an open access article under the terms of the Creative Commons Attribution-Share Alike 
4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif  

kajian ekolinguistik kultural 
 

Spirituality symbols and ecological views of the ngalaksa mantram from the perspective  

of cultural ecololinguistics 
 
 

Ai Rohmawati1,* & Tedi Permadi2 

1,2Universitas Pendidikan Indonesia 
Jalan Dr. Setiabudhi No. 229, Bandung, Jawa Barat, Indonesia 

1Email: airohmawati@upi.edu; Orcid: https://orcid.org/0009-0008-2111-824X  
2Email: tedipermadi@upi.edu; Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0670-635X  

 

 
Article History 

Received 13 November 2025 
Revised 21 December 2025 

Accepted 28 December 2025 
Published 31 December 2025 
 

 

Keywords 

mantra ngalaksa; spirituality; 
ecolinguistics; local wisdom; 

Sundanese eco-spirituality. 
 

 
Kata Kunci 

mantra ngalaksa; spiritualitas; 
ekolinguistik; kearifan lokal; 

ekospiritualitas Sunda. 
 

 
Read online  

Scan this QR 

code with your 
smart phone or 

mobile device to 
read online. 

 

Abstract 

This research aims to reveal the spiritual symbolism and ecological views in “Ngalaksa” 

mantram as an oral tradition of the Sundanese community in Rancakalong, Sumedang. Using 

a qualitative approach with a case study design and focused ethnographic analysis, this study 
examines the linguistic structure, symbolic meanings, and ecological functions of teks mantra 

used in various ritual stages such as “Jampé Nutu, Jampé Nginebkeun, Jampé Ngukus, and Jampé 

Ngibing.” The results show that each jampé functions as a prayer and a medium for spiritual 

communication as well as an ecological text containing environmental ethics and local wisdom 
values. Lexical elements such as menyan putih, talaga suci, bayu, bumi, and rasa reflect the 

ecological awareness of the Sundanese agrarian society who view nature as a living and sacred 

entity. “Ngalaksa” mantram also plays a role in maintaining cosmic balance, strengthening 

cultural identity, and becoming a medium for transmitting spiritual and ecological values 

across generations. 
 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan mengungkap simbol spiritualitas dan pandangan ekologis dalam 
mantra Ngalaksa sebagai tradisi lisan masyarakat Sunda di Rancakalong, Sumedang. Melalui 

pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus dan analisis etnografi terfokus, penelitian ini 
menelaah struktur linguistik, makna simbolik, dan fungsi ekologis teks mantra yang digunakan 
dalam berbagai tahapan ritual, seperti Jampé Nutu, Jampé Nginebkeun, Jampé Ngukus, dan Jampé 

Ngibing. Hasil penelitian menunjukkan bahwa setiap jampé berfungsi sebagai doa dan sarana 

komunikasi spiritual sekaligus sebagai teks ekologis yang memuat etika lingkungan dan nilai-
nilai kearifan lokal. Unsur leksikal seperti menyan putih, talaga suci, bayu, bumi, dan rasa 

mencerminkan kesadaran ekologis masyarakat agraris Sunda yang memandang alam sebagai 

entitas hidup dan suci. Mantra Ngalaksa juga berperan menjaga keseimbangan kosmos, 

memperkuat identitas budaya, serta menjadi media pewarisan nilai-nilai spiritual dan ekologis 

antar generasi. 

© 2025 The Author(s). Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya by Universitas Mulawarman 

 
How to cite this article with APA style 7th ed. 

Rohmawati, A., & Permadi, T. (2025). Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif kajian 

ekolinguistik kultural. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 8(4), 1191–1204. 

https://doi.org/10.30872/diglosia.v8i4.1566 

  



Ai Rohmawati & Tedi Permadi 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1192 

A. Pendahuluan 

 

 Tradisi Ngalaksa merupakan warisan budaya masyarakat Sunda yang sarat nilai spiritual dan 
ekologis, berakar pada sistem kosmologis yang menempatkan manusia, alam, dan kekuatan 

spiritual dalam relasi harmonis yang saling menopang. Di dalamnya terdapat mantra Ngalaksa, 
yaitu tuturan sakral yang berfungsi sebagai medium doa dan sarana ritual sekaligus ekspresi 
linguistik yang memuat simbol-simbol kearifan ekologis (Henkes & Johnson, 2002; Magliocco, 
1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959). Kajian terhadap mantra ini penting karena membuka 
pemahaman tentang cara pandang masyarakat Sunda terhadap alam sebagai entitas hidup yang 
memiliki kesadaran, kehendak moral, dan nilai spiritual (Geertz, 1992; Geertz & Darnton, 2017). 
Melalui perspektif ekolinguistik (Gerbig, 2003; Stanlaw, 2020; Steffensen & Fill, 2014), mantra 

Ngalaksa dapat dipahami sebagai teks ekologis yang merepresentasikan keterkaitan bahasa, 
budaya, dan lingkungan dalam satu sistem makna yang utuh dan dinamis. 

 Mantra Ngalaksa hidup dalam tradisi lisan masyarakat Sunda, khususnya di Rancakalong, 

Kabupaten Sumedang, dan digunakan dalam upacara Ngalaksa sebagai ritual syukur atas panen 
padi yang melambangkan kemakmuran, keseimbangan, serta keselarasan manusia, alam, dan Sang 
Hyang Tunggal (Islamiati, 2020). Sebagaimana dikemukakan Ong (2013), mantra merupakan 

bentuk verbal art yang menggabungkan fungsi estetis, spiritual, dan sosial sehingga bersifat magis 

sekaligus komunikatif. Dalam konteks ini, mantra Ngalaksa dapat dipahami sebagai teks 
ekospiritual dengan struktur linguistik khas berupa rima, paralelisme, dan simbol alam, yang 
menjadi wahana pewarisan nilai ekologis dan spiritual serta menegaskan penghormatan terhadap 
bumi sebagai sumber kehidupan dalam perspektif budaya Sunda (Ekadjati, 1995). 

 Mantra Ngalaksa dapat diklasifikasikan ke dalam tiga aspek utama, yaitu linguistik, fungsional, 
dan kultural. Secara linguistik, mantra ini menampilkan gaya repetitif, paralel, dan metaforis 
(Stanlaw, 2020; Uyanne et al., 2017) yang memperkuat kesakralan teks serta menegaskan relasi 
simbiotik manusia dan alam. Ong (2013) menjelaskan bahwa ciri formulaik dalam tradisi lisan 

memungkinkan teks ritual berfungsi sebagai alat pengingat kolektif (mnemonic device) dalam 
transmisi nilai budaya (Bauman, 1992; Sims & Stephens, 2011). Dari aspek fungsional, mantra 
Ngalaksa berperan sebagai sarana komunikasi spiritual, doa kolektif, dan ekspresi estetik yang 
memperkuat solidaritas sosial komunitas agraris. Sementara itu, secara kultural, mantra ini 
menjadi wahana pelestarian kearifan lokal yang memuat nilai ekologis, etika lingkungan, dan 
identitas religius masyarakat Sunda (Bauman, 1992; Islamiati, 2020; Malik & Wachyudin, 2022; 
Sumartias et al., 2019; Yanuariska et al., 2017). Adapun teks ritual semacam ini berfungsi sebagai 
“narasi hidup” yang merefleksikan nilai sosial, struktur kepercayaan, dan pandangan kosmologis 
komunitas (Kluckhohn, 1942; Melina & Azeharie, 2019; Miharja et al., 2021). 
 Kajian ekolinguistik global mengenai hubungan bahasa dan lingkungan telah mencakup ranah 

ecotranslation, yang melakukan perbandingan metaforis antara ekologi dan teori sistem sosial 
(Changizi, 2024), hubungan manusia dan alam dalam makna pengalaman sebagai sistem 
transitivitas bahasa Mandarin dari perspektif ekolinguistik (Zhang & He, 2020), perspektif 
ekolinguistik dalam kajian dialektika bahasa dan lingkungan (Uyanne et al., 2017). Adapun kajian 
ekolinguistik dan kajian sejenis dalam konteks regional dan lokal juga telah dilakukan, antara lain 
Bahasa Serawai sebagai bahasa minoritas sebuah kajian ekolinguistik dalam pembelajaran dan 
pemertahanan (Andestend et al., 2024); metafora konsep alam dalam ungkapan tradisional Bangka 
dalam bentuk kajian kognitif semantik (Ismaniar & Chandra, 2024); orientasi nilai budaya pada 

masyarakat Nias dalam Maena pada Upacara Falöwa (Gea, 2021); budaya agraris dalam konsep 
idiom Bahasa Indonesia (Rijal, 2018); dan perwujudan nilai sosial dan pelestarian budaya dalam 
ritual bersih di desa Tlogomas kabupaten Malang (Wulan, 2024), kedua penelitian terakhir berupa 
kajian antropolinguistik. 
 Adapun penelitian terkait upacara Ngalaksa sebagai bagian dari tradisi agraris pertanian 

sawah, telah dilakukan dalam kajian Tradisi Nyalin dalam kehidupan masyarakat Sunda sebagai 
kajian struktur dan etnopedagogik (Yanuariska et al., 2017), kajian konteks penuturan mantra 
perkawinan pada masyarakat adat Rancakalong (Malik & Wachyudin, 2022), kajian seni 



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif  

kajian ekolinguistik kultural 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1193 

Tarawangsa sebagai media komunikasi tradisional dalam penyebaran informasi berdasarkan 
kearifan lokal di Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang (Sumartias et al., 2019), dan 

kajian etnobotani budaya Ngalaksa di Kecamatan Rancakalong Kabupaten Sumedang (Islamiati, 
2020).  
 Berdasarkan beberapa penelitian terdahulu di atas, terdapat celah penelitian yang menjadi 
ruang kajian penelitian ini, yaitu menjelaskan bagaimana nilai ekologis diwujudkan melalui bahasa 

sakral dalam mantra Ngalaksa dengan mengintegrasikan teori ekolinguistik (Manić, 2026; Uyanne 
et al., 2017; Zhang & He, 2020) dan pendekatan antropologis-linguistik (Sibarani, 2012, 2015). 
Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan dan menganalisis simbol-simbol spiritual dalam bahasa 
mantra Ngalaksa sebagai ekspresi tradisi lisan masyarakat Sunda, sekaligus menjelaskan perannya 
sebagai media ekolinguistik yang mewariskan nilai spiritual, etika lingkungan, dan identitas 
budaya secara turun-temurun. Fokus utama penelitian adalah mengungkap bagaimana struktur 

bahasa, simbol, dan citra alam dalam mantra Ngalaksa merefleksikan pandangan ekologi dan 
kearifan lokal masyarakat Rancakalong dalam memaknai relasi manusia, alam, dan siklus 
pertanian.  
 Urgensi penelitian ini terletak pada kontribusinya terhadap pemahaman hubungan bahasa, 
budaya, dan lingkungan melalui perspektif ekolinguistik. Hipotesis utama penelitian ini 
menyatakan bahwa mantra Ngalaksa tidak hanya berfungsi sebagai sarana ritual spiritual, tetapi 
juga sebagai teks ekologi budaya yang menumbuhkan kesadaran lingkungan dan memperkuat 
identitas kolektif masyarakat Sunda. Melalui simbol linguistik yang kaya makna, mantra Ngalaksa 
merepresentasikan sistem pengetahuan ekologis yang diwariskan secara lisan dan berperan 
menjaga keseimbangan spiritual-ekologis komunitas agraris. Dalam konteks modernisasi dan krisis 

ekologi global, nilai-nilai ekospiritual dalam tradisi lisan seperti Ngalaksa dapat menjadi dasar 
reflektif bagi pembangunan berkelanjutan berbasis kearifan lokal. 

 
 
B. Metode 

 
 Objek penelitian ini berfokus pada simbol spiritualitas dan pandangan ekologis dalam mantra 

Ngalaksa serta implikasinya terhadap pelestarian tradisi lisan masyarakat Sunda. Penelitian 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus karena mengkaji fenomena sosial-
budaya yang spesifik dalam konteks lokal masyarakat Rancakalong, Sumedang. Pendekatan 
kualitatif memungkinkan pemahaman mendalam atas makna yang dikonstruksi individu atau 
kelompok dalam konteks alamiah pengalaman mereka (Creswell & Creswell, 2017; Creswell & 
Poth, 2016). Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan informan yang terlibat 
langsung dalam praktik mantra Ngalaksa untuk menggali persepsi mengenai transformasi makna 
spiritual, keberlanjutan tradisi lisan, serta nilai-nilai ekologis yang terkandung di dalamnya. Data 
sekunder dikumpulkan dari literatur terkait, meliputi kajian ekolinguistik (Stanlaw, 2020; 
Steffensen & Fill, 2014), dan etnografi budaya (Murchison, 2010; Saputra, 2024). Kombinasi kedua 
jenis data ini digunakan untuk membangun pemahaman yang kontekstual dan triangulatif 

terhadap simbol spiritual dan fungsi ekologis mantra Ngalaksa.  
 Partisipan penelitian dipilih secara purposif dengan mempertimbangkan kedalaman 

pengetahuan, pengalaman, dan keterlibatan dalam praktik budaya Ngalaksa. Pemilihan informan 
didasarkan pada prinsip representativitas kultural dan kekayaan informasi. Keterlibatan berbagai 
pihak lintas generasi dan peran sosial diharapkan mampu menggambarkan dinamika perubahan 

makna dan fungsi mantra Ngalaksa secara komprehensif, sekaligus menunjukkan proses adaptasi 
budaya terhadap modernitas. 
 Proses penelitian dilaksanakan melalui tahapan sistematis dan reflektif. Tahap awal berupa 
studi pendahuluan untuk memahami konteks sosial-kultural masyarakat Rancakalong dan 

mengidentifikasi praktik Ngalaksa yang masih berlangsung. Tahap ini dilengkapi dokumentasi 
etnografis berupa perekaman audio, transkripsi mantra, catatan ritual, serta artefak budaya 
pendukung guna memperkuat validitas temuan. Seluruh kegiatan lapangan dilakukan secara 



Ai Rohmawati & Tedi Permadi 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1194 

intensif dan terfokus sesuai prinsip focused ethnography (Knoblauch, 2005). Data kemudian disusun 
dalam bentuk catatan lapangan, transkrip wawancara, dan refleksi peneliti sebagai dasar analisis 
interpretatif.  
 Analisis data dilakukan dengan menekankan pembacaan reflektif dan interpretatif terhadap 
data yang dikumpulkan secara intensif, proses analisis berlangsung simultan sejak pengumpulan 

data dan mencakup tiga tahap utama. Pertama, deskriptif melalui penyusunan atas praktik dan 

konteks ritual, kedua, interpretatif melalui penafsiran makna simbolik (Henkes & Johnson, 2002; 
Magliocco, 1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959) bahasa dan tindakan dalam mantra 

Ngalaksa, dan ketiga berupa refleksi dengan mempertimbangkan posisi dan subjektivitas peneliti 
dalam proses interpretasi. Adapun keabsahan data dijamin melalui penerapan kriteria kredibilitas, 
dependabilitas, transferabilitas, dan konfirmabilitas (Creswell & Poth, 2016; Mack et al., 2005; 
Mack & Woodsong, 2005). 
  
 

C. Pembahasan 

 

 Berdasarkan hasil observasi, dokumentasi, dan wawancara, terdapat kejelasan bahwa mantra 

Ngalaksa secara keseluruhan tersusun atas beberapa tahapan ritual yang berurutan, yaitu Jampé 

Nutu (menumbuk padi), Jampé Nginebkeun (menyimpan beras di wadah), Jampé Ngukus 

(menghantarkan wewangian melalui pembakaran kemenyan), dan Jampé Ngibing (menari). Setiap 

tahapan memiliki mantra tersendiri yang hanya dituturkan oleh partisipan ritual Ngalaksa, 
menggunakan bahasa Sunda dengan  
 
1. Simbol Spiritual dalam Teks Mantra Ngalaksa 

 

 Dimensi spiritualitas yang termanifestasi melalui teks mantra Ngalaksa, khususnya dalam 

konteks ritual agraris masyarakat Rancakalong, Sumedang. Mantra ini berfungsi sebagai medium 
komunikasi sakral antara manusia, alam, dan kekuatan ilahiah, merefleksikan sistem kepercayaan 

yang memandang kesuburan bumi sebagai manifestasi kasih dan restu Nyi Pohaci Sanghyang Sri, 
dewi padi dalam kosmologi Sunda. Setiap baris dalam teks mantra mengandung simbol-simbol 
spiritual yang berfungsi tidak hanya sebagai doa, tetapi juga sebagai struktur linguistik yang 
menegaskan keterhubungan manusia dengan dimensi spiritual dan ekologis. Melalui diksi-diksi 

seperti menyan putih (kemenyan putih), sukmaning pohaci (ruhnya Dewi Sri), dan talaga suci (telaga 

suci), mantra Ngalaksa menampilkan metafora kesucian dan keseimbangan kosmis yang 
menghubungkan unsur fisik (bumi, air, udara) dengan unsur metafisik (sukma, rasa, welas asih).  

 Adapun simbol spiritual dalam teks Jampé Nutu (menumbuk padi), Jampé Nginebkeun 

(menyimpan beras di wadah), Jampé Ngukus (menghaturkan wewangian melalui pembakaran 

kemenyan), dan Jampé Ngibing (menari) dapat disajikan sebagai berikut. 
 

Jampé Nutu 
“Nyai dipundut léahna, diseja kalinggihanana… ulah wera ku salaksa, kula rék ngajaga moal murag 

najan sasiki.”  
 
Mantra Menumbuk Padi 

“Wahai Nyai, diundang kelembutannya, dimohon kehadirannya… jangan terusik oleh apa 
pun, aku akan menjaga agar tak jatuh sebutir pun.” 

 
 
 Secara linguistik, Jampé Nutu merupakan teks mantra yang padat dan ringkas, tetapi sarat 
makna simbolik serta efek performatif. Struktur kalimatnya bersifat imperatif halus dan deklaratif 
sakral, menampilkan komunikasi langsung antara penutur dan entitas spiritual yang 

dipersonifikasikan sebagai Nyi Pohaci Sanghyang Sri. Pola seperti Nyai dipundut léahna, diseja 



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif  

kajian ekolinguistik kultural 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1195 

kalinggihanana menunjukkan struktur pasif afektif dengan sufiks -na yang menandakan 
penghormatan dan kesantunan. Bentuk pasif ini bukan ekspresi kelemahan, melainkan wujud 

deferential address dalam ritual Sunda, ketika manusia memosisikan diri sebagai pemohon izin 

kepada kekuatan spiritual (Ekadjati, 1995; Manić, 2026; Uyanne et al., 2017; Yanuariska et al., 
2017). 

 Secara sintaksis, mantra ini tersusun atas dua bagian utama, yakni ajakan sakral (dipundut 

léahna, diseja kalinggihanana) dan pernyataan tanggung jawab ritual (ulah wera ku salaksa, kula rék 

ngajaga moal murag najan sasiki). Repetisi dan paralelisme ritme fonetik yang lembut memperkuat 

nuansa meditatif pembacaan mantra. Pronomina kula mencerminkan tingkat kesantunan tinggi 

dan relasi subordinatif yang hormat, sementara penggunaan ulah dan intensifier salaksa 
menunjukkan formula perlindungan khas mantra agraris untuk menangkal gangguan terhadap 
hasil panen. 

 Dari sisi morfologi dan fonologi, frasa seperti léahna dan kalinggihanana memperlihatkan 
derivasi afiks khas bahasa ritual Sunda lama yang berfungsi menghaluskan makna sekaligus 
menegaskan penghormatan spiritual. Secara prosodik, irama mantra bergerak lambat dan 
berulang, membangun suasana batin yang tenang dan khidmat sebagai ciri struktur performatif 
doa pertanian Sunda. 

 Secara simbolik, Jampé Nutu merupakan doa transisional yang mengiringi aktivitas 

menumbuk padi sebelum disimpan atau dikonsumsi. Dalam kosmologi Sunda, nutu bukan sekadar 
kegiatan domestik, melainkan penghormatan terakhir kepada Nyi Pohaci sebelum hasil bumi 

diolah. Frasa Nyai dipundut léahna melambangkan undangan terhadap daya lembut dan suci sang 

dewi agar hadir dalam proses tersebut, sementara diseja kalinggihanana menandakan pemersilaan 
Nyi Pohaci menempati ruang simbolik ritus, sehingga kerja sehari-hari dimaknai sebagai praktik 
sakral (Henkes & Johnson, 2002; Magliocco, 1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959). 
 Ungkapan ulah wera ku salaksa merepresentasikan permohonan perlindungan dari gangguan, 

baik makhluk halus maupun energi destruktif alam. Kata salaksa mencerminkan dunia yang penuh 

potensi ancaman, sedangkan kalimat kula rék ngajaga moal murag najan sasiki menegaskan etika 
tanggung jawab manusia terhadap rezeki dan kelestarian pangan. Menjaga agar “tak jatuh sebutir 
pun” bukan sekadar pernyataan literal, melainkan prinsip ekologis dan spiritual tentang 
penghargaan terhadap hasil bumi dan restu ilahi. 
 Dalam pandangan kosmologis Sunda, Nyi Pohaci dipahami sebagai roh kehidupan yang 

melekat pada setiap butir beras. Oleh karena itu, ritual Jampé Nutu menjadi momen penyatuan 
manusia dengan dewi kesuburan melalui bahasa yang lembut, penuh hormat, dan sarat kesadaran 
spiritual. Bahasa mantra ini tidak hanya bermakna semantik, tetapi juga memuat energi 
performatif yang diyakini menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan kekuatan adikodrati 

Secara keseluruhan, Jampé Nutu menegaskan kesatuan bahasa, tindakan, dan spiritualitas dalam 
sistem nilai agraris Sunda. 
 

Jampé Nginebkeun  
“Niat abdi netebkeun Nyi Pohaci dina kasucianana, nyai sumangga linggih dina padaringanana.”  
 
Mantra Menetapkan (Menidurkan)  

“Niat hamba untuk menetapkan Nyi Pohaci dalam kesuciannya, wahai Nyai, silakan 
bersemayam di tempat peristirahatan-Mu.” 

 

 

 Secara linguistik, Jampé Nginebkeun merupakan mantra singkat yang padat dan berorientasi 
performatif, di mana tuturan berfungsi langsung sebagai tindakan ritual. Struktur kalimatnya 

terdiri atas dua klausa parataktik, yaitu klausa deklaratif-performatif (Niat abdi netebkeun Nyi Pohaci 

dina kasucianana) dan klausa imperatif sopan (nyai sumangga linggih dina padaringanana), yang 
merefleksikan relasi dialektis antara niat manusia sebagai subjek ritual dan respons entitas spiritual. 

Ungkapan niat abdi menandakan kesadaran diri ritual sekaligus deklarasi sakral, sementara verba 



Ai Rohmawati & Tedi Permadi 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1196 

netebkeun memuat makna simbolik “menempatkan secara hormat” yang menandai pengembalian 

spiritual Nyi Pohaci ke posisi kosmisnya. Frasa dina kasucianana, dengan sufiks -na, menegaskan 
dimensi pemurnian dan penghormatan, di mana kesucian dipahami sebagai kondisi keteraturan 

kosmis yang stabil (Ekadjati, 1995; Manić, 2026; Uyanne et al., 2017; Yanuariska et al., 2017). 
 Klausa kedua, nyai sumangga linggih dina padaringanana, memperlihatkan imperatif halus 

melalui penggunaan sumangga sebagai formula penghormatan dalam komunikasi vertikal ritual. 

Verba linggih dipilih untuk menggambarkan kehadiran spiritual yang lembut, sementara 
padaringanana, berasal dari padaringan dengan sufiks -na mengalami pergeseran makna dari ruang 
fisik menjadi ruang sakral. Secara fonologis, pengulangan bunyi akhir /na/ dan /ng/ menciptakan 

irama lembut dan menenangkan, selaras dengan fungsi ritual nginebkeun sebagai proses 
“menidurkan” padi setelah siklus panen  

 Secara simbolik, Jampé Nginebkeun merepresentasikan fase akhir siklus ritual agraris Sunda, 
yang menandai pengembalian Nyi Pohaci Sanghyang Sri ke ruang suci setelah memberi berkah 

kesuburan. Frasa niat abdi netebkeun Nyi Pohaci dina kasucianana menegaskan tindakan pemulangan 

energi kehidupan ke asalnya, sementara nyai sumangga linggih dina padaringanana menggambarkan 
relasi harmonis antara manusia sebagai penjaga dan dewi kesuburan sebagai sumber kehidupan. 

Dalam kosmologi Sunda, padaringan tidak hanya berfungsi sebagai lumbung padi, tetapi juga 
simbol rahim kosmis, tempat asal dan kembalinya kehidupan (Henkes & Johnson, 2002; 
Magliocco, 1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959). Mantra ini menegaskan nilai kesucian, 
kesantunan ritual, dan keseimbangan kosmis, di mana tindakan menidurkan padi dimaknai 
sebagai pengembalian kehidupan ke dalam harmoni spiritual-ekologis. 
  

Jampé Ngukus 
“Bul kukus insun munjul ka luhur ka pangersaning nu suci, seja seba rasaning menyan ka nu jadi 

sasakala raja nu tos madep ka kasucian.”  
 
Mantra Membakar Dupa 

“Asap kukusan hamba naik ke atas menuju kehendak Sang Suci, berniat persembahan dari 
rasa dupa bagi yang menjadi asal mula segala raja, yang telah berpaling menuju kesucian.” 

 
 

 Secara linguistik, Jampé Ngukus menampilkan ciri khas bahasa ritual Sunda klasik yang 
membangun suasana sakral melalui diksi metaforis dan paralelisme prosodik. Struktur sintaksisnya 

terdiri atas dua klausa parataktik yang bersifat performatif. Klausa pertama, Bul kukus insun munjul 

ka luhur ka pangersaning nu suci, berfungsi sebagai tindakan verbal-spiritual, dengan bul kukus (asap 

kukusan) sebagai subjek simbolik penghantar doa. Verba munjul menandai gerak vertikal dari 

dunia profan menuju ranah ilahiah, sementara frasa ka pangersaning nu suci menegaskan orientasi 

transendental menuju kehendak yang suci (Ekadjati, 1995; Manić, 2026; Uyanne et al., 2017; 
Yanuariska et al., 2017).  Klausa kedua, seja seba rasaning menyan ka nu jadi sasakala raja nu tos 

madep ka kasucian, memadukan bentuk intensional dan deskriptif. Ungkapan seja seba menandai 

niat dan tindakan sembah, sedangkan rasaning menyan merepresentasikan transformasi materi 

menjadi esensi spiritual. Istilah sasakala raja menunjuk sumber kosmis tertinggi, dan frasa nu tos 

madep ka kasucian menggambarkan puncak penyatuan spiritual dalam kesucian. 
 Secara fonologis, mantra ini didominasi konsonan nasal dan likuida yang menghasilkan 
resonansi lembut dan berirama, selaras dengan fungsi meditatif ritual. Penggunaan partikel arkais 

insun menegaskan sikap kerendahan diri dalam komunikasi vertikal manusia dengan entitas 
ilahiah. Pola ritmiknya membentuk gerak simbolik dari tindakan menuju niat dan akhirnya ke 
kesucian. 

 Secara simbolik, Jampé Ngukus merepresentasikan relasi vertikal manusia dengan kekuatan 

spiritual tertinggi dalam kosmologi Sunda. Bul kukus berfungsi sebagai medium transendensi yang 
menghubungkan buana larang dan buana nyungcung, melambangkan doa dan kesadaran manusia 

yang menuju kesucian. Dalam ritual agraris, dupa menjadi penghubung antara niat manusia, Nyi 



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif  

kajian ekolinguistik kultural 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1197 

Pohaci Sanghyang Sri, dan leluhur penjaga kesuburan bumi (Henkes & Johnson, 2002; Magliocco, 
1996; Sims & Stephens, 2011; Smith, 1959). 

Ungkapan ka pangersaning nu suci mencerminkan prinsip keesaan spiritual dalam Sunda Wiwitan 

yang berujung pada Hyang Tunggal. Rangkaian seja–seba–rasaning menyan menandai proses 

pemurnian batin dari kehendak, pengabdian, hingga spiritualisasi materi. Frasa sasakala raja nu tos 

madep ka kasucian menegaskan konsep asal dan tujuan kosmis, sejalan dengan gagasan mulih ka jati 
sebagai etika spiritual Sunda. 
 

Jampe Ngibing 

“Kula rék ngibingan rasa, ngigelan buana pancetengah, sing jati ati sing jadi diri.”  
 
Mantra Menari (Ritual Tari Sakral) 

“Hamba akan menarikan rasa, menari di tengah semesta, semoga hati sejati menjadi diri yang 
sebenarnya.” 

 
 

 Secara linguistik, Jampé Ngibing memiliki struktur ringkas, tetapi setiap unsur leksikalnya sarat 
makna simbolik dan fungsi performatif. Kalimatnya tersusun atas tiga klausa sederhana yang 
membentuk urutan logis sekaligus spiritual, yakni intensi (kula rék ngibingan rasa), tindakan (ngigelan 

buana pancetengah), dan tujuan (sing jati ati sing jadi diri). Pola ini membentuk struktur triadik 
semantik yang lazim dalam mantra Sunda, mencerminkan niat, gerak, dan penyatuan (Ekadjati, 

1995; Manić, 2026; Uyanne et al., 2017; Yanuariska et al., 2017). 
 Klausa pertama, kula rék ngibingan rasa, menggunakan deklaratif intensional dengan penanda 

futuratif rék dan pronomina sopan kula. Verba ngibingan yang diikuti objek abstrak rasa 
menandakan bahwa yang “ditarikan” bukan sekadar gerak tubuh, melainkan kesadaran batin, 
sehingga menegaskan relasi antara bahasa tubuh dan spiritualitas dalam ritual. Klausa kedua, 

ngigelan buana pancetengah, memperluas makna gerak ke dimensi kosmik. Frasa buana pancetengah 
merujuk pada dunia manusia sebagai ruang keseimbangan antara buana larang dan buana 

nyungcung, sehingga secara linguistik menempatkan manusia sebagai penghubung harmonis 

melalui tindakan ritual. Klausa terakhir, sing jati ati sing jadi diri, bersifat imperatif halus dan 

reflektif. Repetisi partikel sing serta paralelisme fonetis memperkuat nuansa meditatif, sementara 

frasa jati ati dan jadi diri membentuk pasangan sinonimik yang menegaskan kesadaran diri spiritual. 
Dari segi prosodi, irama mantra yang lembut dan berulang menyerupai ritme tarian, 
menggabungkan unsur verbal dan kinestetik dalam doa bergerak. 
 Secara simbolik, Jampé Ngibing merupakan ekspresi puncak spiritual dalam siklus ritual agraris 

Sunda. Ungkapan kula rék ngibingan rasa menandai pengaktifan kesadaran batin, di mana tubuh 
menjadi medium ekspresi spiritual yang memediasi relasi manusia, bumi, dan kekuatan ilahiah. 

Frasa ngigelan buana pancetengah memosisikan tarian sebagai metafora rotasi kosmis, menegaskan 
peran manusia sebagai penjaga keseimbangan semesta. 

 Frasa sing jati ati sing jadi diri melambangkan tujuan akhir praktik spiritual, yakni penyatuan 
antara kesadaran batin dan jati diri sejati. Konsep ini sejalan dengan ajaran Sunda Wiwitan tentang 

mulang ka jati, balik ka asal, yaitu kembali pada hakikat dan kesucian diri. Dalam konteks ritual 
Ngalaksa, ngibing tidak berfungsi sebagai hiburan semata, melainkan sebagai doa kolektif yang 

menyatukan gerak tubuh, napas, dan irama gending dalam harmoni kosmos. Jampé Ngibing 
menegaskan pandangan ekospiritual Sunda bahwa kesempurnaan manusia dicapai melalui 
keselarasan batin dan kesadaran sebagai bagian dari semesta hidup.  
 
2. Pandangan Ekologis dalam Mantra Ngalaksa 

 

 Pandangan ekologis dalam mantra Ngalaksa mencerminkan kesadaran masyarakat agraris 

Sunda terhadap keterikatan spiritual antara manusia dan alam. Melalui setiap jampé (mantra) yang 
dilafalkan dalam prosesi ritual Ngalaksa, terlihat adanya pengakuan bahwa seluruh unsur alam, 



Ai Rohmawati & Tedi Permadi 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1198 

yakni tanah, air, udara, api, dan tumbuhan; memiliki dimensi kehidupan yang suci (nyawa alam). 
Dalam konteks ini, alam tidak diposisikan sebagai objek eksploitasi, melainkan sebagai mitra 

eksistensial yang harus dihormati dan dijaga. Tiap mantra dalam rangkaian ritual Ngalaksa bukan 
sekadar doa, tetapi juga representasi verbal dari pandangan kosmologis yang menegaskan 
hubungan ekologis manusia dengan lingkungannya. 
  

a. Jampé Nyimpen Paré di Leuit 
 

 Kesadaran Keseimbangan Alam dan Kelembutan Siklus Kehidupan Dalam Jampé Nyimpen 

Paré di Leuit, frasa seperti “pangirim talaga suci pamulang talaga suka” dan “ulah gedag kaanginan, ulah 

barobah manah” menandai gagasan ekologis tentang keseimbangan dan ketenangan alam. Telaga 

suci melambangkan sumber kehidupan (air), sementara “talaga suka” menggambarkan 
keseimbangan batin manusia yang bahagia bila alam terjaga. Secara ekologis, mantra ini 
mengajarkan bahwa menjaga kesucian air dan ketenangan hati manusia merupakan dua hal yang 
saling berkaitan. Ketika manusia hidup dengan kelembutan dan tanpa keserakahan (ulah baroba h 

manah), maka unsur-unsur alam, angin, air, bumi; akan tetap stabil dan memberikan berkah. 

Simbol menyan putih nyambuang ka awang-awang (asap dupa putih naik ke langit) menunjukkan 
hubungan vertikal antara manusia dan kosmos, di mana tindakan ritual dipandang sebagai bentuk 
“pengembalian energi” ke alam semesta. Secara ekologis, asap dupa merepresentasikan unsur 

udara (hawa), yang menjadi penghubung antara dunia manusia dan dunia spiritual (Malik & 
Wachyudin, 2022).  
 
b. Jampé Nutu 
 

 Tanggung Jawab Ekologis dalam siklus panen dan pemanfaatan alam Jampé Nutu menandai 
transisi dari hasil bumi menuju konsumsi manusia, sebuah momen sakral yang menuntut 

kesadaran ekologis mendalam. Frasa “Nyai dipundut léahna, diseja kalinggihanana… ulah wera ku 

salaksa, kula rék ngajaga moal murag najan sasiki” menunjukkan pengakuan atas Nyi Pohaci sebagai 
personifikasi kehidupan yang harus dihormati, bahkan setelah padi dipanen. Secara ekologis, ini 

mencerminkan prinsip non-waste ethic, yakni etika tanpa pemborosan dan penghormatan terhadap 
hasil bumi sekecil apa pun. Ungkapan “moal murag najan sasiki” (takkan jatuh sebutir pun) bukan 
sekadar literal, melainkan simbol moral ekologis: manusia wajib menjaga setiap bentuk kehidupan 

dan hasil alam tanpa merusaknya. Tindakan nutu (menumbuk padi) diiringi jampé ini 
menunjukkan kesadaran bahwa pemanfaatan alam harus disertai tanggung jawab dan rasa syukur 
(Yanuariska et al., 2017).  
 

c. Jampé Nginebkeun 

 
 Prinsip pengembalian alam ke kesuciannya dalam Jampé Nginebkeun, frasa “Niat abdi netebkeun 

Nyi Pohaci dina kasucianana, nyai sumangga linggih dina padaringanana” mencerminkan siklus 

ekologis yang berorientasi pada pengembalian keseimbangan alam. Kata netebkeun (menetapkan 

kembali) dan kasucianana (kesuciannya) menggambarkan prinsip restorasi ekologis: setelah manusia 
mengambil manfaat dari alam (dalam bentuk panen), ia berkewajiban untuk “mengembalikan” 

kehidupan kepada asalnya. Simbol padaringan (lumbung padi) berfungsi sebagai metafora ekologis: 
tempat penyimpanan bukan hanya untuk hasil bumi, tetapi juga ruang kesucian bagi kehidupan 
agar terus lestari. Dalam pandangan Sunda, padaringan adalah representasi rahim bumi yang 
melahirkan dan memelihara kehidupan. Secara ekologis, ini menegaskan gagasan bahwa 
konservasi bukan hanya tindakan teknis, melainkan tindakan spiritual yang berakar pada 

kesadaran akan daur kehidupan. Kasucian yang disebut dalam mantra mencerminkan 
keseimbangan energi kosmik, suatu tatanan ekologis yang harus dijaga agar keberlanjutan 
kehidupan tetap terjamin (Islamiati, 2020). 
 



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif  

kajian ekolinguistik kultural 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1199 

d. Jampé Ngukus 

 

 Keterhubungan unsur alam sebagai media persembahan spiritual dalam Jampé Ngukus, 

kalimat “Bul kukus insun munjul ka luhur ka pangersaning nu suci, seja seba rasaning menyan ka nu jadi 

sasakala raja nu tos madep ka kasucian” memperlihatkan kesadaran ekologis yang tinggi terhadap 

unsur-unsur alam. Asap dupa (bul kukus) menjadi simbol transformasi unsur materi menjadi 
spiritual: api, udara, dan aroma bersatu dalam gerak menuju langit. Proses ini menggambarkan 
daur alam yang berkelanjutan, yakni api membakar, udara mengalir, dan aroma menyebar, 

menandai komunikasi antara manusia dan alam. Secara ekologis, tindakan ngukus mengandung 
kesadaran bahwa unsur alam tidak boleh dianggap mati; setiap elemen memiliki “jiwa” yang dapat 

menyampaikan pesan spiritual. Frasa “pangersaning nu suci” (kehendak yang suci) menegaskan 
bahwa kesucian alam adalah kehendak ilahiah, dan manusia hanya dapat hidup dalam harmoni 
jika menjaga kemurnian unsur-unsur itu (Hendrawan et al., 2015; Miharja et al., 2021).  
 
e. Jampé Ngibing 

 

 Gerak kosmik dan kesadaran ekospiritual manusia Jampé Ngibing menutup rangkaian ritual 

Ngalaksa dengan ekspresi ekospiritual yang paling dinamis. Frasa “Kula rék ngibingan rasa, ngigelan 

buana pancetengah, sing jati ati sing jadi diri” menampilkan simbol tarian kosmik yang mencerminkan 

keterhubungan antara tubuh manusia dan gerak semesta. Secara ekologis, ngibing (menari) 
dipahami sebagai partisipasi manusia dalam ritme alam, yakni angin yang berhembus, air yang 

mengalir, bumi yang berputar, dan kehidupan yang terus berdenyut. Kata rasa dalam mantra ini 
menandakan kesadaran batin yang menyatu dengan alam, sementara buana pancetengah (dunia 
tengah) adalah ruang ekologis tempat manusia berperan sebagai penjaga keseimbangan. Frasa 

penutup “sing jati ati sing jadi diri” mencerminkan ideal etika ekologis Sunda: manusia sejati adalah 
ia yang hatinya murni dan tindakannya selaras dengan alam. Gerak tari dalam konteks ini menjadi 
bentuk doa ekologis, ekspresi rasa syukur atas harmoni kosmos dan komitmen menjaga kesucian 
kehidupan. 
 

 Secara keseluruhan, mantra Ngalaksa memancarkan pandangan ekospiritual Sunda, suatu 
pandangan yang menyatukan kesadaran ekologis dan spiritual dalam keseimbangan kosmos. 

Setiap jampé dalam ritual Ngalaksa menandai fase ekologis: Nyimpen Paré di Leuit (pelestarian hasil 

bumi), Nutu (pengelolaan sumber daya dengan tanggung jawab), Nginebkeun (pengembalian energi 

ke asalnya), Ngukus (pemujaan elemen alam), dan Ngibing (penyatuan diri dengan alam semesta). 

Melalui struktur linguistik yang puitik dan simbolisme alam yang mendalam, mantra Ngalaksa 
mengajarkan etika ekologis berbasis kearifan lokal: bahwa manusia bukan penguasa bumi, 
melainkan bagian dari jaringan kehidupan yang harus dijaga keseimbangannya dengan kasih, 
kesucian, dan kesadaran batin (Hendrawan et al., 2015; Islamiati, 2020; Malik & Wachyudin, 
2022; Miharja et al., 2021; Yanuariska et al., 2017) . 
 
3. Pandangan Masyarakat atas Simbol Spiritual dan Pandangan Ekologis 

 

 Berdasarkan hasil wawancara mendalam dengan ketua rurukan, tokoh budaya, serta 

masyarakat adat di Rancakalong, ditemukan bahwa simbol spiritualitas dalam mantra Ngalaksa 
masih memegang peran penting dalam kehidupan kultural masyarakat, meskipun kini menghadapi 

tantangan serius akibat modernisasi dan perubahan nilai sosial. Ketua rurukan menuturkan bahwa 
kekuatan spiritual yang terkandung dalam mantra, sebagai jembatan antara manusia, alam, dan 
Sang Pencipta; perlahan mulai tergerus oleh menurunnya minat generasi muda terhadap praktik 
budaya sakral. Pergeseran ini tidak hanya disebabkan oleh pengaruh globalisasi, tetapi juga oleh 
lemahnya transmisi nilai-nilai lisan yang dulu dijaga ketat dalam sistem pewarisan tradisi. Tokoh 

budaya lokal, Pak Dian, menekankan bahwa simbol-simbol spiritual seperti penyebutan Nyi Pohaci 



Ai Rohmawati & Tedi Permadi 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1200 

Sanghyang Sri bukan sekadar entitas mitologis, melainkan manifestasi kesadaran kosmis yang 
menyatukan manusia dengan ritme ekologis alam dan prinsip ketuhanan yang hidup di dalamnya. 

 Salah satu contoh yang paling kuat dalam menampilkan simbolisme spiritual adalah Jampé 

Nyimpen Paré di Leuit, terutama pada baris “Menyan putih nyambuang ka awang-awang, ngagenclang 

nyorang sukmaning pohaci.” Bait ini memvisualisasikan komunikasi simbolik antara manusia dan 
kekuatan spiritual penjaga kesuburan bumi melalui elemen alam seperti asap, udara, dan cahaya. 
Dalam perspektif masyarakat adat, setiap tuturan dalam mantra merupakan doa yang menegakkan 
harmoni antara tubuh, sukma, dan lingkungan hidup. Warga adat menegaskan bahwa keberadaan 

simbol spiritual dalam mantra Ngalaksa tidak hanya berfungsi sebagai ritual verbal, tetapi sebagai 
mekanisme ekologis untuk menjaga keteraturan alam semesta dan ketenangan batin manusia.  
 Berdasarkan hasil wawancara lanjutan, ditemukan bahwa banyak generasi muda 

Rancakalong kini tidak lagi memahami lapisan makna spiritual dalam baris-baris seperti “Mangka 

welas mangka asih, asih ka badan awaking” dari Jampé Nyimpen Paré di Leuit, yang sejatinya 
menyiratkan kasih universal antara manusia dan seluruh ciptaan. Ketika pemaknaan simbolik 
terhadap teks ritual mulai hilang, maka nilai-nilai religio-ekologis yang terkandung di dalamnya 
turut memudar. Hilangnya kesadaran terhadap simbol spiritual bukan hanya berarti hilangnya 
tradisi verbal, tetapi juga mengindikasikan melemahnya fungsi sosial, etis, dan ekologis dari 

mantra Ngalaksa. Dalam konteks ini, degradasi makna mantra mencerminkan degradasi kesadaran 
ekologis itu sendiri, karena dalam pandangan Sunda tradisional, kerusakan moral manusia selalu 
berhubungan langsung dengan kerusakan alam. 
 Wawancara dengan tokoh budaya mengungkapkan bahwa setiap ungkapan dalam mantra 

Ngalaksa sesungguhnya memuat ajaran moral ekologis yang diwariskan melalui bahasa ritual. 

Struktur leksikal seperti bayu (angin), bumi (tanah), cai (air), sukma (jiwa), dan rasa (perasaan) tidak 
hanya berfungsi sebagai penanda alamiah, tetapi juga sebagai elemen kosmologis yang 
mencerminkan pandangan dunia masyarakat agraris Sunda, yakni bahwa kehidupan adalah 
jaringan ekologis dan spiritual yang saling terhubung. Dalam pandangan ini, bahasa tidak hanya 
menyampaikan makna, tetapi juga membentuk realitas ekologis. Setiap kata dalam mantra 
berfungsi sebagai energi verbal yang menjaga keseimbangan antara unsur alam dan dimensi 
spiritual manusia. 

 Ketua rurukan menegaskan kembali bahwa doa-doa dalam mantra Ngalaksa tidak boleh 
dipahami sebagai praktik simbolik semata, melainkan sebagai tindakan ekospiritual performatif 
yang mengikat manusia dengan kekuatan unsur alam. Pembacaan mantra diiringi kesadaran untuk 
menyatukan unsur bumi, air, angin, dan api dalam keseimbangan kosmos, yang sekaligus 
merepresentasikan keharmonisan tubuh, jiwa, dan semesta.  
 Dari keseluruhan pandangan masyarakat adat dan hasil observasi lapangan, dapat 

disimpulkan bahwa simbol spiritual dalam mantra Ngalaksa adalah representasi dari etika 
ekospiritual Sunda, yakni suatu sistem pengetahuan lokal yang menyatukan kosmologi, moralitas, 
dan ekologi dalam satu kesadaran kolektif. Setiap mantra berfungsi sebagai media penghubung 
antara manusia dan alam, di mana bahasa menjadi sarana untuk menegakkan keseimbangan 
spiritual dan ekologis. Krisis makna yang terjadi akibat modernisasi bukan sekadar hilangnya ritual 
verbal, tetapi juga melemahnya fondasi epistemologis budaya Sunda yang berpijak pada prinsip 

kesucian alam dan keharmonisan batin. Oleh karena itu, pelestarian mantra Ngalaksa tidak hanya 
bermakna menjaga warisan sastra lisan, tetapi juga menjaga sistem pengetahuan ekologis dan 
spiritual yang menjadi dasar keberlanjutan kehidupan masyarakat Rancakalong dan kebudayaan 
Sunda secara keseluruhan. 
  
 
D. Penutup 

 

 Berdasarkan pemaparan pada bagian Pendahuluan, khususnya telaah penelitian terdahulu, 
penelitian ini menegaskan adanya celah kajian terkait pemaknaan nilai ekologis melalui bahasa 
sakral dalam tradisi lisan Sunda yang belum dibahas secara mendalam dalam studi ekolinguistik 



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif  

kajian ekolinguistik kultural 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1201 

maupun antropolinguistik sebelumnya. Dengan mengintegrasikan perspektif ekolinguistik kultural 

dan pendekatan antropologis-linguistik, penelitian ini menunjukkan bahwa mantra Ngalaksa bukan 
sekadar tuturan ritual, melainkan representasi sistem pengetahuan ekospiritual masyarakat agraris 
Sunda. Hasil penelitian memperkuat argumen bahwa bahasa ritual berfungsi sebagai medium 
pewarisan nilai ekologis, etika lingkungan, dan kosmologi lokal yang menempatkan manusia 
sebagai bagian integral dari jaringan kehidupan alam, bukan sebagai penguasa atasnya . 
 Ditinjau dari Metode dan Pembahasan, pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus dan 
etnografi terfokus terbukti efektif dalam mengungkap makna simbolik, struktur linguistik, dan 
fungsi ekologis mantra Ngalaksa secara kontekstual. Analisis terhadap rangkaian mantra atau 

jampé, mulai dari Jampé Nyimpen Paré di Leuit, Jampé Nutu, Jampé Nginebkeun, Jampé Ngukus, hingga 

Jampé Ngibing; menunjukkan bahwa setiap tahap ritual merepresentasikan fase ekologis yang saling 
berkelindan: pelestarian hasil bumi, tanggung jawab pemanfaatan alam, pengembalian energi 

kehidupan, pemujaan unsur alam, dan penyatuan manusia dengan kosmos. Mantra Ngalaksa dapat 
dipahami sebagai teks ekologi budaya yang bersifat performatif, di mana bahasa, tindakan ritual, 
dan kesadaran ekologis menyatu dalam praktik budaya yang hidup. 
 Namun demikian, penelitian ini memiliki beberapa limitasi. Fokus kajian yang terbatas pada 
komunitas Rancakalong menyebabkan temuan belum dapat digeneralisasikan ke seluruh 
masyarakat Sunda atau tradisi agraris Nusantara lainnya. Selain itu, tidak semua teks mantra 
berhasil didokumentasikan secara lengkap, sehingga sebagian analisis masih bergantung pada 
fragmen teks dan ingatan kolektif informan. Penelitian ini juga belum mengukur secara empiris 

dampak konkret nilai-nilai ekospiritual mantra Ngalaksa terhadap perilaku ekologis masyarakat 
kontemporer. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk memperluas wilayah kajian 
secara komparatif, mengombinasikan pendekatan ekolinguistik dengan studi pendidikan 
lingkungan atau ekologi budaya, serta mengkaji proses transmisi dan transformasi makna mantra 

di kalangan generasi muda. Upaya tersebut penting agar tradisi lisan seperti Ngalaksa tidak hanya 
dipertahankan sebagai warisan budaya takbenda, tetapi juga dimaknai ulang sebagai sumber 
reflektif bagi penguatan kesadaran ekologis dan pembangunan berkelanjutan berbasis kearifan 
lokal. 
  
 

Daftar Pustaka 

  
Andestend, A., Asmahasana, S., Pebriani, L., & Shaliha, G. P. A. (2024). Serawai sebagai bahasa 

minoritas (sebuah kajian ekolinguistik dalam pembelajaran dan pemertahanan). Diglosia: 

Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 7(2), 187–198. 
https://doi.org/10.30872/diglosia.v7i2.913 

Bauman, R. (1992). Folklore, cultural performances, and popular entertainments: A communications-

centered handbook. Oxford University Press. 

Changizi, P. (2024). Ecotranslation: A metaphorical comparison between ecology and social 

systems theory. Translation and Interpreting Research, 1(3), 29–39. 
https://doi.org/10.22054/tir.2024.76047.1013 

Chomsky, N. (2002). Syntactic structures. Walter de Gruyter. 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (5th ed.). SAGE Publications. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five 

approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Danandjaja, J. (2002). Folklor Indonesia. Pustaka Utama Grafiti. 

Ekadjati, E. S. (1995). Kebudayaan Sunda: Suatu pendekatan sejarah. Pustaka Jaya. 



Ai Rohmawati & Tedi Permadi 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1202 

Fill, A., & Mühlhäusler, P. (Eds.). (2001). The ecolinguistics reader: Language, ecology and environment. 
Continuum. 

Finnegan, R. (1992). Oral traditions and the verbal arts: A guide to research practices. Routledge. 

Gea, T. B. (2021). Orientasi nilai budaya masyarakat Nias dalam Maena pada upacara Falöwa. 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 4(4), 487–498. 
https://doi.org/10.30872/diglosia.v4i4.215 

Geertz, C. (1992). Tafsir kebudayaan (B. Susanto, Ed.). Kanisius. 

Geertz, C., & Darnton, R. (2017). The interpretation of cultures. Basic Books. 

Gerbig, A. (2003). The ecolinguistics reader: Language, ecology and environment. Language and 

Intercultural Communication, 3(1), 80–82. https://doi.org/10.1080/14664200308668051 

Henry, A. (2004). Variation and syntactic theory. In J. K. Chambers, P. Trudgill, & N. Schilling-

Estes (Eds.), The handbook of language variation and change (pp. 267–282). Blackwell Publishing. 
https://doi.org/10.1002/9780470756591.ch11 

Islamiati, Y. (2020). Kajian etnobotani budaya Ngalaksa di Kecamatan Rancakalong Kabupaten 

Sumedang. Ekologia, 20(2), 64–72. 

Ismaniar, N., & Chandra, O. H. (2024). Metafora konsep alam dalam ungkapan tradisional 

Bangka: Analisis kognitif semantik. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 

7(2), 175–186. https://doi.org/10.30872/diglosia.v7i2.886 

Kluckhohn, C. (1942). Myths and rituals: A general theory. Harvard Theological Review, 35(1), 45–
79. https://doi.org/10.1017/S0017816000005150 

Knoblauch, H. (2005). Focused ethnography. Forum: Qualitative Social Research, 6(3). 
https://doi.org/10.17169/fqs-6.3.20 

Mack, N., Woodsong, C., MacQueen, K. M., Guest, G., & Namey, E. (2005). Qualitative research 

methods: A data collector’s field guide. Family Health International. 

Malik, M. M. M., & Wachyudin, W. (2022). Telaah konteks penuturan mantra perkawinan pada 

masyarakat adat Rancakalong. Pupujian: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 1(1), 45–56. 

Manić, N. (2026). Translation as a form of language activism: An ecolinguistic perspective. 
Language Sciences, 113, Article 101770. https://doi.org/10.1016/j.langsci.2025.101770 

Melina, M., & Azeharie, S. S. (2019). Ritual sajen pada penganut Sunda Wiwitan (Studi 

komunikasi budaya pada penganut Sunda Wiwitan). Koneksi, 3(2), 427–434. 
https://doi.org/10.24912/kn.v3i2.6431 

Miharja, D., Wahida, E., & Huriani, Y. (2021). Makna ritual sesajen dalam Ajar Pikukuh Sunda 
(Sunda Wiwitan): Studi terhadap penganut Ajar Pikukuh Sunda di Padepokan Bumi Dega 

Sunda Academy Bandung. Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 4(2), 125–142. 
https://doi.org/10.14421/lijid.v4i2.2810 

Murchison, J. M. (2010). Ethnography essentials: Designing, conducting, and presenting your research. 
Wiley. 

Ong, W. J. (1982). Orality and literacy: The technologizing of the word. Methuen. 

Ong, W. J., & Hartley, J. (2013). Orality and literacy (3rd ed.). Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780203103258 

Poole, G. (2011). Syntactic theory. Bloomsbury Publishing. 



Simbol spiritualitas dan pandangan ekologis mantra ngalaksa dalam perspektif  

kajian ekolinguistik kultural 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1203 

Rijal, S. (2018). Budaya agraris dalam konsep idiom bahasa Indonesia: Kajian antropolinguistik. 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya, 1(1), 45–52. 
https://doi.org/10.30872/diglosia.v1i1.8 

Saputra, A. W. (2024). Menjadi etnografer transmanusia untuk penelitian humaniora 

multisemesta. KLAUSA: Kajian Linguistik, Pembelajaran Bahasa, dan Sastra, 8(2), 45–63. 
https://doi.org/10.33479/klausa.v8i2.1102 

Schechner, R. (2013). Performance studies: An introduction (3rd ed.). Routledge. 

Sibarani, R. (2012). Kearifan lokal: Hakikat, peran, dan metode tradisi lisan. Asosiasi Tradisi Lisan 
(ATL). 

Sibarani, R. (2015). Pendekatan antropolinguistik terhadap kajian tradisi lisan. RETORIKA: Jurnal 

Ilmu Bahasa, 1(1), 1–17. 

Stanlaw, J. (2020). Ecolinguistics. The International Encyclopedia of Linguistic Anthropology, 1–12. 
https://doi.org/10.1002/9781118786093.iela0110 

Steffensen, S. V., & Fill, A. (2014). Ecolinguistics: The ecology of language and science. Language 

Sciences, 41, 1–5. https://doi.org/10.1016/j.langsci.2013.08.003 

Sumartias, S., Alimuddin, A., Subekti, P., Bakti, I., Nugraha, A. R., Perbawasari, S., & Romli, R. 
(2019). Tarawangsa as a traditional communication media in the information dissemination 

based on local wisdom. Library Philosophy and Practice, 3(5), 1–17. 

Uyanne, C. M., Onuoha, E. C., & Osigwe, N. A. (2017). Ecolinguistic perspective: Dialectics of 

language and environment. Awka Journal of English Language and Literary Studies, 5(1), 150–169. 

Wulan, D. A. (2024). Perwujudan nilai sosial dan pelestarian budaya dalam ritual bersih desa 

Tlogomas Malang: Tinjauan antropolinguistik. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan 

Pengajarannya, 7(4), 673–682. https://doi.org/10.30872/diglosia.v7i4.1067 

Yanuariska, Y. Y., Sudaryat, Y., & Isnendes, R. (2017). Tradisi Nyalin dalam kehidupan 

masyarakat Sunda (Kajian struktur dan etnopedagogik). Lokabasa, 8(2), 223–243. 
https://doi.org/10.17509/jlb.v8i2.14204 

Zhang, R., & He, W. (2020). Human-nature relationships in experiential meaning: Transitivity 

system of Chinese from an ecolinguistic perspective. Journal of World Languages, 6(3), 217–235. 
https://doi.org/10.1080/21698252.2020.1819519 

 

 
 

  



Ai Rohmawati & Tedi Permadi 

Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, dan Pengajarannya 

Vol. 8 No. 4 (2025) pp. 1191—1204 

1204 

 

 

 

Open Access This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which permits use, sharing, adaptation, distribution and reproduction in any 

medium or format as long as you give appropriate credit to the original author(s) and the source, provide a link to the Creative Commons 
license, and indicate if changes were made. If you remix, transform, or build upon the material, you must distribute your contributions 

under a CC BY-SA 4.0 license. The images or other third-party material in this work are included under the Creative Commons license, 
unless indicated otherwise in a credit line to the material. 


