Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika

Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) ¢-ISSN: 2621-8135
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei p-ISSN: 2621-8151
Vol. 8 No.2 (Des. 2025) hlm: 377-394 DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.668
Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu

Munus Triplex Transformatif: Reinterpretasi Jabatan
Kristus Menjawab Usulan Ekspansi Sahabat-Pelayan dari
Moltmann dan Nugent

Janrio Fernando Siagian”
' Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta, Indonesia
Y Email: janrio.siagian @stftjakarta.ac.id

Diterima: 14 Mei 2025 Direvisi: 24 Agustus 2025 Disetujui: 11 September 2025

Abstract

The concept of the triplex munus, Christ as prophet, priest, and king, has been
a dominant paradigm since the Reformation through the thought of John Calvin.
The changing landscape of the church has prompted a reconsideration of its
relevance. Jiirgen Moltmann and John C. Nugent have suggested expanding it to a
quadruplex munus by adding friend and servant, but this article critiques this
approach for its tendency to reinforce the framework of tradition and shift attention
from spiritual depth to a purely social orientation. Based on qualitative methods
and an intertheological synthesis of classical and contemporary sources, this study
proposes a transformative triplex munus that maintains the classical structure
while enriching its meaning through two inter-office dimensions: relational (friend)
and actional (servant). The results show that the transformative triplex munus
maintains doctrinal continuity while encouraging participatory, egalitarian, and
context-sensitive church praxis without the addition of a fourth office. The
relational dimension guides liberating proclamation, while the actional dimension
directs priesthood and kingship as concrete services to many. This framework
provides operational guidelines for contemporary church proclamation,
reconciliation, and leadership.

Keywords: Christ; King; Munus Quadruplex;, Munus Triplex, Priest; Prophet.

Abstrak

Konsep munus triplex, yakni Kristus sebagai nabi, imam, dan raja, telah
menjadi paradigma dominan sejak Reformasi melalui pemikiran Yohanes Calvin.
Perubahan lanskap gereja mendorong peninjauan ulang relevansinya. Jiirgen

Copyright©2025, Janrio Fernando Siagian. | 377
Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0)


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei

378 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Moltmann dan John C. Nugent mengusulkan perluasan menjadi munus quadruplex
dengan menambahkan sahabat dan pelayan, namun artikel ini mengkritisi
pendekatan tersebut karena berisiko mengaburkan kerangka tradisi dan menggeser
perhatian dari kedalaman spiritual ke orientasi sosial semata. Berbasis metode
kualitatif melalui sintesis interteologis atas sumber klasik dan kontemporer,
penelitian ini menawarkan munus triplex transformatif yang mempertahankan
struktur klasik sekaligus memperkaya makna melalui dua dimensi lintas jabatan:
relasional (sahabat) dan aksional (pelayan). Hasil penelitian menunjukkan bahwa
munus triplex transformatif mampu menjaga kesinambungan doktrinal sambil
mendorong praksis gereja yang partisipatif, egaliter, dan peka konteks tanpa
penambahan jabatan keempat. Dimensi relasional menuntun pewartaan yang
membebaskan, sedangkan dimensi aksional mengarahkan keimaman dan kerajaan
sebagai pelayanan yang nyata bagi banyak orang. Kerangka ini memberi pedoman
operasional bagi pewartaan, pendamaian, dan kepemimpinan gereja kontemporer.

Kata-Kata Kunci: Imam; Kristus; Munus Quadruplex; Munus Triplex; Nabi; Raja.

Pendahuluan

Munus triplex (peran Kristus sebagai nabi, imam, dan raja)! telah menjadi
paradigma utama dalam teologi Kristen sejak Reformasi. Model ini dipopulerkan
oleh Yohanes Calvin dan diadopsi dalam tradisi Reformed serta Katolik.>? Namun,
beberapa teolog kontemporer, seperti Jirgen Moltmann dan John C. Nugent,
mengusulkan perluasan ke munus quadruplex dengan menambahkan peran Kristus
sebagai sahabat3 dan pelayan.* Secara khusus, Nugent dalam karyanya The
Fourfold Office of Christ memberikan argumen kuat tentang perlunya penambahan
peran “pelayan”, dengan tujuan mengarahkan gereja menjadi agen perubahan sosial
yang aktif, berbeda dari Moltmann yang lebih menitikberatkan pada aspek
relasional yang inklusif melalui konsep persahabatan. Kedua konsep tersebut

! Dalam penelitiannya, Pakphan menyadari bahwa penyebutan urutan terhadap munus triplex
di sepanjang zaman tidak konsisten. Terkadang nabi, imam, dan raja; terkadang raja, imam, dan
nabi. Senada dengan Pakpahan, maka penelitian ini juga secara konsisten menggunakan nabi, imam,
dan raja. Lih. Binsar Jonathan Pakpahan dan Gunawan Simatupang, “Analisis Konsep Teologis
Jabatan Imam, Raja, dan Nabi yang dilekatkan kepada Pendeta HKBP,” Voice Of Wesley 5, no. 2
(2022): 46, doi:10.36972/jvow.v5i2.147.

2 Glenn R Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” Bibliotheca Sacra 176,
no. 702 (2019): 174-75.

3 Lih. Joas Adiprasetya, “Revisiting Jiirgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,”
International Journal for the Study of the Christian Church 21, no. 2 (8 Maret 2021): 2,
doi:10.1080/1474225X.2021.1942618.

4 Lih. John C Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church
and Word (Eugene, OR: Cascade Books, 2024), 14.



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 379

bertujuan mengaktualisasi munus triplex dengan tantangan gereja masa kini yang
lebih relasional dan aksional dibandingkan model kepemimpinan yang hierarkis.

Moltmann mengkritik model kepemimpinan gereja yang cenderung hierarkis
dan eksklusif. Baginya, hal tersebut disebabkan oleh konsep munus triplex, yang
berasal dari masyarakat otoriter. Nilai-nilai simbolis dari metafora yang digunakan
pun tertransfer kepada Yesus.®> Meminjam penelitian Susanta, kritik terhadap model
kepemimpinan tersebut diperjelas oleh Moltmann dalam 7Trinity and the Kingdom,
di mana ia menyebut bahwa gereja sering kali lebih menyerupai struktur kekuasaan
dibandingkan komunitas persahabatan.® Maka, ia mengajukan perluasan peran
Kristus, yakni sebagai sahabat. Tujuannya untuk membangun komunitas yang
terbuka dan menolak pola kepemimpinan elitis. Hal ini sejalan dengan Yohanes
15:15, di mana Yesus menyatakan bahwa hubungan-Nya dengan para murid bukan
berdasarkan ketundukan relasi tuan-hamba, tetapi persahabatan.’ Sebaliknya,
Nugent berpendapat bahwa kepemimpinan Kristus lebih baik dipahami dalam
dimensi pelayanan.® la mengajukan penambahan peran sebagai pelayan, yang
menempatkan Kristus dalam solidaritas dengan kaum tertindas, sebagaimana
terlihat dalam Markus 10:45.

Meskipun gagasan penambahan tersebut menarik, terdapat beberapa
tantangan teologis dan praktis yang perlu dievaluasi. Apakah munus quadruplex
memiliki dasar teologis dan historis yang kuat? Bagaimana pengaruhnya terhadap
struktur kepemimpinan gereja? Apakah model ini mempermudah gereja dalam
menjawab tantangan sosial modern, atau justru menciptakan ambiguitas dalam
kepemimpinan Kristen? Tiga pertanyaan tersebut mengindikasikan adanya
ketegangan antara pemeliharaan struktur teologis klasik dan upaya kontekstualisasi
gereja masa kini.

Beberapa penelitian terdahulu di atas menempuh sedikitnya tiga arus untuk
merelevansikan munus triplex. Pertama, memperluasnya menjadi munus
quadruplex: Moltmann menambahkan “sahabat”. Kedua, menambahkan “pelayan”
sebagai jabatan yang terlupakan, jejaknya tampak pada Kraemer® dan dibangun
tipologis oleh Nugent. Ketiga, mengganti susunan klasik dengan munus triplex

3 Jiirgen Moltmann, The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle, trans. oleh M.
Douglas Meeks (London: SCM Press, 1978), 54.

® Yohanes Krismantyo Susanta, “Menjadi Sesama Manusia: Persahabatan sebagai Tema
Teologis dan Implikasinya bagi Kehidupan Bergereja,” DUNAMIS 2 (2018): 107.

7 Moltmann, The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle, 56.

8 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word, 23.

° Joas Adiprasetya, Berteologi dalam Iman: Dasar-dasar Teologi Sistematika-Konstruktif
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023), 182.



380 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

baru: sahabat-pelayan-orang asing, lalu menempatkannya secara dialektis
berhadapan dengan triplex klasik.!” Bahkan, ada juga literatur yang menyinggung
perluasan lain seperti hakim, kesatria, gembala, dan orang bijak.!' Namun semua
arus itu berpijak pada penambahan atau penukaran jabatan, sehingga menyisakan
celah: belum ada kerangka yang secara eksplisit mempertahankan tiga jabatan
klasik sambil memperlakukan ‘“sahabat-pelayan™ sebagai dimensi lintas-jabatan
(relasional-aksional).

Sehingga, penelitian ini bertujuan merespons celah tersebut melalui
reinterpretasi munus triplex yang tetap menjaga kerangka klasik, namun
membacanya ulang melalui lensa relasional dan aksional, sehingga mampu
menjawab kebutuhan eklesiologis zaman ini tanpa harus menambah jabatan baru.
Penelitian ini berargumen, dalam konteks ketegangan antara warisan klasik dan
tantangan kontemporer, munus triplex transformatif sebagai hasil reinterpretasi
dengan lensa relasional (sahabat) dan aksional (pelayan) memberikan alternatif
yang konstruktif untuk menjaga kontinuitas doktrinal sekaligus mendorong praksis
gereja yang partisipatif, tanpa perlu menambah jabatan keempat.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan konstruktif-
teologis, yang tidak hanya mendeskripsikan fenomena teologis, tetapi juga
menyusun konsep teologi baru yang relevan dengan konteks zaman. Pendekatan ini
sejalan dengan tujuan penelitian, yaitu mereinterpretasi konsep munus triplex tanpa
menambah jabatan baru, namun dengan mengintegrasikan nilai relasional dan
aksional dari gagasan Moltmann dan Nugent. Penelitian ini menggunakan sintesis
interteologis, yaitu menggabungkan berbagai pandangan lintas tradisi (Reformed,
Katolik, Ekumenis) dan lintas periode (dari era klasik hingga modern). Pendekatan
lintas-sumber ini dipakai sebagai dasar untuk mengembangkan kerangka teologis
alternatif yang tetap menjaga kontinuitas doktrinal klasik sembari merespons
konteks kini. Sintesis ini menghubungkan perspektif Yohanes Calvin dalam
Institutio Christianae Religionis, dokumen Lumen Gentium dari Konsili Vatikan II,
serta The Church: Toward a Common Vision dart WCC. Pendekatan ini menjaga
kesetiaan pada ortodoksi teologis sambil terbuka pada pembaruan makna yang
kontekstual. Dengan demikian, konsep munus triplex transformatif tidak
menggantikan struktur klasik, tetapi memperkaya maknanya dengan dimensi

10 Thid.
' Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 175.



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 381

sahabat dan pelayan. Prosedur penelitian mencakup tiga tahap. Tahap pertama,
menguraikan kajian historis terhadap akar biblis dan perkembangan teologis munus
triplex. Tahap kedua, analisis kritis terhadap model munus quadruplex Moltmann
dan Nugent. Tahap ketiga, formulasi konstruktif yang menyatukan elemen
relasional dan aksional dalam kerangka klasik. Pendekatan konstruktif semacam ini
sejalan dengan pandangan Joas Adiprasetya bahwa teologi konstruktif adalah usaha
membangun “rumah iman” dengan bahan-bahan dari tradisi dan konteks sosial,
bersifat naratif, relasional, interdisipliner, dan terbuka terhadap sumber non-
teologis. Teologi konstruktif ibarat “bricolage”, yaitu merakit makna dari reservoir
tradisi dan pengalaman umat. la bersifat interpretif, artistik, dan menolak klaim
universal-objektif atas satu bentuk teologi. Oleh karena itu, seperti disampaikan
Adiprasetya, teologi haruslah historis, lokal, dan multitekstual. Menyuarakan iman
yang hidup melalui keterlibatan sosial dan pembacaan yang kreatif terhadap teks
dan realitas.'?

Hasil dan Pembahasan
Akar Biblis dan Historis Munus Triplex

Yohanes Calvin, dalam Institutio Christianae Religionis, menegaskan bahwa
munus triplex merupakan fondasi utama dalam memahami karya penyelamatan
Kristus. Menurut Calvin, konsep tersebut mencerminkan bagaimana Kristus
berbicara atas nama Allah (nabi), menjadi perantara manusia dan Allah (imam),
serta memimpin umat-Nya sebagai raja yang adil dan penuh kasih.'> Dalam tradisi
Katolik, munus triplex juga diadopsi, terutama setelah Konsili Vatikan II (1962—
1965). Dokumen Lumen Gentium menekankan bahwa tiga jabatan ini tidak hanya
diterapkan pada hierarki gereja, tetapi juga pada seluruh umat beriman.'*

Perluasan definisi awam yang dibahas dan dituangkan oleh Katolik dalam
Lumen Gentium ini patut diapresiasi. Meskipun konsep ini diterima secara luas,
kritik mulai bermunculan terkait penerapannya dalam gereja. Anastasia Wendlinder
menunjukkan bahwa dalam praktiknya, munus triplex sering kali lebih berfungsi
sebagai justifikasi hierarki gereja daripada sebagai prinsip kepemimpinan yang

12 Lih. Adiprasetya, Berteologi dalam Iman: Dasar-dasar Teologi Sistematika-Konstruktif,
24-37.

13 Yohanes Calvin, Institutio: Pengajaran Agama Kristen, trans. oleh Winarsih dkk. (Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2024), 117.

4 R. P. R Hardawiryana, penerj., Lumen Gentium (Terang Bangsa-bangsa) (Jakarta:
Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI, 1990), 62-63.



382 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

membebaskan. > Artinya, secara doktrinal Lumen Gentium telah menunjukkan
keterbukaan dan pemerataan, tapi secara nyata belum diejawantahkan secara
optimal.

Munus triplex sering dipahami sebagai refleksi dari figur-figur dalam
Perjanjian Lama yang memiliki peran serupa. Misalnya, Musa sebagai nabi, Harun
sebagai imam, dan Daud sebagai raja, semuanya dianggap sebagai gambaran
tipologis dari Mesias pemimpin ideal umat Israel.'® Kristus sebagai penggenapan
munus triplex menunjukkan bahwa ketiga jabatan ini bukan sekadar simbolisme
teologis, tetapi juga mencerminkan aspek esensial dari misi penyelamatan Kristus.
Dalam pemikiran Kreider, Kristus bukan hanya memenuhi peran sebagai nabi,
imam, dan raja, tetapi juga memulihkan potensi manusia yang hilang akibat
kejatuhan dosa. !” Dalam kerangka berpikir demikian, Kreider tidak melihat
tipologi-tipologi tersebut berpotensi menimbulkan masalah dikemudian hari.

Perjanjian Lama menyaksikan akar mendalam dari munus triplex. Salah satu
aspek penting yang sering diabaikan dalam diskusi teologi modern adalah fakta
bahwa ketiga jabatan ini bukan sekadar peran, tetapi juga jabatan yang secara
khusus diurapi oleh Allah. Dalam tradisi Israel, pengurapan (mashach dalam
bahasa Ibrani) adalah tindakan simbolis yang menunjukkan bahwa seseorang telah
dipilih secara ilahi untuk tugas tertentu. Tiga kelompok utama yang menerima
pengurapan adalah nabi, imam, dan raja.'®

Imam diurapi untuk melaksanakan tugas perantara antara manusia dan Allah.
Mereka ditahbiskan melalui ritual pengurapan minyak sebagai tanda kekudusan
dan pemisahan untuk tugas pelayanan di hadapan Tuhan (Kel. 30:30, Im. 8:12).
Raja menerima pengurapan sebagai tanda bahwa ia dipilih oleh Allah untuk
memerintah Israel dengan keadilan dan hikmat. Contohnya adalah pengurapan Saul
(1Sam. 10:1) dan Daud (1Sam. 16:13). Nabi tidak selalu diurapi dengan minyak
seperti imam dan raja, tetapi mereka diurapi dengan Roh Allah untuk
menyampaikan firman Allah dan menegur umat, termasuk imam dan raja, yang
menyimpang (Yes. 61:1, 1Raj.19:16). Makna pengurapan dalam konteks munus

15 Anastasia Wendlinder, “Empowered as King, Priest and Prophet: The Identity of Roman
Catholic Laity in the People of God,” New Blackfriars, 9 Maret 2014, 175, doi:10.1111/j.1741-
2005.2012.01510.x.

16 Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 175; Namun perlu dicatat,
kendati Yesus dianggap sebagai penggenapan munus triplex, yang merupakan wakil Allah
memimpun umat (PL), Yesus Kristus adalah pribadi Allah itu sendiri. Lih. Raidin Sinaga, “Imamat
dan Kenabian,” Logos 12, no. 1 (2015): 35.

17 Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 179.

18 Sinaga, “Imamat dan Kenabian,” 34.



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 383

triplex ini menjadi kunci dalam pembahasan lebih lanjut. Kristus tidak hanya
menjalankan tiga peran: nabi, imam, dan raja. Ia juga diurapi secara unik oleh
Allah sebagai Mesias (Christos dalam bahasa Yunani, yang berarti “Yang
Diurapi”)."?

Perjanjian Baru menegaskan bahwa Yesus menggenapi ketiga jabatan yang
diurapi ini: sebagai nabi, Yesus datang untuk menyampaikan firman Allah. Sebagai
imam, Yesus menjadi pengantara antara manusia dan Allah serta
mempersembahkan diri-Nya sebagai korban penebusan dosa. Sebagai raja, Yesus
menerima otoritas dari Allah untuk memerintah dunia dalam kebenaran dan
keadilan. Dengan memahami dimensi pengurapan ini, terlihat bahwa munus triplex
bukan sekadar tiga fungsi yang dijalankan Yesus, tetapi merupakan tiga dimensi
dari satu pengurapan ilahi yang unik. Hal ini juga menjadi dasar mengapa gereja
sejak awal memahami Yesus sebagai Mesias yang diurapi untuk menjalankan
ketiga jabatan ini secara sempurna.?’

Pada awal dipopulerkannya, Yohanes Calvin melihat ketiga jabatan Kristus
ini sebagai aspek fundamental dari karya penyelamatan Kristus, yang harus
dipahami secara holistik. 2! Calvin menyusun konsep munus triplex untuk
menguraikan misi penebusan Kristus secara holistik, serta menjadi dasar yang kuat
bagi iman yang bertumpu pada karya kenabian, keimaman, dan kerajaan Kristus. Ia
menyebutkan, “Therefore, in order that faith may find a firm basis for salvation in
Christ, and thus rest in him, this principle must be laid down: the office enjoined
upon Christ by the Father consists of three parts. For he was given to be prophet,
king, and priest.”*?

Calvin melihat bahwa peran Kristus sebagai nabi adalah yang menyampaikan
firman Allah dan mengajarkan kebenaran kepada manusia. Sebagai imam, Kristus
mempersembahkan diri-Nya sebagai korban untuk menghapus dosa umat manusia,
dan sebagai raja, Kristus memerintah dan memimpin umat-Nya menuju
keselamatan.?® Bagi Jonathan Pratt, dalam konteks reformasi, ia menilai Calvin
mengembangkan konsep munus triplex tidak hanya untuk memperjelas identitas
dan peran Kristus sebagai pusat kehidupan rohani, tetapi juga sebagai bentuk kritik

19 Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 179.

20 Ibid., 187.

2 Anthony Ekpo, “The Sensus Fidelium and the Threefold Office of Christ: A
Reinterpretation of Lumen Gentium No. 12,” Theological Studies 76, no. 2 (8 Maret 2015): 333.

22 Hugh Thomson Kerr, ed., A Compend of the Institutes of the Christian Religion by John
Calvin (Philadelphia: Presbyterian Board of Christian Education, 1939), 78; Calvin, Institutio:
Pengajaran Agama Kristen, 117.

2 Calvin, Institutio: Pengajaran Agama Kristen, 118-20.



384 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

terhadap Gereja Katolik yang dianggap telah mengalami korupsi dan
penyalahgunaan kekuasaan.?* Sehingga, sembari meletakkan dasar iman Kristen,
Calvin juga hendak mengangkat ke permukaan fungsi kenabian Kristus untuk
menegaskan otoritas pengajaran yang murni dan benar, mengingat Gereja Katolik
dianggap telah menyimpangkan pengajaran untuk kepentingan kekuasaan gereja.
Fungsi imamat Kristus melalui pengorbanan-Nya yang sempurna, berlawanan
dengan praktik imamat Katolik yang sering kali dipandang ritualistik dan korup,
serta lebih berfokus pada upacara daripada makna spiritual yang sejati. Selain itu,
fungsi peran Kristus sebagai raja menunjukkan otoritas untuk mengatur dan
membebaskan umat dari kendali gerejawi yang otoriter, yang kerap menindas
kebebasan umat dalam beriman dan berelasi dengan Allah.

Dalam tradisi Katolik, munus triplex diadopsi secara teologis terutama sejak
Konsili Vatikan II melalui dokumen Lumen Gentium, yang menegaskan bahwa
ketiga jabatan Kristus berlaku bagi seluruh umat beriman, bukan hanya bagi
hierarki gereja.?’ Lebih rinci disebutkan demikian: “Yang dimaksudkan dengan
istilah ‘awam’ di sini ialah semua orang beriman kristiani kecuali mereka yang
termasuk golongan imam atau status religius yang diakui dalam Gereja. Jadi kaum
beriman kristiani, yang berkat Baptis telah menjadi anggota Tubuh Kristus,
terhimpun menjadi Umat Allah, dengan cara mereka sendiri ikut mengemban tugas
imamat, kenabian, dan rajawi Kristus, dan dengan demikian sesuai dengan
kemampuan mereka melaksanakan perutusan segenap Umat kristiani dalam Gereja
dan di dunia.”?¢

Selain Gereja Katolik melalui Lumen Gentium, pemahaman mengenai munus
triplex juga diadopsi dalam dokumen resmi Dewan Gereja-gereja Sedunia (World
Council of Churches, WCC). Melalui refleksi panjang dan dialog lintas denominasi
selama lebih dari dua dekade (melibatkan gereja Ortodoks, Protestan, Anglikan,
Evangelikal, Pantekosta, hingga Katolik Roma) WCC menghasilkan dokumen
penting berjudul The Church: Toward a Common Vision (2013). Dokumen ini
merefleksikan upaya bersama dalam memahami jati diri, tujuan, dan misi gereja
secara global, partisipatif, dan ekumenis. Pada bagian II paragraf 17-19, WCC
menegaskan bahwa seluruh umat Allah dipanggil untuk menghidupi tiga dimensi
panggilan yang menyatu: sebagai umat profetik yang menyuarakan firman Allah,

24 Jonathan Pratt, “Prophets, Priests, and Kings: A Contested Framework for Church
Leadership,” Reformed Theological Review 79, no. 3 (2020): 187.

25 Wendlinder, “Empowered as King, Priest and Prophet: The Identity of Roman Catholic
Laity in the People of God,” 116.

26 Hardawiryana, Lumen Gentium (Terang Bangsa-bangsa), 62-63.



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 385

umat imamat yang mempersembahkan hidup sebagai kurban rohani dalam
kesetiaan murid Kristus, dan umat rajani yang menghadirkan pelayanan demi
terwujudnya pemerintahan Allah di dunia.?” Ketiga dimensi ini tidak hanya
mencerminkan jabatan Kristus, tetapi juga mendefinisikan identitas seluruh
anggota gereja dalam keterlibatannya di dunia sebagai bagian dari misi Allah
(missio Dei). Sebagaimana dicatat Adiprasetya, WCC secara eksplisit menyatukan
visi munus triplex sebagai kerangka identitas seluruh umat Allah, bukan hanya
tugas para pemimpin tertahbis, melainkan seluruh komunitas orang percaya yang
terpanggil hidup profetik, imamat, dan rajani dalam konteks masing-masing.

Munus Quadruplex dari Moltmann dan Nugent

Beberapa teolog modern berpendapat bahwa munus triplex tidak cukup untuk
menggambarkan kepemimpinan dan karya Kristus. Jiirgen Moltmann dan John C.
Nugent mengusulkan bahwa Kristus tidak hanya berperan sebagai nabi, imam, dan
raja, tetapi juga sebagai sahabat dan pelayan. Moltmann menekankan Kristus
sebagai sahabat, dengan melihat bagaimana persahabatan menjadi elemen penting
dalam kehidupan Yesus dan relasi-Nya dengan murid-murid-Nya.?® Sementara itu,
Nugent lebih menekankan Kristus sebagai pelayan, dengan mengkritik struktur
kepemimpinan gereja modern yang lebih menyerupai sistem kekuasaan sekuler
dibandingkan dengan model pelayanan Yesus.

Moltmann mengusulkan perluasan menjadi munus quadruplex dengan
menambahkan sahabat (dikenal dengan open friendship) pada jabatan Yesus. Bagi
Moltmann, penambahan “sahabat” bukan hanya gelar atau jabatan keempat yang
berdiri sendiri, tetapi merupakan lensa relasional yang mengubah cara memahami
ketiga jabatan klasik tersebut.?® Ia menafsirkan bahwa Yesus menjalankan fungsi
kenabian, keimaman, dan kerajaan-Nya dalam wujud persahabatan. Sebagai nabi
Kerajaan Allah bagi kaum miskin, Yesus menjadi sahabat para pendosa; sebagai
Imam Agung, Ia mengorbankan diri demi hidup dan keselamatan orang lain,
menyempurnakan kasih-Nya melalui kematian-Nya dalam persahabatan; sebagai
Tuhan yang ditinggikan, Ia membebaskan manusia dari perbudakan dan
menjadikan mereka sahabat Allah.3°

2" Joas Adiprasetya, penerj., Gereja: Menuju Sebuah Visi Bersama (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2024), 14-15.

28 Moltmann, The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle, 54.

2 Jiirgen Moltmann, The Church in the Power of the Spirit: A Contribution to Messianic
Ecclesiology, trans. oleh Margaret Kohl (London: SCM Press LTD, 1977), 115-17.

30 Ibid., 123-28.



386 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Melalui penafsiran ini, Moltmann ingin menjadikan Kristus lebih dekat
secara relasional dengan umat-Nya, bukan sebagai figur agung yang jauh atau
eksklusif bagi golongan tertentu.’' Ia menilai bahwa peran Kristus sebagai nabi,
imam, dan raja dalam tradisi Kristen sering kali menekankan otoritas dan hierarki,
yang berpotensi menciptakan jarak antara Kristus dan umat-Nya.3? Sebaliknya,
dengan menekankan Yesus sebagai sahabat, Moltmann menghadirkan Kristus
sebagai pribadi yang dekat, setara, dan akrab dengan komunitas orang percaya. Hal
ini sejalan dengan konsep ‘“gereja sahabat yang mengembara” yang digaungkan
oleh Adiprasetya. Suatu konsep gereja yang terbuka kepada orang asing, yang
rapuh dan terluka.®

Ini artinya, Moltmann hendak menghadirkan Yesus Kristus bersifat
relasional. Hakikat dan karya Kristus dipahami dalam kategori relasi kasih,
persahabatan, dan penerimaan timbal balik yang tidak berbasis pada struktur
otoritas. Bahkan, gagasan open friendship menjadi sentral dalam model teologi
Moltmann tentang Allah Tritunggal dan eklesiologi gereja. Dalam pemikirannya,
persahabatan ilahi ini bukan hanya menyangkut hubungan antar pribadi, tetapi juga
menjadi dasar bagi keterlibatan gereja dalam dunia secara transformatif.>*

Berbeda dari Moltmann, Nugent mengembangkan pendekatan yang bersifat
aksional atau fungsional. Nugent memperkenalkan “The Fourfold Office of Christ,”
yaitu tipologi baru dalam relasi gereja dan dunia yang mencakup nabi, imam, raja,
dan pelayan (servant).’®> la menambahkan kategori pelayan ke dalam model klasik
munus triplex, setidaknya dengan dua alasan mendasar. Pertama, mengikuti
gagasan beberapa teolog Reformed sebelumnya yang menilai bahwa pelayan
merupakan jabatan yang terlupakan dalam gereja. Kedua, ia tidak mengubahnya,
tapi menambahkannya, karena munus triplex (imam, raja, dan nabi) telah lama
dihidupi dan mudah juga untuk diingat.3¢

Namun, berbeda dengan Moltmann yang menyoroti siapa Yesus bagi Gereja,
Nugent lebih menekankan bagaimana Gereja menjalankan misinya di dunia dengan

31 Adiprasetya, “Revisiting Jiirgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,” 5-6.

32 Peter Slade, Open Friendship in a Closed Society: Mission Mississippi and a Theology of
Friendship (New York: Oxford University Press, 2009), 15-17.

33 Adiprasetya, Berteologi dalam Iman: Dasar-dasar Teologi Sistematika-Konstruktif, 297—
98.

34 Moltmann, The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle, 64.

35 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word,
14-15.

3 Ibid., 14.



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 387

meneladani peran-peran Kristus tersebut.?’ Setiap jabatan Kristus dimaknai sebagai
model tindakan sosial gereja. Model kerajaan menggarisbawahi kepemimpinan
Kristus atas budaya dan struktur sosial.®® Model pelayanan menekankan diakonia
atau tindakan kasih dalam masyarakat.>® Model kenabian menekankan pewartaan
kebenaran dan kritik terhadap ketidakadilan.*® Model keimaman menyoroti peran
gereja sebagai mediator keselamatan melalui ibadah dan doa.*!

Menurut Nugent, empat jabatan ini mewakili cara gereja memahami
perannya di dunia dan membingkai tanggung jawabnya terhadap masyarakat.
Dengan demikian, gagasan Nugent berfokus pada aksi konkret, di mana gereja
bertindak sebagai perpanjangan tangan Kristus dalam membangun keadilan sosial
dan melayani kebutuhan dunia secara nyata. Dalam bukunya tersebut, ia
menggambarkan gereja profetik sebagai gereja yang berani menegur penguasa
publik yang menyimpang (fungsi kenabian), sedangkan gereja pelayan adalah
komunitas yang aktif menjawab kebutuhan sosial yang mendesak (fungsi
diakonal). Melalui pendekatan ini, Nugent membentuk paradigma ‘“‘gereja harus
bertindak”, di mana gereja tidak hanya menjadi komunitas persahabatan internal,
tetapi juga komunitas yang berperan secara aktif dalam mengubah dunia.*

Pendekatan Moltmann jelas menekankan dimensi relasional dalam
eklesiologi. Dengan metafora Yesus sebagai sahabat, Moltmann membayangkan
gereja sebagai komunitas persahabatan yang terbuka menerima siapa pun. la secara
kritis mengamati bahwa persahabatan konvensional bisa bersifat eksklusif, hanya
mengikat mereka yang sejenis. ¥ Oleh karena itu, ia menegaskan perlunya
persahabatan terbuka yang melampaui sekat sosial dan kultural.

Sebaliknya, pendekatan Nugent lebih menonjolkan tindakan konkret dan
pelayanan sebagai ekspresi relasi gereja dengan dunia. Tipologi fourfold office
Nugent adalah kerangka aksi, di mana gereja ditantang untuk menjalankan keempat
fungsi Kristus dalam dunia sesuai dengan konteks yang dihadapi. Fokusnya bukan
pada pembentukan komunitas internal (seperti persahabatan dalam model

37 Ibid., 24.

38 Ibid., 26-47.

3 Ibid., 48-69.

40 Ibid., 70-99.

41 Ibid.

4 Ibid., 53-54.

4 Moltmann, The Church in the Power of the Spirit: A Contribution to Messianic
Ecclesiology, 60-62.



388 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Moltmann), tetapi bagaimana komunitas itu bertindak bagi dunia sesuai teladan
Kristus.*

Dengan kata lain, kelebihan gagasan Moltmann yang menampilkan Kristus
sebagai sahabat terletak pada upayanya mengembalikan keakraban antara Kristus
dan Gereja, dengan menekankan relasi yang setara antara Yesus dan umat-Nya. Hal
ini mendorong lahirnya visi gereja yang partisipatif dan egaliter, tanpa sekat-sekat
status sosial maupun spiritual. Namun demikian, Moltmann tidak memberikan
arahan praktis yang memadai mengenai bagaimana prinsip persahabatan terbuka ini
dapat diimplementasikan dalam masyarakat yang kompleks dan plural. Bahkan,
Adiprasetya  berpendapat bahwa  Moltmann tidak secara  signifikan
mengembangkan gagasan ini dalam kurun waktu empat dekade sejak pertama kali
ia cetuskan. Misalnya, dalam perbandingan Adiprasetya antara The Church in the
Power of the Spirit (1975) dan The Living God and the Fullness of Life (2015),
terlihat jelas bahwa Moltmann konsisten menggunakan konsep persahabatan
terbuka, namun minim dalam elaborasi praktis yang mendetail mengenai
implementasinya dalam struktur eklesiologis atau praksis pastoral konkret.*

Sedangkan Nugent berhasil menawarkan model gereja yang aktif dan
kontekstual, yang relevan dengan kebutuhan sosial masa kini. ¢ Ia juga
menawarkan  kerangka yang seimbang antara pewartaan, pelayanan,
kepemimpinan, dan peribadatan, yang dapat diterapkan dalam berbagai konteks
gerejawi. Kelemahan gagasannya terletak pada berisiko terjebak dalam aktivisme
gerejawi, sehingga relasi internal dan kehidupan spiritual dapat terabaikan. Untuk
menjaga relevansi munus triplex dan quadruplex, sintesis dapat dilakukan dengan
mengintegrasikan aspek relasional Moltmann dan aspek aksional Nugent.
Adiprasetya menawarkan pendekatan dialektis, di mana ia menggabungkan imam-
sahabat, nabi-orang asing, dan raja-pelayan menjadi cara baru memahami Kristus
dan misi gereja.*” Dengan demikian, gereja dapat menjadi komunitas persahabatan
yang melayani, yang tidak hanya membangun relasi internal yang kuat, tetapi juga
aktif menjawab tantangan dunia dengan kasih dan keadilan.

Tidak hanya itu, kritik terhadap munus quadruplex adalah tidak adanya
dukungan dari sejarah perkembangan gereja awal. Para Bapa Gereja seperti
Agustinus, Athanasius, dan Gregorius Agung semuanya menulis tentang munus
triplex, tetapi tidak ada yang pernah menyebutkan jabatan tambahan sebagai

4 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word, 63.
45 Adiprasetya, “Revisiting Jiirgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,” 1.

46 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word, 69.
47 Adiprasetya, “Revisiting Jiirgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,” 10.



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 389

sahabat atau pelayan. Pada zaman Patristik (abad ke-2 hingga ke-5 M), beberapa
Bapa Gereja seperti Irenaeus, Tertulianus, dan Gregorius Agung, telah
menyinggung tentang peran Kristus sebagai nabi, imam, dan raja meskipun belum
menggunakan istilah munus triplex secara eksplisit, yang kemudian disistematisasi
oleh Calvin. Irenaeus dalam Against Heresies menggambarkan Kristus sebagai
guru dan raja yang membawa pengenalan akan Allah dan kehidupan kekal.*?
Gregorius Nazianzus melihat Kristus sebagai pengantara dan pengajar,
mencerminkan peran kenabian dan imamat Kristus. Para Bapa Gereja ini sering
menekankan otoritas pengajaran dan kepemimpinan Kristus dalam tulisan mereka,
memberikan landasan bagi konsep munus triplex yang kemudian lebih dikenalkan
dan dipopulerkan dalam teologi Reformasi.*’ Demikian juga Jonathan Pratt, yang
mengamati perlu penambahan gelar kepada Yesus, seperti hakim dan orang bijak.>

Dalam sistem gereja abad pertengahan, teologi munus triplex berkembang
sebagai cara memahami peran Kristus dalam gereja, yang kemudian diterapkan
pada pola kepemimpinan. Timothy Paul Jones mengambil posisi korektif. Ia
mengakui munus triplex sebagai kebenaran kristologis, tetapi menolak
pemakaiannya sebagai tipologi kepemimpinan, karena pengelompokan pemimpin
menjadi nabi, imam, dan raja tidak berangkat dari pembacaan eksegetis yang
memadai. Perjanjian Baru menampilkan keimaman dan kerajaan sebagai identitas
komunal umat yang bersatu dengan Kristus, bukan kapasitas individual; sedangkan
Perjanjian Lama menempatkan fungsi mengajar terutama pada imam dan orang
Lewi, sehingga penyamaan peran sering kali keliru. Dengan demikian, bagi Jones,
tipologi nabi, imam, dan raja tidak alkitabiah.>' Implikasinya, memperluasnya
menjadi  “munus quadruplex” sebagai tipologi kepemimpinan pun tidak
menyelesaikan problem dasarnya.

Munus Triplex Transformatif: Suatu Sintesis Menuju Reinterpretasi
Pendekatan Moltmann dan Nugent menawarkan fokus yang berbeda.
Moltmann menekankan Kristus sebagai sahabat, membayangkan gereja sebagai

48 Alexander Roberts dan James Donalson, ed., Ante-Nicene Fathers: The Writings of the
Fathers down to A.D. 325, Volume 1: (New York: Christian Literature Publishing Co., 1885), 344—
45.

4 Philip Schaff, ed., Nicene and Post-Nicene Fathers: Second Series, Volume VII, vol.
Volume VII (London: Parker & Company, 1894), 205.

30 Pratt, “Prophets, Priests, and Kings: A Contested Framework for Church Leadership,” 190.

3! Timothy Paul Jones, “Prophets, Priests, and Kings Today? Theological and Practical
Problems with the Use of the Munus Triplex as a Leadership Typology,” Perichoresis 16, no. 3
(2018): 66, doi:10.2478/perc-2018-0017.



390 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

komunitas yang terbuka di mana relasi egaliter mendahului.’? Sebaliknya, Nugent
memperkenalkan konsep The Fourfold Office of Christ (prophet-priest-king plus
servant), menekankan dimensi aksi sosial Kristus dalam kepemimpinan gereja
(gereja sebagai agen perubahan).’? Dilema muncul ketika relasi persahabatan tanpa
kerangka operasional yang jelas berisiko mereduksi kepemimpinan gereja menjadi
tanpa struktur; sedangkan orientasi pelayanan sosial yang dominan dapat
menggeser  keseimbangan dari  aspek rohani  komunitas. Keduanya
menggarisbawahi kebutuhan Gereja masa kini akan sintesis yang menghargai
keterbukaan persahabatan dan aksi nyata, sekaligus berakar pada fondasi teologis
klasik.

Selain itu, dua dokumen besar gereja, baik Lumen Gentium dari Konsili
Vatikan II maupun The Church: Toward a Common Vision dari Dewan Gereja-
gereja Sedunia, secara eksplisit tetap mempertahankan struktur munus triplex
dalam pemahaman mereka tentang identitas dan perutusan umat Allah. Hal ini
menunjukkan bahwa dalam sejarah teologi eklesiologis, kerangka munus triplex
tidak ditinggalkan, tetapi terus diperluas maknanya dalam terang zaman. Gereja
Katolik menegaskan bahwa seluruh umat beriman ambil bagian dalam jabatan
kenabian, imamat, dan rajani Kristus, demikian pula WCC yang menekankan
panggilan profetik, imamat, dan rajani bagi semua anggota gereja dalam misi Allah
di dunia. Artinya, tanpa menambahkan jabatan baru, gereja global justru memilih
untuk merelevansikan peran-peran klasik ini dalam kerangka partisipatif dan
misiologis. Di sinilah letak argumen utama untuk tidak mengubah munus triplex
menjadi munus quadruplex: bukan karena menolak nilai sahabat dan pelayan, tetapi
karena transformasi teologis dapat dicapai melalui reinterpretasi dan pendalaman
tiga jabatan yang sudah memiliki legitimasi biblis, historis, dan ekumenis yang
kuat.

Oleh karena itu, munus triplex transformatif ditawarkan sebagai jawaban
sintesis. Konsep ini mempertahankan struktur tradisional munus triplex (nabi,
imam, dan raja) yang telah disistematisasi oleh Yohanes Calvin, berakar pada
Perjanjian Lama, digenapi dalam Perjanjian Baru, dan terus aktualisasikan sampai
kini. Kemudian, munus triplex transformatif ini mereinterpretasi maknanya secara
integratif. Gambaran ini semakin menegaskan bahwa munus triplex bukan sekadar

52 Adiprasetya, “Revisiting Jiirgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,” 1.
33 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word,
48-50.



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 391

fungsi, tetapi panggilan sakral yang berakar dalam sejarah keselamatan umat
Allah.>*

Kreider menegaskan warisan tafsiran lama bahwa Kristus menyempurnakan
jabatan nabi, imam, dan raja sebagai Mesias. Munus triplex transformatif
mengambil landasan ini: tidak menambah jabatan baru, tetapi meresapi setiap
jabatan klasik dengan dimensi relasional (sahabat) dan aksional (pelayan). Secara
eksplisit, dimensi relasional tampak kuat dalam kenabian, ketika Yesus mengajar
dalam persekutuan yang akrab dan memerdekakan (Yoh. 15:15). Dimensi aksional
mengarahkan keimaman dan kerajaan, sebab perantaraan keselamatan dan bentuk
kepemimpinan Kristus hadir sebagai pelayanan nyata bagi banyak orang (Mrk.
10:45). Dengan demikian, reinterpretasi munus triplex secara transformatif tidak
mengganti struktur klasik, melainkan memperluas maknanya secara relevan untuk
konteks gereja kontemporer.

Implikasinya, reinterpretasi ini tidak berhenti pada pelabelan tiga jabatan.
Reinterpretasi ini membaca setiap jabatan Kristus dalam dua modus lintas-jabatan:
persahabatan (relasional) dan pelayanan (aksional). Karena itu, kenabian dijalankan
sebagai pewartaan yang bersahabat, yang mengangkat martabat mereka yang jauh
dan terasing, serta sebagai pewartaan yang melayani melalui pembebasan dan
pemulihan nyata (Yoh 15:15; Luk 4:18-19). Keimaman dijalankan sebagai
pengantaraan yang penuh simpati dan dekat dengan kelemahan manusia, serta
sebagai pelayanan yang mewujud dalam pemberian diri demi banyak orang (Ibr
4:15; Mrk 10:45). Peran rajawi dijalankan sebagai kepemimpinan yang bersahabat,
yang lembut, komunikatif, dan memberi ruang, serta sebagai kepemimpinan yang
melayani dengan teladan kerendahan hati yang memerdekakan (Mat 21:5; Yoh
18:37; Luk 22:27).%°

Munus triplex transformatif mempertemukan kekayaan doktrinal dengan
konteks kekinian. Ia menerjemahkan dukungan persahabatan Kristus (relasi dan
partisipasi) dan teladan pelayanan Kristus (egaliter dan keadilan sosial) ke dalam
tugas nabi, imam, raja tanpa mengorbankan struktur sakral mereka. Dengan

>4 Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 178.

35 Gagasan ini senada dengan desakan untuk mengingatkan kembali para pempimpin, bahwa
Paulus dan Yesus adalah diakonos Agustin Soewitomo Putri dan Elkana Chrisna Wijaya,
“Konstruksi Teologia Persahabatan Melalui Pemaknaan Koinonia dalam Bingkai Moderasi
Beragama,” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 395, doi:10.46929/graciadeo.v4i2.114.
Konstruksi ini juga dipertegas oleh Besly Mesakh, yang menghubungan persahabatan Yesus untuk
hadir memulihkan, menghibur, dan melayani dengan rendah hati, khususnya dalam pelayanan
pastoral gereja. Lih. Besly Yermy Tungaoly Messakh, “Menjadi Sahabat bagi Sesama: Memaknai
Relasi Persahabatan dalam Pelayanan Pastoral,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual
dan Filsafat Keilahian 5, no. 1 (2020): 9—-10, doi:10.21460/gema.2020.51.497.



392 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

demikian, gereja diharapkan menjadi komunitas persahabatan yang aktif melayani
membangun relasi batin yang kuat sekaligus menjawab tantangan dunia dengan
kasih dan keadilan.® Gereja sebagai sahabat dunia tidak bertindak memaksa,
melainkan meneladani Kristus yang mempersuasi, bukan mendominasi, dan
membuka ruang partisipatif dalam kasih yang rela menderita.’’ Dapat dikatakan
bahwa integrasi relasional-aksional dalam munus triplex transformatif menawarkan
kerangka yang kaya secara doktrinal, kontekstual dalam penerapan, dan
menyeimbangkan perhatian spiritual sekaligus sosial.

Upaya untuk mempertahankan struktur klasik munus triplex melalui
reinterpretasi juga dilakukan oleh Gregory John Liston. Dalam terang teologi
eskatologis-pneumatologis, pendekatan ini menemukan dimensi kekuatan baru.
Liston menegaskan bahwa melalui karya Roh Kudus, ketiga jabatan Kristus (nabi,
imam, dan raja) mengalir dari waktu ilahi ke dalam realitas gereja masa kini.
Jabatan nabi membawa pewahyuan rekonsiliasi, imam menghadirkan persekutuan
ontologis, dan raja mengarahkan pada transformasi menuju kepenuhan masa depan
Allah. % Dengan demikian, munus triplex transformatif bukan hanya
mempertahankan kontinuitas historis, tetapi juga menghadirkan partisipasi gereja
dalam gerakan kasih dan kekudusan Allah yang terus bekerja di dalam sejarah.
Gereja, dalam hal ini, tidak sekadar menerima warisan jabatan Kristus, melainkan
diundang untuk menghidupinya secara dinamis melalui Roh Kudus.

Simpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa reinterpretasi munus triplex transformatif
melalui lensa relasional (sahabat) dan aksional (pelayan) menawarkan koreksi
terhadap kecenderungan ekspansi jabatan pada Moltmann dan Nugent tanpa
menambah jabatan baru. Pertama, gagasan munus quadruplex memiliki dukungan
patristik relatif terbatas, sedangkan triplex berakar pada sumber biblis, historis, dan
ekumenis; oleh karena itu perluasan makna lebih tepat daripada penambahan

%6 Reinterpretasi jabatan Kristus sebagai raja dan imam dalam terang persahabatan tidak
menihilkan fungsi kenabian. Justru seperti yang ditunjukkan oleh Adiprasetya, Gereja dipanggil
untuk tampil dengan wajah ganda: sebagai nabi yang mengkritik empire dan sebagai sahabat yang
merengkuh korban empire. Lih. Joas Adiprasetya, “Nabi dan Sahabat: Teologi Publik sebagai
Keterlibatan Simbolis,” BIA 5, no. 2 (2022): 296-97.

57 Joyada Eliezer Hasian Gultom, “Kristus Sang Undangan — Redefinisi Allah sebagai
Sahabat yang Persuasif dan Bukan Memaksa,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 6, no.
2 (2023): 347, doi:10.34081/fidei.v6i2.414.

8 Gregory John Liston, “Eschatology and the Munus Triplex: The Threefold Anointing of
the Spirit in Time,” Journal of Reformed Theology 14, no. 4 (2020): 342-43,
doi:10.1163/15697312-bja10006.



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 393

jabatan. Kedua, pada tataran kepemimpinan, dimensi relasional mengoreksi
kecenderungan hierarkis yang kaku, sedangkan dimensi aksional menata kerja
pelayanan secara terarah seraya menjaga batas otoritas liturgis (misalnya:
konsekrasi tetap dijalankan oleh pelayan tertahbis). Ketiga, kerangka ini
mengurangi ambiguitas praksis melalui orientasi yang konkret: pewartaan
bersahabat yang memerdekakan (nabi), pengantaraan yang solider dan memulihkan
(imam), serta kepemimpinan yang melayani dan membentuk habitus keadilan
(raja). Ketika “sahabat” dan “pelayan” dipahami sebagai modus yang meresapi
ketiga jabatan, kontinuitas doktrinal terpelihara sekaligus memperluas ruang
praksis umat. Karena itu, lahir kerangka kerja yang dapat diterapkan bagi
pewartaan, pelayanan pendamaian, dan kepemimpinan gereja pada konteks masa
kini.

Daftar Pustaka

Adiprasetya, Joas. Berteologi dalam Iman: Dasar-dasar Teologi Sistematika-
Konstruktif. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023.

Adiprasetya, Joas, trans. oleh. Gereja: Menuju Sebuah Visi Bersama. Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2024.

. “Nabi dan Sahabat: Teologi Publik sebagai Keterlibatan Simbolis.” BIA 5,

no. 2 (2022).

“Revisiting Jirgen Moltmann’s Theology of Open Friendship.”
International Journal for the Study of the Christian Church 21, no. 2 (8
Maret 2021): 1-11. doi:10.1080/1474225X.2021.1942618.

Calvin, Yohanes. Institutio: Pengajaran Agama Kristen. Diterjemahkan oleh
Winarsih, J.S. Aritonang, Arifin, dan Th. van den End. Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2024.

Ekpo, Anthony. “The Sensus Fidelium and the Threefold Office of Christ: A
Reinterpretation of Lumen Gentium No. 12.” Theological Studies 76, no. 2 (8
Maret 2015): 330-46.

Gultom, Joyada Eliezer Hasian. “Kristus Sang Undangan — Redefinisi Allah
sebagai Sahabat yang Persuasif dan Bukan Memaksa.” Fidei: Jurnal Teologi
Sistematika dan Praktika 6, no. 2 (2023): 333-49.
doi:10.34081/fidei.v6i2.414.

Hardawiryana, R. P. R, trans. oleh. Lumen Gentium (Terang Bangsa-bangsa).
Jakarta: Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI, 1990.

Jones, Timothy Paul. “Prophets, Priests, and Kings Today? Theological and
Practical Problems with the Use of the Munus Triplex as a Leadership
Typology.” Perichoresis 16, no. 3 (2018): 63-85. doi:10.2478/perc-2018-
0017.




394 Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025

Kerr, Hugh Thomson, ed. A Compend of the Institutes of the Christian Religion by
John Calvin. Philadelphia: Presbyterian Board of Christian Education, 1939.

Kreider, Glenn R. “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King.” Bibliotheca
Sacra 176, no. 702 (2019): 174-87.

Liston, Gregory John. “Eschatology and the Munus Triplex: The Threefold
Anointing of the Spirit in Time.” Journal of Reformed Theology 14, no. 4
(2020): 323-43. doi:10.1163/15697312-bja10006.

Messakh, Besly Yermy Tungaoly. “Menjadi Sahabat bagi Sesama: Memaknai
Relasi Persahabatan dalam Pelayanan Pastoral.” GEMA TEOLOGIKA:
Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian 5, no. 1 (2020): 1-10.
doi:10.21460/gema.2020.51.497.

Moltmann, Jirgen. The Church in the Power of the Spirit: A Contribution to
Messianic Ecclesiology. Diterjemahkan oleh Margaret Kohl. London: SCM
Press LTD, 1977.

. The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle. Diterjemahkan oleh
M. Douglas Meeks. London: SCM Press, 1978.

Nugent, John C. The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating
Church and Word. Eugene, OR: Cascade Books, 2024.

Pakpahan, Binsar Jonathan, dan Gunawan Simatupang. “Analisis Konsep Teologis
Jabatan Imam, Raja, dan Nabi yang dilekatkan kepada Pendeta HKBP.”
Voice Of Wesley 5, no. 2 (2022): 43-59. doi:10.36972/jvow.v5i2.147.

Pratt, Jonathan. “Prophets, Priests, and Kings: A Contested Framework for Church
Leadership.” Reformed Theological Review 79, no. 3 (2020): 186-214.

Putri, Agustin Soewitomo, dan Elkana Chrisna Wijaya. “Konstruksi Teologia
Persahabatan Melalui Pemaknaan Koinonia dalam Bingkai Moderasi
Beragama.” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 394-405.
doi:10.46929/graciadeo.v4i2.114.

Roberts, Alexander, dan James Donalson, ed. Ante-Nicene Fathers: The Writings
of the Fathers down to A.D. 325. Volume 1: New York: Christian Literature
Publishing Co., 1885.

Schaff, Philip, ed. Nicene and Post-Nicene Fathers: Second Series. Volume VII.
Vol. Volume VII. London: Parker & Company, 1894.

Sinaga, Raidin. “Imamat dan Kenabian.” Logos 12, no. 1 (2015): 31-49.

Slade, Peter. Open Friendship in a Closed Society: Mission Mississippi and a
Theology of Friendship. New York: Oxford University Press, 2009.

Susanta, Yohanes Krismantyo. “Menjadi Sesama Manusia: Persahabatan sebagai
Tema Teologis dan Implikasinya bagi Kehidupan Bergereja.” DUNAMIS 2
(2018): 103-18.

Wendlinder, Anastasia. “Empowered as King, Priest and Prophet: The Identity of
Roman Catholic Laity in the People of God.” New Blackfriars, 9 Maret 2014,
105-16. doi:10.1111/j.1741-2005.2012.01510.x.




