
Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol. 8, No. 2, Des. 2025 

 Copyright©2025, Janrio Fernando Siagian.                                                                                                                       | 377 

  Lisensi karya ini di bawah: Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

e-ISSN: 2621-8135 

p-ISSN: 2621-8151 

Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 
Terakreditasi No: 79/E/KPT/2023 (Sinta 3) 
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei 
Vol. 8 No.2 (Des. 2025) hlm: 377-394                                       DOI: https://doi.org/ 10.34081/fidei.v8i2.668 
Diterbitkan Oleh: Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu 
 

 

Munus Triplex Transformatif: Reinterpretasi Jabatan 

Kristus Menjawab Usulan Ekspansi Sahabat-Pelayan dari 

Moltmann dan Nugent 
 

Janrio Fernando Siagian1)* 
1) Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta, Indonesia 

*) Email: janrio.siagian@stftjakarta.ac.id 
 

Diterima: 14 Mei 2025 Direvisi: 24 Agustus 2025 Disetujui: 11 September 2025 

 
Abstract 

The concept of the triplex munus, Christ as prophet, priest, and king, has been 

a dominant paradigm since the Reformation through the thought of John Calvin. 

The changing landscape of the church has prompted a reconsideration of its 

relevance. Jürgen Moltmann and John C. Nugent have suggested expanding it to a 

quadruplex munus by adding friend and servant, but this article critiques this 

approach for its tendency to reinforce the framework of tradition and shift attention 

from spiritual depth to a purely social orientation. Based on qualitative methods 

and an intertheological synthesis of classical and contemporary sources, this study 

proposes a transformative triplex munus that maintains the classical structure 

while enriching its meaning through two inter-office dimensions: relational (friend) 

and actional (servant). The results show that the transformative triplex munus 

maintains doctrinal continuity while encouraging participatory, egalitarian, and 

context-sensitive church praxis without the addition of a fourth office. The 

relational dimension guides liberating proclamation, while the actional dimension 

directs priesthood and kingship as concrete services to many. This framework 

provides operational guidelines for contemporary church proclamation, 

reconciliation, and leadership. 

 
Keywords: Christ; King; Munus Quadruplex; Munus Triplex; Priest; Prophet. 

 
Abstrak 

Konsep munus triplex, yakni Kristus sebagai nabi, imam, dan raja, telah 
menjadi paradigma dominan sejak Reformasi melalui pemikiran Yohanes Calvin. 
Perubahan lanskap gereja mendorong peninjauan ulang relevansinya. Jürgen 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.stt-tawangmangu.ac.id/e-journal/index.php/fidei


Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 378 

Moltmann dan John C. Nugent mengusulkan perluasan menjadi munus quadruplex 
dengan menambahkan sahabat dan pelayan, namun artikel ini mengkritisi 
pendekatan tersebut karena berisiko mengaburkan kerangka tradisi dan menggeser 
perhatian dari kedalaman spiritual ke orientasi sosial semata. Berbasis metode 
kualitatif melalui sintesis interteologis atas sumber klasik dan kontemporer, 
penelitian ini menawarkan munus triplex transformatif yang mempertahankan 
struktur klasik sekaligus memperkaya makna melalui dua dimensi lintas jabatan: 
relasional (sahabat) dan aksional (pelayan). Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
munus triplex transformatif mampu menjaga kesinambungan doktrinal sambil 
mendorong praksis gereja yang partisipatif, egaliter, dan peka konteks tanpa 
penambahan jabatan keempat. Dimensi relasional menuntun pewartaan yang 
membebaskan, sedangkan dimensi aksional mengarahkan keimaman dan kerajaan 
sebagai pelayanan yang nyata bagi banyak orang. Kerangka ini memberi pedoman 
operasional bagi pewartaan, pendamaian, dan kepemimpinan gereja kontemporer. 
 

Kata-Kata Kunci: Imam; Kristus; Munus Quadruplex; Munus Triplex; Nabi; Raja. 
 
Pendahuluan 

Munus triplex (peran Kristus sebagai nabi, imam, dan raja)1 telah menjadi 

paradigma utama dalam teologi Kristen sejak Reformasi. Model ini dipopulerkan 

oleh Yohanes Calvin dan diadopsi dalam tradisi Reformed serta Katolik.2 Namun, 

beberapa teolog kontemporer, seperti Jürgen Moltmann dan John C. Nugent, 

mengusulkan perluasan ke munus quadruplex dengan menambahkan peran Kristus 

sebagai sahabat 3  dan pelayan. 4  Secara khusus, Nugent dalam karyanya The 

Fourfold Office of Christ memberikan argumen kuat tentang perlunya penambahan 

peran “pelayan”, dengan tujuan mengarahkan gereja menjadi agen perubahan sosial 
yang aktif, berbeda dari Moltmann yang lebih menitikberatkan pada aspek 

relasional yang inklusif melalui konsep persahabatan. Kedua konsep tersebut 

 
1 Dalam penelitiannya, Pakphan menyadari bahwa penyebutan urutan terhadap munus triplex 

di sepanjang zaman tidak konsisten. Terkadang nabi, imam, dan raja; terkadang raja, imam, dan 
nabi. Senada dengan Pakpahan, maka penelitian ini juga secara konsisten menggunakan nabi, imam, 
dan raja. Lih. Binsar Jonathan Pakpahan dan Gunawan Simatupang, “Analisis Konsep Teologis 
Jabatan Imam, Raja, dan Nabi yang dilekatkan kepada Pendeta HKBP,” Voice Of Wesley 5, no. 2 
(2022): 46, doi:10.36972/jvow.v5i2.147. 

2 Glenn R Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” Bibliotheca Sacra 176, 
no. 702 (2019): 174–75. 

3  Lih. Joas Adiprasetya, “Revisiting Jürgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,” 
International Journal for the Study of the Christian Church 21, no. 2 (8 Maret 2021): 2, 
doi:10.1080/1474225X.2021.1942618. 

4 Lih. John C Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church 

and Word (Eugene, OR: Cascade Books, 2024), 14. 



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 

…(Petrus Yunianto)

379 

bertujuan mengaktualisasi munus triplex dengan tantangan gereja masa kini yang 

lebih relasional dan aksional dibandingkan model kepemimpinan yang hierarkis. 

Moltmann mengkritik model kepemimpinan gereja yang cenderung hierarkis 

dan eksklusif. Baginya, hal tersebut disebabkan oleh konsep munus triplex, yang 

berasal dari masyarakat otoriter. Nilai-nilai simbolis dari metafora yang digunakan 

pun tertransfer kepada Yesus.5 Meminjam penelitian Susanta, kritik terhadap model 

kepemimpinan tersebut diperjelas oleh Moltmann dalam Trinity and the Kingdom, 

di mana ia menyebut bahwa gereja sering kali lebih menyerupai struktur kekuasaan 

dibandingkan komunitas persahabatan. 6  Maka, ia mengajukan perluasan peran 

Kristus, yakni sebagai sahabat. Tujuannya untuk membangun komunitas yang 

terbuka dan menolak pola kepemimpinan elitis. Hal ini sejalan dengan Yohanes 

15:15, di mana Yesus menyatakan bahwa hubungan-Nya dengan para murid bukan 

berdasarkan ketundukan relasi tuan-hamba, tetapi persahabatan. 7  Sebaliknya, 

Nugent berpendapat bahwa kepemimpinan Kristus lebih baik dipahami dalam 

dimensi pelayanan. 8  Ia mengajukan penambahan peran sebagai pelayan, yang 

menempatkan Kristus dalam solidaritas dengan kaum tertindas, sebagaimana 

terlihat dalam Markus 10:45. 

Meskipun gagasan penambahan tersebut menarik, terdapat beberapa 

tantangan teologis dan praktis yang perlu dievaluasi. Apakah munus quadruplex 

memiliki dasar teologis dan historis yang kuat? Bagaimana pengaruhnya terhadap 

struktur kepemimpinan gereja? Apakah model ini mempermudah gereja dalam 

menjawab tantangan sosial modern, atau justru menciptakan ambiguitas dalam 

kepemimpinan Kristen? Tiga pertanyaan tersebut mengindikasikan adanya 

ketegangan antara pemeliharaan struktur teologis klasik dan upaya kontekstualisasi 

gereja masa kini. 

Beberapa penelitian terdahulu di atas menempuh sedikitnya tiga arus untuk 

merelevansikan munus triplex. Pertama, memperluasnya menjadi munus 

quadruplex: Moltmann menambahkan “sahabat”. Kedua, menambahkan “pelayan” 
sebagai jabatan yang terlupakan, jejaknya tampak pada Kraemer9 dan dibangun 

tipologis oleh Nugent. Ketiga, mengganti susunan klasik dengan munus triplex 

 
5 Jürgen Moltmann, The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle, trans. oleh M. 

Douglas Meeks (London: SCM Press, 1978), 54. 
6  Yohanes Krismantyo Susanta, “Menjadi Sesama Manusia: Persahabatan sebagai Tema 

Teologis dan Implikasinya bagi Kehidupan Bergereja,” DUNAMIS 2 (2018): 107. 
7 Moltmann, The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle, 56. 
8 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word, 23. 
9  Joas Adiprasetya, Berteologi dalam Iman: Dasar-dasar Teologi Sistematika-Konstruktif 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023), 182. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 380 

baru: sahabat-pelayan-orang asing, lalu menempatkannya secara dialektis 

berhadapan dengan triplex klasik.10 Bahkan, ada juga literatur yang menyinggung 

perluasan lain seperti hakim, kesatria, gembala, dan orang bijak.11 Namun semua 

arus itu berpijak pada penambahan atau penukaran jabatan, sehingga menyisakan 

celah: belum ada kerangka yang secara eksplisit mempertahankan tiga jabatan 

klasik sambil memperlakukan “sahabat-pelayan” sebagai dimensi lintas-jabatan 

(relasional-aksional). 

Sehingga, penelitian ini bertujuan merespons celah tersebut melalui 

reinterpretasi munus triplex yang tetap menjaga kerangka klasik, namun 

membacanya ulang melalui lensa relasional dan aksional, sehingga mampu 

menjawab kebutuhan eklesiologis zaman ini tanpa harus menambah jabatan baru. 

Penelitian ini berargumen, dalam konteks ketegangan antara warisan klasik dan 

tantangan kontemporer, munus triplex transformatif sebagai hasil reinterpretasi 

dengan lensa relasional (sahabat) dan aksional (pelayan) memberikan alternatif 

yang konstruktif untuk menjaga kontinuitas doktrinal sekaligus mendorong praksis 

gereja yang partisipatif, tanpa perlu menambah jabatan keempat. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan konstruktif-

teologis, yang tidak hanya mendeskripsikan fenomena teologis, tetapi juga 

menyusun konsep teologi baru yang relevan dengan konteks zaman. Pendekatan ini 

sejalan dengan tujuan penelitian, yaitu mereinterpretasi konsep munus triplex tanpa 

menambah jabatan baru, namun dengan mengintegrasikan nilai relasional dan 

aksional dari gagasan Moltmann dan Nugent. Penelitian ini menggunakan sintesis 

interteologis, yaitu menggabungkan berbagai pandangan lintas tradisi (Reformed, 

Katolik, Ekumenis) dan lintas periode (dari era klasik hingga modern). Pendekatan 

lintas-sumber ini dipakai sebagai dasar untuk mengembangkan kerangka teologis 

alternatif yang tetap menjaga kontinuitas doktrinal klasik sembari merespons 

konteks kini. Sintesis ini menghubungkan perspektif Yohanes Calvin dalam 

Institutio Christianae Religionis, dokumen Lumen Gentium dari Konsili Vatikan II, 

serta The Church: Toward a Common Vision dari WCC. Pendekatan ini menjaga 

kesetiaan pada ortodoksi teologis sambil terbuka pada pembaruan makna yang 

kontekstual. Dengan demikian, konsep munus triplex transformatif tidak 

menggantikan struktur klasik, tetapi memperkaya maknanya dengan dimensi 

 
10 Ibid. 
11 Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 175. 



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 

…(Petrus Yunianto)

381 

sahabat dan pelayan. Prosedur penelitian mencakup tiga tahap. Tahap pertama, 

menguraikan kajian historis terhadap akar biblis dan perkembangan teologis munus 

triplex. Tahap kedua, analisis kritis terhadap model munus quadruplex Moltmann 

dan Nugent. Tahap ketiga, formulasi konstruktif yang menyatukan elemen 

relasional dan aksional dalam kerangka klasik. Pendekatan konstruktif semacam ini 

sejalan dengan pandangan Joas Adiprasetya bahwa teologi konstruktif adalah usaha 

membangun “rumah iman” dengan bahan-bahan dari tradisi dan konteks sosial, 

bersifat naratif, relasional, interdisipliner, dan terbuka terhadap sumber non-

teologis. Teologi konstruktif ibarat “bricolage”, yaitu merakit makna dari reservoir 
tradisi dan pengalaman umat. Ia bersifat interpretif, artistik, dan menolak klaim 

universal-objektif atas satu bentuk teologi. Oleh karena itu, seperti disampaikan 

Adiprasetya, teologi haruslah historis, lokal, dan multitekstual. Menyuarakan iman 

yang hidup melalui keterlibatan sosial dan pembacaan yang kreatif terhadap teks 

dan realitas.12 

 

Hasil dan Pembahasan 

Akar Biblis dan Historis Munus Triplex 

Yohanes Calvin, dalam Institutio Christianae Religionis, menegaskan bahwa 

munus triplex merupakan fondasi utama dalam memahami karya penyelamatan 

Kristus. Menurut Calvin, konsep tersebut mencerminkan bagaimana Kristus 

berbicara atas nama Allah (nabi), menjadi perantara manusia dan Allah (imam), 

serta memimpin umat-Nya sebagai raja yang adil dan penuh kasih.13  Dalam tradisi 

Katolik, munus triplex juga diadopsi, terutama setelah Konsili Vatikan II (1962–
1965). Dokumen Lumen Gentium menekankan bahwa tiga jabatan ini tidak hanya 

diterapkan pada hierarki gereja, tetapi juga pada seluruh umat beriman.14 

Perluasan definisi awam yang dibahas dan dituangkan oleh Katolik dalam 

Lumen Gentium ini patut diapresiasi. Meskipun konsep ini diterima secara luas, 

kritik mulai bermunculan terkait penerapannya dalam gereja. Anastasia Wendlinder 

menunjukkan bahwa dalam praktiknya, munus triplex sering kali lebih berfungsi 

sebagai justifikasi hierarki gereja daripada sebagai prinsip kepemimpinan yang 

 
12 Lih. Adiprasetya, Berteologi dalam Iman: Dasar-dasar Teologi Sistematika-Konstruktif, 

24–37. 
13 Yohanes Calvin, Institutio: Pengajaran Agama Kristen, trans. oleh Winarsih dkk. (Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2024), 117. 
14  R. P. R Hardawiryana, penerj., Lumen Gentium (Terang Bangsa-bangsa) (Jakarta: 

Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI, 1990), 62–63. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 382 

membebaskan. 15  Artinya, secara doktrinal Lumen Gentium telah menunjukkan 

keterbukaan dan pemerataan, tapi secara nyata belum diejawantahkan secara 

optimal. 

Munus triplex sering dipahami sebagai refleksi dari figur-figur dalam 

Perjanjian Lama yang memiliki peran serupa. Misalnya, Musa sebagai nabi, Harun 

sebagai imam, dan Daud sebagai raja, semuanya dianggap sebagai gambaran 

tipologis dari Mesias pemimpin ideal umat Israel.16 Kristus sebagai penggenapan 

munus triplex menunjukkan bahwa ketiga jabatan ini bukan sekadar simbolisme 

teologis, tetapi juga mencerminkan aspek esensial dari misi penyelamatan Kristus. 

Dalam pemikiran Kreider, Kristus bukan hanya memenuhi peran sebagai nabi, 

imam, dan raja, tetapi juga memulihkan potensi manusia yang hilang akibat 

kejatuhan dosa. 17  Dalam kerangka berpikir demikian, Kreider tidak melihat 

tipologi-tipologi tersebut berpotensi menimbulkan masalah dikemudian hari. 

Perjanjian Lama menyaksikan akar mendalam dari munus triplex. Salah satu 

aspek penting yang sering diabaikan dalam diskusi teologi modern adalah fakta 

bahwa ketiga jabatan ini bukan sekadar peran, tetapi juga jabatan yang secara 

khusus diurapi oleh Allah. Dalam tradisi Israel, pengurapan (mashach dalam 

bahasa Ibrani) adalah tindakan simbolis yang menunjukkan bahwa seseorang telah 

dipilih secara ilahi untuk tugas tertentu. Tiga kelompok utama yang menerima 

pengurapan adalah nabi, imam, dan raja.18 

Imam diurapi untuk melaksanakan tugas perantara antara manusia dan Allah. 

Mereka ditahbiskan melalui ritual pengurapan minyak sebagai tanda kekudusan 

dan pemisahan untuk tugas pelayanan di hadapan Tuhan (Kel. 30:30, Im. 8:12). 

Raja menerima pengurapan sebagai tanda bahwa ia dipilih oleh Allah untuk 

memerintah Israel dengan keadilan dan hikmat. Contohnya adalah pengurapan Saul 

(1Sam. 10:1) dan Daud (1Sam. 16:13). Nabi tidak selalu diurapi dengan minyak 

seperti imam dan raja, tetapi mereka diurapi dengan Roh Allah untuk 

menyampaikan firman Allah dan menegur umat, termasuk imam dan raja, yang 

menyimpang (Yes. 61:1, 1Raj.19:16). Makna pengurapan dalam konteks munus 

 
15 Anastasia Wendlinder, “Empowered as King, Priest and Prophet: The Identity of Roman 

Catholic Laity in the People of God,” New Blackfriars, 9 Maret 2014, 175, doi:10.1111/j.1741-
2005.2012.01510.x. 

16 Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 175; Namun perlu dicatat, 
kendati Yesus dianggap sebagai penggenapan munus triplex, yang merupakan wakil Allah 
memimpun umat (PL), Yesus Kristus adalah pribadi Allah itu sendiri. Lih. Raidin Sinaga, “Imamat 
dan Kenabian,” Logos 12, no. 1 (2015): 35. 

17 Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 179. 
18 Sinaga, “Imamat dan Kenabian,” 34. 



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 

…(Petrus Yunianto)

383 

triplex ini menjadi kunci dalam pembahasan lebih lanjut. Kristus tidak hanya 

menjalankan tiga peran: nabi, imam, dan raja. Ia juga diurapi secara unik oleh 

Allah sebagai Mesias (Christos dalam bahasa Yunani, yang berarti “Yang 
Diurapi”).19 

Perjanjian Baru menegaskan bahwa Yesus menggenapi ketiga jabatan yang 

diurapi ini: sebagai nabi, Yesus datang untuk menyampaikan firman Allah. Sebagai 

imam, Yesus menjadi pengantara antara manusia dan Allah serta 

mempersembahkan diri-Nya sebagai korban penebusan dosa. Sebagai raja, Yesus 

menerima otoritas dari Allah untuk memerintah dunia dalam kebenaran dan 

keadilan. Dengan memahami dimensi pengurapan ini, terlihat bahwa munus triplex 

bukan sekadar tiga fungsi yang dijalankan Yesus, tetapi merupakan tiga dimensi 

dari satu pengurapan ilahi yang unik. Hal ini juga menjadi dasar mengapa gereja 

sejak awal memahami Yesus sebagai Mesias yang diurapi untuk menjalankan 

ketiga jabatan ini secara sempurna.20 

Pada awal dipopulerkannya, Yohanes Calvin melihat ketiga jabatan Kristus 

ini sebagai aspek fundamental dari karya penyelamatan Kristus, yang harus 

dipahami secara holistik. 21  Calvin menyusun konsep munus triplex untuk 

menguraikan misi penebusan Kristus secara holistik, serta menjadi dasar yang kuat 

bagi iman yang bertumpu pada karya kenabian, keimaman, dan kerajaan Kristus. Ia 

menyebutkan, “Therefore, in order that faith may find a firm basis for salvation in 

Christ, and thus rest in him, this principle must be laid down: the office enjoined 

upon Christ by the Father consists of three parts. For he was given to be prophet, 

king, and priest.”22 

Calvin melihat bahwa peran Kristus sebagai nabi adalah yang menyampaikan 

firman Allah dan mengajarkan kebenaran kepada manusia. Sebagai imam, Kristus 

mempersembahkan diri-Nya sebagai korban untuk menghapus dosa umat manusia, 

dan sebagai raja, Kristus memerintah dan memimpin umat-Nya menuju 

keselamatan.23 Bagi Jonathan Pratt, dalam konteks reformasi, ia menilai Calvin 

mengembangkan konsep munus triplex tidak hanya untuk memperjelas identitas 

dan peran Kristus sebagai pusat kehidupan rohani, tetapi juga sebagai bentuk kritik 

 
19 Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 179. 
20 Ibid., 187. 
21  Anthony Ekpo, “The Sensus Fidelium and the Threefold Office of Christ: A 

Reinterpretation of Lumen Gentium No. 12,” Theological Studies 76, no. 2 (8 Maret 2015): 333. 
22 Hugh Thomson Kerr, ed., A Compend of the Institutes of the Christian Religion by John 

Calvin (Philadelphia: Presbyterian Board of Christian Education, 1939), 78; Calvin, Institutio: 

Pengajaran Agama Kristen, 117. 
23 Calvin, Institutio: Pengajaran Agama Kristen, 118–20. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 384 

terhadap Gereja Katolik yang dianggap telah mengalami korupsi dan 

penyalahgunaan kekuasaan.24 Sehingga, sembari meletakkan dasar iman Kristen, 

Calvin juga hendak mengangkat ke permukaan fungsi kenabian Kristus untuk 

menegaskan otoritas pengajaran yang murni dan benar, mengingat Gereja Katolik 

dianggap telah menyimpangkan pengajaran untuk kepentingan kekuasaan gereja. 

Fungsi imamat Kristus melalui pengorbanan-Nya yang sempurna, berlawanan 

dengan praktik imamat Katolik yang sering kali dipandang ritualistik dan korup, 

serta lebih berfokus pada upacara daripada makna spiritual yang sejati. Selain itu, 

fungsi peran Kristus sebagai raja menunjukkan otoritas untuk mengatur dan 

membebaskan umat dari kendali gerejawi yang otoriter, yang kerap menindas 

kebebasan umat dalam beriman dan berelasi dengan Allah. 

Dalam tradisi Katolik, munus triplex diadopsi secara teologis terutama sejak 

Konsili Vatikan II melalui dokumen Lumen Gentium, yang menegaskan bahwa 

ketiga jabatan Kristus berlaku bagi seluruh umat beriman, bukan hanya bagi 

hierarki gereja.25  Lebih rinci disebutkan demikian: “Yang dimaksudkan dengan 
istilah ‘awam’ di sini ialah semua orang beriman kristiani kecuali mereka yang 
termasuk golongan imam atau status religius yang diakui dalam Gereja. Jadi kaum 

beriman kristiani, yang berkat Baptis telah menjadi anggota Tubuh Kristus, 

terhimpun menjadi Umat Allah, dengan cara mereka sendiri ikut mengemban tugas 

imamat, kenabian, dan rajawi Kristus, dan dengan demikian sesuai dengan 

kemampuan mereka melaksanakan perutusan segenap Umat kristiani dalam Gereja 

dan di dunia.”26 

Selain Gereja Katolik melalui Lumen Gentium, pemahaman mengenai munus 

triplex juga diadopsi dalam dokumen resmi Dewan Gereja-gereja Sedunia (World 

Council of Churches, WCC). Melalui refleksi panjang dan dialog lintas denominasi 

selama lebih dari dua dekade (melibatkan gereja Ortodoks, Protestan, Anglikan, 

Evangelikal, Pantekosta, hingga Katolik Roma) WCC menghasilkan dokumen 

penting berjudul The Church: Toward a Common Vision (2013). Dokumen ini 

merefleksikan upaya bersama dalam memahami jati diri, tujuan, dan misi gereja 

secara global, partisipatif, dan ekumenis. Pada bagian II paragraf 17-19, WCC 

menegaskan bahwa seluruh umat Allah dipanggil untuk menghidupi tiga dimensi 

panggilan yang menyatu: sebagai umat profetik yang menyuarakan firman Allah, 

 
24  Jonathan Pratt, “Prophets, Priests, and Kings: A Contested Framework for Church 

Leadership,” Reformed Theological Review 79, no. 3 (2020): 187. 
25 Wendlinder, “Empowered as King, Priest and Prophet: The Identity of Roman Catholic 

Laity in the People of God,” 116. 
26 Hardawiryana, Lumen Gentium (Terang Bangsa-bangsa), 62–63. 



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 

…(Petrus Yunianto)

385 

umat imamat yang mempersembahkan hidup sebagai kurban rohani dalam 

kesetiaan murid Kristus, dan umat rajani yang menghadirkan pelayanan demi 

terwujudnya pemerintahan Allah di dunia. 27  Ketiga dimensi ini tidak hanya 

mencerminkan jabatan Kristus, tetapi juga mendefinisikan identitas seluruh 

anggota gereja dalam keterlibatannya di dunia sebagai bagian dari misi Allah 

(missio Dei). Sebagaimana dicatat Adiprasetya, WCC secara eksplisit menyatukan 

visi munus triplex sebagai kerangka identitas seluruh umat Allah, bukan hanya 

tugas para pemimpin tertahbis, melainkan seluruh komunitas orang percaya yang 

terpanggil hidup profetik, imamat, dan rajani dalam konteks masing-masing. 

 

Munus Quadruplex dari Moltmann dan Nugent 

Beberapa teolog modern berpendapat bahwa munus triplex tidak cukup untuk 

menggambarkan kepemimpinan dan karya Kristus. Jürgen Moltmann dan John C. 

Nugent mengusulkan bahwa Kristus tidak hanya berperan sebagai nabi, imam, dan 

raja, tetapi juga sebagai sahabat dan pelayan. Moltmann menekankan Kristus 

sebagai sahabat, dengan melihat bagaimana persahabatan menjadi elemen penting 

dalam kehidupan Yesus dan relasi-Nya dengan murid-murid-Nya.28 Sementara itu, 

Nugent lebih menekankan Kristus sebagai pelayan, dengan mengkritik struktur 

kepemimpinan gereja modern yang lebih menyerupai sistem kekuasaan sekuler 

dibandingkan dengan model pelayanan Yesus. 

Moltmann mengusulkan perluasan menjadi munus quadruplex dengan 

menambahkan sahabat (dikenal dengan open friendship) pada jabatan Yesus. Bagi 

Moltmann, penambahan “sahabat” bukan hanya gelar atau jabatan keempat yang 
berdiri sendiri, tetapi merupakan lensa relasional yang mengubah cara memahami 

ketiga jabatan klasik tersebut.29 Ia menafsirkan bahwa Yesus menjalankan fungsi 

kenabian, keimaman, dan kerajaan-Nya dalam wujud persahabatan. Sebagai nabi 

Kerajaan Allah bagi kaum miskin, Yesus menjadi sahabat para pendosa; sebagai 

Imam Agung, Ia mengorbankan diri demi hidup dan keselamatan orang lain, 

menyempurnakan kasih-Nya melalui kematian-Nya dalam persahabatan; sebagai 

Tuhan yang ditinggikan, Ia membebaskan manusia dari perbudakan dan 

menjadikan mereka sahabat Allah.30 

 
27 Joas Adiprasetya, penerj., Gereja: Menuju Sebuah Visi Bersama (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 2024), 14–15. 
28 Moltmann, The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle, 54. 
29 Jürgen Moltmann, The Church in the Power of the Spirit: A Contribution to Messianic 

Ecclesiology, trans. oleh Margaret Kohl (London: SCM Press LTD, 1977), 115–17. 
30 Ibid., 123–28. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 386 

Melalui penafsiran ini, Moltmann ingin menjadikan Kristus lebih dekat 

secara relasional dengan umat-Nya, bukan sebagai figur agung yang jauh atau 

eksklusif bagi golongan tertentu.31 Ia menilai bahwa peran Kristus sebagai nabi, 

imam, dan raja dalam tradisi Kristen sering kali menekankan otoritas dan hierarki, 

yang berpotensi menciptakan jarak antara Kristus dan umat-Nya.32  Sebaliknya, 

dengan menekankan Yesus sebagai sahabat, Moltmann menghadirkan Kristus 

sebagai pribadi yang dekat, setara, dan akrab dengan komunitas orang percaya. Hal 

ini sejalan dengan konsep “gereja sahabat yang mengembara” yang digaungkan 
oleh Adiprasetya. Suatu konsep gereja yang terbuka kepada orang asing, yang 

rapuh dan terluka.33 

Ini artinya, Moltmann hendak menghadirkan Yesus Kristus bersifat 

relasional. Hakikat dan karya Kristus dipahami dalam kategori relasi kasih, 

persahabatan, dan penerimaan timbal balik yang tidak berbasis pada struktur 

otoritas. Bahkan, gagasan open friendship menjadi sentral dalam model teologi 

Moltmann tentang Allah Tritunggal dan eklesiologi gereja. Dalam pemikirannya, 

persahabatan ilahi ini bukan hanya menyangkut hubungan antar pribadi, tetapi juga 

menjadi dasar bagi keterlibatan gereja dalam dunia secara transformatif.34 

Berbeda dari Moltmann, Nugent mengembangkan pendekatan yang bersifat 

aksional atau fungsional. Nugent memperkenalkan “The Fourfold Office of Christ,” 
yaitu tipologi baru dalam relasi gereja dan dunia yang mencakup nabi, imam, raja, 

dan pelayan (servant).35 Ia menambahkan kategori pelayan ke dalam model klasik 

munus triplex, setidaknya dengan dua alasan mendasar. Pertama, mengikuti 

gagasan beberapa teolog Reformed sebelumnya yang menilai bahwa pelayan 

merupakan jabatan yang terlupakan dalam gereja. Kedua, ia tidak mengubahnya, 

tapi menambahkannya, karena munus triplex (imam, raja, dan nabi) telah lama 

dihidupi dan mudah juga untuk diingat.36 

Namun, berbeda dengan Moltmann yang menyoroti siapa Yesus bagi Gereja, 

Nugent lebih menekankan bagaimana Gereja menjalankan misinya di dunia dengan 

 
31 Adiprasetya, “Revisiting Jürgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,” 5–6. 
32 Peter Slade, Open Friendship in a Closed Society: Mission Mississippi and a Theology of 

Friendship (New York: Oxford University Press, 2009), 15–17. 
33 Adiprasetya, Berteologi dalam Iman: Dasar-dasar Teologi Sistematika-Konstruktif, 297–

98. 
34 Moltmann, The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle, 64. 
35 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word, 

14–15. 
36 Ibid., 14. 



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 

…(Petrus Yunianto)

387 

meneladani peran-peran Kristus tersebut.37 Setiap jabatan Kristus dimaknai sebagai 

model tindakan sosial gereja. Model kerajaan menggarisbawahi kepemimpinan 

Kristus atas budaya dan struktur sosial.38 Model pelayanan menekankan diakonia 

atau tindakan kasih dalam masyarakat.39 Model kenabian menekankan pewartaan 

kebenaran dan kritik terhadap ketidakadilan.40 Model keimaman menyoroti peran 

gereja sebagai mediator keselamatan melalui ibadah dan doa.41 

Menurut Nugent, empat jabatan ini mewakili cara gereja memahami 

perannya di dunia dan membingkai tanggung jawabnya terhadap masyarakat. 

Dengan demikian, gagasan Nugent berfokus pada aksi konkret, di mana gereja 

bertindak sebagai perpanjangan tangan Kristus dalam membangun keadilan sosial 

dan melayani kebutuhan dunia secara nyata. Dalam bukunya tersebut, ia 

menggambarkan gereja profetik sebagai gereja yang berani menegur penguasa 

publik yang menyimpang (fungsi kenabian), sedangkan gereja pelayan adalah 

komunitas yang aktif menjawab kebutuhan sosial yang mendesak (fungsi 

diakonal). Melalui pendekatan ini, Nugent membentuk paradigma “gereja harus 
bertindak”, di mana gereja tidak hanya menjadi komunitas persahabatan internal, 
tetapi juga komunitas yang berperan secara aktif dalam mengubah dunia.42 

Pendekatan Moltmann jelas menekankan dimensi relasional dalam 

eklesiologi. Dengan metafora Yesus sebagai sahabat, Moltmann membayangkan 

gereja sebagai komunitas persahabatan yang terbuka menerima siapa pun. Ia secara 

kritis mengamati bahwa persahabatan konvensional bisa bersifat eksklusif, hanya 

mengikat mereka yang sejenis. 43  Oleh karena itu, ia menegaskan perlunya 

persahabatan terbuka yang melampaui sekat sosial dan kultural. 

Sebaliknya, pendekatan Nugent lebih menonjolkan tindakan konkret dan 

pelayanan sebagai ekspresi relasi gereja dengan dunia. Tipologi fourfold office 

Nugent adalah kerangka aksi, di mana gereja ditantang untuk menjalankan keempat 

fungsi Kristus dalam dunia sesuai dengan konteks yang dihadapi. Fokusnya bukan 

pada pembentukan komunitas internal (seperti persahabatan dalam model 

 
37 Ibid., 24. 
38 Ibid., 26–47. 
39 Ibid., 48–69. 
40 Ibid., 70–99. 
41 Ibid. 
42 Ibid., 53–54. 
43  Moltmann, The Church in the Power of the Spirit: A Contribution to Messianic 

Ecclesiology, 60–62. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 388 

Moltmann), tetapi bagaimana komunitas itu bertindak bagi dunia sesuai teladan 

Kristus.44 

Dengan kata lain, kelebihan gagasan Moltmann yang menampilkan Kristus 

sebagai sahabat terletak pada upayanya mengembalikan keakraban antara Kristus 

dan Gereja, dengan menekankan relasi yang setara antara Yesus dan umat-Nya. Hal 

ini mendorong lahirnya visi gereja yang partisipatif dan egaliter, tanpa sekat-sekat 

status sosial maupun spiritual. Namun demikian, Moltmann tidak memberikan 

arahan praktis yang memadai mengenai bagaimana prinsip persahabatan terbuka ini 

dapat diimplementasikan dalam masyarakat yang kompleks dan plural. Bahkan, 

Adiprasetya berpendapat bahwa Moltmann tidak secara signifikan 

mengembangkan gagasan ini dalam kurun waktu empat dekade sejak pertama kali 

ia cetuskan. Misalnya, dalam perbandingan Adiprasetya antara The Church in the 

Power of the Spirit (1975) dan The Living God and the Fullness of Life (2015), 

terlihat jelas bahwa Moltmann konsisten menggunakan konsep persahabatan 

terbuka, namun minim dalam elaborasi praktis yang mendetail mengenai 

implementasinya dalam struktur eklesiologis atau praksis pastoral konkret.45 

Sedangkan Nugent berhasil menawarkan model gereja yang aktif dan 

kontekstual, yang relevan dengan kebutuhan sosial masa kini. 46  Ia juga 

menawarkan kerangka yang seimbang antara pewartaan, pelayanan, 

kepemimpinan, dan peribadatan, yang dapat diterapkan dalam berbagai konteks 

gerejawi. Kelemahan gagasannya terletak pada berisiko terjebak dalam aktivisme 

gerejawi, sehingga relasi internal dan kehidupan spiritual dapat terabaikan. Untuk 

menjaga relevansi munus triplex dan quadruplex, sintesis dapat dilakukan dengan 

mengintegrasikan aspek relasional Moltmann dan aspek aksional Nugent. 

Adiprasetya menawarkan pendekatan dialektis, di mana ia menggabungkan imam-

sahabat, nabi-orang asing, dan raja-pelayan menjadi cara baru memahami Kristus 

dan misi gereja.47 Dengan demikian, gereja dapat menjadi komunitas persahabatan 

yang melayani, yang tidak hanya membangun relasi internal yang kuat, tetapi juga 

aktif menjawab tantangan dunia dengan kasih dan keadilan. 

Tidak hanya itu, kritik terhadap munus quadruplex adalah tidak adanya 

dukungan dari sejarah perkembangan gereja awal. Para Bapa Gereja seperti 

Agustinus, Athanasius, dan Gregorius Agung semuanya menulis tentang munus 

triplex, tetapi tidak ada yang pernah menyebutkan jabatan tambahan sebagai 

 
44 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word, 63. 
45 Adiprasetya, “Revisiting Jürgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,” 1. 
46 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word, 69. 
47 Adiprasetya, “Revisiting Jürgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,” 10. 



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 

…(Petrus Yunianto)

389 

sahabat atau pelayan. Pada zaman Patristik (abad ke-2 hingga ke-5 M), beberapa 

Bapa Gereja seperti Irenaeus, Tertulianus, dan Gregorius Agung, telah 

menyinggung tentang peran Kristus sebagai nabi, imam, dan raja meskipun belum 

menggunakan istilah munus triplex secara eksplisit, yang kemudian disistematisasi 

oleh Calvin. Irenaeus dalam Against Heresies menggambarkan Kristus sebagai 

guru dan raja yang membawa pengenalan akan Allah dan kehidupan kekal. 48 

Gregorius Nazianzus melihat Kristus sebagai pengantara dan pengajar, 

mencerminkan peran kenabian dan imamat Kristus. Para Bapa Gereja ini sering 

menekankan otoritas pengajaran dan kepemimpinan Kristus dalam tulisan mereka, 

memberikan landasan bagi konsep munus triplex yang kemudian lebih dikenalkan 

dan dipopulerkan dalam teologi Reformasi.49 Demikian juga Jonathan Pratt, yang 

mengamati perlu penambahan gelar kepada Yesus, seperti hakim dan orang bijak.50 

Dalam sistem gereja abad pertengahan, teologi munus triplex berkembang 

sebagai cara memahami peran Kristus dalam gereja, yang kemudian diterapkan 

pada pola kepemimpinan. Timothy Paul Jones mengambil posisi korektif. Ia 

mengakui munus triplex sebagai kebenaran kristologis, tetapi menolak 

pemakaiannya sebagai tipologi kepemimpinan, karena pengelompokan pemimpin 

menjadi nabi, imam, dan raja tidak berangkat dari pembacaan eksegetis yang 

memadai. Perjanjian Baru menampilkan keimaman dan kerajaan sebagai identitas 

komunal umat yang bersatu dengan Kristus, bukan kapasitas individual; sedangkan 

Perjanjian Lama menempatkan fungsi mengajar terutama pada imam dan orang 

Lewi, sehingga penyamaan peran sering kali keliru. Dengan demikian, bagi Jones, 

tipologi nabi, imam, dan raja tidak alkitabiah. 51  Implikasinya, memperluasnya 

menjadi “munus quadruplex” sebagai tipologi kepemimpinan pun tidak 
menyelesaikan problem dasarnya. 

 

Munus Triplex Transformatif: Suatu Sintesis Menuju Reinterpretasi 

Pendekatan Moltmann dan Nugent menawarkan fokus yang berbeda. 

Moltmann menekankan Kristus sebagai sahabat, membayangkan gereja sebagai 

 
48 Alexander Roberts dan James Donalson, ed., Ante-Nicene Fathers: The Writings of the 

Fathers down to A.D. 325, Volume 1: (New York: Christian Literature Publishing Co., 1885), 344–
45. 

49  Philip Schaff, ed., Nicene and Post-Nicene Fathers: Second Series, Volume VII, vol. 
Volume VII (London: Parker & Company, 1894), 205. 

50 Pratt, “Prophets, Priests, and Kings: A Contested Framework for Church Leadership,” 190. 
51  Timothy Paul Jones, “Prophets, Priests, and Kings Today? Theological and Practical 

Problems with the Use of the Munus Triplex as a Leadership Typology,” Perichoresis 16, no. 3 
(2018): 66, doi:10.2478/perc-2018-0017. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 390 

komunitas yang terbuka di mana relasi egaliter mendahului.52 Sebaliknya, Nugent 

memperkenalkan konsep The Fourfold Office of Christ (prophet-priest-king plus 

servant), menekankan dimensi aksi sosial Kristus dalam kepemimpinan gereja 

(gereja sebagai agen perubahan).53 Dilema muncul ketika relasi persahabatan tanpa 

kerangka operasional yang jelas berisiko mereduksi kepemimpinan gereja menjadi 

tanpa struktur; sedangkan orientasi pelayanan sosial yang dominan dapat 

menggeser keseimbangan dari aspek rohani komunitas. Keduanya 

menggarisbawahi kebutuhan Gereja masa kini akan sintesis yang menghargai 

keterbukaan persahabatan dan aksi nyata, sekaligus berakar pada fondasi teologis 

klasik. 

Selain itu, dua dokumen besar gereja, baik Lumen Gentium dari Konsili 

Vatikan II maupun The Church: Toward a Common Vision dari Dewan Gereja-

gereja Sedunia, secara eksplisit tetap mempertahankan struktur munus triplex 

dalam pemahaman mereka tentang identitas dan perutusan umat Allah. Hal ini 

menunjukkan bahwa dalam sejarah teologi eklesiologis, kerangka munus triplex 

tidak ditinggalkan, tetapi terus diperluas maknanya dalam terang zaman. Gereja 

Katolik menegaskan bahwa seluruh umat beriman ambil bagian dalam jabatan 

kenabian, imamat, dan rajani Kristus, demikian pula WCC yang menekankan 

panggilan profetik, imamat, dan rajani bagi semua anggota gereja dalam misi Allah 

di dunia. Artinya, tanpa menambahkan jabatan baru, gereja global justru memilih 

untuk merelevansikan peran-peran klasik ini dalam kerangka partisipatif dan 

misiologis. Di sinilah letak argumen utama untuk tidak mengubah munus triplex 

menjadi munus quadruplex: bukan karena menolak nilai sahabat dan pelayan, tetapi 

karena transformasi teologis dapat dicapai melalui reinterpretasi dan pendalaman 

tiga jabatan yang sudah memiliki legitimasi biblis, historis, dan ekumenis yang 

kuat. 

Oleh karena itu, munus triplex transformatif ditawarkan sebagai jawaban 

sintesis. Konsep ini mempertahankan struktur tradisional munus triplex (nabi, 

imam, dan raja) yang telah disistematisasi oleh Yohanes Calvin, berakar pada 

Perjanjian Lama, digenapi dalam Perjanjian Baru, dan terus aktualisasikan sampai 

kini. Kemudian, munus triplex transformatif ini mereinterpretasi maknanya secara 

integratif. Gambaran ini semakin menegaskan bahwa munus triplex bukan sekadar 

 
52 Adiprasetya, “Revisiting Jürgen Moltmann’s Theology of Open Friendship,” 1. 
53 Nugent, The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating Church and Word, 

48–50. 



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 

…(Petrus Yunianto)

391 

fungsi, tetapi panggilan sakral yang berakar dalam sejarah keselamatan umat 

Allah.54 

Kreider menegaskan warisan tafsiran lama bahwa Kristus menyempurnakan 

jabatan nabi, imam, dan raja sebagai Mesias. Munus triplex transformatif 

mengambil landasan ini: tidak menambah jabatan baru, tetapi meresapi setiap 

jabatan klasik dengan dimensi relasional (sahabat) dan aksional (pelayan). Secara 

eksplisit, dimensi relasional tampak kuat dalam kenabian, ketika Yesus mengajar 

dalam persekutuan yang akrab dan memerdekakan (Yoh. 15:15). Dimensi aksional 

mengarahkan keimaman dan kerajaan, sebab perantaraan keselamatan dan bentuk 

kepemimpinan Kristus hadir sebagai pelayanan nyata bagi banyak orang (Mrk. 

10:45). Dengan demikian, reinterpretasi munus triplex secara transformatif tidak 

mengganti struktur klasik, melainkan memperluas maknanya secara relevan untuk 

konteks gereja kontemporer. 

Implikasinya, reinterpretasi ini tidak berhenti pada pelabelan tiga jabatan. 

Reinterpretasi ini membaca setiap jabatan Kristus dalam dua modus lintas-jabatan: 

persahabatan (relasional) dan pelayanan (aksional). Karena itu, kenabian dijalankan 

sebagai pewartaan yang bersahabat, yang mengangkat martabat mereka yang jauh 

dan terasing, serta sebagai pewartaan yang melayani melalui pembebasan dan 

pemulihan nyata (Yoh 15:15; Luk 4:18-19). Keimaman dijalankan sebagai 

pengantaraan yang penuh simpati dan dekat dengan kelemahan manusia, serta 

sebagai pelayanan yang mewujud dalam pemberian diri demi banyak orang (Ibr 

4:15; Mrk 10:45). Peran rajawi dijalankan sebagai kepemimpinan yang bersahabat, 

yang lembut, komunikatif, dan memberi ruang, serta sebagai kepemimpinan yang 

melayani dengan teladan kerendahan hati yang memerdekakan (Mat 21:5; Yoh 

18:37; Luk 22:27).55 

Munus triplex transformatif mempertemukan kekayaan doktrinal dengan 

konteks kekinian. Ia menerjemahkan dukungan persahabatan Kristus (relasi dan 

partisipasi) dan teladan pelayanan Kristus (egaliter dan keadilan sosial) ke dalam 

tugas nabi, imam, raja tanpa mengorbankan struktur sakral mereka. Dengan 

 
54 Kreider, “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King,” 178. 
55 Gagasan ini senada dengan desakan untuk mengingatkan kembali para pempimpin, bahwa 

Paulus dan Yesus adalah diakonos Agustin Soewitomo Putri dan Elkana Chrisna Wijaya, 
“Konstruksi Teologia Persahabatan Melalui Pemaknaan Koinonia dalam Bingkai Moderasi 
Beragama,” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 395, doi:10.46929/graciadeo.v4i2.114. 
Konstruksi ini juga dipertegas oleh Besly Mesakh, yang menghubungan persahabatan Yesus untuk 
hadir memulihkan, menghibur, dan melayani dengan rendah hati, khususnya dalam pelayanan 
pastoral gereja. Lih. Besly Yermy Tungaoly Messakh, “Menjadi Sahabat bagi Sesama: Memaknai 
Relasi Persahabatan dalam Pelayanan Pastoral,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual 

dan Filsafat Keilahian 5, no. 1 (2020): 9–10, doi:10.21460/gema.2020.51.497. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 392 

demikian, gereja diharapkan menjadi komunitas persahabatan yang aktif melayani 

membangun relasi batin yang kuat sekaligus menjawab tantangan dunia dengan 

kasih dan keadilan. 56  Gereja sebagai sahabat dunia tidak bertindak memaksa, 

melainkan meneladani Kristus yang mempersuasi, bukan mendominasi, dan 

membuka ruang partisipatif dalam kasih yang rela menderita.57 Dapat dikatakan 

bahwa integrasi relasional-aksional dalam munus triplex transformatif menawarkan 

kerangka yang kaya secara doktrinal, kontekstual dalam penerapan, dan 

menyeimbangkan perhatian spiritual sekaligus sosial. 

Upaya untuk mempertahankan struktur klasik munus triplex melalui 

reinterpretasi juga dilakukan oleh Gregory John Liston. Dalam terang teologi 

eskatologis-pneumatologis, pendekatan ini menemukan dimensi kekuatan baru. 

Liston menegaskan bahwa melalui karya Roh Kudus, ketiga jabatan Kristus (nabi, 

imam, dan raja) mengalir dari waktu ilahi ke dalam realitas gereja masa kini. 

Jabatan nabi membawa pewahyuan rekonsiliasi, imam menghadirkan persekutuan 

ontologis, dan raja mengarahkan pada transformasi menuju kepenuhan masa depan 

Allah. 58  Dengan demikian, munus triplex transformatif bukan hanya 

mempertahankan kontinuitas historis, tetapi juga menghadirkan partisipasi gereja 

dalam gerakan kasih dan kekudusan Allah yang terus bekerja di dalam sejarah. 

Gereja, dalam hal ini, tidak sekadar menerima warisan jabatan Kristus, melainkan 

diundang untuk menghidupinya secara dinamis melalui Roh Kudus. 

 

Simpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa reinterpretasi munus triplex transformatif 

melalui lensa relasional (sahabat) dan aksional (pelayan) menawarkan koreksi 

terhadap kecenderungan ekspansi jabatan pada Moltmann dan Nugent tanpa 

menambah jabatan baru. Pertama, gagasan munus quadruplex memiliki dukungan 

patristik relatif terbatas, sedangkan triplex berakar pada sumber biblis, historis, dan 

ekumenis; oleh karena itu perluasan makna lebih tepat daripada penambahan 

 
56 Reinterpretasi jabatan Kristus sebagai raja dan imam dalam terang persahabatan tidak 

menihilkan fungsi kenabian. Justru seperti yang ditunjukkan oleh Adiprasetya, Gereja dipanggil 
untuk tampil dengan wajah ganda: sebagai nabi yang mengkritik empire dan sebagai sahabat yang 
merengkuh korban empire. Lih. Joas Adiprasetya, “Nabi dan Sahabat: Teologi Publik sebagai 
Keterlibatan Simbolis,” BIA 5, no. 2 (2022): 296–97. 

57  Joyada Eliezer Hasian Gultom, “Kristus Sang Undangan – Redefinisi Allah sebagai 
Sahabat yang Persuasif dan Bukan Memaksa,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 6, no. 
2 (2023): 347, doi:10.34081/fidei.v6i2.414. 

58 Gregory John Liston, “Eschatology and the Munus Triplex: The Threefold Anointing of 
the Spirit in Time,” Journal of Reformed Theology 14, no. 4 (2020): 342–43, 
doi:10.1163/15697312-bja10006. 



Munus Triplex Transformatif, ... (Janrio Fernando Siagian) 

…(Petrus Yunianto)

393 

jabatan. Kedua, pada tataran kepemimpinan, dimensi relasional mengoreksi 

kecenderungan hierarkis yang kaku, sedangkan dimensi aksional menata kerja 

pelayanan secara terarah seraya menjaga batas otoritas liturgis (misalnya: 

konsekrasi tetap dijalankan oleh pelayan tertahbis). Ketiga, kerangka ini 

mengurangi ambiguitas praksis melalui orientasi yang konkret: pewartaan 

bersahabat yang memerdekakan (nabi), pengantaraan yang solider dan memulihkan 

(imam), serta kepemimpinan yang melayani dan membentuk habitus keadilan 

(raja). Ketika “sahabat” dan “pelayan” dipahami sebagai modus yang meresapi 
ketiga jabatan, kontinuitas doktrinal terpelihara sekaligus memperluas ruang 

praksis umat. Karena itu, lahir kerangka kerja yang dapat diterapkan bagi 

pewartaan, pelayanan pendamaian, dan kepemimpinan gereja pada konteks masa 

kini. 

 

Daftar Pustaka 

Adiprasetya, Joas. Berteologi dalam Iman: Dasar-dasar Teologi Sistematika-

Konstruktif. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023. 
Adiprasetya, Joas, trans. oleh. Gereja: Menuju Sebuah Visi Bersama. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2024. 
———. “Nabi dan Sahabat: Teologi Publik sebagai Keterlibatan Simbolis.” BIA 5, 

no. 2 (2022). 
———. “Revisiting Jürgen Moltmann’s Theology of Open Friendship.” 

International Journal for the Study of the Christian Church 21, no. 2 (8 
Maret 2021): 1–11. doi:10.1080/1474225X.2021.1942618. 

Calvin, Yohanes. Institutio: Pengajaran Agama Kristen. Diterjemahkan oleh 
Winarsih, J.S. Aritonang, Arifin, dan Th. van den End. Jakarta: BPK Gunung 
Mulia, 2024. 

Ekpo, Anthony. “The Sensus Fidelium and the Threefold Office of Christ: A 
Reinterpretation of Lumen Gentium No. 12.” Theological Studies 76, no. 2 (8 
Maret 2015): 330–46. 

Gultom, Joyada Eliezer Hasian. “Kristus Sang Undangan – Redefinisi Allah 
sebagai Sahabat yang Persuasif dan Bukan Memaksa.” Fidei: Jurnal Teologi 

Sistematika dan Praktika 6, no. 2 (2023): 333–49. 
doi:10.34081/fidei.v6i2.414. 

Hardawiryana, R. P. R, trans. oleh. Lumen Gentium (Terang Bangsa-bangsa). 
Jakarta: Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI, 1990. 

Jones, Timothy Paul. “Prophets, Priests, and Kings Today? Theological and 
Practical Problems with the Use of the Munus Triplex as a Leadership 
Typology.” Perichoresis 16, no. 3 (2018): 63–85. doi:10.2478/perc-2018-
0017. 



Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika, Vol.8, No2, Des. 2025 394 

Kerr, Hugh Thomson, ed. A Compend of the Institutes of the Christian Religion by 

John Calvin. Philadelphia: Presbyterian Board of Christian Education, 1939. 
Kreider, Glenn R. “Jesus the Messiah as Prophet, Priest, and King.” Bibliotheca 

Sacra 176, no. 702 (2019): 174–87. 
Liston, Gregory John. “Eschatology and the Munus Triplex: The Threefold 

Anointing of the Spirit in Time.” Journal of Reformed Theology 14, no. 4 
(2020): 323–43. doi:10.1163/15697312-bja10006. 

Messakh, Besly Yermy Tungaoly. “Menjadi Sahabat bagi Sesama: Memaknai 
Relasi Persahabatan dalam Pelayanan Pastoral.” GEMA TEOLOGIKA: 

Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian 5, no. 1 (2020): 1–10. 
doi:10.21460/gema.2020.51.497. 

Moltmann, Jürgen. The Church in the Power of the Spirit: A Contribution to 

Messianic Ecclesiology. Diterjemahkan oleh Margaret Kohl. London: SCM 
Press LTD, 1977. 

———. The Open Church: Invitation to a Messianic Lifestyle. Diterjemahkan oleh 
M. Douglas Meeks. London: SCM Press, 1978. 

Nugent, John C. The Fourfold Office of Christ: A New Typology for Relating 

Church and Word. Eugene, OR: Cascade Books, 2024. 
Pakpahan, Binsar Jonathan, dan Gunawan Simatupang. “Analisis Konsep Teologis 

Jabatan Imam, Raja, dan Nabi yang dilekatkan kepada Pendeta HKBP.” 
Voice Of Wesley 5, no. 2 (2022): 43–59. doi:10.36972/jvow.v5i2.147. 

Pratt, Jonathan. “Prophets, Priests, and Kings: A Contested Framework for Church 
Leadership.” Reformed Theological Review 79, no. 3 (2020): 186–214. 

Putri, Agustin Soewitomo, dan Elkana Chrisna Wijaya. “Konstruksi Teologia 
Persahabatan Melalui Pemaknaan Koinonia dalam Bingkai Moderasi 
Beragama.” Jurnal Teologi Gracia Deo 4, no. 2 (2022): 394–405. 
doi:10.46929/graciadeo.v4i2.114. 

Roberts, Alexander, dan James Donalson, ed. Ante-Nicene Fathers: The Writings 

of the Fathers down to A.D. 325. Volume 1: New York: Christian Literature 
Publishing Co., 1885. 

Schaff, Philip, ed. Nicene and Post-Nicene Fathers: Second Series. Volume VII. 
Vol. Volume VII. London: Parker & Company, 1894. 

Sinaga, Raidin. “Imamat dan Kenabian.” Logos 12, no. 1 (2015): 31–49. 
Slade, Peter. Open Friendship in a Closed Society: Mission Mississippi and a 

Theology of Friendship. New York: Oxford University Press, 2009. 
Susanta, Yohanes Krismantyo. “Menjadi Sesama Manusia: Persahabatan sebagai 

Tema Teologis dan Implikasinya bagi Kehidupan Bergereja.” DUNAMIS 2 
(2018): 103–18. 

Wendlinder, Anastasia. “Empowered as King, Priest and Prophet: The Identity of 
Roman Catholic Laity in the People of God.” New Blackfriars, 9 Maret 2014, 
105–16. doi:10.1111/j.1741-2005.2012.01510.x. 

 


