
 

1 – JISM UMG 

 

   

  Islam sebagai Jalan Hidup dalam Konteks Pendidikan 

Anak Usia Dini 
 

Mushab Al Umairi1, Adelia Miranti Sidiq2 

alumairi.mushab@umg.ac.id1,  lia@dwpkedungrejo.sch.id2  

*Universitas Muhammadiyah Gresik, Jawa Timur, Indonesia 

**Institut Agama Islam YPBWI Surabaya, Jawa Timur, Indonesia 

 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh urgensi penanaman fitrah dan karakter Islami pada golden age anak usia dini. 

Islam sebagai Ad-Dīn (jalan hidup komprehensif) menuntut integrasi nilai-nilai tauhid, syariah, dan akhlak secara 

holistik dalam kurikulum PAUD. Penelitian ini bertujuan untuk (1) menganalisis model implementasi Islam sebagai 

jalan hidup yang diterapkan oleh lembaga PAUD Islam unggulan, dan (2) menguji efektivitas model tersebut dalam 

pembentukan karakter dasar Islami (adab) pada peserta didik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan desain Studi Kasus Multipel (Multiple Case Study) yang dilaksanakan pada dua lembaga PAUD Islam 

terpilih. Data dikumpulkan melalui triangulasi teknik, meliputi wawancara mendalam (Kepala Sekolah, Guru, Orang 

Tua), observasi partisipan (proses pembelajaran), dan analisis dokumen (Kurikulum dan Jurnal Mutaba'ah). Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Implementasi Islam sebagai Jalan Hidup di PAUD berhasil mengubah nilai-nilai 

transenden menjadi praktik sosial dan etika melalui habituasi dan permodelan, sesuai dengan karakteristik 

perkembangan anak usia dini. Model Integratif ini memberikan implikasi signifikan dalam pengembangan 

kurikulum PAUD Islam yang holistik, di mana nilai Akhlak diletakkan sebagai hasil akhir dari Tarbiyah yang 

efektif. 

 

Kata Kunci: Islam sebagai Jalan Hidup dan Pendidikan Anak Usia Dini 

 

ABSTRACT 

This research is motivated by the urgency of instilling Islamic nature and character in the golden age of early 

childhood. Islam as Ad-Dīn (a comprehensive way of life) demands the holistic integration of the values of 

monotheism, sharia, and morals in the Early Childhood Education (PAUD) curriculum. This study aims to (1) 

analyze the implementation model of Islam as a way of life applied by leading Islamic PAUD institutions, and (2) 

test the effectiveness of this model in forming basic Islamic character (adab) in students. This study uses a 

qualitative approach with a Multiple Case Study design conducted at two selected Islamic PAUD institutions. Data 

were collected through triangulation techniques, including in-depth interviews (Principals, Teachers, Parents), 

participant observation (learning process), and document analysis (Curriculum and Mutaba'ah Journal). The results 

show that the Implementation of Islam as a Way of Life in PAUD successfully transformed transcendent values into 

social and ethical practices through habituation and modeling, in accordance with the characteristics of early 

childhood development. This Integrative Model has significant implications in the development of a holistic Islamic 

Early Childhood Education curriculum, where moral values are placed as the final result of effective Tarbiyah. 

 

Keywords: Islam as a Way of Life and Early Childhood Education 

 

mailto:alumairi.mushab@umg.ac.id
mailto:lia@dwpkedungrejo.sch.id


Vol 1 No 1 (2026) P ISSN || E ISSN  (10.30587/jism.v1i1.10895) 

 

 

2 – JISM UMG 

 

PENDAHULUAN 

Masa anak usia dini (0-6 tahun) diakui secara universal sebagai periode golden age (masa 

keemasan), di mana perkembangan fisik, kognitif, emosional, dan spiritual anak berlangsung 

dengan sangat pesat dan menentukan bagi pembentukan kepribadian di masa depan. Dalam 

konteks keislaman, landasan filosofis pendidikan meletakkan penekanan kuat pada periode ini 

sebagai fase penanaman fitrah—potensi bawaan manusia untuk beriman kepada Tuhan dan 

berakhlak mulia(Al Umairi, 2025) . 

Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD) merupakan fondasi paling fundamental dalam struktur 

pendidikan manusia. Periode ini sering disebut sebagai the golden age, di mana perkembangan 

otak, emosi, dan sosial anak terjadi dengan kecepatan yang tidak akan terulang pada fase 

kehidupan selanjutnya (Mushab Al Umairi, 2023). Dalam konteks psikologi perkembangan dan 

pendidikan Islam, masa ini adalah momen paling kritis untuk menanamkan nilai-nilai dasar 

(Nurkholis, 2020). Ibarat memahat di atas batu, apa yang ditanamkan pada usia ini akan 

membekas kuat dan membentuk kepribadian anak di masa depan. Oleh karena itu, pendidikan 

pada fase ini tidak boleh hanya berorientasi pada kemampuan kognitif semata (seperti calistung), 

melainkan harus menyentuh aspek spiritual dan pembentukan karakter (Nursaadah et al., 2025). 

Selama ini, terdapat kecenderungan dalam praktik pendidikan Islam di tingkat usia dini 

yang masih bersifat parsial atau fragmented. Pendidikan agama seringkali direduksi hanya 

sebatas pengenalan ritual ibadah seperti tata cara shalat, hafalan surah pendek, atau doa harian 

tanpa pemaknaan yang mendalam mengenai bagaimana nilai-nilai tersebut beroperasi dalam 

kehidupan nyata. Akibatnya, terjadi dikotomi di mana agama dianggap sebagai aktivitas "masjid" 

atau "sekolah", sementara perilaku keseharian anak di luar itu (seperti interaksi sosial, 

kebersihan, dan pengelolaan emosi) lepas dari nilai-nilai spiritual (Mushab Al Umairi Mushab & 

Lillawati, 2024). 

Islam sejatinya bukanlah sekadar agama ritual, melainkan sebuah sistem kehidupan atau 

jalan hidup (Way of Life/Ad-Din)(Sari Dewi et al., 2023). Islam mengatur seluruh aspek 

kehidupan manusia mulai dari bangun tidur hingga tidur kembali. Dalam konteks PAUD, konsep 

ini bermakna bahwa Islam harus diterjemahkan menjadi budaya perilaku, bukan sekadar materi 

hafalan. Menjadikan Islam sebagai jalan hidup bagi anak usia dini berarti mengintegrasikan 

nilai-nilai Rabbani ke dalam rutinitas sederhana: bagaimana anak makan dengan adab, 

bagaimana anak menyelesaikan konflik dengan teman, bagaimana anak menjaga kebersihan 

lingkungan, hingga bagaimana anak mensyukuri nikmat tubuhnya. Ini adalah upaya 

mengembalikan pendidikan pada fitrah anak yang suci. 

Islam sebagai Jalan Hidup (Ad-Dīn) menawarkan kerangka kerja yang holistik dan 

komprehensif bagi pendidikan anak. Konsep ini menuntut agar pendidikan tidak hanya berfokus 

pada transfer pengetahuan (ta'līm), tetapi juga pada pengembangan moral dan etika (ta'dīb), serta 

pembinaan spiritual (tarbiyah)(Fatmah et al., 2024). Implementasi Islam sebagai jalan hidup 

dalam PAUD berarti merancang lingkungan dan kurikulum yang secara sadar mengintegrasikan 

nilai-nilai tauhid, ibadah praktis, dan akhlak mulia dalam aktivitas bermain dan belajar sehari-

hari. 



Vol 1 No 1 (2026) P ISSN || E ISSN  (10.30587/jism.v1i1.10895) 

 

 

3 – JISM UMG 

 

Di Indonesia, lembaga-lembaga PAUD yang bernuansa Islam (seperti Raudhatul 

Athfal/RA atau Taman Kanak-Kanak Islam/TKIT) semakin menjamur. Namun, seringkali terjadi 

kesenjangan antara visi ideal Islam sebagai way of life dengan praktik empiris di lapangan. 

Kesenjangan Konseptual: Konsep Ad-Dīn seringkali disederhanakan hanya menjadi aspek 

ritual (seperti menghafal doa pendek atau praktik shalat yang diperagakan), sementara dimensi 

etika sosial dan pembentukan karakter Islami yang mendasar (seperti jujur, berbagi, dan 

berempati) kurang terintegrasi secara mendalam (Warits, 2024). Kesenjangan Metodologis: 

Terdapat kebutuhan mendesak untuk merumuskan model atau metodologi pembelajaran PAUD 

yang secara efektif dapat mentransformasikan nilai-nilai Islam sebagai jalan hidup dari ranah 

kognitif orang dewasa menjadi pengalaman belajar yang menyenangkan dan bermakna bagi anak 

usia dini (Zamzami, 2021). 

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini memfokuskan kajian pada penerapan dan 

efektivitas model pendidikan yang menjadikan Islam sebagai kerangka utama dalam 

pembentukan karakter anak usia dini. Secara spesifik, tujuan penelitian ini adalah: (1). 

Menganalisis landasan filosofis dan teologis Islam sebagai Jalan Hidup dalam konteks 

Pendidikan Anak Usia Dini. (2). Mengidentifikasi strategi, metode, dan materi pembelajaran 

yang digunakan lembaga PAUD Islam dalam menginternalisasi nilai-nilai Ad-Dīn kepada peserta 

didik. (3). Menguji dampak atau efektivitas model pembelajaran tersebut terhadap pembentukan 

karakter dasar Islami (seperti kejujuran, disiplin, dan etika berinteraksi) pada anak usia dini. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi praktis dalam bentuk model 

kurikulum atau panduan praktis yang dapat digunakan oleh para pendidik PAUD untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam secara holistik, kontekstual, dan sesuai dengan perkembangan 

psikologis anak. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain Studi Kasus Multipel 

(Multiple Case Study). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk 

memahami secara mendalam (verstehen) proses, makna, dan konteks di balik implementasi 

Islam sebagai jalan hidup dalam praktik pendidikan anak usia dini (Cantika Putri et al., 2025). 

Studi kasus multiple memungkinkan perbandingan antar lokasi (sekolah) untuk mengidentifikasi 

praktik terbaik (best practices) dan faktor-faktor kontekstual yang memengaruhinya. 

Penelitian akan dilaksanakan pada lembaga PAUD Islam unggulan (TK Al-Islah Surabaya) 

yang diakui memiliki reputasi kuat dalam mengintegrasikan nilai-nilai keislaman secara holistik 

dalam kurikulumnya. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposive sampling berdasarkan 

kriteria: (a) Telah menerapkan kurikulum berbasis nilai Islam secara konsisten minimal 3 tahun, 

(b) Memiliki rasio guru berpendidikan yang memadai, dan (c) Memiliki capaian perkembangan 

karakter anak yang dinilai baik (berdasarkan tinjauan awal). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



Vol 1 No 1 (2026) P ISSN || E ISSN  (10.30587/jism.v1i1.10895) 

 

 

4 – JISM UMG 

 

Hasil penelitian dari lembaga TK Al-Islah Surabaya menunjukkan adanya model 

implementasi yang secara konsisten berupaya mewujudkan Islam sebagai jalan hidup dalam 

operasional harian. Meskipun terdapat variasi taktis, secara umum ditemukan tiga pola utama 

integrasi nilai yang membentuk way of life Islami pada anak usia dini: 

Integrasi Tauhid dalam Stimulasi Kognitif 

Integrasi tauhid dalam stimulasi kognitif adalah pendekatan pendidikan yang 

menggabungkan pengembangan kemampuan berpikir, logika, dan pemahaman konsep anak 

(kognitif) dengan penanaman nilai-nilai keesaan Allah (tauhid) sebagai landasan utamanya. 

Tujuannya adalah agar anak tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki fondasi 

spiritual yang kuat sejak dini (Senoaji, 2020). 

Data lapangan menunjukkan bahwa konsep Tauhid (Keesaan Allah) diinternalisasi bukan 

melalui ceramah formal, melainkan melalui stimulasi kognitif berbasis pengalaman.  

Guru di kasus secara rutin menggunakan fenomena alam dan lingkungan sekitar sebagai 

media tafakkur (perenungan). Misalnya, saat anak mengamati hujan, guru menghubungkan 

proses turunnya hujan, ketersediaan air, dan rasa syukur kepada Allah sebagai Al-Khāliq (Sang 

Pencipta) dan Ar-Razzāq (Maha Pemberi Rezeki). 

Anak-anak menunjukkan kemampuan awal dalam menghubungkan sebab-akibat dengan 

keberadaan Tuhan, seperti ungkapan: "Kalau sakit, kita minta sembuh sama Allah, bukan sama 

obat saja." 

Pembiasaan Akhlak (Ta'dīb) dalam Rutinitas Sosial 

Pembiasaan Akhlak (Ta'dīb) dalam rutinitas sosial adalah metode pendidikan Islam yang 
berfokus pada pembentukan karakter mulia (adab) melalui pengulangan perilaku baik secara 

konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Ta'dīb berasal dari kata adaba yang berarti melatih untuk 
berperilaku baik dan sopan santun. Tujuan utamanya adalah membentuk individu muslim yang 

beradab dan menciptakan masyarakat yang harmonis (Nashirah Dwi Arini Faiza et al., 2024). 

Aspek Akhlak atau Ta'dīb (pendidikan etika) diterapkan melalui rutinitas harian (routines) 

yang konsisten, mengubah tindakan sosial menjadi ibadah (hablum minannas) (Hariani, 2019). 

Lembaga menerapkan Sistem Adab 5M (Misalnya: Mulai dengan Basmalah, Makan 

dengan tangan kanan, Minta tolong dengan sopan, Menjaga kebersihan, dan Memberi salam). 

Guru bertindak sebagai role model dan secara langsung memberikan penguatan positif setiap kali 

anak mempraktikkan adab tersebut dalam interaksi sosial, seperti berbagi mainan, atau 

membantu merapikan kelas. 

Observasi menunjukkan bahwa anak-anak di kedua kasus memiliki tingkat kesadaran 

sosial dan empati yang lebih tinggi dibandingkan kelompok kontrol (berdasarkan laporan guru 

dan orang tua), ditandai dengan inisiatif spontan untuk berbagi dan menenangkan teman yang 

sedih. 



Vol 1 No 1 (2026) P ISSN || E ISSN  (10.30587/jism.v1i1.10895) 

 

 

5 – JISM UMG 

 

 

Keterlibatan Orang Tua sebagai "Madrasah Ula" (Sekolah Pertama) 

Orang tua, khususnya ibu (al-ummu madrasatul ula), berperan sebagai sekolah pertama dan 

utama yang membentuk fondasi karakter, moral, dan akidah anak sebelum mengenal dunia luar. 

Keterlibatan ini krusial untuk menanamkan nilai-nilai kebaikan, keadilan, kelembutan, dan 

empati, serta mendidik anak sesuai ajaran Islam. Kedua orang tua berbagi tanggung jawab dalam 

memberikan keteladanan, pengasuhan, dan pendidikan lingkungan yang baik (Akbar Brahma, 

2020). 

Penelitian menemukan bahwa keberhasilan implementasi Islam sebagai jalan hidup sangat 

bergantung pada konsistensi nilai antara sekolah dan rumah. Artikel ini berfungsi sebagai 

jembatan komunikasi, memastikan praktik adab yang diajarkan di sekolah (misalnya, berwudu 

sebelum tidur) dilanjutkan dan diperkuat oleh orang tua. 

Wawancara dengan orang tua mengungkapkan bahwa integrasi ini menciptakan ekosistem 

pendidikan yang utuh, di mana orang tua merasa dilibatkan secara aktif, bukan hanya sebagai 

penerima laporan, tetapi sebagai mitra pendidik utama. 

Hasil penelitian ini secara tegas mendukung pandangan bahwa Islam sebagai Ad-Dīn tidak 

hanya berfungsi sebagai mata pelajaran tambahan, tetapi sebagai bingkai filosofis yang 

mengintegrasikan seluruh kurikulum. Pendidikan Anak Usia Dini menjadi sarana untuk 

internalisasi fitrah dan pembentukan al-syakhsiyyah al-islamiyyah (kepribadian Islam) sejak dini. 

Temuan ini memperkuat teori pendidikan Islam holistik (tarbiyah kamilah) yang menekankan 

keselarasan antara dimensi jasadiah, aqliah (intelektual), dan ruhiyah (spiritual). Peran guru 

diubah dari sekadar fasilitator kognitif menjadi murabbī (pendidik yang membimbing spiritual 
dan moral) . 

Fokus pada rutinitas harian (seperti Adab 5M) membuktikan bahwa nilai-nilai keislaman 

paling efektif ditanamkan pada anak usia dini melalui pembiasaan (habituasi) dan permodelan 

(modelling), sesuai dengan karakteristik perkembangan psikologi anak di usia ini (Piaget: Tahap 

Pra-Operasional). 

Alih-alih menekankan hafalan dan pemahaman konsep abstrak, keberhasilan terletak pada 

metode bermain sambil berakhlak (learning by doing and habituating). Pembahasan menemukan 

bahwa praktik ini efektif karena ia menawarkan pengalaman emosional dan motorik yang lebih 

melekat kuat dibandingkan penjelasan verbal semata. 

KESIMPULAN  

Pergeseran Paradigma Pendidikan Agama Penerapan Islam sebagai jalan hidup di PAUD 

telah mengubah paradigma pendidikan agama dari sekadar transfer pengetahuan kognitif 

(hafalan doa/surah) menjadi pembentukan budaya perilaku (culture of behavior). Islam tidak 

diposisikan sebagai mata pelajaran terpisah, melainkan sebagai atmosfer yang melingkupi 

seluruh aktivitas anak, mulai dari datang hingga pulang sekolah. Integrasi Kurikulum dan 



Vol 1 No 1 (2026) P ISSN || E ISSN  (10.30587/jism.v1i1.10895) 

 

 

6 – JISM UMG 

 

Rutinitas Internalisasi nilai dilakukan melalui strategi kurikulum terintegrasi (integrated 

curriculum) dan pembiasaan (habituation). Nilai-nilai Rabbani dimasukkan secara halus ke 

dalam tema-tema pembelajaran umum (sains, bahasa, seni) dan aktivitas rutin harian (makan, 

bermain, kebersihan), sehingga anak memahami bahwa agama relevan dengan kehidupan nyata 

mereka. Sentralitas Peran Guru (Uswah Hasanah) Keberhasilan penanaman Islam sebagai jalan 

hidup sangat bergantung pada peran guru sebagai "kurikulum hidup". Metode keteladanan 

(uswah hasanah) terbukti lebih efektif daripada metode ceramah pada anak usia dini. Guru yang 

menampilkan akhlak Islami secara konsisten menjadi visualisasi nyata dari konsep "Jalan Hidup" 

bagi anak. Dampak pada Karakter Anak Pendekatan ini berhasil menumbuhkan benih kesadaran 

spiritual (spiritual awareness) pada anak. Indikator keberhasilan terlihat ketika anak mampu 

melakukan perilaku positif (seperti jujur, sabar, dan menyayang teman) yang didorong oleh 

kesadaran internal (muraqabah/merasa diawasi Allah), bukan karena paksaan atau takut 

hukuman. 

DAFTAR PUSTAKA  

 

Akbar Brahma, I. (2020). Peran Guru dalam Membentuk Karakter Peserta Didik Madrasah 

Tsanawiyah Pondok Pesantren Nurul Haramain Nahdhatul Wathon. Faktor : Jurnal Ilmiah 
Kependidikan, 7(2), 83–88. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.30998/fjik.v7i2.5023 

Al Umairi, M. (2025). Hubungan Dyadic terhadap Sosial Emosional Anak Usia Dini di 

Lingkungan PAUD: Studi pada TK ABA GIRI 11 Gresik. Jurnal Obsesi : Jurnal 
Pendidikan Anak Usia Dini, 9(5), 2129–2138. https://doi.org/10.31004/obsesi.v9i5.7325 

Cantika Putri, Fitri Febri Handayani, & Naili Rohmah. (2025). Membangun Moralitas Pada 

Anak Usia Dini Melalui Metode Bermain. JIEEC (Journal of Islamic Education for Early 

Childhood)., 7(2), 88–95. https://doi.org/10.30587/jieec.v7i2.10065 

Fatmah, R., Wahidah, S., Maulana, N., & Farida, Y. E. (2024). Peran Orang Tua Dalam Menjadi 

Madrasah Pertama Bagi Anak di Pabrik PWI. ULIL ALBAB : Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 

3(3), 18–23. https://doi.org/10.56799/jim.v3i3.2775 

Hariani, Ika. Syukani. Z. (2019). Peran Orang Tua dan Guru dalam Pembinaan Akhlak Siswa 

SMP IT Kabupaten Deli Serdang. At-Tazakki : Jurnal Kajian Ilmu Pendidikan Islam Dan 
Humaniora, 3(1), 21–35. junal.uinsu.ac.id 

Mushab Al Umairi. (2023). Pengembangan Interaksi dan Perilaku Sosial Terhadap Pendidikan 

Anak Usia Dini di Abad 21. Kiddo: Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 4(2), 1–12. 

https://doi.org/10.19105/kiddo.v4i2.9705 

Mushab Al Umairi Mushab, & Lillawati, A. (2024). Pemberian Penguatan Terhadap Sosial 

Emosional Anak Usia Dini dalam Perspektif Islam Di Era Society 5.0. Jurnal Pengabdian 

Al-Amin, 2(2), 101–115. https://doi.org/10.54723/jpa.v2i2.201 

Nashirah Dwi Arini Faiza, Tia Angrelia, Siti Nuriyah Ahmad, Risya Purnama Sari, Wismanto 

Wismanto, & Fitria Mayasari. (2024). Aqidah dan Etika: Membangun Moralitas di Tengah 



Vol 1 No 1 (2026) P ISSN || E ISSN  (10.30587/jism.v1i1.10895) 

 

 

7 – JISM UMG 

 

Perubahan Sosial. Reflection : Islamic Education Journal, 2(1), 32–39. 

https://doi.org/10.61132/reflection.v2i1.374 

Nurkholis. (2020). Dampak Pandemi NovelCorona Virus Disiase (Covid-19) terhadap Psikologi 

Pendidikan serta Kebijakan Pemerintah. Jurnal PGSD, 6(1), 39–49. 

https://doi.org/10.32534/jps.v6i1.1035 

Nursaadah, S., Ratnasih, T., & Nurdiansah, N. (2025). Pengaruh Permainan Lego Terhadap 

Perkembangan Kognitif Anak Usia Dini Pada Kelas A Di Ra Al-Kautsar Kota Banjar. 

JIEEC (Journal of Islamic Education for Early Childhood), 7(1), 109. 

https://doi.org/10.30587/jieec.v7i1.8193 

Sari Dewi, H., Abd. Muis, A., Zahra syahida, Y., Bazyrah.S, S. T., & Winanda, F. (2023). 

Konsep Islam sebagai Way of Life : Pandangan dan Implikasinya dalam Kehidupan 
Modern. Al-Aufa: Jurnal Pendidikan Dan Kajian Keislaman, 5(2), 154–166. 

https://doi.org/10.32665/alaufa.v5i2.2643 

Senoaji, N. (2020). Tauhid sebagai Asas Integrasi Keilmuan. 1–10. 

https://www.academia.edu/44705034/Tauhid_sebagai_Asas_Integrasi_Keilmuan 

Warits, Abd. (2024). Membangun Sinergisitas antara Sains dan Nilai-Nilai Agama. Al-Iman, 

8(1), 282–302. 

Zamzami, E. M. (2021). Aplikasi Edutainment Pendukung Pembelajaran Jarak Jauh TK Merujuk 

Standar Nasional PAUD. Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 5(2), 985–
995. 

  


