Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

Muhammad Za’im Zacky Fadl-Lillah dan
Alanuari

Asnawiyatul Muna, Mardia, Caisar Fayth
Isyandairda dan Sari Febriani

Siti Nur Amanda, Lu’lu Ulzannah, Khairun
Anwar dan Sari Febriani

Muhammad Najibudin, Hafsa, Zulfa Hamidah
dan Sari Febriani

Rama Aditya Putra, Satriani, Sari Febriani, M.
Hum dan Nurul Hasnah

Gina Husniati Zahra, Rendi Imam Saputra,
Indriani dan Sari Febriani

Muh. Samsul Anwar, M. Hafizul Arifin dan
Johan Wahyudhi

Muhammad Ghifari dan Ulfah Zakiyah

Ahmad Hafidhuddin

(-

ISSN 2621-4938
e-ISSN 2621-4946

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF

PeGON

ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

Volume 15 . issue 2 . 2025




ISSN 2621-4938
e-ISSN 2621-4946

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF

Ya A

A C20,

ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

Volume 15 . issue 2 . 2025




THE INTERNATIONAL JOURNAL OF

PeGON

ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

Vol. 15 - Issue 2 - 2025

The International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization published by Islam Nusantara Center
Foundation. This journal specialized academic journal dealing with the theme of religious civilization and literature
in Indonesia and Southeast Asia. The subject covers textual and fieldwork studies with perspectives of philosophy,
philology, sociology, antropology, archeology, art, history, and many more. This journal invites scholars from
Indonesia and non Indonesia to contribute and enrich the studies published in this journal. This journal published
twice a year with the articles written in Indonesian, Pegon, Arabic and English and with the fair procedure of blind
peer-review.

Editorial Team

Managing Editor
Mohamad Shofin Sugito

Peer Reviewer
Abdurahman Mas’ud (Ministry of Religious Affairs, The Republic of Indonesia)
Oman Fathurrahman (State Islamic University of Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia)
M.N. Harissuddin (State Islamic University of Jember, Indonesia)
KH. Abdul Mun’im DZ (The Vice General Secretary of PBNU)
Farid F. Saenong (State Islamic University of Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia)
Ngatawi al Zastrouw (University of Nahdlatul Ulama Indonesia)
Islah Gusmian (State Islamic University of Surakarta, Indonesia)
Zainul Milal Bizawie (Islam Nusantara Center Jakarta, Indonesia)

Editors
Johan Wahyudhi
Mohammad Taufiq
Ahmad Ali

Asistant Editors
Muhammad Anwar
Zainal Abidin
Zainul Wafa

ISSN 2621-4938
e-ISSN 2621-4946

Published by:
ISLAM NUSANTARA CENTER (INC)
JI. Kemital Blok E No. 125, Perum. Ciputat Baru, Kel. Kp. Sawah,
Kec. Ciputat Kota Tangerang Selatan 15413
http: //ejournalpegon.jaringansantri.com/ojs/
OO @@ Islam Nusantara Center


http://ejournalpegon.jaringansantri.com/ojs/

@\
5
Sl
TABLE OF CONTENTS

The International Journal of PEGON

Islam Nusantara Civilization
Vol. 15 - Issue 2 - 2025

TABLE OF CONTENTS ..ot il

TELAAH RINGKAS TAFSIR ABUL A‘LA AL-MAWDUDI,
TAFHIM AL-QUR’AN
Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman ...........ccceeeeevivvvnnnnnnn. 1

NEGOSIASI STATUS SOSIAL DAN PRINSIP KESETARAAN:
STUDI PADA TRADISI SANDINGAN MALAM JUMAT LEGI
DALAM KEBUDAYAANAN PANDALUNGAN DI LUMAJANG
JAWA TIMUR

Muhammad Za’im Zacky Fadl-Lillah dan Alanuari .......c...c..cccceeunee... 31

PERAN KESULTANAN JAMBI DALAM PENYEBARAN

ISLAM DAN TERBENTUKNYA TRADISI KEAGAMAAN
LOKAL PADA ABAD KE-19

Asnawiyatul Muna, Mardia, Caisar Fayth Isyandairda

dan Sari FEDIIan .........cccvvieeiiiieieiiieeeciieeeiee et 57

KONSEP JIWA DAN ETIKA ISLAM : KAJIAN FILSAFAT
AL-GHAZALI DAN IBNU RUSYD TERHADAP PEMBENTUKAN
KEPRIBADIAN

Siti Nur Amanda, Lu’lu Ulzannah, Khairun Anwar dan Sari Febriani 75

PERKEMBANGAN PEMIKIRAN POLITIK ISLAM DARI
MASA KLASIK HINGGA KONTEMPORER
Muhammad Najibudin, Hafsa, Zulfa Hamidah dan Sari Febriani ....... 97

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

iii



PENDIDIKAN DAN PENYEBARAN PERADABAN ISLAM:
KETERKAITAN HISTORIS MASA BANI UMAYYAH DENGAN
ISLAMISASI DI NUSANTARA

Rama Aditya Putra, Satriani, Sari Febriani, M. Hum dan

Nurul Hasnah ...........cccoiiiiiiiieeeeeeee e 117

RELEVANSI MAQAM TASAWUF DALAM MEMBENTUK

ETOS KEILMUAN DAN KARAKTER BANGSA

DI ERA MODERN

Gina Husniati Zahra, Rendi Imam Saputra, Indriani dan Sari Febriani 147

MENYUARAKAN KESEIMBANGAN: PEMIKIRAN DAKWAH
WASATIYYAH TGKH MUHAMMAD ZAINUDDIN ABDUL
MADIJID (1898-1997) DI PULAU LOMBOK, INDONESIA

Muh. Samsul Anwar, M. Hafizul Arifin dan Johan Wahyudhi ........... 175

PEMIKIRAN DAN KONTRIBUSI AGH. MUHAMMAD NUR
DALAM KAJIAN HADIS DI SULAWESI SELATAN:

TELAAH TERHADAP KITAB KASYF AL-ASTAR

Muhammad Ghifari dan Ulfah Zakiyah ..........cccocceiviiiiniiiiiiiinn, 199

ANALISIS KODIKOLOGI DAN TEKSTOLOGI NASKAH

MANAKIB ABDUL QADIR AL-JAELANI
Ahmad Hafidhuddin .........ccccooiiiiiiniiiiiececece 223

iv Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

TELAAH RINGKAS TAFSIR ABUL A‘LA
AL-MAWDUDI, TAFHIM AL-QUR’AN

Ahmad Nabil Amir

Former Associate Research Fellow, International Institute of Islamic Thought and
Civilization (ISTAC-1IIUM), Taman Duta, 50480 Kuala Lumpur

nabiller2002 @ gmail.com

Tasnim Abdul Rahman

Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA),
21300 Kampus Gong Badak, Terengganu
tasnimrahman @unisza.edu.my

DOIT: https://doi.org/10.51925/inc.v15102.137

oY

A1 (VAVA-14.T) agaolll el aulsl loleos L andls Chiaadnyd 0l gz (2 SGs gu o¥ELe
Audls QLIS ST § Lbsbew $L ol OlSSLenaaun Ll 0l asgds QUS Lbosdol 2518 Lo
@osin Lilaudlih 3> o8BI $U (KSs) oh¥ld) ol ol (Sllssy 0alulin) slael/
oIl s Blidegd oToleins (v 6yls (cawilybs) @LLQBS-_@M; Sl ol
2 e Bl (el Legi-Loss 0l 02538 Gulilon 013 Ol eigdr liS (i85 (o Shsa L o]
OB e @939l Gillaiie oler 8 lsess LIKELASS $L awdls 0ios ols Lyl 0lessa
£l JUsleasslys sisdgr ssdgan 1o BLISEs Bl ol oladlimiud w¥1s (ulShy; Bl el
013 psSem MsSligd a¥1s (3ad90 013 LS clBlaiub-culblaigd Flidsdios Lydls capliygisl
Bl L Olelainind oY1 OELASS Bl 0lisd Bl Lnwdl wladln) olibsa ol 4iyd

PO

‘zt_adebé;}./j.}}.@m ,w%ﬁ/@clq,dﬂi’/@,&)jgj[o ‘?3535 LIS

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON: |
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

Abstrak

Makalah ini mengkaji corak dan prinsip tafsir yang dibawa oleh Abul A‘la
al-Maududi (1903-1979) dalam magnum opus-nya kitab Tafhim al-Qur’an.
Ia memperlihatkan kaedah yang seimbang antara pendekatan tafsir al-
ma ‘thur (berasaskan riwayat) dan al-ra’y (penalaran dan logika) yang
diterapkan dalam penafsirannya. Metode kajian ini bersifat deskriptif-
kualitatif (naratif) dari jenis tinjauan pustaka dan analisis isi. la mengkaji
teks kitab Tafhim al-Qur’an dan meneliti kandungan dan tema-tema asas
tentang manhaj, hubungan idea dan doktrin tafsir yang dikembangkannya.
Temuan kajian mendapati al-Maududi menerapkan analisis yang ringkas
dalam penjelasan ayat yang digarap dari sumber-sumber tradisional yang
autoritatif. Tafsirnya mengimbangi pendapat-pendapat klasik dan moden
dalam penakwilan hukum dan figh dan membawa idealisme tafsirnya yang
puritan yang dikembangkan dalam perbincangan teksnya yang mendalam.

Kata kunci: Maududi, Tafhim al-Qur’an, Jamaat-i-Islami, metodologi
tafsir.

Abstract

The paper investigates the principle of tafsir espoused by Abul A‘la al-
Mawdudi (1903-1979) in his seminal work, Tafhim al-Quran (Towards
Understanding the Qur’an). The work shows a balanced approaches
between tafsir bil ma’thur (narrative commentary) and tafsir bil ra’y
(independent judgement) developed in his interpretation. The study is of
descriptive-qualitative type in the form of literature review and content
analysis. It critically examines the text of Tafhim al-Quran (Towards
Understanding the Qur’an), its content, themes, relational ideas, style and
doctrine. The finding shows that al-Maududi had succinctly applied concise
ways in explaining the verse that largely derived from classical authoritative
sources. It reflected a balance approach of traditional and modern ideal
brought forth in his tafsir that illustrates its puritanical and argumentative
nature underlying his interpretation that brings original and in-depth
discussion of the text.

Keywords: Maududi, Tafhim al-Qur’an, Jamaat-i-Islami, method of
exegesis

Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

A. PENDAHULUAN

akalah ini menelusuri fikrah tafsir Abul A‘la al-Mawdudi

(25 September 1903-22 September 1979) yang didasarkan

dari pencerakinan ide-ide tafsir yang digariskan dalam
karyanya yang seminal Tafhim al-Qur’an. Tafsir ini membawakan
ikhtisar dari pengalamannya yang panjang dan pengetahuan yang
diperolehnya sepanjang penglibatannya dalam gerakan Islam (Noor
M. Osmani, 2023: 69). Rangka tafsirnya mulai disusun pada Februari
1942 dan diselesaikan pada 1972 iaitu sekitar 30 tahun (majalah
Ayeen, 1972: 106).

Penafsirannya dibangunkan dengan metode yang seimbang
antara pendekatan al-ma’thur dan al-ra’y, yaitu mengimbangi antara
kaedah tradisional yang bergantung pada tafsir al-Qur’an, dan hadith
dengan penalaran akliah dan taakulan (al-ra’y) yang memakai daya
jjtihad. Dalam masa yang sama beliau turut menolak riwayat-riwayat
hadith yang bertentangan dengan syariat dan akal sihat (Osmani,
2023: 155). Pendekatannya juga disifatkan radikal dan patriarki
(Nurfadliyati, 2021)

Dilahirkan pada 3 Rajab 1321 H/25 September 1903 M di
Aurangabad, India (ketika itu Aurangabad berada dalam wilayah
Andhra Pradesh, Hyderabad, Deccan [kini Maharashtra] sebelum
diduduki oleh India pada 1948) Maududi merupakan seorang filasuf,
jurnalis, teoritis, muhaddith, mufassir, faqih, politikus, mujtahid, dan
Hujjat al-Islam abad ke 20. Ia dikenang sebagai ideolog, intelektual,
aktivis dan pemimpin utama Jamaat-e-Islami yang berpangkalan di
Pakistan. Sepanjang kareernya, beliau telah menghasilkan lebih 1000
ucapan dan menulis hampir 140 buah buku, brosur, artikel, syarahan
dan risalah pendek tentang Islam yang mencakup segenap aspek
pemikiran dan amalan Islam. Pemikirannya telah mempengaruhi tiga
generasi Islam di seluruh dunia, dan karyanya telah diterjemahkan ke
dalam lebih empat puluh bahasa yang berbeza. (Ahmad K., Ansari Z.
L., 1979) Himbauan tentang pusaka dan warisan intelektualnya yang
bermakna ini dilakar oleh Ahmad Idris dalam pengantarnya kepada
buku Al-Hukumah al-Islamiyah karya al-Maududi: “Sesungguhnya

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

saya telah bertahun-tahun menarik ilham daripada setiap yang sampai
ke tanganku daripada tulisan-tulisan Hujjat al-Islam Ustadh al-Kabir
Abul A‘la al-Mawdudi, yang membangkitkan kecintaanku kepada
kitab-kitabnya, sampai mengalir kalimah-kalimahnya, garis-garis
tulisannya, dan pandangan-pandangannya ke dalam fikiran, dhamir
dan ruhku.” (al-Mawdudi 1997)

Tinjauan terhadap kajian-kajian terdahulu menyingkapkan
sejumlah penelitian saintifik dan mutakhir yang menganalisis
pemikiran al-Maududi dan pengaruhnya yang meluas pada abad ke-
20. Namun fokus terhadap tafsirnya yang klasik masih kurang
diperhatikan terutamanya kesannya terhadap perkembangan harakat
tafsir pada abad ke-21. Dalam artikelnya tentang kekuatan manhaj dan
khittah tafsir Sayyid Mawdudi dalam kitabnya Tafhim al-Qur’an,
Noor Mohammad Osmani et al. (2023) mengupas tentang percubaan
al-Maududi untuk menjawab cabaran dan tantangan moden yang
ditimbulkan oleh anasir-anasir Barat, sekular, orientalis, apologis, dan
anti-hadith dalam tradisi moden tafsir yang cuba memutarbalik ajaran-
ajaran wahyu dan sumber keilahiannya.

Dalam artikelnya yang lain, Noor Mohammad Osmani dan Md
Habibur Rahman (2023) menganalisis pengaruh Isra’iliyyat dalam
tafsir Maududi. Ia merumuskan pendiriannya yang seimbang terhadap
riwayat-riwayat Isra‘iliyyat dengan tidak menerima atau menolaknya
secara keseluruhan. Beliau berusaha mengenalpasti persamaan dan
perbezaannya dengan al-Qur’an dan menyimpulkan bahawa khabar
yang dikutip dari teks-teks Bible ini adalah bahagian yang tak
terpisahkan dari tafsiran al-Qur’an, yang harus diperhalusi dengan
saksama dan teliti. Pengaruh al-Maududi di rantau Asia Tenggara
ditinjau oleh Mohd Kamal Hassan (2003) dalam artikelnya yang
menunjukkan impaknya yang ketara dalam kebangkitan Islam dan
semangat  revivalisme yang ditimbulkan oleh pembacaan
interpretatifnya terhadap Islam dan idea-idea revivalisnya yang
menjalar dari Maghribi ke Indonesia, dan dalam praktik pemikir dan
aktivisnya dari Mesir, Algeria, Iran, Malaysia dan Sudan yang
mengartikulasikan visi Islam yang holistik. Analisis ini diperkuat oleh

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

Mohd Faizal P. Rameli dan Suhaida Mohd Amin (2010) dalam kajian
mereka yang menyorot pemikiran politik al-Mawdudi dan ikhtisar
tentang konsep dan teori-teori politiknya (siyasah syariyyah) dan

hubungannya yang mendalam dengan masalah-masalah politik dan
kekhalifahan di dunia Islam.

Festschrift penghargaan yang dikeluarkan pada 1979 bertajuk
Islamic Perspectives: Studies in Honour of Mawlana Sayyid Abul A la
Mawdudi suntingan Khurshid Ahmad dan Zafar Ishaq Ansari
menghimpunkan penulisan sarjana Islam tentang Mawdudi dalam
menghormati dan meraikan sumbangan dan idealisme serta nilai
kesarjanaannya yang luas. Selain itu kajian tekstual yang berbobot
oleh orientalis Barat seperti Charles J. Adams (1988) turut meneliti
kekuatan tafsir Tafhim al-Qur’an di samping kajian-kajian tematik
lainnya yang memperhalusi garis pemikiran tradisional dan nuansa
tafsirnya yang ringkas (Mustansir Mir, 1985).

Justeru artikel ini bermaksud meneliti tafsir al-Maududi Tafhim
al-Qur’an dan menyorot corak interpretasinya yang diskursif (kalami
tafsir) dan melihat pengaruh dan implikasinya yang mendalam
terhadap perkembangan wacana tafsir di abad baru.

B. METODOLOGI

Metode kajian ini bersifat deskriptif-kualitatif (naratif) dari jenis
tinjauan pustaka dan analisis isi. Ia mengkaji teks kitab Tafhim al-
Qur’an dan meneliti kandungan dan indikator-indikator asas tentang
manhaj dan doktrin tafsirnya. Dalam hubungan ini, kajian menerapkan
pendekatan sosio-historis dan kontekstual Abdullah Saeed untuk
melihat dialektika antara tafsir dan penafsir. metode pragmatik Salwa
El-Awa yang melihat koherensi struktural dan tematik al-Quran dan
pendekatan tafsir kronologis Muhammad ‘Abid al-Jabiri dan
hermeneutik Khaled Abou el-Fadl untuk menemukan relevansinya
dengan nilai dan lingkungan moden.

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

C. HASIL DAN ANALISIS

Bahagian ini membincangkan riwayat hidup al-Mawdudi dan
pemikiran dan doktrin asas yang dikembangkan dalam kitab Tafhim
al-Qur’an berkaitan wusul tafsir, latar belakang sejarah dan
perkembangan disiplin dan kaedah-kaedah tafsir, takwil dan
interpretasi teksnya. Ia melihat tema dan manhaj yang digariskan
dalam tafsirnya serta pengaruh dan implikasi dari penafsirannya yang
tematik terhadap aspirasi pembaharuan Islam dan kesedaran
modennya.

1.  Biografi Ringkas

Abul A‘la al-Mawdudi dilahirkan pada 3 Rajab 1321 H/25
September 1903 M di Aurangabad, India (ketika itu Aurangabad
berada dalam wilayah Andhra Pradesh, Hyderabad, Deccan [kini
Maharashtra] sebelum diduduki oleh India pada 1948). Mawdudi
tumbuh dalam persekitaran agama yang tebal dan meransangkan
pemikirannya. la berasal dari susur galur keluarga yang salih dan
terhormat yang berpangkal dari nasab Nabi Muhammad (saw) sebelah
bapanya. Bapanya, Maulana Ahmad Hasan (lahir 1855 M) adalah
seorang peguam. Maududi merupakan anak bongsu daripada tiga
beradik. Jalur keturunannya terhubung dengan silsilah sufi Chisthi,
dan namanya dinisbahkan kepada pengasas tarigah, iaitu Khawajah
Syed Qutb ul-Din Maudood Chishti (w. 527 H).

Pendidikan awalnya ditangani dengan baik oleh sang ayah, yang
mengupah guru-guru dan tutor untuk mengajarkannya di rumah dalam
berbagai bidang pengetahuan. Kemudiannya ia melanjutkan pelajaran
secara formal, sehingga ke peringkat menengah di Madrasah
Furqaniyah, sekolah tinggi yang terkenal di Hyderabad, yang
menggabungkan subjek tradisional Islam dan Barat dalam silibus
pendidikan. Selanjutnya ia memasuki Darul Uloom, Hyderabad
(India) bagi meneruskan pengajian ke peringkat ijazah.
Pembelajarannya bagaimanapun terjejas dengan kematian ayahnya
selang enam bulan kemudian, yang memaksanya untuk menyelesaikan

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

pengajian di luar, dalam usia 16 tahun, dengan instruksi dan subjek
moden yang terhad, dan pendidikan yang terbatas dalam bahasa-
bahasa Eropah dan Inggeris.

Setelah pengajian formalnya terganggu, dan bagi menyara
kehidupannya, ~Maududi menceburkan diri dalam  bidang
kewartawanan bersama abangnya dan bekerja sebagai jurnalis untuk
akhbar Madhya Pradesh. Pada 1918, dalam usia 15 tahun, beliau telah
menyumbangkan penulisannya dalam akhbar penting Urdu, dan tiga
tahun kemudian, pada 1920, ketika berusia 17 tahun, beliau dilantik
sebagai editor akhbar tempatan 7aj, yang diterbitkan dari Jabalpore
(sekarang negeri Madhya Pradesh, India). Pada akhir 1920, Maududi
berpindah ke Delhi untuk menganggotai staf editorial dua akhbar
Muslim yang berafiliasi dengan badan Jam ‘iyat-i Ulama-i Hind,
sebuah pertubuhan politik Deoband dan organisasi ulama-ulama
Islam, 1aitu akhbar Muslim (1921-1923), dan kemudiannya al-
Jam‘iyat (1925-1928). Hasil kerja editorialnya, al-Jam iyat telah
menjadi akhbar utama masyarakat Islam di Asia Selatan. Dalam waktu
yang sama, Maududi juga bekerja di Dar ul Islam Trust, Panthankot,
sebuah akademi penyelidikan Islam yang diasaskan oleh filantropis
Muslim, Chaudhry Niaz Ali Khan.

Maududi sempat menyambung pengajiannya pada 1921 dan
mempelajari ilmu tafsir, hadith, figh dan bahasa Inggeris (Barom,
2020: 2). Beliau turut mendalami bahasa Urdu, Arab dan Parsi secara
otodidak. Pada 1933, Maududi memulakan berkala bulanannya sendiri
dalam bahasa Urdu, Tarjumanul Quran (interpretasi al-Qur’an) dan
menulis tentang Islam, dan konfliknya dengan imperialisme dan
modernisasi. Karangannya telah menarik dokongan yang meluas yang
mendorong terealisasinya jemaah Jama ‘at-i-Islami.

Beliau bertanggungjawab menyediakan manifesto dasar Jamaat-
e-Islami yang berusaha membentuk sistem hidup Islam dan tatanannya
yang menyeluruh di dunia, sebagai disimpulkan dalam suratnya
kepada Maryam Jameelah: “Tahukah anda bahwa sejak tahun 1941,
suatu organisasi Jama ‘at-e-Islami telah bergiat di anak benua India-
Pakistan. Jama ‘at-e-Islami berjuang untuk menyebarkan dan

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

menerapkan ideologi yang telah saya paparkan dalam karya-karya
saya” (Maryam Jamilah, 1983: 60).

Maududi dikenang sebagai penulis, ahli falsafah, sasterawan,
aktivis  politik, intelektual awam dan reformer dari jalur
neofundamentalis atau neonormativis (Sheila Mcdonough, 1984: 2) Ia
dianggap antara pemikir dan ideolog terpenting dalam pergerakan
dakwah dan harakah Islam di Pakistan, yang mana idea dan karyanya
dalam falsafah, hukum, kalam, moraliti dan sosiologi dan fikiran-
fikiran etikanya banyak menghimbau nilai-nilai akhlak Islam dari
perspektif sunni, yang “dimotivasi oleh dorongan yang kuat untuk
menyampaikan kepada umat sebahagian dari imperatif etika yang baru
yang sangat berpengaruh dalam membentuk pemikiran dan emosi
Muslim.” (Sheila Mcdonough, 1984: 2) Ia telah membawa perubahan
penting dalam harakat politik semasa dengan menggembleng gerakan
massa seperti pergerakan Khilafat dan Tahrik-e Hijrat yang aktif
dalam penentangannya terhadap penjajah Inggeris (Husain, Z., 1986:
61) di mana beliau menggesa umat Islam untuk berpindah ke
Afghanistan bagi mengelakkan penindasan British.

Maududi telah menghasilkan lebih 150 buah buku dan risalah
yang prolifik. Karya-karya yang produktif ini diedarkan oleh
penerbitnya Messrs Islamic Publications Ltd. yang berpangkalan di
Lahore. Tulisannya berasal daripada terjemahannya ke atas buku-buku
berbahasa Arab dan Inggeris ke dalam bahasa Urdu yang membahas
intisari falsafah dan hukum-hakam Islam, faham ekonomi, sosio-
politik, teologi spekulatif, dan prinsip tawhid. Ia turut memberikan
tafsiran al-Qur’an dan hadith yang substantif yang dihuraikan dalam
tulisan-tulisannya yang seminal seperti Tafhim al-Qur’an, Al-
Hukumah al-Islamiyyah, Tarjuman al-Qur’an (jurnal), Shahadat al-
Hagq, Tajdid wa lhya’-i-Din, Jihad fi Sabilillah, Fatawa al-Mawdudi:
Rasa’il wa Masa’il, Khilafah wa Mulukiyyat, Al-Hijab, Manifesto of
Jama’at-i-Islami, Life after Death, The Process of Islamic Revolution,
Islamic Law and Constitution, dan sebagainya.

Beliau turut menghasilkan dua jilid kitab Seerat-un-Nabi (saw).
Karyanya dalam mauduk ekonomi termasuklah Sud (interest), Islam

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

Aur Jadid Ma’ashi Nazariyat (Islam dan ideologi ekonomi moden),
Mas’ala-i-Milkiyat-i-Zamin (soal pemilikian tanah), Insan ka Ma ‘ashi
Mas’ala (masalah ekonomi manusia dan penyelesaian Islamnya),
Qur’an Key Ma‘ashi Nazriyat (sudut pandang Qur’anik tentang
ekonomi), Ma ‘ashiyat e Islam (ekonomi Islam), dan Islami
Ma ‘ashiyat Key Bunyadi Usul (prinsip asas ekonomi Islam).
(Mawdudi, 2011: xxxii; Gilani, S.A., 1982: 62)

Manhajnya dalam penulisan adalah bersandarkan kepada hujah
al-Qur’an dan hadith yang sahih, dan berpijak pada prinsip syar‘i yang
qat‘i. Penjelasannya didukung oleh dalil dan fatwa-fatwa klasik yang
memperlihatkan keluasan nilai ijtihad dan rasionalitas akal. Fikrahnya
bergaris moderat dan sederhana, seperti digambarkan oleh Khurram
Murad (1992) dalam pengantarnya kepada buku Khutubat karya
Maududi: “Sesiapa yang membaca wacana Sayyid Mawdudi tidak
sukar untuk memahami niat dan matlamat yang disampaikan dan
dilontarkannya. Seseorang mungkin tidak bersetuju dengannya, atau
merasakannya tidak mengilhamkan, tanpa dapat menafikan yang
Sayyid Mawdudi bercakap dengan bahasa yang sama dan
menyampaikan pesan yang sama seperti yang dibawakan al-Qur’an
dan (hadith) Nabi (saw).”

Tulisannya menzahirkan pandangan yang syumul tentang Islam,
dan mengungkapkan konsep dualistiknya yang merangkul aspek
ruhiyah dan maddiyah. Kesan ini seperti yang terungkap dalam
bukunya Islamic Way of Life: “Karakteristik utama dari konsep
kehidupan Islam adalah ia tidak mengandungi konflik, tidak, tiada
pemisahan yang signifikan antara kehidupan spiritual dan duniawi
(sekular). Ia tidak membataskan dirinya hanya untuk menyucikan
kehidupan rohani dan moral manusia dalam pengertiannya yang
sempit. Lapangannya menjangkau ke seluruh ruang kehidupan.”
(Maududi, 1992)

Maududi juga dikatakan pernah menterjemahkan buku Qasim
Amin, Al-Mar’ah al-Jadidah (Wanita Baru - The New Woman) ke
dalam bahasa Urdu ketika usianya 14 tahun, dan 3,500 halaman
daripada kitab Al-Hikmah al-Muta ‘aliyah fi al-Asfar al-‘Aqliyya al-

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



10

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

Arba‘a (the Transcendent Philosophy of the Four Journeys of the
Intellect), karya mistik yang dihasilkan oleh tokoh falsafah Islam asal
Parsi, Sadr al-Din Muhammad Shirazi yang dikenal sebagai Mulla
Sadra (980-1050 H/1571-1640 M), tokoh seminal dalam mazhab
Ishraqi pada abad ke-17.

Kegiatannya dalam pergerakan dakwah dan politik terserlah
dengan kepimpinannya dalam Jama‘at Islami di Pakistan yang
dibentuk pada 26 Ogos 1941 bagi menggerakkan perubahan sosio-
politik dan menegakkan kekuasaan Islam (Ilgamat-i-din). Selaku
aktivis dan pengasasnya ia berperanan sebagai Ameer nya dari 1941-
1972. Cabang Jama ‘at Islami kini berkembang di India, Bangladesh,
Kashmir, Sri Lanka dan tempat-tempat lain sebagai gerakan Islam
yang moderat pada abad ke-20. Fikrah Mawdudi berpengaruh
terhadap kebangkitan Islam moden dan jaringan revivalisnya yang
meluas di Mesir, Algeria, Iran dan Sudan (Barom, 2020:4). Ia
mewakili sosok mujaddid abad ke 20 yang telah memberikan dharma
yang termahal dalam pembangunan fikrah dan idealisme bermazhab
‘Mawdudisme” (Zakariya 1983) dan penggerak harakat kader yang
terbesar dan aktif di selatan India.

Gerakannya yang signifikan diiktiraf dan berkembang luas
dalam kesedaran sosio-religius dan tradisi revivalnya dari Maghribi ke
Malaysia (Mohd Kamal Hassan, 2003). Menurut Charles J. Adams
dalam makalahnya bertajuk “Mawdudi and the Islamic State”: “tatkala
sampai masanya untuk menuliskan perkembangan sejarah Islam
dalam abad kedua puluh, nama Maududi nescaya menduduki tempat
yang terunggul dan tersendiri dalam halamannya.” (Adams, 1983)
Maududi berperanan dalam sejarah moden Islam di Pakistan yang
mengungkapkan premis dan jalur Islamnya yang ortodoks. Beliau
antara tokoh Islam pertama yang membangunkan kefahaman dan
ideologi politiknya yang moden, dan merencanakan aksi sosial untuk
merealisasikan visinya dalam menanamkan akidah salaf sebagai
pembela kubu revivalis (Nasr, 1995).

Fikrah Maududi yang kritis banyak terkesan dari pengaruh al-
Ghazali, Ibn Taimiyah, Shah Waliyullah al-Dehlawi (1703-1762)

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

(Shahed, 2010: 5), Muhammad Igbal, Altaf Husain Hali, Abul Kalam
Azad dan lain-lain (Hasan, M.U., 1984). Ini dizahirkan daripada
tulisan-tulisannya yang banyak merujuk dan membahaskan ide-ide al-
Ghazali dan Ibn Taimiyah serta fugaha Islam yang lain. Falsafah dan
teori-teori politik Maududi turut memberikan impak yang signifikan
kepada pemikiran revolusi yang didengungkan oleh Hasan al-Banna,
Ayatollah Khomeini dan Sayyid Qutb (A.B. Rahman et al., 2012).

Pada tahun 1938 Maududi berhijrah ke Timur Punjab atas
pelawaan Muhammad Igbal untuk mendirikan pusat pengajian Dar al-
Islam di Panthankot, di wilayah Punjab. Institusi ini diwujudkan untuk
mengajarkan ilmu pengetahuan moden yang bertujuan untuk
melahirkan pelajar Islam yang alim dan punyai pengetahuan tentang
falsafah politik Islam. Perguruan tinggi ini kemudiannya dipindahkan
ke Lahore setelah beliau menjawat presiden. Mawdudi turut
berkhidmat sebagai dekan di Fakulti Teologi, Islamia College selama
setahun. Ia turut dilantik sebagai jawatankuasa penasihat bagi
pembangunan Universiti Islam Madinah dan menjadi sebahagian
daripada anggota akademiknya sejak penubuhannya pada 1962.
(Husain, 1986: 62).

Dalam tulisannya yang monumental, Dasar-Dasar Islam
(dikutip dari khutbah-khutbah jumaatnya), Maududi menggariskan
prinsip-prinsip Islam yang fundamental merangkumi iman, Islam,
solat, puasa, zakat, haji dan jihad. Menanggapi kepentingan untuk
melahirkan jil al-Qurani yang beriltizam dengan landas dan pangkal
tawhid ini, Maududi mengusulkan: “kerana Allah telah memasukkan
kita ke dalam kelompok masyarakat Muslim, maka satu-satunya cara
untuk memperlihatkan rasa terima kasih kita kepadaNya adalah
dengan menjadi orang Muslim yang benar...erti menerima Islam
adalah bahawa seseorang harus dengan penuh kesedaran dan
kesengajaan menerima apa yang telah diajarkan oleh Rasulullah
(saw), dan bertindak sesuai dengan ajaran tersebut. Barangsiapa yang
berbuat demikian, maka ia adalah seorang Muslim, dan barangsiapa
yang tidak berbuat demikian, ia bukanlah seorang Muslim.” (Maududi
1984: 4-5).

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



12

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

Pemikiran yang dituangkan dalam buku ini menekankan
kepentingan menggabungjalin antara ilmu dan amalan, teori dan
praktis, seperti dinyatakannya tentang kepentingan menuntut dan
mencari ilmu pengetahuan dalam Islam: “seseorang tidak dapat
menjadi seorang Muslim tanpa memiliki pengetahuan, kerana Islam
tidak diperolehi kerana faktor keturunan, tetapi kerana pengetahuan.
Kalau orang yang bersangkutan tidak mengetahui apa yang diajarkan
oleh Nabi Muhammad (saw), bagaimana ia boleh menyatakan
keimanannya kepada ajaran tersebut dan mempraktikkannya? Dan bila
ia menyatakan keimanannya tanpa kesedaran dan tanpa pengertian
mengenai ajaran tersebut, bagaimana ia dapat menjadi seorang
Muslim?” (Maududi 1984: 5)

Islam menurutnya, adalah penyerahan yang bulat kepada Tuhan.
Dan ini lahir daripada kesedaran, dan bukan bertaklid buta kepada
kebiasaan atau aturan-aturan naif masyarakat, seperti diungkapkannya
tentang perbezaan antara iktikad yang terbit dari ijtihad dan taklid
kepada adat: “Islam tidak lain adalah penghambaan seseorang semata-
mata kepada Allah. Ia sama sekali tidak mengikuti kemahuannya
sendiri, atau kemahuan nenek moyangnya atau kemahuan keluarga
dan sukunya, atau kemahuan kaum ulama atau kiyai, kemahuan
pemerintah, hakim atau kemahuan sesiapa pun yang lain, selain
kehendak Allah semata-mata.” (Maududi 1984: 39)

Mengikuti secara semberono hukum dan aturan-aturan manusia,
menurut Maududi, telah menjerumuskan manusia ke lembah kufur,
kerana metodologi-metodologi selain dari kitab Allah dan sunnah
RasulNya (saw) telah mengenepikan garis yang ditentukan Allah, dan
cara-cara kufur yang ditempuh ini adalah “bertentangan dengan
petunjuk-petunjuk yang diterima dari Allah.” Perbezaan yang nyata
antara Islam dan kufur ini sebagai dijelaskan dalam ayat al-Qur’an,
surah al-Ma’idah, (5:44): “Barangsiapa yang memutuskan tidak
menurut apa yang diturunkan Allah, maka mereka itu adalah orang
yang kafir”, serta ayat 38 surah Ali ‘Imran (3:38): “Maka apakah
mereka mencari agama yang lain dari agama Allah, padahal
kepadaNya lah menyerah segala yang di langit dan di bumi, baik

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

dengan rela atau terpaksa dan hanya kepada Allah lah mereka
dikembalikan.” Mengulas ayat-ayat ini, Maududi menyatakan: “Nah,
apabila seseorang mengenepikan cara-cara yang telah digariskan
Allah dan memutuskan untuk melakukan sesuatu dengan cara yang
lain, maka sesungguhnya ia telah mengikuti jalan kufur. Dan apabila
ia selama hidupnya menempuh cara-cara kufur dalam melakukan
segala sesuatu, maka ia adalah seorang kafir. Apabila ia mematuhi
petunjuk Allah dalam sebahagian masalah, dan dalam masalah-
masalah yang lain mengikuti kemahuannya sendiri atau adat kebiasaan
masyarakat atau aturan-aturan buatan manusia, maka ia telah terlibat
dalam kekufuran sejauh pembangkangannya terhadap hukum-hukum
dan aturan-aturan Allah.” (Maududi 1984: 39)

Maududi turut mengungkapkan pemahaman tentang jihad dalam
bukunya yang termasyhur, Jihad in Islam (Jihad dalam Islam) yang
dikeluarkan secara berkala dengan nama al-Jam ‘iyat pada 1927 dan
dijilid sebagai naskhah utuh pada 1930. Asalnya ia dikutip daripada
ucapan-ucapannya pada tahun 1929 ketika berusia 26 tahun. Ia
merupakan karyanya yang pertama dihasilkan usai Perang Dunia,
yang merumuskan sikapnya yang tuntas dalam menegakkan jihad,
mencerakinkan hak-hak kaum dhimmi yang dipelihara oleh agama,
menghuraikan perbezaan antara faham imperialisme dan revolusi
Islam, dan akar revolusi dalam akidah Islam. Menurutnya, istilah jihad
telah disalah tafsir kerana dakyah yang dibikin oleh penjajah dalam
menghadkan pengertian Islam kepada “agama” dan umat Muslim
sebagai “bangsa”. Menurutnya: “sekiranya Islam hanya “agama”, dan
umat Muslim hanya sebuah “bangsa”, menurut kefahaman yang lazim
diterima dari istilah ini, maka jithad — walaupun ia telah diangkat
sebagai “ibadah yang paling afdal” dalam Islam — akan kehilangan
makna dan terhakis fungsinya. Tetapi Islam bukan sekadar nama bagi
suatu “agama” dan umat Muslim bukan gelar suatu “bangsa”.
Kenyataannya adalah Islam adalah ideoloji yang revolusioner yang
mengarah untuk merobah struktur sosial di seluruh dunia dan
membangunnya semula dengan prinsip dan idealnya. “Umat Muslim”
adalah gelar bagi “gabungan revolusi antarabangsa” yang digerakkan
oleh Islam untuk menjalankan program revolusionernya. ‘“Jihad”

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



14

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

merujuk kepada perjuangan revolusi tersebut dan kesungguhan usaha
yang digembleng oleh parti/umat Islam untuk mencapai hasrat ini.”
(Maududi, 2017: 5)

Berikutnya pada tahun 1930 beliau mengeluarkan karyanya
yang lain Risalat-e-Diniyat (yang diterjemahkan sebagai Towards
Understanding Islam (1960) oleh Dr Abdul Ghani, Pengarah Instruksi
Awam, Afghanistan, dan direvisi oleh Khurshid Ahmad) yang
dijadikan buku teks di banyak sekolah dan kolej. Ia memuatkan
perbincangan dasar tentang makna Islam, sifat kekufuran dan
keimanan, sejarah kenabian, rukun iman yang lima, cara hidup Islam
dan hikmah ibadah, din dan shariah serta rasional di sebalik
pengutusan para nabi (as). (Maududi, 1960)

Dalam kajiannya tentang idea-idea politik, dan ekonomi, beliau
merumuskan prinsip asas Islam yang menolak dasar asabiyah,
nasionalisme dan kebangsaan dan menegakkan doktrin akidah
berasaskan faham ‘ummah Islamiyyah’. Beliau mengkritik faham
nasionalisme, pluralisme dan feminisme sebagai dakyah Barat dan
bentuk penjajahan baru (isti‘mar al-ruhi wal fikri) dalam
membendung gerakan rakyat. Beliau turut mengkaji rantaian ekonomi
dan keperluan menegakkan kebajikan umum dengan menawarkan
paradigma dan dasar ekonomi yang dikenal sebagai ‘“Mawdudi
Economics”. Dalam waktu ketika dunia Islam jauh tertinggal dan
lemah daripada bangsa-bangsa kapitalis dan komunis, cabaran
Maududi terhadap sistem-sistem tersebut adalah sangat berani dengan
menganjurkan tatanan ekonomi Islam yang masih belum teruji
(keandalannya). (Chapra, 2004: 163)

Dalam pertengahan tahun 60-an, Maryam Jameelah, atau
Margaret Marcus, telah mengutuskan warkah dan berkorespondensi
dengan Abul A‘la Maududi untuk bertukar pandangan tentang dakwah
dan situasi dunia Islam. Surat-surat yang terkirim ini memperlihatkan
kecerdasan dan kekritisannya tentang kepercayaan agama di Barat dan
kecenderungannya pada aliran tradisional dan konservatif yang
membentuk mazhab dan pandangan hidup yang dipegangnya. Faham
tradisional ini mendasari perjuangan keduanya dalam menjawab

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

tantangan  modernisme, sekularisme, liberalisme, zionisme,
materialisme, dan mencari alternatif Islam terkait dengan idealisme
hukum, dan teori-teori sosial, ekonomi dan nilai pencerahannya, serta
hubungannya dengan gerakan revivalis dan kehidupan politik yang
praktis. Kesamaan fikrahnya dengan Maududi ini diungkapkan oleh
Maryam dalam suratnya yang bertarikh 31 Januari, 1961: “baru
semalam saya menerima surat anda menyatakan bahawa ketika anda
membaca rencana-rencana saya anda merasa seolah-olah anda
membaca buah fikiran sendiri. Di sini saya ingin menyatakan bahawa
ketika membaca buku-buku dan risalah-risalah anda saya juga merasa
bahawa seolah-olah saya membaca fikiran-fikiran saya sendiri cuma
yang berbeza fikiran-fikiran itu ditulis oleh anda dalam bentuk yang
lebih bertenaga dan lebih sempurna daripada tulisan saya.” (Maryam
Jamilah, 1983)

Wacana yang intens antara Maryam Jamilah dan Abul A‘la turut
mengungkapkan citra keduanya tentang falsafah dan nilai-nilai
fundamental Islam, dan kesan modernisme yang menghakis keyakinan
agama, dan transisi globalnya paska-perang, serta upaya untuk
menangani kepincangan masyarakat Islam, dan sistem sosialnya yang
berkecamuk, serta pengalaman Maryam Jamilah menempuh
kehidupan metropolis di Amerika yang mencabar keyakinan dan
akidahnya dan hasratnya untuk mendekati Islam: *“Adakah anda
pernah membaca “Islam di Persimpangan Jalan” oleh Muhammad
Asad yang membincangkan masalah ini (saudara baru) dengan
panjang lebar? Tidakkah satu hal yang memeranjatkan apabila anda
merasa takjub bagaimana seorang gadis seperti saya yang dilahirkan
di rumah tangga Amerika yang tipikal boleh memeluk Islam?”
(Maryam Jamilah, 1983)

Maududi merangka konsep dan sistem politik Islam bercorak
teodemokrasi yang menggabungjalin kedaulatan Tuhan (hukumat
llahiyat) dengan Kkerajaan manusia (khilafah insaniyah). la
memandang kuasa pemerintahan tertakluk pada Tuhan dan
dilaksanakan oleh rakyat mengikut ketentuan yang ditetapkan al-
Quran dan hadith. Manusia dalam hal ini adalah khalifah Allah yang

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



16

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

berwenang di muka bumi untuk menegakkan ajaran-ajaran tauhid
yang meliputi seluruh aspek kehidupan manusia. Maududi justeru
mengecam keras politik yang mengekang kebebasan rakyat, yang
berbentuk otokrat, monarkis, feudalis, dan represif. Dalam hal ini ia
menyatakan dalam bukunya Let Us be Muslims (Khutubat): “tidak ada
manusia yang harus memerintah manusia lain; semua manusia harus
tunduk kepada hanya satu Tuhan. Justeru, perubahan yang
fundamental diperlukan dalam kerangka pemerintahan manusia.
Kalangan yang memerintah tidak harus menjadi tuan tetapi,
menyedari Tuhan sebagai satu-satunya Penguasa, mereka harus
memerintah sebagai wakil dan Khalifahnya.” Menanggapi persoalan
teodemokrasi yang digagaskannya ini beliau menarik perbandingan
tentang din demokrasi: “apakah maksudnya din rakyat itu?
Maksudnya adalah bahawa rakyat suatu negeri — adalah pemegang
kedaulatan yang tertinggi di negara tersebut; bahawa mereka harus
diperintah dengan syari‘ah yang mereka buat sendiri, dan bahawa
seluruh penduduk negeri itu harus menyatakan patuh dan menghamba
kepada penguasa demokratis mereka sendiri. Nah, bagaimana din ini
dapat ditegakkan kecuali apabila dominasi atas negeri tersebut benar-
benar berada di tangan kekuatan-kekuatan demokratis, dan kecuali
apabila suatu syari‘ah yang demokratis dilaksanakan.” (Mawdudi,
1985)

2. Kitab Tafhim al-Qur’an

Garis besar pemikiran Mawdudi tentang Islam dirumuskan
dalam magnum opusnya, Tafhim al-Qur’an yang diusahakan secara
konsisten selama 30 tahun yang menfokuskan kepada interpretasi al-
Qur’an dengan al-Qur’an. Tafsir ini diterbitkan dalam 6 jilid yang
menghuraikan kefahaman al-Qur’an dalam konteks semasa. Ia
menganalisis tema-tema yang mengesankan terkait dengan pola
kemasyarakatan dan idealisme gerakan dan aspirasi Islam yang
universal. Ia berusaha “menunjukkan kerelevenan al-Qur’an dengan
masalah sehari-hari” (Osmani, 2023:50). Kupasannya menzahirkan
hubungannya yang praktikal dalam kehidupan individu dan sosial dan

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

memperlihatkan nilai keuniversalan Islam serta dampak etika dan
moralnya yang utuh yang membentuk risalah dan pandangan
hidupnya.

Naskhah asal tafsir yang diterbitkan dalam tulisan Urdu ini telah
diterjemahkan oleh Zafar Ishaq Ansari (1932-2016) atas restu
Maududi sendiri dengan tajuk Towards Understanding the Qur’an. la
kini menjadi antara rujukan terpenting dan autoritatif yang
menyediakan huraian dan terjemahan terperinci al-Quran dalam
bahasa Inggeris dan diiktiraf sebagai salah satu kitab tafsir yang
terbaik dihasilkan di abad mutakhir. Tafsirnya memuatkan suatu
pendahuluan ringkas yang ditulis oleh Maududi yang membataskan
kepada persoalan-persoalan asas terkait dengan pemahaman al-Qur’an
secara keseluruhan. Persoalan lain yang terkait secara spesifik dengan
setiap surah dan ayat dijelaskan dalam bahagian notanya. (Mawdudi,
2016:7)

Berbeza dengan kebanyakan pentafsir klasik, Mawdudi
menggunakan teknik yang standard dalam membawakan tafsirannya
tentang ayat serta latar dan konteks sejarahnya (asbab al-nuzul)
dengan merujuk kepada athar dan sunnah Rasulullah (saw) yang
sahih. Menurut Zafar Ishaq Ansari dalam pengantar terjemahannya
kepada kitab Tafhim al-Qur’an — Towards Understanding the Qur’an:
“Tafhim al-Qur’an oleh Mawlana Maududi di samping menjadi salah
satu karya tafsir berbahasa urdu yang paling luas dibaca, juga
merupakan kunci kepada latar kehidupan dan misinya.” (Mawdudi,
2016)

Karya ini lahir dari pengetahuannya yang kaya dan mendalam
tentang al-Qur’an, yang memberikan wawasannya yang jauh dan
penjelasan yang berharga tentang ajaran-ajaran sosial, ekonomi, dan
hukumnya. Ia berusaha menjawab banyak persoalan kontemporer dan
menjadikan al-Qur’an sepenuhnya relevan dengan kemusykilan dan
permasalahan hari ini. (Mawdiudi, 2016)

Menurut Mustansir Mir (1990) karya multi-jilid ini adalah tafsir
al-Qur’an yang utama pada abad kedua puluh. Kitab ini mencakup
keseluruhan pemikiran dan doktrin al-Qur’an - dan Islam dan

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



18

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

merupakan magnum opus Maududi, yang digelar Wilfred Cantwell
Smith sebagai “pemikir moden Islam yang paling sistematik”
(Cantwell, 1977: 235)

Terjemahan Tafhim al-Qur’an oleh Zafar Ishaq Ansari ini
dilengkapi dengan dokumentasi yang lengkap tentang semua petikan
yang dibuat dalam karya asal, termasuk semua riwayat hadith, dan
turut memuatkan terjemahan indeks dari naskhah Urdunya, dan
menambahkan glosari, nota biografi, bibliografi dan indeks umum.
(Mustansir Mir, 1990)

Dalam tafsirnya, Maududi turut memberikan penilaian yang
kritis terhadap riwayat-riwayat isrd iliyyat, yang dicabut daripada
naratif Perjanjian Lama (ahadith al-Tawrah). Sejak tahun-tahun 900
M, para ulama, ahli hikayat dan sasterawan Islam yang menulis
tentang sejarah banyak mengutip daripada autoriti seperti Wahb b.
Munabbih (w. 114/732), dan Ibn Ishaq (w. 150/767) yang mengarang
teks-teks terawal dalam tradisi Islam. Kebanyakan sumbernya ini
disampaikan tanpa isnad yang disalin dari pengetahuan Yahudi dan
Kristian, di mana materi-materi ini diambil secara sembarangan dari
Ahl al-Kitab (Jonathan A.C. Brown, 2019:121-123)

Beliau menyajikan al-Qur’an sebagai kitab petunjuk untuk
kehidupan manusia dan sebagai pedoman bagi gerakan dan jamaahnya
(Jamaat-i-Islami) untuk menjalankan dan menerapkan petunjuk
tersebut dalam kehidupan manusia, dan dalam perjuangan untuk
menegakkan tatanan dunia yang dikehendaki al-Qur’an (Khurshid
1979: 9). Ia adalah produk seumur hidupnya, yang mulai dirangka
pada Februari 1942 sewaktu berusia 39 tahun sehingga Mei 1973. la
diusahakan sepanjang hidup sejak dikeluarkan pertama kali pada 1950
ketika Maududi masih dipenjara, sehingga penerbitan terakhirnya
pada 1973 (Khurshid 2016: ix).

Dalam eseinya yang ringkas yang dimuatkan dalam buku
Mashahir Ahl-e-‘l[Ilm ki Muhsin Kitaben (Books that moved the
intellectual luminaries) Maududi menyingkapkan keasyikannya
dengan al-Qur’an: “demikian pula dengan saya, al-Qur’an merupakan
kunci utama yang merungkai setiap masalah dalam kehidupan

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

manusia. la telah membukakan kepada saya jalan yang indah dari
kehidupan dan kemajuan” (Khurshid 2016: ix).

Dalam penulisannya, Maududi turut berusaha mendalami dan
menghayati sastera Arab, meneliti kaedah pernyataan dan lafaz yang
dikemukakan dan membandingkannya dengan pernyataan yang
termaktub dalam al-Quran. Ia cekal meneliti dan membaca perbezaan
dialek kaum Nomad dan puak Badwi Arab dan berhasil mengenali
secara dekat budaya dan adat kehidupan dan tradisi Islam yang
berpengaruh  dan  berakar dalam  warisan  kerohaniannya.
Pengalamannya ditumpahkan dalam kitabnya yang dilakar hasil
paduan ilham dan kekuatan fikiran dan menampilkan huraian yang
kritis selaras dengan kehendak dan kerangka hukum yang imperatif.

Maududi berusaha menghuraikan nas berlandaskan dalil syara‘
dan ijma‘ ulama dan asas yang jelas dari intipati fatwa dan istinbat.
Beliau turut merujuk kepada pandangan dan kupasan ulama-ulama
tafsir dan fugaha’ yang besar seperti al-Tabari, al-Zamakhshari, al-
Razi, al-Baydawi, al-Suyuti, Muhammad Abduh dan Muhammad
Rashid Rida. Kitabnya memaparkan keahlian dan kehandalannya
dalam membaca setiap iktibar dari isyarat nas dan membawakan
pandangan yang ideal dan jelas dan gambaran yang tepat tentang
tafsiran ayat dan nilainya yang falsafi dan maknawi.

Hasil penafsirannya dirumuskan dari pandangan etika-hukum
dan syariat moral yang digarap dari falsafah Islam, Greek, tradisi
sejarah dan asas syariat yang pragmatik. Beliau menzahirkan
keyakinannya untuk membahaskan ayat al-Quran secara mendasar dan
terbuka dengan mengemukakan keterangannya yang rasional dalam
membicarakan persoalan-persoalan mukjizat dan kenabian dalam al-
Quran, mentafsirkan sifat-sifat Tuhan dan menyingkapkan alam ghaib.
Beliau turut memaknai falsafah dan ajaran-ajarannya yang
fundamental tentang jihad dan dakwah, ilmu dan hikmah serta
penghayatan sejarah. Intisari dari kefahaman al-Qur’an yang
dibawakan dalam komentarnya mengungkapkan makna dan
tafsirannya yang mengesankan tentang seerah Nabi (saw), tradisi dan
warisan kenabiannya (saw).

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



20

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

Maududi  turut memanfaatkan  huraian sarjana  dan
cendekiakawan Islam klasik dalam penafsiran dan pentakwilan ayat-
ayat yang musykil dan mutasyabih, menghuraikan lafaz gharib dan
menjelaskan tertib penyusunan surah-surah al-Quran berdasarkan dalil
yang sarih yang diambil daripada riwayat dan khabar mutawatir dari
hadith-hadith sahih. Kitab tafsirnya memperlihatkan keahliannya
dalam menyusun dan memilih lafaz dan ungkapan yang selaras
dengan pengertian nas dan maqasid. Ia turut mencerminkan kekuatan
hujah dan keupayaannya dalam menegakkan penafsirannya yang segar
dan bebas tanpa terikat dengan pemikiran salaf. Kitabnya membawa
pengaruh besar dalam memperluaskan ufuk ijtthad dan memperbaiki
serta mengukuhkan lagi asas kefahaman al-Quran dalam masyarakat.

Maududi telah menghabiskan tempoh 30 tahun untuk
menyiapkan terjemahan dan tafsirannya. Karyanya dianggap antara
terjemahan dan tafsiran al-Quran yang terbaik dan setanding dengan
kitab-kitab terjemahan dan tafsiran al-Quran yang lain yang telah
menyumbang dalam memperjelas keyakinan dan memperluas
kefahaman al-Quran seperti kitab The Holy Quran: Arabic Text with
an English Translation and Commentary oleh Abdullah Yusuf Ali,
The Meaning of the Glorious Quran: an Explanatory Translation oleh
Muhammad Marmaduke Pickthall, The Koran Translated with Notes
oleh Nessim Joseph Dawood, The Quran Translated with a Critical
Rearrangement of the Surahs oleh Richard Bell, The Koran oleh
George Sale, The Koran Interpreted oleh Arthur John Arberry, The
Quran Translated oleh Edward Henry Palmer, The Message of the
Quran oleh Muhammad Asad dan lain-lain lagi.

Kitab Tafhim al-Qur’an ini sangat masyhur dan berpengaruh
luas dan telah mendapat sambutan dan liputan hangat sejak mula
diterbitkan dalam tulisan Urdu di awal tahun 50-an. Ia telah mencapai
kemuncak kemasyhuran dengan mencatatkan rekod pengulangan
cetakan dan edisi penerbitan yang tinggi dan diedarkan secara meluas
ke seluruh pelusuk dan ceruk rantau dunia. Ia terus menerus mengalir
ke pelbagai daerah dan telah diterjemahkan ke pelbagai bahasa utama
dunia khasnya Inggeris (The Meaning of the Qur’an) dan Melayu.

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

Terjemahan Melayunya diusahakan oleh Abu ‘Urwah (1986) pada
Surah al-Kahfi dan diterbitkan oleh Pustaka Salam, Kuala Lumpur
pada tahun 1986. (Ismail Yusoff, 1995: 30)

3. Isu-Isu Tematik dalam Tafsir

Perbincangan para mufassir tentang ayat dan kesan-kesan
tematiknya, banyak digarap dalam karya-karya tafsir moden seperti
Nahw Tafsir al Mawdu‘i i Suwar al-Qur’an al-Karim oleh
Muhammad al-Ghazali, siri kuliah Tafsir Mawdu iy oleh Siddiq
Fadzil, Major Themes of the Qur’an oleh Fazlur Rahman, Tafsir
Maudhu i:  Tafsir al-Qur’an Tematik oleh Kementerian Agama
Republik Indonesia (2019), Tafsir Maudhu ‘iy oleh Dewan Bahasa dan
Pustaka (10 jilid) yang merangkumi bab akidah, ibadah, kekeluargaan,
ekonomi dan kewangan, akhlak, politik dan urus tadbir, hudud, qgisas
dan ta‘zir, ilmu dan tamadun, masyarakat dan pembangunan sosial,
dan pemuliharaan alam sekitar (2014) dan Tafhim al-Qur’an oleh al-
Maududi (Ammar Fadhil, 2004). Tafsir al-Maududi menunjukkan
kesatuan dan koherensi al-Qur’an yang memusatkan tiap sesuatu pada
mesejnya.

Manhaj tematik al-Maududi menggariskan pemahaman ayatnya
secara topikal yang menyerlahkan struktur dan koherensi maknanya.
Tema-tema asas ini digarap dalam penafsiran ayat dan surah yang
bercorak maudu ‘i (topikal) yang diungkapkan mengikut konteks dan
kehendak ayat serta mafthumnya yang menyeluruh. Contohnya dalam
penafsirannya tentang ayat-ayat keadilan yang diambil dari berbagai
derivasinya, pada 2: 48, 123, 282; 5: 95, 106; 6:70; 16:87, 90; 49:9;
65:2 dan 4: 58, seperti dibayangkan dalam firman Allah:
“Sesungguhnya, Allah menyuruh kamu supaya menyerahkan segala
jenis amanah kepada ahlinya (yang berhak menerimanya), dan apabila
kamu menetapkan hukum antara manusia, (Allah menyuruh) kamu
menetapkan hukum dengan adil. Sesungguhnya Allah dengan
(suruhan-Nya) itu memberi pengajaran yang sebaik-baiknya kepada
kamu. Sesungguhnya Allah sentiasa mendengar, lagi sentiasa
melihat.” (surah an-Nisa, ayat 58)

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

21



22

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

Dari intisari ayat dan perumusan maksudnya al-Maududi
menyimpulkan: “Di sini umat Islam diperingatkan supaya mereka
menjauhi kejelekan yang dilakukan oleh Bani Israel. Kesalahan
mereka yang asas adalah ketika saat kemerosotannya mereka
mempercayakan kedudukan yang perlukan amanah kepada kalangan
yang tidak kompeten. Mereka mula mempercayakan tanggungjawab
dan kepimpinan agama dan politik kepada mereka yang tidak efisyen,
berfikiran sempit, khianat, dan jelek. Sebagai akibatnya, seluruh
komuniti rusak dan punah. Umat Islam diingatkan dari kejahatan ini
dan dituntut untuk mempercayakan kedudukan dan tanggungjawab
kepada mereka yang layak dan kompeten, manusia yang punyai tahap
moral yang tinggi dan karakter yang baik. Kejelekan yang lain yang
membarah dalam umat Yahudi adalah kezaliman. Mereka telah
kehilangan kesedaran dan semangat keadilan dan menjadi penindas,
bertindak zalim, khianat, dan melanggar batas dan melakukan
perbuatan dosa tanpa sedikit rasa bersalah.” (al-Maududi 2016)

Ayat 58 surah al-Nisa’ ini menggariskan prinsip amanah dan
adil yang terkait dengan ayat berikutnya tentang kebijakan asas dalam
negara hukum dan syarat dalam mengangkat pemerintah (ulil amr),
yang sanggup menegakkan nilai-nilai syar‘iyah: “Wahai orang-orang
yang telah mencapai keimanan! Taatilah Allah, dan taatilah Rasul
(saw), dan orang-orang yang mempunyai kuasa di kalangan kamu; dan
sekiranya kamu berselisih dalam sesuatu perkara, maka kembalilah
kepada Allah dan Rasulnya (saw), sekiranya kamu benar-benar
beriman kepada Tuhan dan Hari Akhir: itu adalah yang terbaik [bagi
kamu] dan terbaik dalam perhitungan akhir.” [4: 59]

Menurut Abdullah Yusuf Ali (1872-1953) dalam tafsirnya The
Holy Qur’an (2005), ayat ini melantarkan asas yang jelas tentang
autoriti Tuhan yang absolut yang tidak dapat dicabar, “seluruh kuasa
secara mutlak kembali kepada Allah. Nabi-Nabi utusan Allah (swt)
mengambil autoriti mereka dariNya. Sebagaimana Islam tidak
membuat pemisahan yang nyata antara urusan yang suci dan sekular,
ia menjangkakan kerajaan wuntuk diasaskan dengan kebaikan.
Sepertimana juga Islam menjangkakan wumat Islam untuk

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

menghormati autoriti kerajaan seumpamanya kerana jika tidak tidak
akan wujud peraturan dan disiplin”

Pandangan ini juga dirumuskan oleh Muhammad Asad dalam
“The Message of Qur’an, yang berhujah bahawa ayat ini melantarkan
dasar yang jelas tentang kuasa moral dan politik yang fundamental
dalam syariat: “baca perkaitannya dengan ayat 3:26, yang menyatakan
Tuhan sebagai “Tuhan penguasa seluruh alam” — dan justeru sumber
akhir dari semua autoriti moral dan politik — ayat di atas melantarkan
peraturan yang fundamental tentang tata tindak seseorang yang
beriman dan juga konsep basis tentang tatacara pengurusan negara
Islam. Kuasa politik dipegang sebagai mandat (amanah) dari Tuhan;
dan kehendakNya, sebagaimana diperlihatkan dalam perintahnya
mencakup Undang-Undang Islam, adalah sumber yang sebenar dari
semua kedaulatan. Penekanan, dalam konteks ini, terhadap “mereka
dari kalangan kamu yang diamanahkan memegang kuasa”
membuatkannya jelas bahawa pemegang autoriti (ulu [-amr) dalam
sebuah negara Islam haruslah seorang Muslim.” (Asad 1980)

Syaikh Muhammad Abu Zahrah (1987), dalam kajiannya
tentang sistem keadilan dalam Islam, telah mengelaskan keadilan
kepada tiga bahagian, iaitu keadilan undang-undang, keadilan sosial,
dan keadilan global. Keadilan undang-undang adalah penguatkuasaan
undang-undang yang merata kepada segenap strata sosial tanpa
membezakan kaya dan miskin, mulia atau hina, kerana setiap orang
setara di sisi undang-undang. Keadilan sosial menuntut setiap individu
dalam sesebuah kumpulan untuk hidup secara terhormat tanpa
sebarang tekanan dan halangan dan berupaya memanfaatkan
kemampuan secara kolektif untuk faedah diri dan orang lain. Keadilan
global ialah prinsip yang menjadi asas dan landasan tertegaknya
hubungan antara umat Muslim dan bukan-Muslim.

Menurut Ali Unal (2008) dalam The Quran with Annotated
Interpretation in Modern English, ayat 58 surah al-Nisa’ ini telah
melantarkan prinsip-prinsip yang fundamental tentang sistem sosial
dalam Islam, dengan (1) mempercayakan semua tugas dan jawatan
awam kepada mereka yang selayak untuk memikulnya (2)

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

23



24

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

memastikan keadilan ditegakkan dalam urusan awam dan pemutusan
hukum (3) memastikan bahawa kedudukan dan jawatan yang kritikal,
terutamanya, diamanahkan kepada orang-orang beriman yang layak
memegangnya, dan memastikan bahawa perintah mereka ditaati,
dengan syarat ia selaras dengan al-Qur’an dan sunnah Nabi, sallallahu
‘alayh wa sallam [ayat 59].

Muhammad Asad dalam kupasannya terhadap ayat 58 surah al-
Nisa’ ini menerangkan kefahamannya yang luas mencakup faham
hukum dan prinsip perjuangan yang universal yang berteraskan
tuntutan keadilan: “iaitu (adil), dalam maksud perundangan, dan juga
dalam pengertian menghukum niat, sikap dan laku orang lain. - Istilah
amanah menunjukkan sesuatu yang dipercayakan seseorang
dengannya, baik dalam pengertian fizikal atau moral (Razi). Jika
seseorang membaca perintah ini dalam konteks ayat yang mendahului
dan mengikutinya, ia menjadi jelas bahawa ia berkait dengan pesan
atau — melihat pada bentuk jamak amanat — kepada kebenaran yang
telah disampaikan kepada orang-orang beriman dengan perantaraan
wahyu Ilahi, dan yang mereka harus tanggapinya sebagai amanah
yang suci, untuk diserahkan kepada “mereka yang berhak
terhadapnya” — i.e., kepada semua manusia, kepada siapa pesan al-
Qur’an dimaksudkan. Ini, tentunya, tidak menghalang perintah ini dari
turut membayangkan skop yang lebih luas — iaitu, dari diterapkan
kepada sebarang objek material atau tanggungjawab moral yang
mungkin telah dipercayakan kepada seorang yang beriman — dan,
secara khusus, dalam menjalankan kekuasaan duniawi dan kedaulatan
politik oleh komuniti Muslim atau negara Muslim, kepada mana ayat
seterusnya merujuk.” (Asad, 1980)

Ringkasnya, pandangan yang holistik yang diangkat dalam tafsir
al-Mawdudi pada ayat ini mengungkapkan prinsip politik yang jelas
tentang kewajipan menyempurnakan amanah dan menegakkan hukum
dengan adil. Ia menggariskan asas hukum yang mendasar tentang
tuntutan membela dan mempertahankan hak, dan mengangkat
kesedaran universal tentang nilai keadilan, kebenaran dan taqwa, yang

Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

mengikat seluruh pilar kehidupan masyarakat dan membentuk
pandangan dunianya.

D. KESIMPULAN

Pengaruh kitab Tafhim al-Qur’an yang dikarang oleh Sayyid
Abul A‘la Maududi ini menyerlahkan kesan dari ajaran-ajaran
doktrinal dan puritan yang dikembangkannya dalam dinamika tafsir
moden yang bercorak revivalis, salafis dan romantis. Karyanya yang
tersebar luas di dunia Islam pada abad ke-20 ini cukup signifikan
dalam menegakkan nilai dan ideologi Islam dan karakteristiknya yang
moden di Pakistan. Corak pemikirannya yang fundamental dan
tradisional ini menzahirkan persamaannya dengan jalur haraki yang
dikembangkan oleh Sayyid Qutb (1906-1966) dalam tafsirnya yang
klasik. Idea-idea yang dicetuskannya banyak menyentuh persoalan
dogmatik seperti faham jahiliyah, hakimiyah, khilafah, perang salib,
kekufuran, syariat, gender, dan Islam politik, yang sangat berpengaruh
dalam pergerakan Jamaat-i-Islami dan Ikhwan al-Muslimin. Nilai
tafsirnya yang klasik ini memberikan landas yang ideal tentang fikrah
perjuangan dan kefahaman maslahah dan mafsadah dan fikrah
magqasidi yang dirumuskannya yang banyak mengilhamkan
pemikiran-pemikiran moden Islam hari ini. Akhirnya disarankan agar
usaha penyiaran dan penyalinan kitab Tafhim al-Qur’an oleh al-
Maududi ini dipergiatkan agar faedahnya lebih meluas dalam
dinamika kajian dan diskursus tafsir yang moden. Karya ini membantu
dalam memperkuat nilai ketahanan dan daya juang, dan meninggikan
martabat dan harkat keilmuan dan tradisinya yang berkembang dalam
kajian tafsir dan hadith semasa.[]

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

25



26

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman
)

AB Rahman, A.H. dan Ali, N. (2012). “The Influence of al-Mawdudi
and the Jama‘at al-Islami Movement on Sayyid Qutb’s
Writings”. World Journal of Islamic History and
Civilization, vol. 2 (iss. 4), 232-236.

Ali, Unal (2008). The Quran with Annotated Interpretation in Modern
English. Tughra Books.

Arshad, Muhammad (2016). “Muhammad Asad: Twenty-Six
Unpublished Letters.” Islamic Sciences, vol. 14 (iss. 1,
summer), 25-66.

Asad, Muhammad (1980). The Message of the Quran. Gibraltar: Dar
al-Andalus.

Barom, Mohd Nizam et al. (2020). Sayyid Abul A ‘la Mawdudi’s ‘First
Principles of Islamic Economics’. Gombak: Centre for
Islamic Economics, IIUM & Centre of Excellence,
Maybank.

Charles, J. Adams. (1983). “Mawdudi and the Islamic State”, dalam
Voices of Resurgent Islam, disunting oleh John L.
Esposito. Oxford: Oxford University Press.

Charles, J. Adams. (1988). “Abu’l-A‘la Mawdudi’s Tafhim al-
Qur’an”, dalam Approaches to the History of the
Interpretation of the Qur’an, disunting oleh Andrew
Rippin. Oxford: Clarendon Press.

Chapra, M. U. (2004). “Mawlana Mawdudi’s Contributions to Islamic
Economics.” The Muslim World, vol. 94 (iss. 2), 163-180.

Fadhil, Ammar (2004). “An Analysis of Historical Development of
Tafsir Mawdu i.” Jurnal Usuluddin, vol. 20, 89-104.

Gilani, S. A. (1984). Mawdudi Thought and Movement. Lahore:
Islamic Publications Limited.

Husain, Z. (1986). “Maulana Sayyid Abul A‘la Maududi: an Appraisal
of His Thought and Political Influence.” South Asia:
Journal of South Asian Studies, Vol. 9 (Iss. 1), 61-81.

Ismail, Yusoff (1995). “Perkembangan Penulisan dan Terjemahan
Kitab-Kitab Tafsir di Malaysia.” Islamiyyat, vol. 16, 19-
32.

Jonathan, A.C. Brown. (2019). Slavery and Islam. London: Oneworld.

Khurshid Ahmad, Zafar Ishaq Ansari (eds.). (1979). Islamic
Perspectives: Studies in Honour of Mawlana Sayyid Abul

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

A‘la Mawdudi. Markazi Maktaba Islami & UK: The
Islamic Foundation.

Khurshid Ahmad, Zafar Ishaq Ansari. (1979). Mawlana Mawdudi an
Introduction to His Life and Thought. Leicester: The
Islamic Foundation.

Majalah Ayeen (mingguan) (1972). Tafhim, Dec 15, 106.

Margaret Marcus (1978). Correspondence between Maulana
Maudoodi and Maryam Jameelah. Lahore: Mohammad
Yusuf Khan.

Maryam, Jameelah (1983). Surat Menyurat Maryam Jamilah —
Maududi. Fathul Umam (tr.). Bandung: Penerbit Mizan.

Maryam Jameelah (1987). “An Appraisal of Some Aspects of
Mawlana Sayyid A‘la Mawdudi’s Life and Thought,”
Islamic Quarterly, vol. xxxi (no. 2), 126.

Mawdidi, Abul A‘la (1960). Towards Understanding Islam. U.K.1.M
Dawah Centre.

Maududi, Abul Ala (1984). Dasar-Dasar Islam. Bandung: Pustaka.

Mawdudi, Abul A‘la (1985). Let Us Be Muslims. Khurram Murad
(ed.). Leicester: The Islamic Foundation.

Maududi, Abu ‘Ala (1986). Tafhim al-Qur’an (Surah al-Kahfi). Abu
‘Urwah (pent.). Kuala Lumpur: Pustaka Salam.

Mawdudi, Abul A‘la (1989). Towards Understanding the Qur’an.
Zafar Ishaq Ansari (pent.). Leicester, UK: The Islamic
Foundation.

Mawdudi, Abul A‘la (1991). The Meaning of the Qur’an. Chowdhry
Muhammad Akbar (tr.). Lahore: Tarjuman al-Qur’an.

(1992). The Islamic Way of Life. Khurshid
Ahmad dan Khurram Murad (pent.). London: Islamic
Foundation.

Maududi, Abul A‘la (1997). Islamic Law and Constitution. 12" ed.
Lahore: Islamic Publications.

Mawdudi, Abul A‘la (2016). Towards Understanding the Qur’an:
Abridged version of Tafhim al-Qur’an. Zafar Ishaq Ansari
(pent.). Vendor: KUBE Publishing.

Maududi, Abul Aala (2017). Al-Jihad fil Islam. Syed Rafatullah Shah
(pent.). Lahore: Idara Tarjuman ul Qur’an.

M. Kamal Hassan (2003). “The Influence of Mawdudi's Thought on

Muslims in Southeast Asia: A Brief Survey”, The Muslim
World, vol. 93 (issue 3-4), 429-464.

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

27



28

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman

Meddeb, Abdelwahab (2003). The Malady of Islam. New York: Basic
Books.

Mohd Faizal P. Rameli, Suhaida Mohd Amin. (2010). “Al-Maududi
dan Pemikirannya tentang Sistem Politik Islam”, Kertas
kerja 1" International Conference on Public Policy and
Social Science, 26-27 May, SP Inn Hotel, Sungai Petani,
Kedabh.

Mustansir, Mir (1985). “Some Features of Mawdudi’s Tafthim al-
Qur’an.” The American Journal of Islamic Social
Sciences, vol. 2 (no. 2), 233-244.

Mustansir, Mir (1990). Book Review “Towards Understanding the
Qur’an Translation of Mawdidt’s Tathim al-Qur’an.” The
American Journal of Islamic Social Sciences, vol. 7 (no.
2), 257.

Nash, Geoffrey P., ed. Marmaduke Pickthall: Islam and the Modern
World, Leiden & Boston: Brill, 2016

Nasr, Seyyed Vali Reza (1995). Mawdudi & the Making of Islamic
Revivalism. Oxford: Oxford University Press.

Noor Mohammed Osmani (2002). “Mawdudi’s Tathim al-Quran and
Islamic Da‘wah: A Methodological Study.” Ph.D. diss.,
KIRKHS, International Islamic University Malaysia.

Noor Mohammad Osmani, Md Habibur Rahman (2023). “Sayyid
Mawdudi’s Approach to Biblical Reports: An Analysis.”
Hamdard Islamicus, vol. xlvi [46] (no. 1), 49-68.

Noor Mohammad Osmani, Mizanur Rahman, Md Yousuf Ali
(1444/2023). “Sayyid Mawdudi’s Tafsir and Modern
Challenges.” International Journal of Figh and Usul al-
Figh Studies, vol. 7 (iss. 1), 68-77.

Noor Mohammad Osmani, Muhammad Habibur Rahman, Md Yousuf
Ali (2023). “Towards an Ideal Tafsir Methodology and
Sayyid Mawdudi’s Tafhimul Qur’an.” Majallat Kulliyyat
al-Qur’an wa as-Sunnah, vol. 1 (iss. 1), 155-179.

Nurfadliyati, Kusmana (2021). “Radikalisasi Makna Jihad di Era
Modern: Studi Kasus Penafsiran QS. Al-Taubah: 73
Menurut Sayyid Qutb dan Abu A‘la al-Maududi.” QUHAS
Journal of Qur’an and Hadith Studies, vol. 10 (July-Dec
2),223-244.

Rahman, Fazlur. (1975). The Philosophy of Mulla Sadra Shirazi. New
York: State University of New York Press.

| Vol. 15 - Issue 2 - Desember 2025



Telaah Ringkas Tafsir Abul A’La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an

Shahed, A. K. M. (2010). “Shah Waliullah’s Influence on the Thought of
Sayyid Abul A‘la Mawdidi”. Islamiyyat, vol. 32, 5-23.

Sheila, Mcdonough (1984). Muslim Ethics and Modernity: A
Comparative Study of the Ethical Thought of Sayyid
Ahmad Khan and Mawlana Mawdudi. Waterloo, Ontario:
Wilfrid Laurier University Press.

Smith, W. Cantwell. (1977). Islam in Modern History. New Jersey:
Princeton University Press.

Ushama, T., Osmani, N. M. (2006). “Sayyid Mawdudi’s Contribution
towards Islamic Revivalism,” IIUC Studies, vol. 3 (dec),
93-104.

Yusuf Ali, A. (2005). The Holy Qur’an: Text, Translation and
Commentary. Leicester: The Islamic Foundation.

Zahrah, Abu. (1987). Zahrah al-Tafasir. Kaherah: Dar al-Fikr al-
‘Arabi.

Zakariya, Shaykh al-Hadith. (1983). Fitanh-i-Mawdudiyyat.
Saharanpur: Isha‘at al-‘Ulum.

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

29






ISSN 2621-4938
e-ISSN 2621-4946

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF

PeGON

ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

Volume 15 . issue 2 . 2025

Oled Il e @aids s el Jati o

Grisdhe ol <l Jiad S5 maely dazme

Gl ol 13) SIS ] maid 5Ll Lossla b &glia]
Slased

Slised gyl 01351951 09 5,20 311 5353, Iuslal 5e5 (Suse

Gl o5 sl (4193, (b , (Il s e
Sld

395 015 asana Gl gl , Lyl 393 Ldssl Lal,
sliiuztl

613 Slutial righlas plef guy cty3l5 Sletunser s
Sl g5lw

Olaga ola (ndslall lass e ,J|359| e Aasea
Sosshls

4S5 olale ols gylas wozs



	000 -0- PEGON ED 15 - AWALAN_COVER.pdf (p.1-2)
	000 -A- PEGON ED 15 - AWALAN_KET.COVER.pdf (p.3)
	000 -B- PEGON ED 15 - AWALAN_DAFIS.pdf (p.4-5)
	001 - PEGON ED 15 - A Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman.pdf (p.6-35)
	cover blkang.pdf (p.36)

