


Volume 15 . issue 2 . 2025



 

Vol. 15 - Issue 2 – 2025 

 
The International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization published by Islam Nusantara Center 

Foundation. This journal specialized academic journal dealing with the theme of religious civilization and literature 

in Indonesia and Southeast Asia. The subject covers textual and fieldwork studies with perspectives of philosophy, 

philology, sociology, antropology, archeology, art, history, and many more. This journal invites scholars from 

Indonesia and non Indonesia to contribute and enrich the studies published in this journal. This journal published 

twice a year with the articles written in Indonesian, Pegon, Arabic and English and with the fair procedure of blind 

peer-review. 

 
Editorial Team 

 
 

Managing Editor 

Mohamad Shofin Sugito 

 
Peer Reviewer 

Abdurahman Mas’ud (Ministry of Religious Affairs, The Republic of Indonesia) 

Oman Fathurrahman (State Islamic University of Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia) 

M.N. Harissuddin (State Islamic University of Jember, Indonesia) 

KH. Abdul Mun’im DZ (The Vice General Secretary of PBNU) 

Farid F. Saenong (State Islamic University of Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia) 

Ngatawi al Zastrouw (University of Nahdlatul Ulama Indonesia) 

Islah Gusmian (State Islamic University of Surakarta, Indonesia) 

Zainul Milal Bizawie (Islam Nusantara Center Jakarta, Indonesia) 

 

 
Editors 

Johan Wahyudhi 

Mohammad Taufiq 

Ahmad Ali 

 

 
Asistant Editors 

Muhammad Anwar 

Zainal Abidin 

Zainul Wafa 

 

 
 
 

ISSN 2621-4938 

e-ISSN 2621-4946 

 
 
 
 

Published by: 

ISLAM NUSANTARA CENTER (INC) 

Jl. Kemital Blok E No. 125, Perum. Ciputat Baru, Kel. Kp. Sawah, 

Kec. Ciputat Kota Tangerang Selatan 15413 

http: //ejournalpegon.jaringansantri.com/ojs/ 
 Islam Nusantara Center 

http://ejournalpegon.jaringansantri.com/ojs/


THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

iii 

 

 
  

 

 

 

 
TABLE OF CONTENTS 
The International Journal of PEGON 

Islam Nusantara Civilization 
Vol. 15 - Issue 2 – 2025 

 
 

 
TABLE OF CONTENTS  .................................................................  iii 

 

TELAAH RINGKAS TAFSIR ABUL A‘LA AL-MAWDUDI, 

TAFHIM AL-QUR’AN 

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman .................................  1 

 

NEGOSIASI STATUS SOSIAL DAN PRINSIP KESETARAAN: 

STUDI PADA TRADISI SANDINGAN MALAM JUMAT LEGI 

DALAM KEBUDAYAANAN PANDALUNGAN DI LUMAJANG 

JAWA TIMUR 

Muhammad Za’im Zacky Fadl-Lillah dan Alanuari  ...........................  31 

 

PERAN KESULTANAN JAMBI DALAM PENYEBARAN 

ISLAM DAN TERBENTUKNYA TRADISI KEAGAMAAN 

LOKAL PADA ABAD KE-19 

Asnawiyatul Muna, Mardia, Caisar Fayth Isyandairda 

dan Sari Febriani  ................................................................................  57 

 

KONSEP JIWA DAN ETIKA ISLAM : KAJIAN FILSAFAT 

AL-GHAZALI DAN IBNU RUSYD TERHADAP PEMBENTUKAN 

KEPRIBADIAN 

Siti Nur Amanda, Lu’lu Ulzannah, Khairun Anwar dan Sari Febriani  75 

 

PERKEMBANGAN PEMIKIRAN POLITIK ISLAM DARI 

MASA KLASIK HINGGA KONTEMPORER 

Muhammad Najibudin, Hafsa, Zulfa Hamidah dan Sari Febriani  .......  97 

 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025iv 

 

 

PENDIDIKAN DAN PENYEBARAN PERADABAN ISLAM: 

KETERKAITAN HISTORIS MASA BANI UMAYYAH DENGAN 

ISLAMISASI DI NUSANTARA 

Rama Aditya Putra, Satriani, Sari Febriani, M. Hum dan 

Nurul Hasnah  .....................................................................................  117 

 

RELEVANSI MAQAM TASAWUF DALAM MEMBENTUK 

ETOS KEILMUAN DAN KARAKTER BANGSA 

DI ERA MODERN 

Gina Husniati Zahra, Rendi Imam Saputra, Indriani dan Sari Febriani  147 

 

MENYUARAKAN KESEIMBANGAN: PEMIKIRAN DAKWAH 

WASATIYYAH TGKH MUHAMMAD ZAINUDDIN ABDUL 

MADJID (1898-1997) DI PULAU LOMBOK, INDONESIA 

Muh. Samsul Anwar, M. Hafizul Arifin dan Johan Wahyudhi  ...........  175 

 

PEMIKIRAN DAN KONTRIBUSI AGH. MUHAMMAD NUR 

DALAM KAJIAN HADIS DI SULAWESI SELATAN: 

TELAAH TERHADAP KITAB KASYF AL-ASTAR 

Muhammad Ghifari dan Ulfah Zakiyah  ..............................................  199 

 

ANALISIS KODIKOLOGI DAN TEKSTOLOGI NASKAH 

MANAKIB ABDUL QADIR AL-JAELANI  

Ahmad Hafidhuddin  ...........................................................................  223 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

 

 

 

 

TELAAH RINGKAS TAFSIR ABUL A‘LA 

AL-MAWDUDI, TAFHIM AL-QUR’AN 
   

Ahmad Nabil Amir 
Former Associate Research Fellow, International Institute of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC-IIUM), Taman Duta, 50480 Kuala Lumpur 

nabiller2002@gmail.com 

Tasnim Abdul Rahman 
Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA), 

21300 Kampus Gong Badak, Terengganu 

tasnimrahman@unisza.edu.my 

DOI: https://doi.org/10.51925/inc.v15i02.137 

 

 أبستراك 
 

هַ إيني مي سيڤكاجي چوراك دان  ڠ  ماكا سير ياڤ  رين  لى اםأودودى )  ڠ تاف  مַ  ١٩٧٩-١٩٠٣ديباوا أوليه أع  ( دا
أو ڮ  ما اكتاب    اۑوس  ڤنوم  هيم  ميم  لقرأنتف  إيا  ياڤ.  كأيداه  كان  ليهات  با  ڠير  تارا    ڠسيإيم  سير  ڤأن  تاف  ديكاتان  ين 

ريوايات( دان    اםعطور  كان  أساس  رعى)بير  لوڤ)  ال  رַان  ياڮينا مַ  ڤ  ديتيرا  ڠيكا(  دا ا. ميتودي  ۑينافسيران  ڤكان 
كري سيفات ديس  بير  جأوأن  -تيفڤ  كاجيأن  تين  )ناراتيف( داري جينيس  أناليسيس  ڤكوأليتاتيف  دان  تاكا  وس 

س كتاب  ڠ  إيس ي. إيا مي هيم القرأن كاجي تيك  دو   تف  تا-ان دان تيماڠدان مينيليتي كان  هاج,    ڠ تيما أساس تين  مان 
ياڠهوبو  سير  تاف  ترين  إيديأ دان دوك  با  ڠان  داۑكان  ڠ  ديكيم  مين  كاجيأن  تيموأن  مينيراڤا.  اםأودودى  كان ڤ  اتي 

يا مַ  ڠ  ري  ڠأناليسيس  دا يا ڤكاس  أيات  جيֺسان  بير  ڤاراڮدي  ڠين  سوم  يا -داري  تراديسيأونال  بير    ڠ سوم 
سير   باڠا ميۑأوتوريتاتيف. تاف  داڤي ڠيم  داڤ-اتڤين  مַ ڤين  ن دا ويֺن حوكوم دان  ڤات كֺسيك دان مودير  يناك 

سير   تاف  مي  إيديأليس  باوا  ميم  دان  ه  ياۑفيق  ياڤ  ڠا  با  ڠوريتان  مַ  ڠ  ديكيم  دا چاڤكان  بين  سڠير  تيك  ياۑان    ڠ ا 
مַ.  دا  مين 
مֺى, ميتودولوچي: كاتا كون   هيم القرأن, جماعتى إس سيرڮمأودودى, تف   .ي تاف 

 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

Abstrak 

Makalah ini mengkaji corak dan prinsip tafsir yang dibawa oleh Abul A‘la 
al-Maududi (1903-1979) dalam magnum opus-nya kitab Tafhīm al-Qur’an. 
Ia memperlihatkan kaedah yang seimbang antara pendekatan tafsir al-

ma‘thur (berasaskan riwayat) dan al-ra’y (penalaran dan logika) yang 

diterapkan dalam penafsirannya. Metode kajian ini bersifat deskriptif-

kualitatif (naratif) dari jenis tinjauan pustaka dan analisis isi. Ia mengkaji 

teks kitab Tafhim al-Qur’an dan meneliti kandungan dan tema-tema asas 

tentang manhaj, hubungan idea dan doktrin tafsir yang dikembangkannya. 

Temuan kajian mendapati al-Maududi menerapkan analisis yang ringkas 

dalam penjelasan ayat yang digarap dari sumber-sumber tradisional yang 

autoritatif. Tafsirnya mengimbangi pendapat-pendapat klasik dan moden 

dalam penakwilan hukum dan fiqh dan membawa idealisme tafsirnya yang 

puritan yang dikembangkan dalam perbincangan teksnya yang mendalam. 

 

Kata kunci: Maududi, Tafhim al-Qur’an, Jamaat-i-Islami, metodologi 

tafsir . 
 

 

Abstract 

The paper investigates the principle of tafsir espoused by Abul A‘la al-
Mawdudi (1903-1979) in his seminal work, Tafhim al-Quran (Towards 

Understanding the Qur’an). The work shows a balanced approaches 

between tafsir bil ma’thur (narrative commentary) and tafsir bil ra’y 

(independent judgement) developed in his interpretation. The study is of 

descriptive-qualitative type in the form of literature review and content 

analysis. It critically examines the text of Tafhim al-Quran (Towards 

Understanding the Qur’an), its content, themes, relational ideas, style and 

doctrine. The finding shows that al-Maududi had succinctly applied concise 

ways in explaining the verse that largely derived from classical authoritative 

sources. It reflected a balance approach of traditional and modern ideal 

brought forth in his tafsir that illustrates its puritanical and argumentative 

nature underlying his interpretation that brings original and in-depth 

discussion of the text.   

 

Keywords: Maududi, Tafhim al-Qur’an, Jamaat-i-Islami, method of 

exegesis 
 

 

 

 

 

 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

A.  PENDAHULUAN 

akalah ini menelusuri fikrah tafsir Abul A‘la al-Mawdudi 

(25 September 1903-22 September 1979) yang didasarkan 

dari pencerakinan ide-ide tafsir yang digariskan dalam 

karyanya yang seminal Tafhim al-Qur’an. Tafsir ini membawakan 

ikhtisar dari pengalamannya yang panjang dan pengetahuan yang 

diperolehnya sepanjang penglibatannya dalam gerakan Islam (Noor 

M. Osmani, 2023: 69). Rangka tafsirnya mulai disusun pada Februari 

1942 dan diselesaikan pada 1972 iaitu sekitar 30 tahun (majalah 

Ayeen, 1972: 106). 

Penafsirannya dibangunkan dengan metode yang seimbang 

antara pendekatan al-ma’thur dan al-ra’y, yaitu mengimbangi antara 

kaedah tradisional yang bergantung pada tafsir al-Qur’an, dan hadith 
dengan penalaran akliah dan taakulan (al-ra’y) yang memakai daya 

ijtihad. Dalam masa yang sama beliau turut menolak riwayat-riwayat 

hadith yang bertentangan dengan syariat dan akal sihat (Osmani, 

2023: 155). Pendekatannya juga disifatkan radikal dan patriarki 

(Nurfadliyati, 2021)  

Dilahirkan pada 3 Rajab 1321 H/25 September 1903 M di 

Aurangabad, India (ketika itu Aurangabad berada dalam wilayah 

Andhra Pradesh, Hyderabad, Deccan [kini Maharashtra] sebelum 

diduduki oleh India pada 1948) Maududi merupakan seorang filasuf, 

jurnalis, teoritis, muhaddith, mufassir, faqih, politikus, mujtahid, dan 

Hujjat al-Islam abad ke 20. Ia dikenang sebagai ideolog, intelektual, 

aktivis dan pemimpin utama Jamaat-e-Islami yang berpangkalan di 

Pakistan. Sepanjang kareernya, beliau telah menghasilkan lebih 1000 

ucapan dan menulis hampir 140 buah buku, brosur, artikel, syarahan 

dan risalah pendek tentang Islam yang mencakup segenap aspek 

pemikiran dan amalan Islam. Pemikirannya telah mempengaruhi tiga 

generasi Islam di seluruh dunia, dan karyanya telah diterjemahkan ke 

dalam lebih empat puluh bahasa yang berbeza. (Ahmad K., Ansari Z. 

I., 1979) Himbauan tentang pusaka dan warisan intelektualnya yang 

bermakna ini dilakar oleh Ahmad Idris dalam pengantarnya kepada 

buku Al-Hukumah al-Islamiyah karya al-Maududi: “Sesungguhnya 

M 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

saya telah bertahun-tahun menarik ilham daripada setiap yang sampai 

ke tanganku daripada tulisan-tulisan Hujjat al-Islam Ustadh al-Kabir 

Abul A‘la al-Mawdudi, yang membangkitkan kecintaanku kepada 

kitab-kitabnya, sampai mengalir kalimah-kalimahnya, garis-garis 

tulisannya, dan pandangan-pandangannya ke dalam fikiran, dhamir 

dan ruhku.” (al-Mawdudi 1997)   

Tinjauan terhadap kajian-kajian terdahulu menyingkapkan 

sejumlah penelitian saintifik dan mutakhir yang menganalisis 

pemikiran al-Maududi dan pengaruhnya yang meluas pada abad ke-

20. Namun fokus terhadap tafsirnya yang klasik masih kurang 

diperhatikan terutamanya kesannya terhadap perkembangan harakat 

tafsir pada abad ke-21. Dalam artikelnya tentang kekuatan manhaj dan 

khittah tafsir Sayyid Mawdudi dalam kitabnya Tafhim al-Qur’an, 
Noor Mohammad Osmani et al. (2023) mengupas tentang percubaan 

al-Maududi untuk menjawab cabaran dan tantangan moden yang 

ditimbulkan oleh anasir-anasir Barat, sekular, orientalis, apologis, dan 

anti-hadith dalam tradisi moden tafsir yang cuba memutarbalik ajaran-

ajaran wahyu dan sumber keilahiannya.  

Dalam artikelnya yang lain, Noor Mohammad Osmani dan Md 

Habibur Rahman (2023) menganalisis pengaruh Isra’iliyyat dalam 
tafsir Maududi. Ia merumuskan pendiriannya yang seimbang terhadap 

riwayat-riwayat Isra‘iliyyat dengan tidak menerima atau menolaknya 
secara keseluruhan. Beliau berusaha mengenalpasti persamaan dan 

perbezaannya dengan al-Qur’an dan menyimpulkan bahawa khabar 
yang dikutip dari teks-teks Bible ini adalah bahagian yang tak 

terpisahkan dari tafsiran al-Qur’an, yang harus diperhalusi dengan 
saksama dan teliti. Pengaruh al-Maududi di rantau Asia Tenggara 

ditinjau oleh Mohd Kamal Hassan (2003) dalam artikelnya yang 

menunjukkan impaknya yang ketara dalam kebangkitan Islam dan 

semangat revivalisme yang ditimbulkan oleh pembacaan 

interpretatifnya terhadap Islam dan idea-idea revivalisnya yang 

menjalar dari Maghribi ke Indonesia, dan dalam praktik pemikir dan 

aktivisnya dari Mesir, Algeria, Iran, Malaysia dan Sudan yang 

mengartikulasikan visi Islam yang holistik. Analisis ini diperkuat oleh 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

Mohd Faizal P. Rameli dan Suhaida Mohd Amin (2010) dalam kajian 

mereka yang menyorot pemikiran politik al-Mawdudi dan ikhtisar 

tentang konsep dan teori-teori politiknya (siyasah syariyyah) dan 

hubungannya yang mendalam dengan masalah-masalah politik dan 

kekhalifahan di dunia Islam.  

Festschrift penghargaan yang dikeluarkan pada 1979 bertajuk 

Islamic Perspectives: Studies in Honour of Mawlana Sayyid Abul A‘la 
Mawdudi suntingan Khurshid Ahmad dan Zafar Ishaq Ansari 

menghimpunkan penulisan sarjana Islam tentang Mawdudi dalam 

menghormati dan meraikan sumbangan dan idealisme serta nilai 

kesarjanaannya yang luas. Selain itu kajian tekstual yang berbobot 

oleh orientalis Barat seperti Charles J. Adams (1988) turut meneliti 

kekuatan tafsir Tafhim al-Qur’an di samping kajian-kajian tematik 

lainnya yang memperhalusi garis pemikiran tradisional dan nuansa 

tafsirnya yang ringkas (Mustansir Mir, 1985).  

Justeru artikel ini bermaksud meneliti tafsir al-Maududi Tafhim 

al-Qur’an dan menyorot corak interpretasinya yang diskursif (kalami 

tafsir) dan melihat pengaruh dan implikasinya yang mendalam 

terhadap perkembangan wacana tafsir di abad baru. 

 

B.  METODOLOGI 

Metode kajian ini bersifat deskriptif-kualitatif (naratif) dari jenis 

tinjauan pustaka dan analisis isi. Ia mengkaji teks kitab Tafhim al-

Qur’an dan meneliti kandungan dan indikator-indikator asas tentang 

manhaj dan doktrin tafsirnya. Dalam hubungan ini, kajian menerapkan 

pendekatan sosio-historis dan kontekstual Abdullah Saeed untuk 

melihat dialektika antara tafsir dan penafsir. metode pragmatik Salwa 

El-Awa yang melihat koherensi struktural dan tematik al-Quran dan 

pendekatan tafsir kronologis Muhammad ‘Abid al-Jabiri dan 

hermeneutik Khaled Abou el-Fadl untuk menemukan relevansinya 

dengan nilai dan lingkungan moden.  

 

 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

C.  HASIL DAN ANALISIS 

Bahagian ini membincangkan riwayat hidup al-Mawdudi dan 

pemikiran dan doktrin asas yang dikembangkan dalam kitab Tafhim 

al-Qur’an berkaitan usul tafsir, latar belakang sejarah dan 

perkembangan disiplin dan kaedah-kaedah tafsir, takwil dan 

interpretasi teksnya. Ia melihat tema dan manhaj yang digariskan 

dalam tafsirnya serta pengaruh dan implikasi dari penafsirannya yang 

tematik terhadap aspirasi pembaharuan Islam dan kesedaran 

modennya.  

 

1. Biografi Ringkas  

Abul A‘la al-Mawdudi dilahirkan pada 3 Rajab 1321 H/25 

September 1903 M di Aurangabad, India (ketika itu Aurangabad 

berada dalam wilayah Andhra Pradesh, Hyderabad, Deccan [kini 

Maharashtra] sebelum diduduki oleh India pada 1948). Mawdudi 

tumbuh dalam persekitaran agama yang tebal dan meransangkan 

pemikirannya. Ia berasal dari susur galur keluarga yang salih dan 

terhormat yang berpangkal dari nasab Nabi Muhammad (saw) sebelah 

bapanya. Bapanya, Maulana Ahmad Hasan (lahir 1855 M) adalah 

seorang peguam. Maududi merupakan anak bongsu daripada tiga 

beradik. Jalur keturunannya terhubung dengan silsilah sufi Chisthi, 

dan namanya dinisbahkan kepada pengasas tariqah, iaitu Khawajah 

Syed Qutb ul-Din Maudood Chishti (w. 527 H). 

Pendidikan awalnya ditangani dengan baik oleh sang ayah, yang 

mengupah guru-guru dan tutor untuk mengajarkannya di rumah dalam 

berbagai bidang pengetahuan. Kemudiannya ia melanjutkan pelajaran 

secara formal, sehingga ke peringkat menengah di Madrasah 

Furqaniyah, sekolah tinggi yang terkenal di Hyderabad, yang 

menggabungkan subjek tradisional Islam dan Barat dalam silibus 

pendidikan. Selanjutnya ia memasuki Darul Uloom, Hyderabad 

(India) bagi meneruskan pengajian ke peringkat ijazah. 

Pembelajarannya bagaimanapun terjejas dengan kematian ayahnya 

selang enam bulan kemudian, yang memaksanya untuk menyelesaikan 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

pengajian di luar, dalam usia 16 tahun, dengan instruksi dan subjek 

moden yang terhad, dan pendidikan yang terbatas dalam bahasa-

bahasa Eropah dan Inggeris.  

Setelah pengajian formalnya terganggu, dan bagi menyara 

kehidupannya, Maududi menceburkan diri dalam bidang 

kewartawanan bersama abangnya dan bekerja sebagai jurnalis untuk 

akhbar Madhya Pradesh. Pada 1918, dalam usia 15 tahun, beliau telah 

menyumbangkan penulisannya dalam akhbar penting Urdu, dan tiga 

tahun kemudian, pada 1920, ketika berusia 17 tahun, beliau dilantik 

sebagai editor akhbar tempatan Taj, yang diterbitkan dari Jabalpore 

(sekarang negeri Madhya Pradesh, India). Pada akhir 1920, Maududi 

berpindah ke Delhi untuk menganggotai staf editorial dua akhbar 

Muslim yang berafiliasi dengan badan Jam‘iyat-i Ulama-i Hind, 

sebuah pertubuhan politik Deoband dan organisasi ulama-ulama 

Islam, iaitu akhbar Muslim (1921-1923), dan kemudiannya al-

Jam‘iyat (1925-1928). Hasil kerja editorialnya, al-Jam‘iyat telah 

menjadi akhbar utama masyarakat Islam di Asia Selatan. Dalam waktu 

yang sama, Maududi juga bekerja di Dar ul Islam Trust, Panthankot, 

sebuah akademi penyelidikan Islam yang diasaskan oleh filantropis 

Muslim, Chaudhry Niaz Ali Khan. 

Maududi sempat menyambung pengajiannya pada 1921 dan 

mempelajari ilmu tafsir, hadith, fiqh dan bahasa Inggeris (Barom, 

2020: 2).  Beliau turut mendalami bahasa Urdu, Arab dan Parsi secara 

otodidak. Pada 1933, Maududi memulakan berkala bulanannya sendiri 

dalam bahasa Urdu, Tarjumanul Quran (interpretasi al-Qur’an) dan 
menulis tentang Islam, dan konfliknya dengan imperialisme dan 

modernisasi. Karangannya telah menarik dokongan yang meluas yang 

mendorong terealisasinya jemaah Jama‘at-i-Islami.  

Beliau bertanggungjawab menyediakan manifesto dasar Jamaat-

e-Islami yang berusaha membentuk sistem hidup Islam dan tatanannya 

yang menyeluruh di dunia, sebagai disimpulkan dalam suratnya 

kepada Maryam Jameelah: “Tahukah anda bahwa sejak tahun 1941, 
suatu organisasi Jama‘at-e-Islami telah bergiat di anak benua India-

Pakistan. Jama‘at-e-Islami berjuang untuk menyebarkan dan 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

menerapkan ideologi yang telah saya paparkan dalam karya-karya 

saya” (Maryam Jamilah, 1983: 60). 

Maududi dikenang sebagai penulis, ahli falsafah, sasterawan, 

aktivis politik, intelektual awam dan reformer dari jalur 

neofundamentalis atau neonormativis (Sheila Mcdonough, 1984: 2) Ia 

dianggap antara pemikir dan ideolog terpenting dalam pergerakan 

dakwah dan harakah Islam di Pakistan, yang mana idea dan karyanya 

dalam falsafah, hukum, kalam, moraliti dan sosiologi dan fikiran-

fikiran etikanya banyak menghimbau nilai-nilai akhlak Islam dari 

perspektif sunni, yang “dimotivasi oleh dorongan yang kuat untuk 
menyampaikan kepada umat sebahagian dari imperatif etika yang baru 

yang sangat berpengaruh dalam membentuk pemikiran dan emosi 

Muslim.” (Sheila Mcdonough, 1984: 2) Ia telah membawa perubahan 

penting dalam harakat politik semasa dengan menggembleng gerakan 

massa seperti pergerakan Khilafat dan Tahrik-e Hijrat yang aktif 

dalam penentangannya terhadap penjajah Inggeris (Husain, Z., 1986: 

61) di mana beliau menggesa umat Islam untuk berpindah ke 

Afghanistan bagi mengelakkan penindasan British.  

Maududi telah menghasilkan lebih 150 buah buku dan risalah 

yang prolifik. Karya-karya yang produktif ini diedarkan oleh 

penerbitnya Messrs Islamic Publications Ltd. yang berpangkalan di 

Lahore. Tulisannya berasal daripada terjemahannya ke atas buku-buku 

berbahasa Arab dan Inggeris ke dalam bahasa Urdu yang membahas 

intisari falsafah dan hukum-hakam Islam, faham ekonomi, sosio-

politik, teologi spekulatif, dan prinsip tawhid. Ia turut memberikan 

tafsiran al-Qur’an dan hadith yang substantif yang dihuraikan dalam 
tulisan-tulisannya yang seminal seperti Tafhim al-Qur’an, Al-

Hukumah al-Islamiyyah, Tarjuman al-Qur’an (jurnal), Shahadat al-

Haq, Tajdid wa Ihya’-i-Din, Jihad fi Sabilillah, Fatawa al-Mawdudi: 

Rasa’il wa Masa’il, Khilafah wa Mulukiyyat, Al-Hijab, Manifesto of 

Jama’at-i-Islami, Life after Death, The Process of Islamic Revolution, 

Islamic Law and Constitution, dan sebagainya.    

Beliau turut menghasilkan dua jilid kitab Seerat-un-Nabi (saw). 

Karyanya dalam mauduk ekonomi termasuklah Sud (interest), Islam 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

Aur Jadid Ma’ashi Nazariyat (Islam dan ideologi ekonomi moden), 

Mas’ala-i-Milkiyat-i-Zamin (soal pemilikian tanah), Insan ka Ma‘ashi 
Mas’ala (masalah ekonomi manusia dan penyelesaian Islamnya), 

Qur’an Key Ma‘ashi Nazriyat (sudut pandang Qur’anik tentang 
ekonomi), Ma‘ashiyat e Islam (ekonomi Islam), dan Islami 

Ma‘ashiyat Key Bunyadi Usul (prinsip asas ekonomi Islam). 

(Mawdudi, 2011: xxxii; Gilani, S.A., 1982: 62) 

Manhajnya dalam penulisan adalah bersandarkan kepada hujah 

al-Qur’an dan hadith yang sahih, dan berpijak pada prinsip syar‘i yang 
qat‘i. Penjelasannya didukung oleh dalil dan fatwa-fatwa klasik yang 

memperlihatkan keluasan nilai ijtihad dan rasionalitas akal. Fikrahnya 

bergaris moderat dan sederhana, seperti digambarkan oleh Khurram 

Murad (1992) dalam pengantarnya kepada buku Khutubat karya 

Maududi: “Sesiapa yang membaca wacana Sayyid Mawdudi tidak 
sukar untuk memahami niat dan matlamat yang disampaikan dan 

dilontarkannya. Seseorang mungkin tidak bersetuju dengannya, atau 

merasakannya tidak mengilhamkan, tanpa dapat menafikan yang 

Sayyid Mawdudi bercakap dengan bahasa yang sama dan 

menyampaikan pesan yang sama seperti yang dibawakan al-Qur’an 
dan (hadith) Nabi (saw).”  

Tulisannya menzahirkan pandangan yang syumul tentang Islam, 

dan mengungkapkan konsep dualistiknya yang merangkul aspek 

ruhiyah dan maddiyah. Kesan ini seperti yang terungkap dalam 

bukunya Islamic Way of Life: “Karakteristik utama dari konsep 

kehidupan Islam adalah ia tidak mengandungi konflik, tidak, tiada 

pemisahan yang signifikan antara kehidupan spiritual dan duniawi 

(sekular). Ia tidak membataskan dirinya hanya untuk menyucikan 

kehidupan rohani dan moral manusia dalam pengertiannya yang 

sempit. Lapangannya menjangkau ke seluruh ruang kehidupan.” 
(Maududi, 1992)  

Maududi juga dikatakan pernah menterjemahkan buku Qasim 

Amin, Al-Mar’ah al-Jadidah (Wanita Baru - The New Woman) ke 

dalam bahasa Urdu ketika usianya 14 tahun, dan 3,500 halaman 

daripada kitab Al-Hikmah al-Muta‘aliyah fi al-Asfar al-‘Aqliyya al-



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

Arba‘a (the Transcendent Philosophy of the Four Journeys of the 
Intellect), karya mistik yang dihasilkan oleh tokoh falsafah Islam asal 

Parsi, Sadr al-Din Muhammad Shirazi yang dikenal sebagai Mulla 

Sadra (980-1050 H/1571-1640 M), tokoh seminal dalam mazhab 

Ishraqi pada abad ke-17. 

Kegiatannya dalam pergerakan dakwah dan politik terserlah 

dengan kepimpinannya dalam Jama‘at Islami di Pakistan yang 

dibentuk pada 26 Ogos 1941 bagi menggerakkan perubahan sosio-

politik dan menegakkan kekuasaan Islam (Iqamat-i-din). Selaku 

aktivis dan pengasasnya ia berperanan sebagai Ameer nya dari 1941-

1972. Cabang Jama‘at Islami kini berkembang di India, Bangladesh, 

Kashmir, Sri Lanka dan tempat-tempat lain sebagai gerakan Islam 

yang moderat pada abad ke-20. Fikrah Mawdudi berpengaruh 

terhadap kebangkitan Islam moden dan jaringan revivalisnya yang 

meluas di Mesir, Algeria, Iran dan Sudan (Barom, 2020:4). Ia 

mewakili sosok mujaddid abad ke 20 yang telah memberikan dharma 

yang termahal dalam pembangunan fikrah dan idealisme bermazhab 

‘Mawdudisme” (Zakariya 1983) dan penggerak harakat kader yang 

terbesar dan aktif di selatan India.  

Gerakannya yang signifikan diiktiraf dan berkembang luas 

dalam kesedaran sosio-religius dan tradisi revivalnya dari Maghribi ke 

Malaysia (Mohd Kamal Hassan, 2003). Menurut Charles J. Adams 

dalam makalahnya bertajuk “Mawdudi and the Islamic State”: “tatkala 
sampai masanya untuk menuliskan perkembangan sejarah Islam 

dalam abad kedua puluh, nama Maududi nescaya menduduki tempat 

yang terunggul dan tersendiri dalam halamannya.” (Adams, 1983) 
Maududi berperanan dalam sejarah moden Islam di Pakistan yang 

mengungkapkan premis dan jalur Islamnya yang ortodoks. Beliau 

antara tokoh Islam pertama yang membangunkan kefahaman dan 

ideologi politiknya yang moden, dan merencanakan aksi sosial untuk 

merealisasikan visinya dalam menanamkan akidah salaf sebagai 

pembela kubu revivalis (Nasr, 1995).  

Fikrah Maududi yang kritis banyak terkesan dari pengaruh al-

Ghazali, Ibn Taimiyah, Shah Waliyullah al-Dehlawi (1703-1762) 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

(Shahed, 2010: 5), Muhammad Iqbal, Altaf Husain Hali, Abul Kalam 

Azad dan lain-lain (Hasan, M.U., 1984). Ini dizahirkan daripada 

tulisan-tulisannya yang banyak merujuk dan membahaskan ide-ide al-

Ghazali dan Ibn Taimiyah serta fuqaha Islam yang lain. Falsafah dan 

teori-teori politik Maududi turut memberikan impak yang signifikan 

kepada pemikiran revolusi yang didengungkan oleh Hasan al-Banna, 

Ayatollah Khomeini dan Sayyid Qutb (A.B. Rahman et al., 2012). 

Pada tahun 1938 Maududi berhijrah ke Timur Punjab atas 

pelawaan Muhammad Iqbal untuk mendirikan pusat pengajian Dar al-

Islam di Panthankot, di wilayah Punjab. Institusi ini diwujudkan untuk 

mengajarkan ilmu pengetahuan moden yang bertujuan untuk 

melahirkan pelajar Islam yang alim dan punyai pengetahuan tentang 

falsafah politik Islam. Perguruan tinggi ini kemudiannya dipindahkan 

ke Lahore setelah beliau menjawat presiden. Mawdudi turut 

berkhidmat sebagai dekan di Fakulti Teologi, Islamia College selama 

setahun. Ia turut dilantik sebagai jawatankuasa penasihat bagi 

pembangunan Universiti Islam Madinah dan menjadi sebahagian 

daripada anggota akademiknya sejak penubuhannya pada 1962. 

(Husain, 1986: 62).  

Dalam tulisannya yang monumental, Dasar-Dasar Islam 

(dikutip dari khutbah-khutbah jumaatnya), Maududi menggariskan 

prinsip-prinsip Islam yang fundamental merangkumi iman, Islam, 

solat, puasa, zakat, haji dan jihad. Menanggapi kepentingan untuk 

melahirkan jil al-Qurani yang beriltizam dengan landas dan pangkal 

tawhid ini, Maududi mengusulkan: “kerana Allah telah memasukkan 
kita ke dalam kelompok masyarakat Muslim, maka satu-satunya cara 

untuk memperlihatkan rasa terima kasih kita kepadaNya adalah 

dengan menjadi orang Muslim yang benar...erti menerima Islam 

adalah bahawa seseorang harus dengan penuh kesedaran dan 

kesengajaan menerima apa yang telah diajarkan oleh Rasulullah 

(saw), dan bertindak sesuai dengan ajaran tersebut. Barangsiapa yang 

berbuat demikian, maka ia adalah seorang Muslim, dan barangsiapa 

yang tidak berbuat demikian, ia bukanlah seorang Muslim.” (Maududi 
1984: 4- 5).  



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

Pemikiran yang dituangkan dalam buku ini menekankan 

kepentingan menggabungjalin antara ilmu dan amalan, teori dan 

praktis, seperti dinyatakannya tentang kepentingan menuntut dan 

mencari ilmu pengetahuan dalam Islam: “seseorang tidak dapat 
menjadi seorang Muslim tanpa memiliki pengetahuan, kerana Islam 

tidak diperolehi kerana faktor keturunan, tetapi kerana pengetahuan. 

Kalau orang yang bersangkutan tidak mengetahui apa yang diajarkan 

oleh Nabi Muhammad (saw), bagaimana ia boleh menyatakan 

keimanannya kepada ajaran tersebut dan mempraktikkannya? Dan bila 

ia menyatakan keimanannya tanpa kesedaran dan tanpa pengertian 

mengenai ajaran tersebut, bagaimana ia dapat menjadi seorang 

Muslim?” (Maududi 1984: 5)  

Islam menurutnya, adalah penyerahan yang bulat kepada Tuhan. 

Dan ini lahir daripada kesedaran, dan bukan bertaklid buta kepada 

kebiasaan atau aturan-aturan naif masyarakat, seperti diungkapkannya 

tentang perbezaan antara iktikad yang terbit dari ijtihad dan taklid 

kepada adat: “Islam tidak lain adalah penghambaan seseorang semata-

mata kepada Allah. Ia sama sekali tidak mengikuti kemahuannya 

sendiri, atau kemahuan nenek moyangnya atau kemahuan keluarga 

dan sukunya, atau kemahuan kaum ulama atau kiyai, kemahuan 

pemerintah, hakim atau kemahuan sesiapa pun yang lain, selain 

kehendak Allah semata-mata.” (Maududi 1984: 39)  

Mengikuti secara semberono hukum dan aturan-aturan manusia, 

menurut Maududi, telah menjerumuskan manusia ke lembah kufur, 

kerana metodologi-metodologi selain dari kitab Allah dan sunnah 

RasulNya (saw) telah mengenepikan garis yang ditentukan Allah, dan 

cara-cara kufur yang ditempuh ini adalah “bertentangan dengan 
petunjuk-petunjuk yang diterima dari Allah.” Perbezaan yang nyata 
antara Islam dan kufur ini sebagai dijelaskan dalam ayat al-Qur’an, 
surah al-Ma’idah, (5:44): “Barangsiapa yang memutuskan tidak 
menurut apa yang diturunkan Allah, maka mereka itu adalah orang 

yang kafir”, serta ayat 38 surah Ali ‘Imran (3:38): “Maka apakah 
mereka mencari agama yang lain dari agama Allah, padahal 

kepadaNya lah menyerah segala yang di langit dan di bumi, baik 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

dengan rela atau terpaksa dan hanya kepada Allah lah mereka 

dikembalikan.” Mengulas ayat-ayat ini, Maududi menyatakan: “Nah, 
apabila seseorang mengenepikan cara-cara yang telah digariskan 

Allah dan memutuskan untuk melakukan sesuatu dengan cara yang 

lain, maka sesungguhnya ia telah mengikuti jalan kufur. Dan apabila 

ia selama hidupnya menempuh cara-cara kufur dalam melakukan 

segala sesuatu, maka ia adalah seorang kafir. Apabila ia mematuhi 

petunjuk Allah dalam sebahagian masalah, dan dalam masalah-

masalah yang lain mengikuti kemahuannya sendiri atau adat kebiasaan 

masyarakat atau aturan-aturan buatan manusia, maka ia telah terlibat 

dalam kekufuran sejauh pembangkangannya terhadap hukum-hukum 

dan aturan-aturan Allah.”  (Maududi 1984: 39) 

Maududi turut mengungkapkan pemahaman tentang jihad dalam 

bukunya yang termasyhur, Jihad in Islam (Jihad dalam Islam) yang 

dikeluarkan secara berkala dengan nama al-Jam‘iyat pada 1927 dan 

dijilid sebagai naskhah utuh pada 1930. Asalnya ia dikutip daripada 

ucapan-ucapannya pada tahun 1929 ketika berusia 26 tahun. Ia 

merupakan karyanya yang pertama dihasilkan usai Perang Dunia, 

yang merumuskan sikapnya yang tuntas dalam menegakkan jihad, 

mencerakinkan hak-hak kaum dhimmi yang dipelihara oleh agama, 

menghuraikan perbezaan antara faham imperialisme dan revolusi 

Islam, dan akar revolusi dalam akidah Islam. Menurutnya, istilah jihad 

telah disalah tafsir kerana dakyah yang dibikin oleh penjajah dalam 

menghadkan pengertian Islam kepada “agama” dan umat Muslim 
sebagai “bangsa”. Menurutnya: “sekiranya Islam hanya “agama”, dan 
umat Muslim hanya sebuah “bangsa”, menurut kefahaman yang lazim 
diterima dari istilah ini, maka jihad – walaupun ia telah diangkat 

sebagai “ibadah yang paling afdal” dalam Islam – akan kehilangan 

makna dan terhakis fungsinya. Tetapi Islam bukan sekadar nama bagi 

suatu “agama” dan umat Muslim bukan gelar suatu “bangsa”. 
Kenyataannya adalah Islam adalah ideoloji yang revolusioner yang 

mengarah untuk merobah struktur sosial di seluruh dunia dan 

membangunnya semula dengan prinsip dan idealnya. “Umat Muslim” 
adalah gelar bagi “gabungan revolusi antarabangsa” yang digerakkan 
oleh Islam untuk menjalankan program revolusionernya. “Jihad” 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

merujuk kepada perjuangan revolusi tersebut dan kesungguhan usaha 

yang digembleng oleh parti/umat Islam untuk mencapai hasrat ini.” 
(Maududi, 2017: 5)  

Berikutnya pada tahun 1930 beliau mengeluarkan karyanya 

yang lain Risalat-e-Diniyat (yang diterjemahkan sebagai Towards 

Understanding Islam (1960) oleh Dr Abdul Ghani, Pengarah Instruksi 

Awam, Afghanistan, dan direvisi oleh Khurshid Ahmad) yang 

dijadikan buku teks di banyak sekolah dan kolej. Ia memuatkan 

perbincangan dasar tentang makna Islam, sifat kekufuran dan 

keimanan, sejarah kenabian, rukun iman yang lima, cara hidup Islam 

dan hikmah ibadah, din dan shariah serta rasional di sebalik 

pengutusan para nabi (as). (Maududi, 1960) 

Dalam kajiannya tentang idea-idea politik, dan ekonomi, beliau 

merumuskan prinsip asas Islam yang menolak dasar asabiyah, 

nasionalisme dan kebangsaan dan menegakkan doktrin akidah 

berasaskan faham ‘ummah Islamiyyah’. Beliau mengkritik faham 
nasionalisme, pluralisme dan feminisme sebagai dakyah Barat dan 

bentuk penjajahan baru (isti‘mar al-ruhi wal fikri) dalam 

membendung gerakan rakyat. Beliau turut mengkaji rantaian ekonomi 

dan keperluan menegakkan kebajikan umum dengan menawarkan 

paradigma dan dasar ekonomi yang dikenal sebagai “Mawdudi 
Economics”. Dalam waktu ketika dunia Islam jauh tertinggal dan 
lemah daripada bangsa-bangsa kapitalis dan komunis, cabaran 

Maududi terhadap sistem-sistem tersebut adalah sangat berani dengan 

menganjurkan tatanan ekonomi Islam yang masih belum teruji 

(keandalannya). (Chapra, 2004: 163)   

Dalam pertengahan tahun 60-an, Maryam Jameelah, atau 

Margaret Marcus, telah mengutuskan warkah dan berkorespondensi 

dengan Abul A‘la Maududi untuk bertukar pandangan tentang dakwah 
dan situasi dunia Islam. Surat-surat yang terkirim ini memperlihatkan 

kecerdasan dan kekritisannya tentang kepercayaan agama di Barat dan 

kecenderungannya pada aliran tradisional dan konservatif yang 

membentuk mazhab dan pandangan hidup yang dipegangnya. Faham 

tradisional ini mendasari perjuangan keduanya dalam menjawab 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

tantangan modernisme, sekularisme, liberalisme, zionisme, 

materialisme, dan mencari alternatif Islam terkait dengan idealisme 

hukum, dan teori-teori sosial, ekonomi dan nilai pencerahannya, serta 

hubungannya dengan gerakan revivalis dan kehidupan politik yang 

praktis. Kesamaan fikrahnya dengan Maududi ini diungkapkan oleh 

Maryam dalam suratnya yang bertarikh 31 Januari, 1961: “baru 
semalam saya menerima surat anda menyatakan bahawa ketika anda 

membaca rencana-rencana saya anda merasa seolah-olah anda 

membaca buah fikiran sendiri. Di sini saya ingin menyatakan bahawa 

ketika membaca buku-buku dan risalah-risalah anda saya juga merasa 

bahawa seolah-olah saya membaca fikiran-fikiran saya sendiri cuma 

yang berbeza fikiran-fikiran itu ditulis oleh anda dalam bentuk yang 

lebih bertenaga dan lebih sempurna daripada tulisan saya.” (Maryam 
Jamilah, 1983)       

Wacana yang intens antara Maryam Jamilah dan Abul A‘la turut 
mengungkapkan citra keduanya tentang falsafah dan nilai-nilai 

fundamental Islam, dan kesan modernisme yang menghakis keyakinan 

agama, dan transisi globalnya paska-perang, serta upaya untuk 

menangani kepincangan masyarakat Islam, dan sistem sosialnya yang 

berkecamuk, serta pengalaman Maryam Jamilah menempuh 

kehidupan metropolis di Amerika yang mencabar keyakinan dan 

akidahnya dan hasratnya untuk mendekati Islam: “Adakah anda 
pernah membaca “Islam di Persimpangan Jalan” oleh Muhammad 
Asad yang membincangkan masalah ini (saudara baru) dengan 

panjang lebar? Tidakkah satu hal yang memeranjatkan apabila anda 

merasa takjub bagaimana seorang gadis seperti saya yang dilahirkan 

di rumah tangga Amerika yang tipikal boleh memeluk Islam?” 
(Maryam Jamilah, 1983)       

Maududi merangka konsep dan sistem politik Islam bercorak 

teodemokrasi yang menggabungjalin kedaulatan Tuhan (hukumat 

Ilahiyat) dengan kerajaan manusia (khilafah insaniyah). Ia 

memandang kuasa pemerintahan tertakluk pada Tuhan dan 

dilaksanakan oleh rakyat mengikut ketentuan yang ditetapkan al-

Quran dan hadith. Manusia dalam hal ini adalah khalifah Allah yang 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

berwenang di muka bumi untuk menegakkan ajaran-ajaran tauhid 

yang meliputi seluruh aspek kehidupan manusia. Maududi justeru 

mengecam keras politik yang mengekang kebebasan rakyat, yang 

berbentuk otokrat, monarkis, feudalis, dan represif. Dalam hal ini ia 

menyatakan dalam bukunya Let Us be Muslims (Khutubat): “tidak ada 

manusia yang harus memerintah manusia lain; semua manusia harus 

tunduk kepada hanya satu Tuhan. Justeru, perubahan yang 

fundamental diperlukan dalam kerangka pemerintahan manusia. 

Kalangan yang memerintah tidak harus menjadi tuan tetapi, 

menyedari Tuhan sebagai satu-satunya Penguasa, mereka harus 

memerintah sebagai wakil dan Khalifahnya.” Menanggapi persoalan 
teodemokrasi yang digagaskannya ini beliau menarik perbandingan 

tentang din demokrasi: “apakah maksudnya din rakyat itu? 

Maksudnya adalah bahawa rakyat suatu negeri – adalah pemegang 

kedaulatan yang tertinggi di negara tersebut; bahawa mereka harus 

diperintah dengan syari‘ah yang mereka buat sendiri, dan bahawa 
seluruh penduduk negeri itu harus menyatakan patuh dan menghamba 

kepada penguasa demokratis mereka sendiri. Nah, bagaimana din ini 

dapat ditegakkan kecuali apabila dominasi atas negeri tersebut benar-

benar berada di tangan kekuatan-kekuatan demokratis, dan kecuali 

apabila suatu syari‘ah yang demokratis dilaksanakan.” (Mawdudi, 
1985) 

 

2. Kitab Tafhim al-Qur’an  

Garis besar pemikiran Mawdudi tentang Islam dirumuskan 

dalam magnum opusnya, Tafhīm al-Qur’an yang diusahakan secara 

konsisten selama 30 tahun yang menfokuskan kepada interpretasi al-

Qur’an dengan al-Qur’an. Tafsir ini diterbitkan dalam 6 jilid yang 
menghuraikan kefahaman al-Qur’an dalam konteks semasa. Ia 
menganalisis tema-tema yang mengesankan terkait dengan pola 

kemasyarakatan dan idealisme gerakan dan aspirasi Islam yang 

universal. Ia berusaha “menunjukkan kerelevenan al-Qur’an dengan 
masalah sehari-hari” (Osmani, 2023:50). Kupasannya menzahirkan 
hubungannya yang praktikal dalam kehidupan individu dan sosial dan 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

memperlihatkan nilai keuniversalan Islam serta dampak etika dan 

moralnya yang utuh yang membentuk risalah dan pandangan 

hidupnya.  

Naskhah asal tafsir yang diterbitkan dalam tulisan Urdu ini telah 

diterjemahkan oleh Zafar Ishaq Ansari (1932-2016) atas restu 

Maududi sendiri dengan tajuk Towards Understanding the Qur’an. Ia 

kini menjadi antara rujukan terpenting dan autoritatif yang 

menyediakan huraian dan terjemahan terperinci al-Quran dalam 

bahasa Inggeris dan diiktiraf sebagai salah satu kitab tafsir yang 

terbaik dihasilkan di abad mutakhir. Tafsirnya memuatkan suatu 

pendahuluan ringkas yang ditulis oleh Maududi yang membataskan 

kepada persoalan-persoalan asas terkait dengan pemahaman al-Qur’an 
secara keseluruhan. Persoalan lain yang terkait secara spesifik dengan 

setiap surah dan ayat dijelaskan dalam bahagian notanya. (Mawdudi, 

2016:7)  

Berbeza dengan kebanyakan pentafsir klasik, Mawdudi 

menggunakan teknik yang standard dalam membawakan tafsirannya 

tentang ayat serta latar dan konteks sejarahnya (asbab al-nuzul) 

dengan merujuk kepada athar dan sunnah Rasulullah (saw) yang 

sahih. Menurut Zafar Ishaq Ansari dalam pengantar terjemahannya 

kepada kitab Tafhim al-Qur’an – Towards Understanding the Qur’an: 

“Tafhim al-Qur’an oleh Mawlana Maududi di samping menjadi salah 

satu karya tafsir berbahasa urdu yang paling luas dibaca, juga 

merupakan kunci kepada latar kehidupan dan misinya.” (Mawdūdī, 
2016) 

Karya ini lahir dari pengetahuannya yang kaya dan mendalam 

tentang al-Qur’an, yang memberikan wawasannya yang jauh dan 
penjelasan yang berharga tentang ajaran-ajaran sosial, ekonomi, dan 

hukumnya. Ia berusaha menjawab banyak persoalan kontemporer dan 

menjadikan al-Qur’an sepenuhnya relevan dengan kemusykilan dan 
permasalahan hari ini. (Mawdūdī, 2016) 

Menurut Mustansir Mir (1990) karya multi-jilid ini adalah tafsir 

al-Qur’an yang utama pada abad kedua puluh. Kitab ini mencakup 
keseluruhan pemikiran dan doktrin al-Qur’an - dan Islam dan 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

merupakan magnum opus Maududi, yang digelar Wilfred Cantwell 

Smith sebagai “pemikir moden Islam yang paling sistematik” 
(Cantwell, 1977: 235)    

Terjemahan Tafhim al-Qur’an oleh Zafar Ishaq Ansari ini 

dilengkapi dengan dokumentasi yang lengkap tentang semua petikan 

yang dibuat dalam karya asal, termasuk semua riwayat hadith, dan 

turut memuatkan terjemahan indeks dari naskhah Urdunya, dan 

menambahkan glosari, nota biografi, bibliografi dan indeks umum. 

(Mustansir Mir, 1990)     

Dalam tafsirnya, Maududi turut memberikan penilaian yang 

kritis terhadap riwayat-riwayat isrā’īliyyāt, yang dicabut daripada 

naratif Perjanjian Lama (ahadith al-Tawrah). Sejak tahun-tahun 900 

M, para ulama, ahli hikayat dan sasterawan Islam yang menulis 

tentang sejarah banyak mengutip daripada autoriti seperti Wahb b. 

Munabbih (w. 114/732), dan Ibn Ishaq (w. 150/767) yang mengarang 

teks-teks terawal dalam tradisi Islam. Kebanyakan  sumbernya ini 

disampaikan tanpa isnad yang disalin dari pengetahuan Yahudi dan 

Kristian, di mana materi-materi ini diambil secara sembarangan dari 

Ahl al-Kitab (Jonathan A.C. Brown, 2019:121-123)  

Beliau menyajikan al-Qur’an sebagai kitab petunjuk untuk 
kehidupan manusia dan sebagai pedoman bagi gerakan dan jamaahnya 

(Jamaat-i-Islami) untuk menjalankan dan menerapkan petunjuk 

tersebut dalam kehidupan manusia, dan dalam perjuangan untuk 

menegakkan tatanan dunia yang dikehendaki al-Qur’an (Khurshid 
1979: 9). Ia adalah produk seumur hidupnya, yang mulai dirangka 

pada Februari 1942 sewaktu berusia 39 tahun sehingga Mei 1973. Ia 

diusahakan sepanjang hidup sejak dikeluarkan pertama kali pada 1950 

ketika Maududi masih dipenjara, sehingga penerbitan terakhirnya 

pada 1973 (Khurshid 2016: ix).  

Dalam eseinya yang ringkas yang dimuatkan dalam buku 

Mashahir Ahl-e-‘Ilm kī Muhsin Kitāben (Books that moved the 
intellectual luminaries) Maududi menyingkapkan keasyikannya 

dengan al-Qur’an: “demikian pula dengan saya, al-Qur’an merupakan 
kunci utama yang merungkai setiap masalah dalam kehidupan 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

manusia. Ia telah membukakan kepada saya jalan yang indah dari 

kehidupan dan kemajuan” (Khurshid 2016: ix).  

Dalam penulisannya, Maududi turut berusaha mendalami dan 

menghayati sastera Arab, meneliti kaedah pernyataan dan lafaz yang 

dikemukakan dan membandingkannya dengan pernyataan yang 

termaktub dalam al-Quran. Ia cekal meneliti dan membaca perbezaan 

dialek kaum Nomad dan puak Badwi Arab dan berhasil mengenali 

secara dekat budaya dan adat kehidupan dan tradisi Islam yang 

berpengaruh dan berakar dalam warisan kerohaniannya. 

Pengalamannya ditumpahkan dalam kitabnya yang dilakar hasil 

paduan ilham dan kekuatan fikiran dan menampilkan huraian yang 

kritis selaras dengan kehendak dan kerangka hukum yang imperatif.  

Maududi berusaha menghuraikan nas berlandaskan dalil syara‘ 
dan ijma‘ ulama dan asas yang jelas dari intipati fatwa dan istinbat. 

Beliau turut merujuk kepada pandangan dan kupasan ulama-ulama 

tafsir dan fuqaha’ yang besar seperti al-Tabari, al-Zamakhshari, al-

Razi, al-Baydawi, al-Suyuti, Muhammad Abduh dan Muhammad 

Rashid Rida. Kitabnya memaparkan keahlian dan kehandalannya 

dalam membaca setiap iktibar dari isyarat nas dan membawakan 

pandangan yang ideal dan jelas dan gambaran yang tepat tentang 

tafsiran ayat dan nilainya yang falsafi dan maknawi. 

Hasil penafsirannya dirumuskan dari pandangan etika-hukum 

dan syariat moral yang digarap dari falsafah Islam, Greek, tradisi 

sejarah dan asas syariat yang pragmatik. Beliau menzahirkan 

keyakinannya untuk membahaskan ayat al-Quran secara mendasar dan 

terbuka dengan mengemukakan keterangannya yang rasional dalam 

membicarakan persoalan-persoalan mukjizat dan kenabian dalam al-

Quran, mentafsirkan sifat-sifat Tuhan dan menyingkapkan alam ghaib. 

Beliau turut memaknai falsafah dan ajaran-ajarannya yang 

fundamental tentang jihad dan dakwah, ilmu dan hikmah serta 

penghayatan sejarah. Intisari dari kefahaman al-Qur’an yang 
dibawakan dalam komentarnya mengungkapkan makna dan 

tafsirannya yang mengesankan tentang seerah Nabi (saw), tradisi dan 

warisan kenabiannya (saw). 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

Maududi turut memanfaatkan huraian sarjana dan 

cendekiakawan Islam klasik dalam penafsiran dan pentakwilan ayat-

ayat yang musykil dan mutasyabih, menghuraikan lafaz gharib dan 

menjelaskan tertib penyusunan surah-surah al-Quran berdasarkan dalil 

yang sarih yang diambil daripada riwayat dan khabar mutawatir dari 

hadith-hadith sahih. Kitab tafsirnya memperlihatkan keahliannya 

dalam menyusun dan memilih lafaz dan ungkapan yang selaras 

dengan pengertian nas dan maqasid. Ia turut mencerminkan kekuatan 

hujah dan keupayaannya dalam menegakkan penafsirannya yang segar 

dan bebas tanpa terikat dengan pemikiran salaf. Kitabnya membawa 

pengaruh besar dalam memperluaskan ufuk ijtihad dan memperbaiki 

serta mengukuhkan lagi asas kefahaman al-Quran dalam masyarakat.  

Maududi telah menghabiskan tempoh 30 tahun untuk 

menyiapkan terjemahan dan tafsirannya. Karyanya dianggap antara 

terjemahan dan tafsiran al-Quran yang terbaik dan setanding dengan 

kitab-kitab terjemahan dan tafsiran al-Quran yang lain yang telah 

menyumbang dalam memperjelas keyakinan dan memperluas 

kefahaman al-Quran seperti kitab The Holy Quran: Arabic Text with 

an English Translation and Commentary oleh Abdullah Yusuf Ali, 

The Meaning of the Glorious Quran: an Explanatory Translation oleh 

Muhammad Marmaduke Pickthall, The Koran Translated with Notes 

oleh Nessim Joseph Dawood, The Quran Translated with a Critical 

Rearrangement of the Surahs oleh Richard Bell, The Koran oleh 

George Sale, The Koran Interpreted oleh Arthur John Arberry, The 

Quran Translated oleh Edward Henry Palmer, The Message of the 

Quran oleh Muhammad Asad dan lain-lain lagi.  

Kitab Tafhim al-Qur’an ini sangat masyhur dan berpengaruh 

luas dan telah mendapat sambutan dan liputan hangat sejak mula 

diterbitkan dalam tulisan Urdu di awal tahun 50-an. Ia telah mencapai 

kemuncak kemasyhuran dengan mencatatkan rekod pengulangan 

cetakan dan edisi penerbitan yang tinggi dan diedarkan secara meluas 

ke seluruh pelusuk dan ceruk rantau dunia. Ia terus menerus mengalir 

ke pelbagai daerah dan telah diterjemahkan ke pelbagai bahasa utama 

dunia khasnya Inggeris (The Meaning of the Qur’an) dan Melayu. 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

Terjemahan Melayunya diusahakan oleh Abu ‘Urwah (1986) pada 
Surah al-Kahfi dan diterbitkan oleh Pustaka Salam, Kuala Lumpur 

pada tahun 1986. (Ismail Yusoff, 1995: 30) 

 

3. Isu-Isu Tematik dalam Tafsir  

Perbincangan para mufassir tentang ayat dan kesan-kesan 

tematiknya, banyak digarap dalam karya-karya tafsir moden seperti 

Nahw Tafsir al Mawdu‘i li Suwar al-Qur’an al-Karim oleh 

Muhammad al-Ghazali, siri kuliah Tafsir Mawdu‘iy oleh Siddiq 

Fadzil, Major Themes of the Qur’an oleh Fazlur Rahman, Tafsir 

Maudhu‘i: Tafsir al-Qur’an Tematik oleh Kementerian Agama 

Republik Indonesia (2019), Tafsir Maudhu‘iy oleh Dewan Bahasa dan 

Pustaka (10 jilid) yang merangkumi bab akidah, ibadah, kekeluargaan, 

ekonomi dan kewangan, akhlak, politik dan urus tadbir, hudud, qisas 

dan ta‘zir, ilmu dan tamadun, masyarakat dan pembangunan sosial, 
dan pemuliharaan alam sekitar (2014) dan Tafhim al-Qur’an oleh al-

Maududi (Ammar Fadhil, 2004). Tafsir al-Maududi menunjukkan 

kesatuan dan koherensi al-Qur’an yang memusatkan tiap sesuatu pada 
mesejnya. 

Manhaj tematik al-Maududi menggariskan pemahaman ayatnya 

secara topikal yang menyerlahkan struktur dan koherensi maknanya. 

Tema-tema asas ini digarap dalam penafsiran ayat dan surah yang 

bercorak maudu‘i (topikal) yang diungkapkan mengikut konteks dan 

kehendak ayat serta mafhumnya yang menyeluruh. Contohnya dalam 

penafsirannya tentang ayat-ayat keadilan yang diambil dari berbagai 

derivasinya, pada 2: 48, 123, 282; 5: 95, 106; 6:70; 16:87, 90; 49:9; 

65:2 dan 4: 58, seperti dibayangkan dalam firman Allah: 

“Sesungguhnya, Allah menyuruh kamu supaya menyerahkan segala 
jenis amanah kepada ahlinya (yang berhak menerimanya), dan apabila 

kamu menetapkan hukum antara manusia, (Allah menyuruh) kamu 

menetapkan hukum dengan adil. Sesungguhnya Allah dengan 

(suruhan-Nya) itu memberi pengajaran yang sebaik-baiknya kepada 

kamu. Sesungguhnya Allah sentiasa mendengar, lagi sentiasa 

melihat.” (surah an-Nisa, ayat 58)  



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

Dari intisari ayat dan perumusan maksudnya al-Maududi 

menyimpulkan: “Di sini umat Islam diperingatkan supaya mereka 
menjauhi kejelekan yang dilakukan oleh Bani Israel. Kesalahan 

mereka yang asas adalah ketika saat kemerosotannya mereka 

mempercayakan kedudukan yang perlukan amanah kepada kalangan 

yang tidak kompeten. Mereka mula mempercayakan tanggungjawab 

dan kepimpinan agama dan politik kepada mereka yang tidak efisyen, 

berfikiran sempit, khianat, dan jelek. Sebagai akibatnya, seluruh 

komuniti rusak dan punah. Umat Islam diingatkan dari kejahatan ini 

dan dituntut untuk mempercayakan kedudukan dan tanggungjawab 

kepada mereka yang layak dan kompeten, manusia yang punyai tahap 

moral yang tinggi dan karakter yang baik. Kejelekan yang lain yang 

membarah dalam umat Yahudi adalah kezaliman. Mereka telah 

kehilangan kesedaran dan semangat keadilan dan menjadi penindas, 

bertindak zalim, khianat, dan melanggar batas dan melakukan 

perbuatan dosa tanpa sedikit rasa bersalah.” (al-Maududi 2016)       

Ayat 58 surah al-Nisa’ ini menggariskan prinsip amanah dan 
adil yang terkait dengan ayat berikutnya tentang kebijakan asas dalam 

negara hukum dan syarat dalam mengangkat pemerintah (ulil amr), 

yang sanggup menegakkan nilai-nilai syar‘iyah: “Wahai orang-orang 

yang telah mencapai keimanan! Taatilah Allah, dan taatilah Rasul 

(saw), dan orang-orang yang mempunyai kuasa di kalangan kamu; dan 

sekiranya kamu berselisih dalam sesuatu perkara, maka kembalilah 

kepada Allah dan Rasulnya (saw), sekiranya kamu benar-benar 

beriman kepada Tuhan dan Hari Akhir: itu adalah yang terbaik [bagi 

kamu] dan terbaik dalam perhitungan akhir.”   [4: 59]  

Menurut Abdullah Yusuf Ali (1872-1953) dalam tafsirnya The 

Holy Qur’an (2005), ayat ini melantarkan asas yang jelas tentang 

autoriti Tuhan yang absolut yang tidak dapat dicabar, “seluruh kuasa 
secara mutlak kembali kepada Allah. Nabi-Nabi utusan Allah (swt) 

mengambil autoriti mereka dariNya. Sebagaimana Islam tidak 

membuat pemisahan yang nyata antara urusan yang suci dan sekular, 

ia menjangkakan kerajaan untuk diasaskan dengan kebaikan. 

Sepertimana juga Islam menjangkakan umat Islam untuk 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

menghormati autoriti kerajaan seumpamanya kerana jika tidak tidak 

akan wujud peraturan dan disiplin” 

Pandangan ini juga dirumuskan oleh Muhammad Asad dalam 

“The Message of Qur’an, yang berhujah bahawa ayat ini melantarkan 

dasar yang jelas tentang kuasa moral dan politik yang fundamental 

dalam syariat: “baca perkaitannya dengan ayat 3:26, yang menyatakan 
Tuhan sebagai “Tuhan penguasa seluruh alam” – dan justeru sumber 

akhir dari semua autoriti moral dan politik – ayat di atas melantarkan 

peraturan yang fundamental tentang tata tindak seseorang yang 

beriman dan juga konsep basis tentang tatacara pengurusan negara 

Islam. Kuasa politik dipegang sebagai mandat (amanah) dari Tuhan; 

dan kehendakNya, sebagaimana diperlihatkan dalam perintahnya 

mencakup Undang-Undang Islam, adalah sumber yang sebenar dari 

semua kedaulatan. Penekanan, dalam konteks ini, terhadap “mereka 
dari kalangan kamu yang diamanahkan memegang kuasa” 
membuatkannya jelas bahawa pemegang autoriti (ulu l-amr) dalam 

sebuah negara Islam haruslah seorang Muslim.” (Asad 1980)         

Syaikh Muhammad Abu Zahrah (1987), dalam kajiannya 

tentang sistem keadilan dalam Islam, telah mengelaskan keadilan 

kepada tiga bahagian, iaitu keadilan undang-undang, keadilan sosial, 

dan keadilan global. Keadilan undang-undang adalah penguatkuasaan 

undang-undang yang merata kepada segenap strata sosial tanpa 

membezakan kaya dan miskin, mulia atau hina, kerana setiap orang 

setara di sisi undang-undang. Keadilan sosial menuntut setiap individu 

dalam sesebuah kumpulan untuk hidup secara terhormat tanpa 

sebarang tekanan dan halangan dan berupaya memanfaatkan 

kemampuan secara kolektif untuk faedah diri dan orang lain. Keadilan 

global ialah prinsip yang menjadi asas dan landasan tertegaknya 

hubungan antara umat Muslim dan bukan-Muslim. 

Menurut Ali Unal (2008) dalam The Quran with Annotated 

Interpretation in Modern English, ayat 58 surah al-Nisa’ ini telah 
melantarkan prinsip-prinsip yang fundamental tentang sistem sosial 

dalam Islam, dengan (1) mempercayakan semua tugas dan jawatan 

awam kepada mereka yang selayak untuk memikulnya (2) 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

memastikan keadilan ditegakkan dalam urusan awam dan pemutusan 

hukum (3) memastikan bahawa kedudukan dan jawatan yang kritikal, 

terutamanya, diamanahkan kepada orang-orang beriman yang layak 

memegangnya, dan memastikan bahawa perintah mereka ditaati, 

dengan syarat ia selaras dengan al-Qur’an dan sunnah Nabi, sallallahu 
‘alayh wa sallam [ayat 59]. 

Muhammad Asad dalam kupasannya terhadap ayat 58 surah al-

Nisa’ ini menerangkan kefahamannya yang luas mencakup faham 
hukum dan prinsip perjuangan yang universal yang berteraskan 

tuntutan keadilan: “iaitu (adil), dalam maksud perundangan, dan juga 
dalam pengertian menghukum niat, sikap dan laku orang lain. - Istilah 

amanah menunjukkan sesuatu yang dipercayakan seseorang 

dengannya, baik dalam pengertian fizikal atau moral (Razi). Jika 

seseorang membaca perintah ini dalam konteks ayat yang mendahului 

dan mengikutinya, ia menjadi jelas bahawa ia berkait dengan pesan 

atau – melihat pada bentuk jamak amanat – kepada kebenaran yang 

telah disampaikan kepada orang-orang beriman dengan perantaraan 

wahyu Ilahi, dan yang mereka harus tanggapinya sebagai amanah 

yang suci, untuk diserahkan kepada “mereka yang berhak 
terhadapnya” – i.e., kepada semua manusia, kepada siapa pesan al-

Qur’an dimaksudkan. Ini, tentunya, tidak menghalang perintah ini dari 
turut membayangkan skop yang lebih luas – iaitu, dari diterapkan 

kepada sebarang objek material atau tanggungjawab moral yang 

mungkin telah dipercayakan kepada seorang yang beriman – dan, 

secara khusus, dalam menjalankan kekuasaan duniawi dan kedaulatan 

politik oleh komuniti Muslim atau negara Muslim, kepada mana ayat 

seterusnya merujuk.” (Asad, 1980)  

Ringkasnya, pandangan yang holistik yang diangkat dalam tafsir 

al-Mawdudi pada ayat ini mengungkapkan prinsip politik yang jelas 

tentang kewajipan menyempurnakan amanah dan menegakkan hukum 

dengan adil. Ia menggariskan asas hukum yang mendasar tentang 

tuntutan membela dan mempertahankan hak, dan mengangkat 

kesedaran universal tentang nilai keadilan, kebenaran dan taqwa, yang 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

mengikat seluruh pilar kehidupan masyarakat dan membentuk 

pandangan dunianya.  

 

D.  KESIMPULAN 

Pengaruh kitab Tafhīm al-Qur’ān yang dikarang oleh Sayyid 

Abul A‘la Maududi ini menyerlahkan kesan dari ajaran-ajaran 

doktrinal dan puritan yang dikembangkannya dalam dinamika tafsir 

moden yang bercorak revivalis, salafis dan romantis. Karyanya yang 

tersebar luas di dunia Islam pada abad ke-20 ini cukup signifikan 

dalam menegakkan nilai dan ideologi Islam dan karakteristiknya yang 

moden di Pakistan. Corak pemikirannya yang fundamental dan 

tradisional ini menzahirkan persamaannya dengan jalur haraki yang 

dikembangkan oleh Sayyid Qutb (1906-1966) dalam tafsirnya yang 

klasik. Idea-idea yang dicetuskannya banyak menyentuh persoalan 

dogmatik seperti faham jahiliyah, hakimiyah, khilafah, perang salib, 

kekufuran, syariat, gender, dan Islam politik, yang sangat berpengaruh 

dalam pergerakan Jamaat-i-Islami dan Ikhwan al-Muslimin. Nilai 

tafsirnya yang klasik ini memberikan landas yang ideal tentang fikrah 

perjuangan dan kefahaman maslahah dan mafsadah dan fikrah 

maqasidi yang dirumuskannya yang banyak mengilhamkan 

pemikiran-pemikiran moden Islam hari ini. Akhirnya disarankan agar 

usaha penyiaran dan penyalinan kitab Tafhīm al-Qur’ān oleh al-

Maududi ini dipergiatkan agar faedahnya lebih meluas dalam 

dinamika kajian dan diskursus tafsir yang moden. Karya ini membantu 

dalam memperkuat nilai ketahanan dan daya juang, dan meninggikan 

martabat dan harkat keilmuan dan tradisinya yang berkembang dalam 

kajian tafsir dan hadith semasa.[] 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

 رينس ي ريف  

AB Rahman, A.H. dan Ali, N. (2012). “The Influence of al-Mawdudi 

and the Jama‘at al-Islami Movement on Sayyid Qutb’s 
Writings”. World Journal of Islamic History and 

Civilization, vol. 2 (iss. 4), 232-236. 

Ali, Unal (2008). The Quran with Annotated Interpretation in Modern 

English. Tughra Books. 

Arshad, Muhammad (2016). “Muhammad Asad: Twenty-Six 

Unpublished Letters.” Islamic Sciences, vol. 14 (iss. 1, 

summer), 25-66. 

Asad, Muhammad (1980). The Message of the Quran. Gibraltar: Dar 

al-Andalus. 

Barom, Mohd Nizam et al. (2020). Sayyid Abul A‘la Mawdudi’s ‘First 
Principles of Islamic Economics’. Gombak: Centre for 

Islamic Economics, IIUM & Centre of Excellence, 

Maybank.  

Charles, J. Adams. (1983). “Mawdudi and the Islamic State”, dalam 
Voices of Resurgent Islam, disunting oleh John L. 

Esposito. Oxford: Oxford University Press. 

Charles, J. Adams. (1988). “Abu’l-A‘la Mawdudi’s Tafhim al-

Qur’an”, dalam Approaches to the History of the 

Interpretation of the Qur’an, disunting oleh Andrew 

Rippin. Oxford: Clarendon Press. 

Chapra, M. U. (2004). “Mawlana Mawdudi’s Contributions to Islamic 
Economics.” The Muslim World, vol. 94 (iss. 2), 163-180. 

Fadhil, Ammar (2004). “An Analysis of Historical Development of 
Tafsir Mawdu‘i.” Jurnal Usuluddin, vol. 20, 89-104. 

Gilani, S. A. (1984). Mawdudi Thought and Movement. Lahore: 

Islamic Publications Limited.  

Husain, Z. (1986). “Maulana Sayyid Abul A‘la Maududi: an Appraisal 
of His Thought and Political Influence.” South Asia: 

Journal of South Asian Studies, Vol. 9 (Iss. 1), 61-81. 

Ismail, Yusoff (1995). “Perkembangan Penulisan dan Terjemahan 
Kitab-Kitab Tafsir di Malaysia.” Islamiyyat, vol. 16, 19-

32. 

Jonathan, A.C. Brown. (2019). Slavery and Islam. London: Oneworld.  

Khurshid Ahmad, Zafar Ishaq Ansari (eds.). (1979). Islamic 

Perspectives: Studies in Honour of Mawlana Sayyid Abul 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

A‘la Mawdudi. Markazi Maktaba Islami & UK: The 

Islamic Foundation.  

Khurshid Ahmad, Zafar Ishaq Ansari. (1979). Mawlana Mawdudi an 

Introduction to His Life and Thought. Leicester: The 

Islamic Foundation.  

Majalah Ayeen (mingguan) (1972). Tafhim, Dec 15, 106. 

Margaret Marcus (1978). Correspondence between Maulana 

Maudoodi and Maryam Jameelah. Lahore: Mohammad 

Yusuf Khan. 

Maryam, Jameelah (1983). Surat Menyurat Maryam Jamilah – 

Maududi. Fathul Umam (tr.). Bandung: Penerbit Mizan. 

Maryam Jameelah (1987). “An Appraisal of Some Aspects of 
Mawlana Sayyid A‘la Mawdudi’s Life and Thought,” 
Islamic Quarterly, vol. xxxi (no. 2), 126.  

Mawdūdī, Abul A‘lā (1960). Towards Understanding Islam. U.K.I.M 

Dawah Centre. 

Maududi, Abul A‘la (1984). Dasar-Dasar Islam. Bandung: Pustaka. 

Mawdūdī, Abul A‘lā (1985). Let Us Be Muslims. Khurram Murad 

(ed.). Leicester: The Islamic Foundation. 

Maududi, Abu ‘Ala (1986). Tafhim al-Qur’an (Surah al-Kahfi). Abu 

‘Urwah (pent.). Kuala Lumpur: Pustaka Salam. 
Mawdudi, Abul A‘la (1989). Towards Understanding the Qur’an. 

Zafar Ishaq Ansari (pent.). Leicester, UK: The Islamic 

Foundation. 

Mawdūdī, Abul A‘lā (1991). The Meaning of the Qur’an. Chowdhry 

Muhammad Akbar (tr.). Lahore: Tarjuman al-Qur’an. 
________________ (1992). The Islamic Way of Life. Khurshid 

Ahmad dan Khurram Murad (pent.). London: Islamic 

Foundation. 

Maududi, Abul A‘la (1997). Islamic Law and Constitution. 12th ed. 

Lahore: Islamic Publications. 

Mawdūdī, Abul A‘lā (2016). Towards Understanding the Qur’an: 
Abridged version of Tafhīm al-Qur’ān. Zafar Ishaq Ansari 

(pent.). Vendor: KUBE Publishing. 

Maududi, Abul Aala (2017). Al-Jihad fil Islam. Syed Rafatullah Shah 

(pent.). Lahore: Idara Tarjuman ul Qur’an. 
M. Kamal Hassan (2003). “The Influence of Mawdūdi's Thought on 

Muslims in Southeast Asia: A Brief Survey”, The Muslim 

World, vol. 93 (issue 3-4), 429-464. 



Vol. 15 - Issue 2 – Desember 2025

Ahmad Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman 

 

  

Meddeb, Abdelwahab (2003). The Malady of Islam. New York: Basic 

Books. 

Mohd Faizal P. Rameli, Suhaida Mohd Amin. (2010). “Al-Maududi 

dan Pemikirannya tentang Sistem Politik Islam”, Kertas 

kerja 1st International Conference on Public Policy and 

Social Science, 26-27 May, SP Inn Hotel, Sungai Petani, 

Kedah.  

Mustansir, Mir (1985). “Some Features of Mawdudi’s Tafhīm al-
Qur’ān.” The American Journal of Islamic Social 

Sciences, vol. 2 (no. 2), 233-244. 

Mustansir, Mir (1990). Book Review “Towards Understanding the 

Qur’an Translation of Mawdūdī’s Tafhīm al-Qur’ān.” The 

American Journal of Islamic Social Sciences, vol. 7 (no. 

2), 257. 

Nash, Geoffrey P., ed. Marmaduke Pickthall: Islam and the Modern 

World, Leiden & Boston: Brill, 2016 

Nasr, Seyyed Vali Reza (1995). Mawdudi & the Making of Islamic 

Revivalism. Oxford: Oxford University Press. 

Noor Mohammed Osmani (2002). “Mawdudi’s Tafhim al-Quran and 

Islamic Da‘wah: A Methodological Study.” Ph.D. diss., 
KIRKHS, International Islamic University Malaysia. 

Noor Mohammad Osmani, Md Habibur Rahman (2023). “Sayyid 
Mawdudi’s Approach to Biblical Reports: An Analysis.” 
Hamdard Islamicus, vol. xlvi [46] (no. 1), 49-68. 

Noor Mohammad Osmani, Mizanur Rahman, Md Yousuf Ali 

(1444/2023). “Sayyid Mawdudi’s Tafsir and Modern 
Challenges.” International Journal of Fiqh and Usul al-

Fiqh Studies, vol. 7 (iss. 1), 68-77. 

Noor Mohammad Osmani, Muhammad Habibur Rahman, Md Yousuf 

Ali (2023). “Towards an Ideal Tafsir Methodology and 
Sayyid Mawdudi’s Tafhimul Qur’an.” Majallat Kulliyyat 

al-Qur’an wa as-Sunnah, vol. 1 (iss. 1), 155-179. 

Nurfadliyati, Kusmana (2021). “Radikalisasi Makna Jihad di Era 
Modern: Studi Kasus Penafsiran QS. Al-Taubah: 73 

Menurut Sayyid Qutb dan Abu A‘la al-Maududi.” QUHAS 

Journal of Qur’an and Hadith Studies, vol. 10 (July-Dec 

2), 223-244. 

Rahman, Fazlur. (1975). The Philosophy of Mulla Sadra Shirazi. New 

York: State University of New York Press. 



THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION 

Telaah Ringkas Tafsir Abul A‘La Al-Mawdudi, Tafhim Al-Qur’an 

 

 
  

Shahed, A. K. M. (2010). “Shah Waliullah’s Influence on the Thought of 

Sayyid Abul A‘la Mawdūdi”. Islamiyyat, vol. 32, 5-23. 

Sheila, Mcdonough (1984). Muslim Ethics and Modernity: A 

Comparative Study of the Ethical Thought of Sayyid 

Ahmad Khan and Mawlana Mawdudi. Waterloo, Ontario: 

Wilfrid Laurier University Press. 

Smith, W. Cantwell. (1977). Islam in Modern History. New Jersey: 

Princeton University Press.  

Ushama, T., Osmani, N. M. (2006). “Sayyid Mawdudi’s Contribution 
towards Islamic Revivalism,” IIUC Studies, vol. 3 (dec), 

93-104.  

Yusuf Ali, A. (2005). The Holy Qur’an: Text, Translation and 
Commentary. Leicester: The Islamic Foundation. 

Zahrah, Abu. (1987). Zahrah al-Tafasir. Kaherah: Dar al-Fikr al-

‘Arabi.  
Zakariya, Shaykh al-Hadith. (1983). Fitanh-i-Mawdudiyyat. 

Saharanpur: Isha‘at al-‘Ulum. 






	000 -0- PEGON ED 15 - AWALAN_COVER.pdf (p.1-2)
	000 -A- PEGON ED 15 - AWALAN_KET.COVER.pdf (p.3)
	000 -B- PEGON ED 15 - AWALAN_DAFIS.pdf (p.4-5)
	001 - PEGON ED 15 - A Nabil Amir dan Tasnim Abdul Rahman.pdf (p.6-35)
	cover blkang.pdf (p.36)

