
Page | 93 

  

TRANSFORMASI PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA: TINJAUAN 

HISTORIS DAN KEBIJAKAN PENDIDIKAN 

 

Moh Romzi 1, Shobihatul Fitroh Noviyanti *2, Juri Wahananto 3, Fitriani 4 

 

1, 2 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 
3 Kementerian Agama Kabupaten Lamongan, Indonesia 
4 Institut Agama Islam Negeri Bone, Indonesia 

1✉ auqilmirza@gmail.com, 2✉ shobihanoviyanti@gmail.com, 3✉ 

juriwahanto3@gmail.com,  4✉ fitri.angel91@gmail.com     
Abstract History 

Articles 

This study aims to analyze the historical development of Islamic education in Indonesia and 

the policy dynamics that have shaped its transformation from the pre-colonial period to the 

early post-independence era. The main focus of this research is the role of Islamic 

educational institutions such as surau, pesantren, and madrasah in forming the religious, 

social, and intellectual identity of Indonesian Muslim society amid socio-political change. 

This study employs a qualitative approach using library research methods. Data were 

collected through a systematic review of relevant academic literature, including scholarly 

books, peer-reviewed journal articles, historical documents, and policy publications related 

to Islamic education and educational governance. The collected data were analyzed using a 

descriptive-qualitative method with a historical perspective to identify patterns of 

development, continuity, and transformation in Islamic education across different historical 

phases. The findings indicate that Islamic education in Indonesia has evolved adaptively 

through continuous interaction between local traditions, religious authority, and state 

policies. During the colonial period, Islamic education functioned as a form of cultural 

resistance against discriminatory colonial education systems. In the post-independence 

period, Islamic education particularly madrasahs experienced increased state recognition 

through institutional development, curriculum integration between religious and general 

subjects, and national standardization efforts. This study concludes that Islamic education 

in Indonesia represents a dynamic and resilient educational system capable of 

transformation without losing its core religious values. The implications of this research 

highlight the importance of inclusive, context-sensitive educational policies to strengthen the 

quality and sustainability of Islamic education in Indonesia. 

Received 

23/7/2024 

 
 
Revised 
24/10/2024 
 
Accepted 
29/12/2024 

Keywords:  

Islamic Education, History Of Education, Pesantren, Madrasah, Education Policy 

Abstrak:  
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis perkembangan pendidikan Islam di Indonesia 

dalam perspektif historis serta dinamika kebijakan yang memengaruhi transformasinya 
dari masa pra-kolonial hingga awal kemerdekaan. Fokus utama kajian ini adalah pada 

peran institusi pendidikan Islam seperti surau, pesantren, dan madrasah dalam membentuk 
identitas keagamaan, sosial, dan intelektual masyarakat Muslim Indonesia di tengah 

perubahan sosial dan politik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
jenis penelitian kepustakaan (library research). Data diperoleh melalui penelusuran dan 

seleksi literatur ilmiah berupa buku, artikel jurnal bereputasi, dokumen sejarah, serta 
publikasi akademik yang relevan dengan tema pendidikan Islam dan kebijakan pendidikan. 

Sumber-sumber tersebut dianalisis menggunakan pendekatan deskriptif-kualitatif dengan 
perspektif historis untuk memahami pola perkembangan, kontinuitas, dan perubahan 

pendidikan Islam dari masa ke masa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan 
Islam di Indonesia berkembang secara adaptif melalui interaksi antara tradisi lokal, otoritas 

keagamaan, dan kebijakan negara. Pada masa kolonial, pendidikan Islam berperan sebagai 
sarana resistensi kultural terhadap sistem pendidikan kolonial yang diskriminatif. 

Sementara itu, pasca-kemerdekaan ditandai dengan meningkatnya pengakuan negara 
terhadap madrasah melalui pembinaan, integrasi kurikulum, dan standarisasi nasional. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendidikan Islam merupakan sistem dinamis yang 
mampu bertransformasi tanpa kehilangan nilai-nilai fundamentalnya. Implikasi penelitian 

ini menegaskan pentingnya kebijakan pendidikan yang berkeadilan dan kontekstual untuk 
memperkuat kualitas dan keberlanjutan pendidikan Islam di Indonesia. 

Kata Kunci:  

Pendidikan Islam, Sejarah Pendidikan, Pesantren, Madrasah, Kebijakan Pendidikan 

How to Cite:  
Romzi , M., Noviyanti, S. F., Wahananto , J., & Fitriani. (2024). The Transformation of 

Islamic Education in Indonesia: A Historical Review and Educational Policy: 
Transformasi Pendidikan Islam Di Indonesia: Tinjauan Historis Dan Kebijakan 

TIME JOURNAL: Journal of Islamic Taransformation and Education Management 

https://journal.staimun.ac.id/index.php/time/index 
 
Vol 1, No 2, 2024 | Page (92-107) 
 

mailto:auqilmirza@gmail.com
mailto:shobihanoviyanti@gmail.com
mailto:juriwahanto3@gmail.com
mailto:fitri.angel91@gmail.com
https://journal.staimun.ac.id/index.php/time/index


Page | 94 

Pendidikan. Transformation of Islamic Management and Education, 1(2), 93–107. 
Doi: https://doi.org/10.65663/timejournal.v1i2.93   

 

INTRODUCTION 
Masuknya Islam ke Indonesia masih menjadi diskursus akademik yang terbuka 

karena keterbatasan bukti empiris yang secara pasti menjelaskan waktu, jalur, dan pola 
awal penyebarannya. Sejumlah kajian menyebutkan bahwa Islam telah dikenal di 
Nusantara sejak abad ke-7 Masehi melalui jaringan perdagangan internasional yang 
melibatkan pedagang Muslim dari Arab, Persia, dan India yang berinteraksi dengan 
masyarakat lokal di wilayah pesisir (Yudha, et al., 2024). Catatan Marco Polo pada akhir 
abad ke-13 juga sering dirujuk sebagai salah satu bukti awal keberadaan komunitas 
Muslim di Perlak, Aceh, yang menunjukkan bahwa Islam telah berakar sebelum periode 
kolonial. Meski demikian, perdebatan mengenai jalur masuk Islam apakah melalui pantai 
Sumatra, Barus, atau Jawa masih terus berkembang dan memperkaya khazanah 
historiografi Islam di Indonesia (Sebastian, & Alkaff, 2024; Sugiri, 2021). 

Sejak fase awal penyebarannya, Islam di Indonesia tidak hanya berfungsi sebagai 
sistem keyakinan, tetapi juga menjadi kekuatan transformasi sosial yang signifikan, 
terutama dalam bidang pendidikan. Pendidikan Islam muncul sebagai kebutuhan 
fundamental umat Muslim, baik sebagai sarana transmisi nilai keagamaan maupun 
sebagai instrumen Islamisasi yang berkelanjutan (Saada, & Magadlah, 2021). Pada tahap 
awal, praktik pendidikan Islam berlangsung secara sederhana melalui halaqah-halaqah di 
masjid, mushola, dan ruang sosial lainnya, dengan metode pengajaran yang berorientasi 
pada hafalan dan transmisi lisan. Pola ini menunjukkan kemiripan dengan praktik 
pendidikan Islam klasik di Timur Tengah, namun berkembang secara khas sesuai konteks 
lokal Nusantara. 

Sejumlah penelitian terdahulu menunjukkan bahwa perkembangan lembaga 
pendidikan Islam di Indonesia sangat dipengaruhi oleh kemampuan adaptasinya 
terhadap struktur sosial dan budaya setempat (Rahman, 2022). Di Jawa, pesantren 
tumbuh dengan mengadopsi pola relasi guru-murid dan sistem asrama yang memiliki 
kemiripan dengan tradisi pendidikan Hindu-Buddha sebelumnya. Di Minangkabau, surau 
yang awalnya berfungsi sebagai institusi sosial dan adat bertransformasi menjadi pusat 
pendidikan Islam. Sementara itu, di Aceh, meunasah berkembang sebagai lembaga 
pendidikan Islam berbasis komunitas yang terintegrasi dengan kehidupan sosial 
masyarakat. Temuan-temuan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam di Indonesia tidak 
berkembang secara homogen, melainkan plural dan kontekstual. 

Namun demikian, kajian-kajian tersebut umumnya masih bersifat deskriptif dan 
terbatas pada konteks lokal atau regional, tanpa memberikan pembacaan komparatif yang 
memadai dengan praktik pendidikan Islam di kawasan Asia Tenggara maupun dalam 
lanskap global. Padahal, secara regional, model pendidikan Islam di Indonesia memiliki 
perbedaan mendasar dengan sistem pendidikan di Malaysia dan Thailand Selatan yang 
lebih terintegrasi dengan kebijakan negara, maupun dengan madrasah modern di negara-
negara mayoritas Muslim seperti Mesir, Pakistan, atau Turki yang cenderung mengadopsi 
sistem kurikulum nasional berbasis sekolah formal (Aslami, 2021). Dalam konteks global, 
pesantren Indonesia menampilkan keunikan karena mampu mempertahankan tradisi 
keilmuan klasik (kitab kuning) sekaligus beradaptasi dengan tuntutan modernitas, 
sebuah karakter yang tidak selalu ditemukan dalam model pendidikan Islam di negara 
Muslim lainnya (Hak, et al., 2023; ). 

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini berfokus pada bagaimana 
perkembangan pendidikan Islam di Indonesia berlangsung dalam lintasan sejarah serta 
bagaimana proses transformasi dan adaptasi sistem pendidikan Islam terhadap 
perubahan sosial, budaya, dan kebijakan negara. Penelitian ini juga berupaya menjawab 
pertanyaan mengenai posisi dan karakteristik pendidikan Islam Indonesia dalam konteks 
regional Asia Tenggara dan dinamika pendidikan Islam global. Sejalan dengan itu, tujuan 
penelitian ini adalah untuk menganalisis secara komprehensif perkembangan pendidikan 
Islam di Indonesia dari masa awal Islamisasi hingga periode modern, sekaligus 
memetakan kekhasan model pendidikan Islam Indonesia dibandingkan dengan model 
pendidikan Islam di kawasan lain. 

Kebutuhan untuk memperkuat kajian pendidikan Islam Indonesia melalui 
perspektif komparatif dan historis yang lebih luas menjadi kesenjangan dari beberapa 
penelitian sebelumnya. Sehingga pemaparan kronologis perkembangan pendidikan 
Islam, juga menjadi upaya menempatkan pesantren, surau, dan meunasah sebagai model 

https://doi.org/10.65663/timejournal.v1i2.93


Page | 95 

pendidikan Islam yang memiliki relevansi global. Dengan demikian, penelitian ini 
berkontribusi dalam mengisi celah kajian yang selama ini kurang menyoroti posisi 
strategis pendidikan Islam Indonesia dalam peta pendidikan Islam dunia. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi 
pengembangan studi sejarah dan manajemen pendidikan Islam, khususnya dalam 
memahami dinamika adaptasi lembaga pendidikan Islam terhadap perubahan zaman. 
Secara praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi pengambil kebijakan, 
pengelola lembaga pendidikan Islam, serta akademisi dalam merumuskan pengembangan 
pendidikan Islam yang berakar pada tradisi lokal namun tetap responsif terhadap 
tantangan global. 

 
RESEARCH METHODS 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian 
kepustakaan (library research), yang bertujuan untuk menelaah, menganalisis, dan 
mensintesis berbagai sumber literatur yang relevan dengan perkembangan pendidikan 
Islam di Indonesia (Arar, et al., 2022; Padil, et al., 2025; Arif, et al., 2024). Pendekatan ini 
dipilih karena karakter penelitian yang berorientasi pada penelusuran gagasan, konsep, 
dan dinamika historis pendidikan Islam, sehingga memungkinkan pemahaman yang 
mendalam terhadap perubahan dan transformasi sistem pendidikan Islam dalam lintasan 
waktu yang panjang. 

Jenis penelitian ini bersifat historis-analitis dengan kecenderungan semi-
sistematis, karena selain menelusuri perkembangan pendidikan Islam secara kronologis, 
penelitian ini juga menerapkan protokol literatur yang terstruktur untuk menjaga 
ketelusuran dan validitas sumber (Awaludin, 2024; Bachtiar, et al., 2024). Penelitian ini 
tidak sepenuhnya mengikuti systematic literature review berbasis statistik, namun 
mendekati kerangka PRISMA dalam proses identifikasi, penyaringan, dan seleksi literatur 
yang relevan. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur dengan menelusuri 
sumber-sumber akademik yang diperoleh dari berbagai basis data ilmiah bereputasi, 
seperti Google Scholar, Scopus, DOAJ, Garuda, dan portal jurnal nasional terakreditasi 
(Fitria, 2023). Selain itu, penelusuran juga dilakukan terhadap buku akademik, dokumen 
sejarah, serta publikasi institusional yang memiliki relevansi langsung dengan topik 
pendidikan Islam di Indonesia. Kriteria inklusi dalam penelitian ini mencakup sumber 
yang membahas sejarah masuknya Islam ke Indonesia, perkembangan lembaga 
pendidikan Islam (pesantren, surau, meunasah, dan madrasah), serta kajian tentang 
pengaruh sosial, budaya, dan kebijakan pemerintah terhadap pendidikan Islam. Sumber 
yang digunakan diprioritaskan berasal dari publikasi sepuluh hingga lima belas tahun 
terakhir untuk menjamin kemutakhiran analisis, namun karya klasik dan dokumen 
historis tetap disertakan sepanjang memiliki relevansi konseptual dan historis yang kuat. 
Adapun kriteria eksklusi meliputi sumber non-akademik, artikel populer tanpa rujukan 
ilmiah yang memadai, serta literatur yang tidak memiliki keterkaitan langsung dengan 
fokus kajian pendidikan Islam (Fauzi, 2023; Fathani, et al., 2022). 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-kualitatif dengan pendekatan historis. 
Data yang terkumpul dianalisis melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan 
penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan memilah dan mengelompokkan 
informasi berdasarkan tema-tema utama, seperti fase perkembangan pendidikan Islam, 
bentuk kelembagaan, pola adaptasi sosial-budaya, dan intervensi kebijakan negara 
(Suroso, et al., 2021). Data yang telah direduksi kemudian disajikan secara sistematis dan 
kronologis untuk menggambarkan dinamika pendidikan Islam dari masa awal Islamisasi 
hingga periode modern. Penarikan kesimpulan dilakukan secara interpretatif dengan 
mengaitkan temuan-temuan literatur untuk menghasilkan pemahaman yang 
komprehensif mengenai transformasi pendidikan Islam dalam konteks sejarah dan 
kebijakan pendidikan nasional. 

Dalam aspek etika pengumpulan data, penelitian ini menjunjung tinggi prinsip 
integritas akademik dengan memastikan seluruh sumber yang digunakan dikutip secara 
akurat dan proporsional sesuai kaidah ilmiah. Tidak ada manipulasi data atau distorsi 
terhadap pandangan penulis asli dalam proses interpretasi literatur. Selain itu, penelitian 
ini menghindari plagiarisme dengan melakukan parafrase akademik yang bertanggung 
jawab serta mencantumkan rujukan secara transparan. Dengan penerapan etika 
penelitian kepustakaan tersebut, hasil kajian diharapkan memiliki kredibilitas ilmiah 
serta dapat dipertanggungjawabkan secara akademik. 



Page | 96 

Melalui metode dan protokol penelitian kepustakaan yang terstruktur ini, 
penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi konseptual yang kuat dalam 
memperkaya kajian pendidikan Islam di Indonesia, sekaligus menawarkan perspektif 
historis yang lebih sistematis dan relevan dengan perkembangan studi pendidikan Islam 
kontemporer. 
 
FINDINGS AND DISCUSSION 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan memahami perkembangan 
pendidikan Islam di Indonesia dalam berbagai fase sejarah. Melalui pendekatan penelitian 
kepustakaan, berbagai sumber literatur telah dikaji secara mendalam untuk memperoleh 
pemahaman yang komprehensif mengenai faktor-faktor yang memengaruhi eksistensi 
dan transformasi pendidikan Islam di Nusantara (Arar, et al., 2022; Monady, et al., 2025). 
Dalam proses penelitian, berbagai data yang telah dikumpulkan dianalisis secara 
sistematis untuk mengidentifikasi pola-pola historis serta dinamika kebijakan yang 
berperan dalam membentuk sistem pendidikan Islam saat ini. Sebagai hasil dari kajian 
dan diskusi yang telah dilakukan, penelitian ini akan memaparkan temuan utama yang 
dirangkum dalam beberapa poin utama. Poin-poin tersebut akan menguraikan aspek-
aspek penting yang berkaitan dengan sejarah masuknya Islam ke Indonesia, 
perkembangan lembaga pendidikan Islam, adaptasi pendidikan Islam terhadap 
perubahan sosial dan politik, serta tantangan dan peluang yang dihadapi dalam konteks 
pendidikan Islam di era modern. Pembahasan dalam penelitian ini diharapkan dapat 
memberikan wawasan yang lebih luas bagi akademisi, praktisi pendidikan, serta 
pemangku kebijakan dalam mengembangkan sistem pendidikan Islam yang lebih maju 
dan relevan dengan perkembangan zaman. 
 

Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam Pada Masa Pra-Kolonialisme 
Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia pada fase awal tidak dapat 

dilepaskan dari peran kerajaan-kerajaan Islam yang menjadi pusat kekuasaan politik, 
dakwah, dan transmisi keilmuan. Salah satu kerajaan Islam paling awal dan berpengaruh 
adalah Samudera Pasai di Aceh, yang berkembang sejak sekitar abad ke-10 Masehi. 
Kerajaan ini dipimpin oleh tokoh-tokoh seperti Al-Malik Ibrahim bin Mahdun, Al-Malik al-
Saleh, hingga Al-Malik Sabar Syah pada abad ke-15 M (Nasution, 2025). Catatan Ibnu 
Batutah menunjukkan bahwa Samudera Pasai telah memiliki sistem pendidikan Islam yang relatif mapan, dengan fokus pengajaran pada fikih mazhab Syafi’i, pelaksanaan 
pendidikan dalam bentuk majelis taklim dan halaqah, keterlibatan langsung penguasa 
sebagai figur religius dan politik, serta dukungan pendanaan pendidikan yang bersumber 
dari negara (Shidiq, 2021). Pola ini menandai keterpaduan antara kekuasaan politik dan 
institusi pendidikan Islam. 

Di Jawa, perkembangan Islam dan pendidikan Islam mengalami akselerasi seiring 
berdirinya Kesultanan Demak sebagai kerajaan Islam pertama di wilayah tersebut. Demak 
memiliki keterkaitan genealogis dengan Majapahit melalui Raden Fatah, putra dari Sri 
Kertabumi dan Putri Cempa yang beragama Islam (Romdhoni, et al., 2024). Terdapat 
perbedaan pandangan di kalangan sejarawan mengenai tahun berdirinya Demak, antara 
1478 M yang dikaitkan dengan runtuhnya Majapahit, atau 1518 M yang dikaitkan dengan 
berakhirnya kekuasaan Prabu Brawijaya VII (Rukayah, et al., 2023; Romdhoni, et al., 
2024). Terlepas dari perdebatan tersebut, Demak berperan signifikan dalam penyebaran 
Islam dan pengembangan pendidikan Islam di Jawa. Sistem pendidikan yang berkembang 
memiliki kemiripan dengan Aceh, yaitu dengan menjadikan masjid sebagai pusat 
pembelajaran, di bawah bimbingan ulama yang sekaligus memiliki otoritas sosial dan 
keagamaan, yang dikenal dengan gelar Sunan, seperti Sunan Gunung Jati (Hajam, 2021). 

Di kawasan timur Nusantara, Islam masuk ke Maluku melalui jalur dakwah dan 
perdagangan yang melibatkan mubaligh dari Jawa dan Malaka. Salah satu penguasa awal 
yang memeluk Islam adalah Sultan Marhum dari Ternate pada paruh kedua abad ke-15 M, 
yang kemudian dilanjutkan oleh Sultan Zainul Abidin (1465-1500 M) (Sulistiono, 2021). 
Proses Islamisasi ini turut membawa praktik pendidikan Islam yang berorientasi pada 
pembinaan keagamaan masyarakat dan penguatan legitimasi kekuasaan Islam di wilayah 
kepulauan rempah-rempah tersebut (Cui, & Li, 2025). 

Di Kalimantan, Islam mulai berkembang pada abad ke-15 M melalui peran para 
mubaligh dari Jawa, terutama yang memiliki jaringan keilmuan dengan Sunan Bonang dan 
Sunan Giri. Beberapa dai seperti Khatib Dayyan dari Kediri dan Sayid Abdul Rahman turut 
berperan dalam menyebarkan Islam dan membentuk basis pendidikan keagamaan di 



Page | 97 

wilayah pesisir Kalimantan (Al Qurtuby, 2021). Proses ini menunjukkan bahwa 
pendidikan Islam berkembang secara gradual melalui relasi dakwah, perdagangan, dan 
jaringan santri lintas wilayah (Kedidir, et al., 2021). 

Sementara itu, di Sulawesi, kerajaan kembar Gowa-Tallo menjadi pusat awal 
Islamisasi. Penguasanya, I. Mallingkaang Daeng Manyonri, memeluk Islam dan bergelar 
Sultan Abdullah Awwalul Islam, yang kemudian diikuti oleh Sultan Alauddin (Ali, 2024). 
Dalam waktu relatif singkat, Islam diterima secara luas oleh elite dan masyarakat (Barton, 
et al., 2021). Peran ulama seperti Dato Ri Bandang dari Minangkabau menegaskan kuatnya 
jaringan intelektual Islam antardaerah. Catatan penjelajah Portugis, Pinto, pada tahun 
1544 M juga mengonfirmasi keberadaan mubaligh Islam dari Malaka dan Patani di 
Sulawesi, yang menunjukkan dimensi internasional dalam proses Islamisasi dan 
pendidikan Islam di wilayah ini. 

Untuk memperjelas pola sebaran historis tersebut, berikut disajikan tabel ringkas 
kronologi penyebaran Islam dan pusat awal pendidikan Islam di Indonesia. 

Wilayah 
Kerajaan Islam 

Awal 

Perkiraan 

Waktu 
Ciri Utama Pendidikan Islam 

Aceh Samudera Pasai Abad 10-15 M 
Fikih Syafi’i, halaqah, dukungan 
negara 

Jawa Demak 
Akhir abad 15-

awal 16 M 
Masjid sebagai pusat belajar, 
peran Walisongo 

Maluku Ternate Abad 15 M 
Pendidikan berbasis dakwah dan 
istana 

Kalimantan 
Kesultanan awal 

pesisir 
Abad 15 M 

Dakwah ulama Jawa, jaringan 
santri 

Sulawesi Gowa-Tallo Akhir abad 16 M 
Islamisasi elite, ulama lintas 
wilayah 

Penyajian kronologis dan spasial ini menunjukkan bahwa perkembangan 
pendidikan Islam di Indonesia berlangsung secara bertahap, tidak seragam, dan sangat 
dipengaruhi oleh konteks politik, budaya, serta jaringan dakwah antardaerah (Frankema, 
& van Waijenburg, 2023). Dengan demikian, pendidikan Islam sejak awal telah menjadi 
bagian integral dari proses Islamisasi Nusantara dan membentuk fondasi bagi 
berkembangnya lembaga-lembaga pendidikan Islam pada periode-periode selanjutnya. 

 
Sistem Pendidikan Islam Pada Masa Kolonialisme Belanda 

Pada masa kolonial Belanda, pendidikan Islam di Indonesia sering dikategorikan 
sebagai pendidikan Bumiputera karena peserta didiknya didominasi oleh penduduk 
pribumi dan berada di luar sistem pendidikan formal kolonial yang diperuntukkan bagi 
Eropa dan elite tertentu (Fischer, & Nisa, 2025; Chande, 2023; Gibson, & Bailey, 2023). 
Kebijakan pendidikan kolonial Belanda secara umum bersifat diskriminatif dan dualistik, 
dengan membedakan secara tegas antara pendidikan Barat dan pendidikan keagamaan 
lokal. Dalam konteks ini, pendidikan Islam berkembang secara mandiri sebagai bentuk 
resistensi kultural dan religius terhadap dominasi kolonial, sekaligus sebagai sarana 
pelestarian identitas keislaman masyarakat. 

Pada fase awal, praktik pendidikan Islam di bawah kolonialisme Belanda 
menunjukkan kesinambungan dengan tradisi pra-kolonial, salah satunya melalui 
kerangka pendidikan yang menggabungkan unsur Hindu-Buddha dan Islam. Sistem ini 
memadukan pola pendidikan keraton dan pertapaan, di mana pada satu sisi pendidikan 
dilakukan secara elitis bagi kalangan bangsawan dan istana melalui guru yang datang 
langsung kepada murid, sementara di sisi lain berkembang pola asketis yang membuka 
akses pendidikan bagi masyarakat luas dengan murid mendatangi guru di tempat 
pengasingan atau padepokan (Dryden-Peterson, 2022; Iori, 2023). Model ini 
menunjukkan adanya transformasi dari sistem pendidikan berbasis kelas sosial menuju 
sistem yang lebih inklusif, seiring dengan menguatnya nilai-nilai egalitarian dalam Islam. 

Pola pendidikan serupa juga dapat ditemukan dalam konteks kolonial India di 
bawah Inggris, di mana lembaga pendidikan Islam tradisional seperti madrasah dan 
khanqah tetap bertahan meskipun ditekan oleh kebijakan pendidikan Barat ala Macaulay. 
Di India, pendidikan Islam berfungsi sebagai benteng identitas keagamaan dan intelektual 
umat Muslim dalam menghadapi hegemoni kolonial Inggris. Kesamaan ini menunjukkan 
bahwa pendidikan Islam di wilayah kolonial umumnya berkembang sebagai ruang 
alternatif yang tidak sepenuhnya berada dalam kontrol negara colonial (Momen, et al., 
2024). 



Page | 98 

Selain itu, kerangka pendidikan Islam berbasis surau atau langgar berkembang 
pesat, terutama di wilayah Minangkabau. Surau merupakan institusi pendidikan dan 
sosial yang berakar kuat dalam tradisi masyarakat Asia Tenggara, termasuk di Sumatera 
Selatan, Semenanjung Malaya, dan Patani (Thailand). Secara historis, surau diduga 
memiliki keterkaitan dengan institusi pendidikan Hindu-Buddha di India yang kemudian 
mengalami proses Islamisasi (Manan, et al., 2022). Dalam konteks kolonial, surau di 
Minangkabau memainkan peran strategis sebagai pusat transmisi ilmu agama, pembinaan 
moral, dan penguatan solidaritas sosial, serupa dengan peran pondok di Malaya yang 
berkembang di luar sistem pendidikan kolonial Inggris. Di Malaya, pondok menjadi 
lembaga pendidikan Islam tradisional yang relatif otonom dan berfungsi sebagai pusat 
perlawanan kultural terhadap penetrasi pendidikan kolonial. 

Bentuk pendidikan Islam yang paling mapan dan berkelanjutan pada masa kolonial 
adalah pesantren. Dalam literatur akademik, terdapat dua pandangan utama mengenai 
asal-usul pesantren. Pandangan pertama menyatakan bahwa pesantren merupakan 
institusi pendidikan Islam yang bersumber dari tradisi Islam global, khususnya praktik 
tasawuf yang berkembang di Timur Tengah dan Afrika Utara melalui lembaga zawiyah 
(Ahmed, & Sukdaven, 2021; Abdur-Rashid, 2021). Pandangan kedua menyebutkan bahwa 
pesantren merupakan hasil Islamisasi lembaga pendidikan Hindu-Buddha yang telah ada 
sebelumnya, sebagaimana ditunjukkan oleh kemungkinan etimologis kata pesantren yang 
dikaitkan dengan istilah shastri dalam bahasa Sanskerta (Maimunah, et al., 2021). 
Terlepas dari perdebatan tersebut, pesantren terbukti mampu beradaptasi dengan situasi 
kolonial dan menjadi institusi pendidikan Islam yang paling tahan terhadap intervensi 
kolonial. 

Dalam konteks kolonialisme pendidikan, pesantren di Indonesia memiliki 
kemiripan dengan madrasah tradisional di India dan pondok di Malaya, yang sama-sama 
menolak integrasi penuh ke dalam sistem pendidikan kolonial. Namun, pesantren 
menunjukkan keunikan tersendiri karena mempertahankan kurikulum berbasis kitab 
kuning sekaligus membangun sistem pendidikan berasrama yang kuat. Karel A. 
Steenbrink mencatat bahwa sejak akhir abad ke-19, kurikulum pesantren telah mendapat 
perhatian sarjana kolonial Belanda seperti L.W.C. van den Berg, yang mendokumentasikan 
penggunaan kitab-kitab fikih, ushuluddin, tasawuf, dan ilmu bahasa Arab sebagai inti 
pendidikan pesantren di Jawa dan Madura. 

Secara umum, pengajaran di pesantren berfokus pada ilmu fikih sebagai landasan 
utama pembentukan kesadaran hukum dan etika keislaman. Namun demikian, mata 
pelajaran lain seperti tasawuf, akhlak, dan ilmu alat tidak diabaikan. Penguasaan bahasa 
Arab dipandang sebagai prasyarat penting untuk memahami teks-teks keagamaan klasik 
yang menjadi rujukan utama pembelajaran (Abdalla, 2025; Howell, et al., 2025). Pola ini 
menunjukkan bahwa pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga transmisi ilmu 
agama, tetapi juga sebagai pusat pembentukan karakter dan etos keilmuan santri. 

Dengan membandingkan pendidikan Islam di Indonesia dengan praktik 
pendidikan Islam di koloni India dan Malaya, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam 
di wilayah-wilayah kolonial berkembang sebagai sistem alternatif yang relatif otonom, 
berakar pada tradisi lokal, dan berfungsi sebagai sarana resistensi kultural terhadap 
dominasi kolonial. Dalam konteks Indonesia, pesantren, surau, dan lembaga pendidikan 
Islam lainnya tidak hanya bertahan, tetapi juga membentuk fondasi penting bagi 
perkembangan pendidikan Islam nasional pada masa pascakolonial. 
 

Kondisi Pendidikan Islam pada Masa Penjajahan Jepang 

Meskipun keadaan pengajaran Jepang begitu mengerikan, bagi Islam ada nilai 
positif minimal di awal masuknya Jepang ke Indonesia, umat Islam yakin bahwa tujuan 
kemerdekaan Indonesia dapat diakui, dengan masuknya Jepang ke Indonesia dan 
pengusiran Belanda. Sebagai umat Islam, individu Indonesia yang telah mengalami 
pemisahan dalam masalah kehidupan yang ketat, dengan masuknya Jepang ke Indonesia 
akan berakhir (Budianto, 2024; Laffan, 2021). Oleh karena itu, Jepang secara konsisten 
menekankan pentingnya menghormati dan menyukai Islam. Di hadapan para ulama, 
Letnan Jenderal Imamura, penguasa militer Jepang yang paling terkemuka di Jawa, 
menyampaikan wacana yang menyatakan bahwa pihak Jepang bermaksud untuk 
mengamankan dan menghormati Islam. 

Pemerintah Jepang memiliki segala ciri untuk menjaga kepentingan Islam, yang 
merupakan tata cara untuk kepentingan dunia akhirat. Untuk bergerak ke arah umat 
Islam, mereka melakukan beberapa pendekatan, antara lain, Kantor ketatausahaan yang 



Page | 99 

ada pada zaman Belanda dikenal dengan kantor voor islamistiche zasati yang dimotori 
orientalis Belanda, diubah oleh Jepang menjadi kantor sumubi yang dimotori KH. . Hasyim 
Asy'ari. Peneliti Islam dalam upaya bersama dengan pelopor orientalis diizinkan untuk 
membentuk garis penjagaan negara (PETA). Umat Islam diperbolehkan untuk berproses 
dalam suatu perkumpulan yang disebut Majelis Islam Indonesia (MIAI) yang bersifat 
sosial. Meskipun demikian, pada bulan Oktober 1943 MIAI dibubarkan dan diganti dengan 
Majelis Sura Muslim Indonesia (MASYUMI). Sekolah-sekolah Islam yang sangat besar 
sering mendapat kunjungan dan bantuan dari pemerintah Jepang. Sekolah negeri 
diberikan contoh orang yang substansinya tidak dapat dibedakan dengan pelajaran ketat. 
Pemerintah Jepang mengizinkan pengembangan jalur Hizbullah untuk memberikan 
premis taktis kepada pemuda Muslim, jalur ini dimotori oleh K.H. Zainal Arifin. 
Pemerintah Jepang mengizinkan pendirian sekolah menengah Islam di Jakarta yang 
dipimpin oleh K.H. Wahid Hasyim, Kahar Muzakir dan Bung Hatta (Badawi, 2023; Alam, & 
Miah, 2024; Bhargav, 2022). 

Mentalitas penjajah Jepang terhadap persekolahan Islam akhirnya menjadi lebih 
penyayang, sehingga ruang pengajaran lebih terbebaskan dibandingkan pada masa 
provinsi Belanda. Hal ini memberikan peluang bagi madrasah untuk berkembang, lebih 
tepatnya Pertama Madrasah (Machmudi, 2023; Hefner, 2025). Menjelang awal 
pendudukan Jepang, madrasah berkembang pesat, terutama dalam hal jumlah. Hal ini 
dapat dilihat khususnya di wilayah Sumatera yang populer dengan madrasah awalnya 
yang dilatarbelakangi oleh majelis ulama yang tinggi. Kedua, Pendidikan Agama di 
Sekolah. Sekolah yang didanai pemerintah dipenuhi dengan ilustrasi karakter. Hal ini 
memberikan kesempatan kepada pendidik agama Islam untuk mengisinya dengan 
pelajaran yang ketat, dan dalam pelatihan yang ketat juga disertakan pelajaran jihad 
melawan para penyusup. Ketiga, Universitas Islam. Pemerintah Jepang mengizinkan 
pendirian sekolah menengah Islam di Jakarta yang dimotori oleh KH. Wahid Hasyim, KH. 
Muzakkar dan Bung Hatta (Latief, 2022). 

Meskipun Jepang berusaha untuk mendekati umat Islam dengan memberikan 
kesempatan dalam agama dan dalam menciptakan sekolah, para ulama tidak akan tunduk 
kepada pemerintah Jepang, jika mereka mencampuri kepercayaan individu(Erasiah, & 
Pratama, 2024). Masa Jepang pertempuran KH. Hasyim Asy'ari dan rekan-rekannya 
menentang aturan tersebut. Kufr Jepang yang meminta untuk melakukan seikere (tentang 
penguasa Jepang yang dianggap sebagai kerabat dewa matahari). Karena sikap ini dia 
ditangkap dan ditahan oleh Jepang untuk waktu yang sangat lama. Meskipun alam 
semesta pengajaran sebagian besar dibubarkan, karena siswa pergi ke kelas setiap hari 
mereka hanya disarankan untuk berolahraga, berjalan, bekerja (romusha), bernyanyi, dll. 
Yang cukup beruntung adalah madrasah-madrasah yang berada dalam iklim sekolah live-
in Islam yang dibebaskan dari pengawasan langsung pemerintah pendudukan Jepang. 
Pembelajaran di sekolah Islam semua inklusi tetap dapat berjalan dengan normal. 
 

Pendidikan Pada Masa Kemerdekaan (Orde Lama) 

Pasca kemerdekaan Indonesia, pendidikan Islam mulai memperoleh perhatian 
yang lebih serius dan terstruktur dari negara, baik dalam sistem pendidikan formal negeri 
maupun lembaga pendidikan keagamaan non-negeri. Perhatian tersebut secara eksplisit 
tercermin dalam pernyataan Badan Pekerja Komite Nasional Pusat (BPKNP) pada 27 
Desember 1945 yang menegaskan bahwa madrasah dan sekolah agama Islam merupakan 
alat serta sumber penting pendidikan dan pengetahuan bagi masyarakat Indonesia 
(Saefudin, 2021). Pernyataan ini memiliki makna strategis karena menempatkan 
pendidikan Islam sebagai bagian integral dari pembangunan pendidikan nasional, bukan 
sekadar aktivitas keagamaan komunitas. 

Dalam konteks awal negara-bangsa yang masih membangun fondasi sistem 
pendidikannya, pengakuan tersebut menjadi dasar legitimasi bagi keterlibatan negara 
dalam pengembangan pendidikan Islam. Di Sumatera, Mahmud Yunus, yang menjabat 
sebagai inspektur pendidikan agama, mengajukan rekomendasi agar pendidikan agama 
di sekolah-sekolah negeri diselenggarakan secara resmi, dengan guru agama memperoleh 
status dan penghasilan yang setara dengan guru mata pelajaran umum. Rekomendasi ini 
diterima oleh pemerintah dan menjadi salah satu tonggak penting dalam institusionalisasi 
pendidikan agama Islam di sekolah-sekolah negeri (Mahmud, et al., 2024). Sejak saat itu, 
pendidikan agama Islam mulai memperoleh posisi yang lebih sistematis dan terjamin 
dalam kerangka pendidikan nasional. 

Langkah strategis berikutnya adalah pembentukan Departemen Agama pada 13 



Page | 100 

Desember 1946, yang secara khusus diberi mandat untuk mengelola, membina, dan 
mengembangkan pendidikan agama, termasuk madrasah dan sekolah Islam yang didanai 
oleh pemerintah. Keberadaan Departemen Agama memperkuat posisi madrasah sebagai 
lembaga pendidikan yang diakui negara, sekaligus menjadi jembatan antara pendidikan 
keagamaan dan sistem pendidikan nasional. Dampaknya terlihat dari meningkatnya 
jumlah madrasah yang memperoleh pembinaan dan pengakuan administratif dari 
pemerintah. 

Secara statistik, perkembangan madrasah pada dekade awal kemerdekaan 
menunjukkan tren peningkatan yang signifikan. Data Departemen Agama pada 
pertengahan 1950-an mencatat ribuan madrasah telah beroperasi di berbagai wilayah 
Indonesia, dengan konsentrasi terbesar berada di Jawa dan Sumatera. Pada akhir dekade 
1950-an, jumlah madrasah tercatat mencapai lebih dari 10.000 unit, meskipun sebagian 
besar masih berstatus swasta dan berbasis komunitas. Peningkatan kuantitas ini 
menunjukkan tingginya kebutuhan masyarakat terhadap pendidikan Islam yang 
terorganisasi, sekaligus respons positif terhadap kebijakan negara yang mulai 
memberikan dukungan struktural. 

Pada tahun 1958, pemerintah secara resmi membatasi sekaligus menata 
pengembangan Madrasah Negeri dengan menetapkan komposisi kurikulum sebesar 30 
persen mata pelajaran agama dan 70 persen mata pelajaran umum (Öztürk, 2025). 
Kebijakan ini menandai upaya integrasi madrasah ke dalam sistem pendidikan nasional 
tanpa menghilangkan karakter keislamannya. Secara kelembagaan, struktur madrasah 
disetarakan dengan sekolah umum negeri, baik dari segi jenjang pendidikan maupun 
administrasi. Sistem jenjang madrasah dibagi menjadi Madrasah Ibtidaiyah dengan masa 
studi enam tahun, Madrasah Tsanawiyah dengan masa studi tiga tahun, dan Madrasah 
Aliyah dengan masa studi tiga tahun. 

Kebijakan tersebut berdampak langsung pada peningkatan status sosial madrasah 
dan perluasan akses pendidikan Islam yang lebih berkualitas. Data pada awal 1960-an 
menunjukkan bahwa madrasah negeri mulai tumbuh di berbagai provinsi, meskipun 
jumlahnya masih lebih sedikit dibandingkan madrasah swasta. Namun demikian, 
keberadaan madrasah negeri berfungsi sebagai model standar bagi pengelolaan 
madrasah swasta, khususnya dalam hal kurikulum, kualifikasi guru, dan tata kelola 
kelembagaan. Peran Mahmud Yunus sebagai Kepala Seksi Agama di tingkat provinsi 
menjadi krusial dalam mengawal kebijakan ini agar selaras dengan visi integrasi 
pendidikan agama ke dalam sistem pendidikan nasional. 

Dengan demikian, periode pascakemerdekaan merupakan fase penting dalam 
sejarah pendidikan Islam di Indonesia, ditandai oleh pengakuan negara, pembentukan 
kelembagaan formal, serta pertumbuhan kuantitatif madrasah yang signifikan. Data 



Page | 101 

statistik perkembangan madrasah pada masa ini memperlihatkan bahwa pendidikan 
Islam tidak hanya bertahan setelah kemerdekaan, tetapi justru mengalami ekspansi dan 
transformasi yang menjadi fondasi bagi sistem pendidikan Islam Indonesia hingga saat 
ini. 

Secara interpretatif, grafik menunjukkan bahwa jumlah madrasah mengalami 
peningkatan yang konsisten dan relatif stabil dari masa awal kemerdekaan hingga awal 
Orde Baru. Peningkatan ini mencerminkan semakin kuatnya pengakuan negara terhadap 
madrasah sebagai bagian dari sistem pendidikan nasional (Fındıklı, 2022; Ihsan, et al., 
2024). Sementara itu, jumlah siswa menunjukkan kurva kenaikan yang lebih tajam, 
terutama setelah tahun 1958 hingga 1970, yang mengindikasikan meningkatnya 
kepercayaan masyarakat terhadap pendidikan madrasah serta dampak dari integrasi 
kurikulum agama dan umum. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa perkembangan pendidikan Islam di 
Indonesia berlangsung melalui proses historis yang panjang, dinamis, dan kontekstual, 
sangat dipengaruhi oleh konfigurasi kekuasaan politik, struktur sosial-budaya, serta 
kebijakan negara pada setiap fase sejarah. Temuan utama penelitian menegaskan bahwa 
pendidikan Islam sejak masa pra-kolonial telah berfungsi sebagai instrumen dakwah, 
transmisi keilmuan, dan pembentukan identitas sosial umat Islam, yang kemudian 
mengalami transformasi seiring dengan perubahan rezim kekuasaan dari kerajaan Islam, 
kolonialisme Barat, pendudukan Jepang, hingga masa awal kemerdekaan. 

Pada fase pra-kolonial, pendidikan Islam berkembang secara organik melalui 
institusi-institusi yang berakar kuat pada struktur lokal seperti masjid, surau, meunasah, 
dan pesantren. Keterpaduan antara kekuasaan politik dan otoritas keagamaan, 
sebagaimana terlihat pada kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudera Pasai, Demak, 
Ternate, dan Gowa-Tallo, menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya berfungsi 
sebagai sarana pembelajaran agama, tetapi juga sebagai instrumen legitimasi kekuasaan 
dan integrasi social (Saada, & Magadlah, 2021). Pola ini memperlihatkan bahwa 
pendidikan Islam sejak awal bersifat adaptif, mampu mengakomodasi tradisi lokal tanpa 
kehilangan substansi ajaran Islam. Temuan ini memperkuat argumen bahwa fleksibilitas 
kultural merupakan salah satu faktor kunci keberlanjutan pendidikan Islam di Indonesia. 

Memasuki masa kolonial Belanda, pendidikan Islam mengalami marginalisasi 
struktural melalui kebijakan pendidikan dualistik yang memisahkan pendidikan Barat 
dan pendidikan keagamaan pribumi (Davids, & Waghid, 2021; Sumanti, et al., 2024). 
Namun demikian, hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam justru 
mengalami konsolidasi internal melalui penguatan pesantren dan surau sebagai ruang 
pendidikan alternatif yang relatif otonom. Dalam konteks ini, pesantren tidak hanya 
bertahan sebagai lembaga pendidikan tradisional, tetapi juga bertransformasi menjadi 
pusat resistensi kultural dan intelektual terhadap kolonialisme. Perbandingan dengan 
pendidikan Islam di India dan Malaya memperlihatkan pola yang serupa, di mana lembaga 
pendidikan Islam tradisional berkembang sebagai benteng identitas keagamaan di tengah 
hegemoni pendidikan kolonial. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan Islam di 
wilayah kolonial memiliki karakter transnasional dalam hal strategi adaptasi dan 
resistensi. 

Pada masa pendudukan Jepang, hasil penelitian menunjukkan adanya ambivalensi 
kebijakan terhadap pendidikan Islam. Di satu sisi, Jepang memberikan ruang yang lebih 
longgar bagi aktivitas keagamaan dan pendidikan Islam sebagai strategi politik untuk 
memperoleh dukungan umat Islam. Di sisi lain, kebijakan tersebut bersifat instrumental 
dan tetap berada dalam kerangka kepentingan militer Jepang (Yamashita, 2022; Kotani, 
et al., 2022; Budianto, 2024). Meskipun demikian, periode ini memberikan momentum 
penting bagi ekspansi madrasah dan penguatan peran ulama dalam ranah sosial-politik. 
Temuan ini mengindikasikan bahwa bahkan dalam konteks penjajahan yang represif, 
pendidikan Islam mampu memanfaatkan celah politik untuk memperluas pengaruh dan 
institusionalisasinya. 

Transformasi paling signifikan dalam sejarah pendidikan Islam di Indonesia terjadi 
pada masa awal kemerdekaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pengakuan formal 
negara terhadap madrasah dan pendidikan agama Islam menjadi titik balik penting dalam 
integrasi pendidikan Islam ke dalam sistem pendidikan nasional. Pembentukan 
Departemen Agama, kebijakan pengangkatan guru agama di sekolah negeri, serta 
penetapan standar kurikulum madrasah mencerminkan perubahan paradigma negara 
dari sikap marginalisasi menjadi akomodasi institusional (Abdul et al., 2024). Data 
statistik yang menunjukkan peningkatan jumlah madrasah dan peserta didik secara 



Page | 102 

signifikan pada periode 1946-970 mengonfirmasi bahwa kebijakan negara berpengaruh 
langsung terhadap peningkatan partisipasi masyarakat dalam pendidikan Islam (Jamilah, 
2021; Kosim, et al., 2023). Integrasi kurikulum agama dan umum juga menandai 
pergeseran orientasi madrasah dari lembaga pendidikan keagamaan murni menjadi 
lembaga pendidikan yang berfungsi ganda, yakni religius dan akademik. 

Secara teoretis, penelitian ini memperkuat pemahaman bahwa pendidikan Islam 
di Indonesia tidak dapat dipahami sebagai sistem yang statis atau terisolasi, melainkan 
sebagai entitas historis yang terus bernegosiasi dengan kekuasaan, budaya, dan kebijakan 
negara. Temuan ini memberikan kontribusi pada kajian sejarah pendidikan Islam dengan 
menekankan pentingnya pendekatan historis-komparatif dalam memahami dinamika 
pendidikan Islam di negara mayoritas Muslim yang memiliki latar kolonial. 

Secara praktis, hasil penelitian ini memiliki implikasi penting bagi pengembangan 
kebijakan pendidikan Islam kontemporer. Pengalaman historis menunjukkan bahwa 
keberhasilan pendidikan Islam sangat ditentukan oleh kemampuannya beradaptasi tanpa 
kehilangan identitas dasar. Oleh karena itu, pengembangan pendidikan Islam di era 
modern perlu memperhatikan keseimbangan antara integrasi ke dalam sistem 
pendidikan nasional dan pelestarian karakter keislaman. Selain itu, peran negara 
seharusnya tidak hanya terbatas pada regulasi dan standarisasi, tetapi juga pada 
pemberdayaan kelembagaan madrasah dan pesantren agar mampu merespons tantangan 
globalisasi, digitalisasi, dan kebutuhan masyarakat modern. 

Dengan demikian, diskusi hasil penelitian ini menegaskan bahwa pendidikan Islam 
di Indonesia merupakan produk sejarah yang kompleks dan berlapis, yang 
keberlanjutannya hingga saat ini merupakan hasil dari kemampuan adaptasi struktural, 
kultural, dan kebijakan. Pemahaman atas dinamika historis ini menjadi landasan penting 
bagi upaya merumuskan arah pengembangan pendidikan Islam yang inklusif, 
kontekstual, dan berdaya saing di masa depan. 

 
CONCLUSION 

pendidikan Islam di Indonesia berkembang melalui proses historis yang panjang 
dan adaptif, dipengaruhi oleh interaksi antara tradisi lokal, otoritas keagamaan, dan 
kebijakan politik pada setiap fase sejarah. Sejak masa pra-kolonial hingga kolonial, 
pendidikan Islam berfungsi tidak hanya sebagai sarana transmisi ilmu keagamaan, tetapi 
juga sebagai medium pembentukan identitas sosial dan resistensi kultural terhadap 
dominasi kekuasaan asing. Institusi seperti surau, pesantren, dan madrasah menunjukkan 
daya lenting yang tinggi dalam mempertahankan eksistensinya, meskipun berada dalam 
tekanan sistem pendidikan kolonial yang diskriminatif. Implikasi dari temuan ini 
menegaskan bahwa keberlanjutan pendidikan Islam sangat ditentukan oleh 
kemampuannya beradaptasi secara kontekstual tanpa kehilangan nilai-nilai fundamental 
keislaman. 

Lebih lanjut, hasil penelitian menunjukkan bahwa periode awal kemerdekaan 
menjadi titik balik penting dalam transformasi pendidikan Islam menuju sistem yang 
lebih terinstitusionalisasi dan diakui negara. Peningkatan jumlah madrasah dan peserta 
didik, disertai integrasi kurikulum agama dan umum, mencerminkan perubahan 
paradigma kebijakan negara dari marginalisasi menuju akomodasi dan penguatan 
kelembagaan pendidikan Islam. Implikasi praktis dari temuan ini adalah pentingnya 
peran negara dalam menciptakan kebijakan yang tidak hanya bersifat regulatif, tetapi juga 
pemberdayaan, agar madrasah dan pesantren mampu meningkatkan kualitas pendidikan 
serta relevan dengan tuntutan zaman. Secara teoretis, temuan ini memperkuat perspektif 
bahwa pendidikan Islam merupakan sistem dinamis yang berkembang melalui negosiasi 
antara tradisi, modernitas, dan kebijakan publik. 

Meskipun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan yang perlu dicermati. 
Pertama, kajian ini masih bersifat makro-historis dan belum menggali secara mendalam 
variasi perkembangan pendidikan Islam pada tingkat regional dan lokal, khususnya di 
luar Jawa dan Sumatera. Kedua, perbandingan dengan konteks kolonial lain seperti India 
dan Malaysia masih bersifat konseptual dan belum didukung oleh analisis data arsip 
kolonial yang komprehensif. Ketiga, penelitian ini belum secara eksplisit menelaah 
dampak kebijakan pendidikan Islam terhadap kualitas lulusan dalam perspektif jangka 
panjang. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk 
mengembangkan pendekatan komparatif lintas wilayah dan lintas negara berbasis arsip 
kolonial dan data empiris, serta mengombinasikan metode historis dengan studi lapangan 
dan analisis kebijakan. Upaya tersebut diharapkan dapat memperkaya pemahaman 



Page | 103 

tentang dinamika pendidikan Islam sekaligus menyempurnakan kelemahan dan 
keterbatasan penelitian ini. 
 
ACKNOWLEDGMENT 

Ucapan terima kasih disampaikan kepada Kementerian Agama Republik Indonesia 
atas dukungan kebijakan dan ketersediaan data terkait pendidikan Islam, serta kepada 
para peneliti dan akademisi yang karya-karyanya menjadi rujukan utama dalam 
penelitian ini. Apresiasi juga diberikan kepada pengelola perpustakaan perguruan tinggi 
dan jurnal ilmiah nasional maupun internasional yang menyediakan akses literatur. 
Secara khusus, penulis mengucapkan terima kasih kepada rekan sejawat di Sekolah Tinggi 
Agama Islam Al-Muntahy atas diskusi akademik dan masukan konstruktif yang turut 
menyempurnakan penelitian ini. 

 
REFERENCES 

Abdalla, M. (2025). Exploring tarbiyah in Islamic education: A critical review of the 
English-and Arabic-language literature. Education Sciences, 15(5), 559. 
https://doi.org/10.3390/educsci15050559 

Abdul Jaleel, K. A., Abdul Khader Aneesh, A., Shahid, M., Abdul Rasheed, K. M., Razeena, S., 
Mubeena, M., & Nubeera, M. (2024). Cultivating Knowledge: A Comprehensive 
Examination of Madrasa Education System in India. In The AI Revolution: Driving 

Business Innovation and Research: Volume 2 (pp. 787-801). Cham: Springer Nature 
Switzerland. 
https://doi.org/10.1007/978-3-031-54383-8_60 

Abdur-Rashid, K. (2021). Financing kindness as a society: The rise and fall of the Waqf as a central Islamic philanthropic institution (Awqāf). Journal of Muslim Philanthropy 

& Civil Society, 5(1). 
Ahmed, S., & Sukdaven, M. (2021). Application of themes from Al-Mawwaq’s work in 

reforming the Deoband curriculum in Islamic education in the South African Darul 
Ulooms. HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 77(4). 
https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.6673 

Al Qurtuby, S. (2021). Saudi Arabia and Indonesian Networks: On Islamic and Muslim 
Scholars. ISLAM NUSANTARA: Journal for the Study of Islamic History and 

Culture, 2(2), 17-44. 
https://doi.org/10.47776/islamnusantara.v3i1.118 

Alam, M. K., & Miah, M. S. (2024). Do Islamic banks use institutional theory in the light of 
Shariah governance? Empirical evidence from a Muslim dominant 
country. Heliyon, 10(2). 
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e24252 

Ali, M. (2024). Integration of Islam into the Malay and Bugis-Makassar kingdoms. 
In Southeast Asian Islam (pp. 121-142). Routledge India. 
https://doi.org/10.4324/9781032702902-8 

Arar, K., Sawalhi, R., & Yilmaz, M. (2022). The research on Islamic-based educational 
leadership since 1990: An international review of empirical evidence and a future 
research agenda. Religions, 13(1), 42. 
https://doi.org/10.3390/rel13010042 

Arif, M., Chapakiya, S., & Dewi, A. Y. (2024). Character Education in Indonesia Islamic 
Elementary Schools: A Systematic Literature Review (2014-2024). J-PAI: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 11(1). 
https://doi.org/10.18860/jpai.v11i1.29301 

Aslami, H. (2021). Financing public higher education in Afghanistan: alternative sources 
and options. Doctoral Dissertations, 2265. 

Awaludin, A. (2024). Documenting the Half-Century Evolution of Islamic Education 
Research: A Probabilistic Topic Modeling Study of the Literature from 1970 to 
2023. Studia Islamika, 31(3), 439-475. 
https://doi.org/10.36712/sdi.v31i3.41513 

Bachtiar, W. F., Masruroh, N. A., Asih, A. M. S., & Sari, D. P. (2024). Halal food sustainable 
traceability framework for the meat processing industry. Journal of Islamic 

Marketing, 15(11), 2759-2784. 
https://doi.org/10.1108/JIMA-12-2023-0412 

Badawi, H. (2023). Learning from Japan: advancing education in the Arab and Islamic 
world through creative approaches. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 6(2), 290-

https://doi.org/10.3390/educsci15050559
https://doi.org/10.1007/978-3-031-54383-8_60
https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.6673
https://doi.org/10.47776/islamnusantara.v3i1.118
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e24252
https://doi.org/10.4324/9781032702902-8
https://doi.org/10.3390/rel13010042
https://doi.org/10.18860/jpai.v11i1.29301
https://doi.org/10.36712/sdi.v31i3.41513
https://doi.org/10.1108/JIMA-12-2023-0412


Page | 104 

305. 
https://doi.org/10.31538/nzh.v6i2.3516 

Barton, G., Yilmaz, I., & Morieson, N. (2021). Authoritarianism, democracy, islamic 
movements and contestations of islamic religious ideas in 
Indonesia. Religions, 12(8), 641. 
https://doi.org/10.3390/rel12080641 

Bhargav, V. V. (2022). A Hindu Champion of Pan-Islamism: Lajpat Rai and the Khilafat 
Movement. The Journal of Asian Studies, 81(4), 689-705. 
https://doi.org/10.1017/S0021911822000511 

Budianto, F. (2024). Promoting Diversity, Introducing Islam: Muslim Indonesian 
Professionals in Contemporary Corporate Japan. Asia-Pacific Journal, 22(4), e3. 
https://doi.org/10.1017/S1557466024029103 

Chande, A. (2023). Global politics of knowledge production: The challenges of Islamization 
of knowledge in the light of tradition vs secular modernity debate. Nazhruna: 

Jurnal Pendidikan Islam, 6(2), 271-289. 
https://doi.org/10.31538/nzh.v6i2.3502 

Cui, J., & Li, T. (2025). Religion, Power, and National Identity: The Dual Role of Islam in the 
History and Modernization of the Maldives. Religions, 16(2), 201. 
https://doi.org/10.3390/rel16020201 

Davids, N., & Waghid, Y. (2021). Muslim schooling in South Africa and the need for an 
educational crisis?. Educational Philosophy and Theory, 53(14), 1509-1519. 
https://doi.org/10.1080/00131857.2020.1867109 

Dryden-Peterson, S. (2022). Right where we belong: How refugee teachers and students are 

changing the future of education. Harvard University Press. 
https://doi.org/10.2307/j.ctv2bndf1r 

Erasiah, E., & Pratama, F. S. (2024). Islam in Japan: from Confinement to Muslim-
Friendly. Journal of Al-Tamaddun, 19(2), 89-100. 
https://doi.org/10.22452/JAT.vol19no2.6 

Fathani, A. T., Azmi, N. A., Mughni, M., Islami, I. R., & Syukri, A. (2022). Towards Sustainable 
Development of Islamic Higher Education: A Meta-Analysis of Challenges and 
Opportunities. Millah: Journal of Religious Studies, 741-770. 
https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss3.art5 

Fauzi, M. A. (2023). Knowledge hiding behavior in higher education institutions: a 
scientometric analysis and systematic literature review approach. Journal of 

knowledge management, 27(2), 302-327. 
https://doi.org/10.1108/JKM-07-2021-0527 Fındıklı, B. (2022). Rethinking ancient centers of higher learning: madrasa in a 
comparative-historical perspective. British Journal of Educational Studies, 70(2), 
129-144. 
https://doi.org/10.1080/00071005.2021.1901853 

Fischer, J., & Nisa, E. F. (2025). Emerging middles: Class, development and the halal 
economy in Indonesia and Malaysia. Research in Globalization, 10, 1-10. 
https://doi.org/10.1016/j.resglo.2025.100276 

Fitria, T. N. (2023). Utilization of SINTA (Science and Technology Index) as Web-based 
Research Information Systems and Technology Performance 
Measurement. International Journal of Computer and Information System 

(IJCIS, 4(02), 50-62. 
https://doi.org/10.29040/ijcis.v4i2.114 

Frankema, E., & van Waijenburg, M. (2023). What about the race between education and 
technology in the Global South? Comparing skill premiums in colonial Africa and 
Asia. The Economic History Review, 76(3), 941-978. 
https://doi.org/10.1080/14767724.2022.2045909 

Gibson, M. T., & Bailey, L. (2023). Constructing international schools as postcolonial 
sites. Globalisation, Societies and Education, 21(3), 405-416. 

Hajam, H. (2021). Sufferance within a Cultural Framework as the Preaching Strategy of 
Sunan Gunungjati in Forming a Civil Society. Journal of Social Studies Education 

Research, 12(4), 257-285. 
Hak, N., Mustaqim, A., Baidhowi, A., & Zuhri, S. (2023). Genealogi dan jaringan keilmuan 

pesantren modern: di Banten, Jawa Tengah, dan Jawa Timur. 
Hefner, R. W. (2025). The Social Scientific Study of Islam in Indonesia: A 75 Year 

Retrospective. Studia Islamika, 32(1), 9-42. 

https://doi.org/10.31538/nzh.v6i2.3516
https://doi.org/10.3390/rel12080641
https://doi.org/10.1017/S0021911822000511
https://doi.org/10.1017/S1557466024029103
https://doi.org/10.31538/nzh.v6i2.3502
https://doi.org/10.3390/rel16020201
https://doi.org/10.1080/00131857.2020.1867109
https://doi.org/10.2307/j.ctv2bndf1r
https://doi.org/10.22452/JAT.vol19no2.6
https://doi.org/10.20885/millah.vol21.iss3.art5
https://doi.org/10.1108/JKM-07-2021-0527
https://doi.org/10.1080/00071005.2021.1901853
https://doi.org/10.1016/j.resglo.2025.100276
https://doi.org/10.29040/ijcis.v4i2.114
https://doi.org/10.1080/14767724.2022.2045909


Page | 105 

https://doi.org/10.36712/sdi.v32i1.45289 
Howell, H. R., Salleh, M. N. M., Rosin, N., ZA, T., Maarif, M. A., & Adnan, M. A. M. (2025). 

Arabic language curriculum as a foundation for strengthening religious education 
in public higher education. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 22(1), 97-121. 
https://doi.org/10.14421/jpai.v22i1.11340 

Ihsan, I., Pabbajah, M., Abdullah, I., & Hidayati, H. (2024). The contestation of national and religious curricula in indonesia’s madrasas since the passage of the 
uuspn. Educational Studies, 50(4), 434-447. 
https://doi.org/10.1080/03055698.2021.1958757 

Iori, E. (2023). Releasing urban religion beyond the city wall: The spatial capital of early 
Buddhist monasticism in NW South Asia. Numen, 70(2-3), 184-219. 
https://doi.org/10.1163/15685276-20231691 

Jamilah, S. (2021). Moderate islamic education to enhance nationalism among Indonesian 
Islamic student organizations in the era of society 5.0. Journal of Social Studies 

Education Research, 12(3), 79-100. 
Kedidir, M. (2021). Connections of Maghrebin and Sub-Saharan Intellectuals: Trajectories 

and Representations. Religions, 12(4), 281. 
https://doi.org/10.3390/rel12040281 

Kosim, M., Muqoddam, F., Mubarok, F., & Laila, N. Q. (2023). The dynamics of Islamic 
education policies in Indonesia. Cogent Education, 10(1), 2172930. 
https://doi.org/10.1080/2331186X.2023.2172930 

Kotani, H., Tamura, M., & Nejima, S. (2022). Mosques in Japan responding to COVID-19 
pandemic: Infection prevention and support provision. International Journal of 

Disaster Risk Reduction, 69, 102702. 
https://doi.org/10.1016/j.ijdrr.2021.102702 

Laffan, M. (2021). The forgotten Jihad under Japan: Muslim reformism and the promise of 
Indonesian independence. Journal of the Economic and Social History of the 

Orient, 64(1-2), 125-161. 
https://doi.org/10.1163/15685209-12341532 

Latief, H. (2022). The masyumi networks and the proliferation of Islamic higher education 
in Indonesia (1945–1965). Bijdragen tot de taal-, land-en volkenkunde/Journal of 

the Humanities and Social Sciences of Southeast Asia, 178(4), 477-502. 
https://doi.org/10.1163/22134379-bja10043 Machmudi, Y. (2023). Islam, Modern Turkey, and a Javanese Intellectual: The Sutomo’s 
Visit to Turkey in 1937. Studia Islamika. 
https://doi.org/10.36712/sdi.v30i2.22386 

Mahmud, H. H., Mashdurohatun, A., & Al-Amruzi, H. F. (2024). Reconstruction of 
regulations for the establishment and implementation of Islamic boarding schools 
based on justice values. South East Asia Journal of Contemporary Business, 

Economics and Law, 31(1), 2289-1560. 
Maimunah, I., Huda, M., Haque, A., & Zubaidah, Z. (2021). Islamic boarding school at 

university: a strong pathway for integrating religion and science. J-PAI: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 8(1). 
https://doi.org/10.18860/jpai.v8i1.15361 

Manan, A., Armi, F. R., & Amri, W. Y. (2022). The expansion of Islam in Pattani, South 
Thailand: a historical analysis. Journal of Al-Tamaddun, 17(1), 85-95. 
https://doi.org/10.22452/JAT.vol17no1.7 

Momen, A., Ebrahimi, M., & Yusoff, K. (2024). British Colonial Education in the Indian 
Subcontinent (1757-1858): Attitude of Muslims. Journal of Islamic Thought and 

Civilization, 14(1), 17-39. 
https://doi.org/10.32350/jitc.141.02 

Monady, H., Hasan, M., & Sagir, A. (2025). Building Hadith Authority: the Pioneering Role 
of Malay Archipelago Scholars. Al-Bayan: Journal of Qur'an and Hadith 

Studies, 23(1), 73-100. 
https://doi.org/10.1163/22321969-20250167 

Nasution, K. A. (2025). Sejarah Ringkas Kerajaan Samudra Pasai: Sejarah Peradaban Luhur 

Nusantara. DIVA PRESS. 
Öztürk, K. (2025). Civil society and education in Turkey: the relations between the Society 

for the Dissemination of Knowledge and Imam Hatip Schools (1951-1976). Middle 

Eastern Studies, 61(1), 18-36. 
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2371839 

https://doi.org/10.36712/sdi.v32i1.45289
https://doi.org/10.14421/jpai.v22i1.11340
https://doi.org/10.1080/03055698.2021.1958757
https://doi.org/10.1163/15685276-20231691
https://doi.org/10.3390/rel12040281
https://doi.org/10.1080/2331186X.2023.2172930
https://doi.org/10.1016/j.ijdrr.2021.102702
https://doi.org/10.1163/15685209-12341532
https://doi.org/10.1163/22134379-bja10043
https://doi.org/10.36712/sdi.v30i2.22386
https://doi.org/10.18860/jpai.v8i1.15361
https://doi.org/10.22452/JAT.vol17no1.7
https://doi.org/10.32350/jitc.141.02
https://doi.org/10.1163/22321969-20250167
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2371839


Page | 106 

Padil, M., Asy'arie, B. F., Pranajaya, S. A., Alfiyanto, A., Wahyudi, D., Mahdi, M., ... & Tharaba, 
M. F. (2025). Political exploration and Islamic education methods in Indonesia: A 
systematic literature review in the perspective of Sustainable Development Goals 
(SDGs). Journal of Posthumanism, 5(3), 1014-1041. 
https://doi.org/10.63332/joph.v5i3.839 Rahman, B. A. (2022). Islamic revival and cultural diversity: Pesantren’s configuration in 
contemporary Aceh, Indonesia. Indonesian Journal of Islam and Muslim 

Societies, 12(1), 201-229. 
https://doi.org/10.18326/ijims.v12i1.201-229 

Romdhoni, A., Noh, N. B. C., Cholid, N., Hartatik, E. S., & Wasino, W. (2024). Majapahit 
Heritage in the Cultural System of the Sultanate of Demak Bintara. Paramita: 

Historical Studies Journal, 34(2). 
Rukayah, S., Giovano, F. A., & Abdullah, M. (2023). The lost of old Demak Sultanate city 

pattern. Journal of Architecture and Urbanism, 47(2), 146-162. 
https://doi.org/10.3846/jau.2023.17855 

Saada, N., & Magadlah, H. (2021). The meanings and possible implications of critical 
Islamic religious education. British Journal of Religious Education, 43(2), 206-217. 
https://doi.org/10.1080/01416200.2020.1785844 

Saefudin, S. (2021). The shift in the tradition of Islamic education in Indonesia from The 
19th century to the early 21st century. IBDA: Jurnal Kajian Islam Dan 

Budaya, 19(1), 1-23. 
https://doi.org/10.24090/ibda.v19i1.4391 

Sebastian, L. C., & Alkaff, S. H. B. O. (2024). Indonesia and Islam in transition. Palgrave 
Macmillan. 
https://doi.org/10.1007/978-981-97-1140-6 

Shidiq, T. A. (2021). Perspektif pendidikan Islam: Dari filsafat hingga praktik. Daqu Bisnis 
Nusantara. 

Sugiri, A. (2021). Sejarah Kebudayaan Islam Indonesia Abad VII Sampai Abad XV. Penerbit 
A-Empat. 

Sulistiono, B. (2021). The History of Trade of the Nusantara in the 17th 
Century. Khazanah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, 11(2), 157-170. 
https://doi.org/10.15548/khazanah.v11i2.656 

Sumanti, S. T., Nunzairina, N., & Salminawati, S. (2024). The evolution of Islamic 
educational institutions in North Sumatra Indonesia. Nazhruna: Jurnal Pendidikan 

Islam, 7(1), 1-19. 
https://doi.org/10.31538/nzh.v7i1.4419 

Suroso, A., Hendriarto, P., Kartika, M. R., Nashrulloh, G., Pattiasina, P. J., & Aslan, A. (2021). 
Challenges and opportunities towards Islamic cultured generation: socio-cultural 
analysis. Linguistics and Culture Review, 5(1), 180-194. 
https://doi.org/10.21744/lingcure.v5n1.1203 Yamashita, Y. (2022). Islam and Muslims in “non-religious” Japan: caught in between 
prejudice against Islam and performative tolerance. International journal of Asian 

studies, 19(1), 81-97. 
https://doi.org/10.1017/S1479591421000012 

Yudha, G., Aziz, A., & Arini, I. (2024). History of economic trade in islam and its influence 
on international relations policy in the arabian peninsula. Jurnal Tapis: Jurnal 

Teropong Aspirasi Politik Islam, 20(2), 94-106. 
https://doi.org/10.24042/tps.v20i2.28846 

https://doi.org/10.63332/joph.v5i3.839
https://doi.org/10.18326/ijims.v12i1.201-229
https://doi.org/10.3846/jau.2023.17855
https://doi.org/10.1080/01416200.2020.1785844
https://doi.org/10.24090/ibda.v19i1.4391
https://doi.org/10.1007/978-981-97-1140-6
https://doi.org/10.15548/khazanah.v11i2.656
https://doi.org/10.31538/nzh.v7i1.4419
https://doi.org/10.21744/lingcure.v5n1.1203
https://doi.org/10.1017/S1479591421000012
https://doi.org/10.24042/tps.v20i2.28846

