
 
 
 

 
 

 

 
 

|  48 
 
 

Asatiza :Jurnal Pendidikan 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
 

P-ISSN: 2721-0723  |  E-ISSN: 2716-3202 
https://ejournal.stai-tbh.ac.id/index.php/asatiza 

Editorial Address: Kampus STAI Auliaurrasyidin Tembilahan 
Jl. Gerilya No. 12 Tembilahan Barat, Riau Indonesia 29213 
Mail: asatiza@stai-tbh.ac.id  

 

Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan 
 di Indonesia 

*As’adut Tabi’in1,a , Lias Hasibuan2,b Kasful Anwar US3,c 
1 STAI Madinatun Najah Rengat, Indragiri Hulu, Riau, Indonesia 

2,3Universitas Islam Negeri Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, Indonesia 
aa2d.al.andalasi@gmail.com, blhas10@yahoo.co.id, ckasfulanwarus@gmail.com  

INFORMASI 
ARTIKEL 

Histori Artikel: 
Diterima : 07/01/2022 
Direvisi : 11/01/2022 
Disetujui : 12/01/2022 
Diterbitkan : 31/01/2022 

Abstract  
This study aimed at determining how the implementation of Islamic 
education, describing the social changes and contribution to the 
development of Indonesia. This research was descriptive qualitative 
research using the library method. This study reveals several facts that the 
trend of understanding transnational Islam brought by several Indonesian 
students from the Middle East. The practice tends to become a conflict 
with Islamic values that Rahmatan Lil 'Alamin, participated in social 
change in Indonesia. Then it was also driven by the high religious spirit of 
young people without being equipped with qualified knowledge, 
strengthening them in taking a stand. This became one of the causes of the 
formation of perspectives, attitudes, and decisions to all conditions that 
exist in the environment. 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana penerapan 
pendidikan Islam di Indonesia, mendeskripsikan perubahan sosial yang 
terjadi di Indonesia dan untuk mengetahui kontribusi keduanya terhadap 
pembangunan di Indonesia. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif 
deskriptif menggunakan metode kepustakaan. Penelitian ini mengungkap 
beberapa fakta bahwa tren pemahaman Islam transnasional yang dibawa 
beberapa pelajar Indonesia dari Timur tengah, penerapannya cenderung 
sering berbenturan dengan nilai-nilai Islam yang rahmatan Lil ‘Alamin, 
ikut serta dalam perubahan sosial di Indonesia. Kemudian didorong pula 
oleh tingginya semangat beragama kaum muda tanpa dibekali ilmu yang 
mumpuni, kemudian memperkuat mereka dalam mengambil sikap. Hal ini 
kemudian menjadi salah satu penyebab terbentuknya cara pandang, 
bersikap, dan mengambil keputusan terhadap segala kondisi yang ada di 
lingkungannya. 

Keywords:  

Islamic Education, 

Development in 

Indonesia, Social 

Changes 

 
Kata Kunci: 

Pendidikan Islam, 

Pembangunan di 

Indonesia, Perubahan 

Sosial 

DOI:  
https://doi.org/10.46963/
asatiza.v3i1.469 

*Correspondence 
Author: 
a2d.al.andalasi@gmail.c
om  

Cara mensitasi artikel: 

Tabi’in, A.,  Hasibuan, L., & Us, K. A. (2022). Pendidikan Islam, perubahan sosial, dan pembangunan 
di Indonesia. Asatiza: Jurnal Pendidikan, 3(1), 46-59. https://doi.org/10.46963/asatiza.v3i1.469 

PENDAHULUAN 

Gerakan nasional revolusi mental 

merupakan isu terbaru yang digagas 

kembali oleh presiden Republik Indonesia, 

Joko Widodo dengan mengeluarkan inpres 

No.12 Tahun 2016. Hal ini didasari oleh 

kesadaran bahwa bangsa Indonesia sedang 

menghadapi tiga masalah besar, yaitu 

merosotnya wibawa Negara, intoleransi, 

dan melemahnya sendi perekonomian 

(Kemenkopmk, 2021). 

Terkait intoleransi (Indy, Waani, & 

Kandowangko, 2019) mengemukakan 

beberapa indikator perubahan sosial 

melalui peran pendidikan, yaitu berpikir 

kritis dan inovatif, menghargai karya 

http://u.lipi.go.id/1580700435
http://u.lipi.go.id/1580372328
mailto:asatiza@stai-tbh.ac.id
mailto:a2d.al.andalasi@gmail.com
mailto:lhas10@yahoo.co.id
mailto:ckasfulanwarus@gmail.com
mailto:a2d.al.andalasi@gmail.com
mailto:a2d.al.andalasi@gmail.com
https://doi.org/10.46963/asatiza.v3i1.469


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 
| 49 
 

 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

orang lain, pelapisan masyarakat yang 

terbuka, kesadaran atas keberadaan 

masyarakat yang heterogen, dan 

berorientasi pada masa depan.  

Pada tahun 2020 dan 2021, 

pemerintah melalui Kemenko PMK, 

menyerukan kembali Gerakan Nasional 

Revolusi Mental, di mana kelompok 

strategis dalam upaya revolusi mental 

diantaranya adalah Akademisi 

(Kemenkopmk, 2021). 

Salah satu fungsi dari pendidikan 

adalah untuk membentuk atau 

merencanakan perubahan, baik secara 

sosial, ekonomi maupun budaya 

(Madekhan, 2020). Dengan demikian 

dapat diketahui bahwa pendidikan 

merupakan sektor strategis yang 

berkontribusi dalam membentuk 

perubahan sosial, ekonomi dan budaya 

bangsa Indonesia. 

Melville J. Herkovits dan Bronislaw 

Malinowski mengemukakan keterkaitan 

sosial, budaya dan masyarakat, bahwa 

cultural determinism berarti segala sesuatu 

yang terdapat di dalam masyarakat 

ditentukan adanya oleh kebudayaan yang 

dimiliki oleh masyarakat itu (Soemardjan, 

1964). Herkovits juga memandang 

kebudayaan sebagai sesuatu yang 

superorganic, sebab kebudayaan yang 

dihasilkan dari interaksi sosial masyarakat 

secara turun-temurun dari generasi ke 

generasi berikutnya.  

Lebih jauh dapat dilihat dari definisi 

yang dikemukakan oleh (Tylor, 1871), 

kebudayaan adalah kondisi kompleks yang 

di dalamnya mencakup pengetahuan, 

kepercayaan, kesenian, moral, hukum, 

adat istiadat, kemampuan-kemampuan 

serta kebiasaan-kebiasaan yang 

didapatkan oleh manusia sebagai anggota 

masyarakat.  

Artinya, kebudayaan mencakup ke 

semuanya yang didapatkan atau dipelajari 

oleh manusia sebagai anggota masyarakat. 

Kebudayaan terdiri dari segala sesuatu 

yang dipelajari dari pola-pola perilaku 

yang normatif. Oleh karena itu manusia 

yang mempelajari kebudayaan dari 

masyarakat, bisa membangun kebudayaan 

(konstruktif) dan bisa juga merusaknya 

(destruktif). 

Salah satu misi lahirnya negara 

Indonesia yaitu mencerdaskan kehidupan 

bangsa. Bangsa yang cerdas merupakan 

modal dasar untuk mewujudkan misi-misi 

yang lain, terutama dalam rangka 

mewujudkan visi Negara Indonesia yang 

berkeadilan sosial bagi seluruh rakyat 

Indonesia, berdasarkan ketuhanan yang 

maha esa, Kemanusiaan yang adil dan 

beradab, Persatuan Indonesia, dan 

kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat 

kebijaksanaan dalam permusyawaratan/ 

perwakilan. 

Secara inheren memuat pesan bahwa 

mencerdaskan kehidupan bangsa semata-

mata untuk menghantarkan manusia 

Indonesia yang berbudi luhur dan 

berwatak, berkepribadian dan 

berkeadaban, bersatu dalam kebhinekaan, 

dialogis, kekeluargaan dan demokratis, 

cerdas, terampil, berbasis ilmu 

pengetahuan dan teknologi, berbudaya 

kreatif dan inovatif untuk mewujudkan 

keadilan sosial di segala bidang 

kehidupan. Berangkat dari amanat 

tersebut, maka melalui badan-badan 

publiknya negara bergerak di ruang publik 

untuk menyelenggarakan pendidikan. 

Sehingga pendidikan perubahan sosial 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 

| 50 
 
 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

termasuk di dalamnya adalah 

pertumbuhan ekonomi, dan pembangunan 

di Indonesia saling mempengaruhi satu 

dengan yang lainnya. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif, dengan 

metode Library Research. Sumber primer 

yang digunakan adalah beberapa hasil 

penelitian yang berkaitan dengan topik 

pembahasan dalam penelitian ini yaitu: (1) 

Peran Pendidikan Dalam Proses 

Perubahan Sosial Di Desa Tumaluntung 

Kecamatan Kauditan Kabupaten 

Minahasa Utara, oleh Ryan, dkk. Holistik, 

Journal Of Social and Culture, vol.12, 

No.4, 2019. (Indy, Waani, & 

Kandowangko, 2019) (2) Fungsi 

Pendidikan Dalam Perubahan Sosial 

Kontemporer, oleh Madekhan, Reforma: 

Jurnal pendidikan dan Pembelajaran 

Vol.9, No. 1. (3) Peran Pendidikan Islam 

Terhadap Perubahan Sosial, oleh Miftahul 

Huda, Edukasia: Jurnal Penelitian 

Pendidikan Islam, Vol 10, No. 1, 2015. 

(Madekhan, 2020). Serta, Beberapa 

sumber sekunder, seperti buku, surat kabar 

baik cetak maupun digital. Analisis data 

dengan menggunakan metode Content 

analysis, berdasarkan tahapan Klaus 

Krippendorff yaitu unitizing, sampling, 

recording, reducing, abductively 

inferring, dan narrating. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kebudayaan dan Perubahan Sosial  

Kebudayaan berasal dari kata 

budaya, sedangkan budaya adalah bentuk 

jamak dari kata budidaya yang berarti 

cinta, karsa, dan rasa. Kata budaya 

sebenarnya berasal dari bahasa Sanskerta 

Buddayah yaitu bentuk jamak kata Buddhi 

yang berarti budi atau akal. Dalam bahasa 

Inggris, kata budaya berasal dari kata 

culture, dalam bahasa Belanda diistilahkan 

dengan kata cultuur, dalam bahasa Latin, 

berasal dari kata Colore. Colore berarti 

mengolah, mengerjakan, menyuburkan, 

mengembangkan tanah (bertani). 

Kemudian pengertian ini berkembang 

dalam arti culture, yaitu sebagai segala 

daya dan aktivitas manusia untuk 

mengolah dan mengubah alam. Berikut 

pengertian budaya atau kebudayaan dari 

beberapa ahli (Maran & Raga, 2007): 

1. E.B. Tylor, budaya adalah suatu 

keseluruhan kompleks yang meliputi 

pengetahuan, kepercayaan, kesenian, 

moral, keilmuan, hukum, adat-istiadat, 

dan kemampuan yang lain serta 

kebiasaan yang didapat oleh manusia 

sebagai anggota masyarakat. 

2. R. Linton, kebudayaan dapat 

dipandang sebagai konfigurasi tingkah 

laku yang dipelajari dan hasil tingkah 

laku yang dipelajari, di mana unsur 

pembentuknya didukung dan 

diteruskan oleh anggota masyarakat 

lainnya. 

3. Robert H. Lowie, kebudayaan adalah 

“segala sesuatu yang diperoleh oleh 
individu dari masyarakat, mencakup 

kepercayaan, adatistiadat, norma-

norma artistic, kebiasaan makan, 

keahlian yang diperoleh bukan karena 

kreativitasnya sendiri melainkan 

merupakan warisan masa lampau yang 

dapat melalui pendidikan formal atau 

informal” 

4. Clyde Kluckhohn, mendefinisikan 

kebudayaan sebagai “total dari cara 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 
| 51 
 

 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

hidup suatu bangsa, warisan sosial 

yang diperoleh individu dari grupnya” 

5. Koentjaraningrat, mengartikan bahwa 

kebudayaan adalah keseluruhan sistem 

gagasan, milik diri manusia dengan 

belajar. 

6. Selo Soemardjan dan Soelaeman 

Soemardi, mengatakan bahwa 

kebudayaan adalah semua hasil karya, 

rasa, dan cipta masyarakat. 

Dengan demikian kebudayaan atau 

budaya menyangkut keseluruhan aspek 

kehidupan manusia baik material maupun 

non-material. Sebagian besar ahli yang 

mengartikan kebudayaan seperti ini 

kemungkinan besar sangat dipengaruhi 

oleh pandangan evolusionisme, yaitu 

suatu teori yang mengatakan bahwa 

kebudayaan itu akan berkembang dari 

tahapan yang sederhana menuju tahapan 

yang lebih kompleks. 

Beberapa ilmuwan seperti Talcott 

Parson (Sosiolog) dan Al Kroeber 

(Antropolog) menganjurkan untuk 

membedakan wujud kebudayaan secara 

tajam sebagai suatu sistem. Di mana 

wujud kebudayaan itu adalah sebagai 

suatu rangkaian tindakan dan aktivitas 

manusia yang berpola. Demikian pula J.J. 

Hogmann dalam bukunya The World of 

Man (1959) membagi budaya dalam tiga 

wujud, yaitu: ideas, activities, and artifact. 

Sejalan dengan pikiran para ahli tersebut, 

Koentjaraningrat mengemukakan bahwa 

kebudayaan itu dibagi atau digolongkan 

dalam tiga wujud (Warsito, 2012),  yaitu : 

1. Wujud sebagai suatu kompleks dari 

ide-ide, gagasan, nilai-nilai, norma-

norma, dan peraturan. 

2. Wujud kebudayaan sebagai suatu 

kompleks aktivitas serta tindakan 

berpola dari manusia dalam 

masyarakat. 

3. Wujud kebudayaan sebagai benda-

benda hasil karya manusia. 

Dengan demikian dapat kita lihat 

bahwa perwujudan kebudayaan dapat 

diidentifikasi berdasarkan sifatnya, yaitu 

budaya yang bersifat abstrak, yang berada 

pada alam pikiran manusia sehingga tidak 

dapat tersentuh oleh Panca Indera atau 

didokumentasikan, seperti gagasan, ide, 

nilai-nilai, norma peraturan, dan cita-cita. 

Yang kedua adalah budaya yang bersifat 

kongkret yang berpola, dari tindakan atau 

perbuatan, aktivitas dalam masyarakat 

yang terlihat secara kasat mata. 

Unsur-unsur kebudayaan terdapat 

pada setiap kebudayaan dari semua 

manusia di mana pun berada. Selanjutnya 

Koentjaraningrat menyusun tujuh unsur-

unsur kebudayaan yang bersifat universal 

berdasarkan pendapat para ahli 

antropologi. Tujuh unsur kebudayaan 

yang dimaksud adalah (Wahyuni, 2013);  

(1) Bahasa (2) Sistem pengetahuan (3) 

Organisasi sosial (4) Sistem peralatan 

hidup dan teknologi (5) Sistem mata 

pencarian (6) Sistem religi (7) Sistem 

kesenian. 

Pendidikan Islam dan Perubahan Sosial 

Perkembangan pendidikan Islam 

Pendidikan Islam yang berjalan 

berkembang sejalan dengan 

penyebarannya menjadikan pendidikan 

Islam terus mengiringi perkembangan 

zaman. Dari lingkungan keluarga, 

masyarakat dan wilayah, proses 

penanaman dasar-dasar keimanan terus 

terjadi, hingga pada ruang yang lebih luas. 

Perkembangan yang luar biasa di dunia 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 

| 52 
 
 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

pendidikan Islam berkembang luas hingga 

ke Asia dan Eropa pada masa baik dinasti 

Umayyah maupun masa dinasti 

Abbassiyah, di mana perluasan dan 

pengembangan Islam terus dilakukan dari 

jalur perdagangan. Yang kemudian 

dengan inilah penanaman nilai-nilai ajaran 

Islam ditanamkan pada setiap 

pemeluknya. 

Dalam perkembangannya, 

pembatasan pendidikan ini menurut 

Charles Michael Stanton diklasifikasi dari 

tempat pelaksanaan dan materi (ilmu) 

yang dikaji, yakni; pendidikan formal 

dimulai dari masjid Jami’ (selain tempat 

ibadah juga pusat informasi dan 

penyambung hubungan antara pemerintah 

dan masyarakat), dan masjid non Jami’ 
(pusat halaqah agama, yang hanya 

menyampaikan disiplin ilmu Hadith, fiqh, 

tafsir, ushul fiqh, nahwu, sharaf dan sastra 

Arab) (Charles Michael Stanton, 1994). 

Berawal dari pengklasifikasian disiplin 

ilmu inilah, maka disiplin ilmu yang lain 

seperti filsafat Yunani, sains dan ilmu 

yang berasal dari Timur tidak diajarkan, 

karena tidak dianggap sebagai ilmu 

agama. Masyarakat Islam lebih berkutak-

kutik pada perkembangan fiqh saat itu, 

yaitu adanya aliran empat madzhab dalam 

fiqh. Didirikannya lembaga wakaf pada 

masa pemerintahan Nizhâm alMulk, 

merupakan awal dari sebutan lembaga 

pendidikan yang berpusat di masjid 

sebagai masjid-akademik yang sistemnya 

berbeda dengan masjid jami’ maupun non 
jami’. Perbedaannya terletak pada sistem 
pendidikannya, yaitu madrasah akademik 

(madrasah Nidzhamiyyah) mengangkat 

tenaga pengajar khusus, staf maupun guru 

menerima dan mendapatkan penghasilan, 

mahasiswa/santri diasramakan dan 

mendapat beasiswa, semuanya diambil 

dari pengelolaan wakaf yang disediakan 

oleh khalifah. Sistem inilah yang menjadi 

landasan dasar pendidikan formal Islam, 

yang diterapkan pula di perguruan tinggi 

Jundi Shapur di Baghdad. Hanya saja, 

kurikulum yang diberikan didominasi 

ilmu-ilmu agama dengan Al-Quran 

sebagai porosnya. Menurut (Charles 

Michael Stanton, 1994), ada satu hal yang 

menjadi kelebihan dari sistem pendidikan 

masjid/madrasah-akademik adalah 

mampu menciptakan satu atmosfer 

pendidikan khas yang memadukan 

kehidupan akademik dengan kehidupan 

sosial dari orang/masyarakat yang tinggal 

di lingkungannya.  

Pada perkembangan selanjutnya 

setelah masyarakat muslim mulai 

terbentuk, pendidikan diselenggarakan 

dalam bentuk formal, sehingga menjadi 

salah satu pilar dari peradaban Islam. 

Dalam hal ini pendidikan Islam bentuk 

formal ditandai oleh munculnya madrasah 

sebagai lembaga pendidikan dan sekaligus 

sebagai jalur pendidikan. Di dalam 

madrasah berlangsung proses komunikasi 

pedagogis antara pendidik dan peserta 

didik, yang darinya diharapkan mengarah 

kepada tercapainya tujuan instruksional 

(Azra, 1998). 

Hakikat perubahan sosial 

Perubahan sosial pada sebuah 

wilayah biasanya dapat terlihat dari 

bagaimana perkembangan peradaban 

masyarakat di suatu wilayah. Dengan 

demikian perubahan sosial, hakikatnya 

adalah munculnya sebuah peradaban yang 

kuat. Menurut Ibn Khaldun diantara tanda 

wujudnya peradaban adalah 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 
| 53 
 

 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

berkembangnya ilmu pengetahuan seperti 

fisika, kimia, geometri, aritmetik, 

astronomi, optic, kedokteran dan lain 

sebagainya. Maju mundurnya suatu 

peradaban tergantung atau berkaitan 

dengan maju mundurnya ilmu 

pengetahuan.  

Jadi substansi peradaban yang 

terpenting dalam teori Ibn Khaldun adalah 

ilmu pengetahuan. Namun ilmu 

pengetahuan tidak mungkin hidup tanpa 

adanya komunitas yang aktif 

mengembangkannya. Karena itu suatu 

peradaban atau suatu harus dimulai dari 

suatu “komunitas kecil” dan ketika 

komunitas itu membesar maka akan lahir 

komunitas besar. Komunitas itu biasanya 

muncul di perkotaan atau bahkan 

membentuk suatu kota. Dari kota itulah 

akan terbentuk masyarakat yang memiliki 

berbagai kegiatan kehidupan yang dari 

padanya timbul suatu sistem ke 

masyarakat dan akhirnya lahirlah suatu 

Negara. Kota Madinah, kota Cordova, 

kota Baghdad, kota Samara, kota Kairo 

dan lain-lain adalah sedikit contoh dari 

kota yang berasal dari komunitas yang 

kemudian melahirkan Negara. Tanda-

tanda lahir dan hidupnya suatu komunitas 

bagi Ibn Khaldun di antaranya adalah 

berkembangnya teknologi, (tekstil, 

pangan, dan papan/arsitektur), kegiatan 

ekonomi, tumbuhnya praktik kedokteran, 

kesenian (kaligrafi, musik, sastra dsb.). Di 

balik tanda-tanda lahirnya suatu peradaban 

itu terdapat komunitas yang aktif dan 

kreatif menghasilkan ilmu pengetahuan. 

Namun dibalik faktor aktivitas dan 

kreativitas masyarakat masih terdapat 

faktor lain yaitu agama, spiritualitas atau 

kepercayaan. Para sarjana Muslim 

kontemporer umumnya menerima 

pendapat bahwa agama adalah asas 

peradaban, menolak agama adalah 

kebiadaban. Sayyid Qutb menyatakan 

bahwa keimanan adalah sumber 

peradaban. Meskipun dalam peradaban 

Islam struktur organisasi dan bentuknya 

secara material berbeda-beda, namun 

prinsip-prinsip dan nilai-nilai asasinya 

adalah satu dan permanen. Prinsip-prinsip 

itu adalah ketakwaan kepada Tuhan 

(Taqwa), keyakinan kepada keesaan 

Tuhan supremasi kemanusiaan di atas 

segala sesuatu yang bersifat material, 

pengembangan nilai-nilai kemanusiaan 

dan penjagaan dari keinginan hewani, 

penghormatan terhadap keluarga, 

menyadari fungsinya sebagai khalifah 

Allah di bumi berdasarkan petunjuk dan 

perintah-Nya (syariat) (Muhammad Abdul 

Jabar, 1983)  

Muhammad Abduh juga 

menekankan bahwa agama atau keyakinan 

adalah asas segala peradaban. Bangsa-

bangsa purbakala seperti Yunani, Mesir, 

dan India, membangun peradaban mereka 

dari sebuah agama, keyakinan atau 

kepercayaan. Arnold Toynbee juga 

mengakui bahwa kekuatan spiritual 

(batiniyah) adalah kekuatan yang 

memungkinkan seseorang melahirkan 

manifestasi lahiriah (outward 

manifestation) yang kemudian disebut 

sebagai peradaban itu (Muhammad Abdul 

Jabar, 1983). 

Jika agama atau kepercayaan 

merupakan asas peradaban, dan jika 

agama serta kepercayaan itu membentuk 

cara pandang seseorang terhadap sesuatu 

yang pada gilirannya dapat mempengaruhi 

tindakan nyatanya atau manifestasi 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 

| 54 
 
 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

lahiriahnya, maka sejalan dengan teori 

modern bahwa pandangan hidup 

(worldview) merupakan asas bagi setiap 

peradaban dunia. Para pengkaji peradaban, 

filsafat, sains dan agama kini telah banyak 

yang menggunakan worldview sebagai 

matrik atau framework. Ninian Smart 

menggunakannya untuk mengkaji agama, 

S.M. Naquib al-Attas, al-Mawdudi, 

Sayyid Qutb, memakainya untuk 

menjelaskan bangunan konsep dalam 

Islam, Alparslan Acikgence untuk 

mengkaji sains, Atif Zayn, memakainya 

untuk perbandingan ideologi, Thomas F 

Wall untuk kajian filsafat, Thomas S Kuhn 

dengan konsep paradigmanya sejatinya 

sama dengan menggunakan worldview 

sebagai kajian sains.  

Meski mereka berbeda pendapat 

tentang makna worldview, mereka pada 

umumnya mengaitkan worldview dengan 

peradaban atau seluruh aktivitas ilmiah, 

sosial dan keagamaan seseorang. Ninian 

Smart, pakar kajian perbandingan agama, 

memberi makna worldview sebagai 

“kepercayaan, perasaan dan apa-apa yang 

terdapat dalam pikiran orang yang 

berfungsi sebagai motor bagi 

keberlangsungan dan perubahan sosial dan 

moral” (Smart, 1983). 

Penekanannya pada fungsi 

worldview sebagai motor perubahan sosial 

dan moral. Secara filosofis Thomas F 

Wall, memaknai worldview sebagai 

“sistem kepercayaan asas yang integral 
tentang hakikat diri kita, realitas, dan 

tentang makna eksistensi” (Wall, 2001). 

Dalam kaitannya dengan aktivitas ilmiah 

Alparslan Acikgence memaknai 

worldview sebagai asas bagi setiap 

perilaku manusia, termasuk aktivitas-

aktivitas ilmiah dan teknologi. Setiap 

aktivitas manusia akhirnya dapat dilacak 

pada pandangan hidupnya, artinya 

aktivitas manusia dapat direduksi ke 

dalam pandangan hidup itu (Alparslan 

Acikgence, 1996). 

Kontribusi pendidikan Islam terhadap 

perubahan sosial dan pembangunan di 

Indonesia. 

Pembangunan dalam hal ini adalah 

perubahan sosial yang direncanakan, dan 

terkadang istilah pembangunan dan 

modernisasi sering memiliki makna yang 

tumpang tindih, walaupun secara 

praktiknya memang demikian. Perubahan 

sosial yang berdampak pada pembangunan 

di sini dapat terlihat dari perubahan cara 

berpikir, sikap, berjiwa wiraswasta, 

berorientasi pada masa depan, menghargai 

karya orang lain, sadar akan 

kemajemukan, dan sebagainya. 

Islam sebagai sebuah agama 

dinyatakan Allah di dalam Al-Quran 

melalui Nabi Muhammad merupakan 

rahmat bagi alam semesta (rahmatan li al-

alamin), merupakan gambaran paling 

ideal bagi umat manusia. Secara normatif, 

Al-Quran telah memberikan petunjuk 

keselamatan bagi manusia, dan Nabi 

Muhammad dilahirkan sebagai pemberi 

contoh operasional terhadap petunjuk Al-

Quran itu di dalam kehidupan sosial, 

ekonomi, politik, hukum dan berbagai 

komponen kehidupan di masyarakat.  

Keteladanan Nabi Muhammad 

justru hadir di tengah masyarakat yang 

mengalami dekadensi moral yang luar 

biasa dan sulit dicari tandingannya yang 

dikenal dengan masyarakat Jahiliah. 

Keteladanan Nabi Muhammad tidak hanya 

berhenti pada pribadinya, melainkan harus 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 
| 55 
 

 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

dilanjutkan oleh pengikut-pengikutnya 

terutama para tokohnya baik penguasa 

Muslim, ulama, cendekiawan Muslim 

maupun penyandang profesi-profesi 

dalam kehidupan sehari-hari. Mereka 

dituntut untuk mentransformasikan pesan 

ayat-ayat Al-Quran maupun contoh 

perilaku Nabi itu, dalam bentuk contoh-

contoh baru dalam kehidupan modern 

sekarang ini yang begitu kompleks dan 

menghadapkan mereka pada tantangan 

yang multidimensional. 

Marshall Hodgson menyatakan 

bahwa: Sejarah umat manusia adalah 

sebuah ”percobaan” (venture) 

menciptakan masyarakat yang sebaik-

baiknya, dalam konteks sejarah dan 

hukum-hukumnya yang efektif dan 

immutable. Maka sukses atau gagalnya 

percobaan tersebut, tidak selalu terletak 

pada ketentuan normatifnya, melainkan 

pada faktor manusia, dan pengalamannya 

yang menyejarah dan bersifat kesejarahan 

(Nurcholish Madjid, 2009). Islam banyak 

memberikan kontribusi terhadap ilmu 

pengetahuan kepada dunia barat, 

kontribusi tersebut antara lain sebagai 

berikut:  

1. Sepanjang abad ke 12 dan sebagian 

abad 13, karya-karya muslim dalam 

bidang filsafat, sais telah 

diterjemahkan ke dalam bahasa Latin, 

khususnya dari Spanyol. 

Penerjemahan ini telah memperkaya 

kurikulum pendidikan dunia barat, 

khususnya di Northwest Eropa. 

2. Muslim telah memberikan sumbangan 

eksperimental mengenai metode-

metode dan teori-teori sains ke dunia 

barat.  

3. Sistem notasi dan desimal Arab 

dikenalkan ke dunia barat.  

4. Karya terjemahan dari Ibnu Sina 

dalam bidang kesehatan dipakai 

sebagai teks di lembaga-lembaga 

pendidikan tinggi sampai pertengahan 

abad ke-17.  

5. Ilmuwan-ilmuwan muslim dengan 

karya-karyanya telah merangsang 

kebangkitan Eropa dan memperkaya 

kebudayaan Romawi kuno.  

6. Lembaga-lembaga pendidikan Islam 

yang telah didirikan jauh sebelum 

Eropa bangkit, dalam bentuk madrasah 

sebagai pendahulu berdirinya 

universitas di Eropa.  

7. Para ilmuwan muslim berhasil 

melestarikan pemikiran dan tradisi 

ilmiah Romawi-Persia sewaktu Eropa 

dalam kegelapan.  

8. Sarjana-sarjana Eropa belajar di 

berbagai lembaga pendidikan dunia 

tinggi dunia Islam dan mentransfer 

ilmu pengetahuan ke dunia barat.  

9. Ilmuwan-ilmuwan muslim telah 

menyumbangkan pengetahuan tentang 

rumah sakit, sanitasi serta makanan ke 

Eropa (Charles Michael Stanton, 

1994). 

Sementara kurikulum pendidikan 

formal terbatas pada ilmu agama, Fiqh dan 

mazhab, hal inilah yang menurut Stanton 

sebagai awal kemunduran umat Islam 

yang mengakibatkan terjadinya transmisi 

pendidikan tinggi ke Eropa (Nurcholish 

Madjid, 2009) 

Dari beberapa keterangan di atas 

dapat penulis simpulkan bahwa kontribusi 

pendidikan Islam terhadap perubahan 

sosial melingkupi segala bidang, ini 

didasarkan pada dasar perubahan sosial 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 

| 56 
 
 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

bermula dari alam pikiran manusia secara 

abstrak berupa ide yang kemudian 

menghasilkan cipta karya dan rasa yang 

dapat berupa materi maupun non-materi. 

Tentunya sangat mempengaruhi cara 

pandang suatu kelompok yang kemudian 

menciptakan norma-norma, nilai hingga 

aturan-aturan baik tertulis maupun yang 

kemudian membudaya tanpa tertulis. 

Kemudian bila kita lihat dalam 

perkembangan di Indonesia, hal ini terlihat 

kemudian pada tujuan pendidikan yang 

terformulasi pada UU. No.20 tahun 2003 

tentang tujuan pendidikan di mana 

bertujuan mengembangkan potensi peserta 

didik menjadi manusia yang beriman dan 

bertakwa pada Tuhan Yang Maha Esa. 

Berakhlak mulia, sehat berilmu cakap 

kreatif mandiri dan menjadi warga Negara 

yang demokratis serta bertanggung jawab. 

Hubungan antara pendidikan Islam 

di Indonesia seperti yang telah dijelaskan 

pada pembahasan sebelumnya, tentu 

memiliki kontribusi besar terhadap 

pembentukan karakter bangsa dan 

pengaruhnya terhadap pembangunan di 

Indonesia.  

Indonesia adalah salah satu negara 

multikultur terbesar di dunia, hal ini dapat 

terlihat dari kondisi sosiokultural maupun 

geografis Indonesia yang begitu 

kompleks, beragam, dan luas. “Indonesia 

terdiri atas sejumlah besar kelompok etnis, 

budaya, agama, dan lain-lain yang masing-

masing plural (jamak) dan sekaligus juga 

heterogen “aneka ragam” 
(Kusumohamidjojo, 2000). 

Sebagai negara yang plural dan 

heterogen, Indonesia memiliki potensi 

kekayaan multi etnis, multi kultur, dan 

multi religion yang semuanya merupakan 

potensi untuk membangun negara 

multikultur yang besar “multicultural 

nation-state”. Keragaman masyarakat 
multikultural sebagai kekayaan bangsa di 

sisi lain sangat rawan memicu konflik dan 

perpecahan. Sebagaimana yang 

dikemukakan oleh Nasikun bahwa 

kemajemukan masyarakat Indonesia 

paling tidak dapat dilihat dari dua cirinya 

yang unik, pertama secara horizontal, ia 

ditandai oleh kenyataan adanya kesatuan-

kesatuan sosial berdasarkan perbedaan 

suku bangsa, agama, adat, serta perbedaan 

kedaerahan, dan kedua secara vertikal 

ditandai oleh adanya perbedaan-perbedaan 

vertikal antara lapisan atas dan lapisan 

bawah yang cukup tajam (Nasikun, 2007). 

Tidak mudah mempersatukan 

sebuah keragaman tanpa didukung oleh 

kesadaran masyarakat multikultural yang 

tentunya terbentuk dari pendidikan yang 

kemudian bertransformasi menjadi sebuah 

peradaban. Masyarakat Indonesia 

merupakan masyarakat yang paling 

majemuk di dunia, selain Amerika Serikat 

dan India. Sejalan dengan hal tersebut, 

Geertz dalam Hardiman, mengemukakan 

bahwa Indonesia sedemikian 

kompleksnya, sehingga sulit melukiskan 

anatominya secara persis. (Hardiman, 

2001) 

Kemajemukan ini tumbuh dan 

berkembang ratusan tahun lamanya 

sebagai warisan dari nenek moyang 

bangsa Indonesia. Hefner dalam Mahfud, 

memaparkan bahwa: Pluralisme kultural 

di Asia Tenggara, khususnya Indonesia, 

Malaysia, dan Singapura sangatlah 

mencolok, terdapat hanya beberapa 

wilayah lain di dunia yang memiliki 

pluralisme kultural seperti itu. Karena 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 
| 57 
 

 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

itulah dalam teori politik Barat dasawarsa 

1930-an dan 1940-an, wilayah ini, 

khususnya Indonesia dipandang sebagai 

“lokus klasik” bagi konsep masyarakat 
majemuk/ plural (plural society) yang 

diperkenalkan ke dunia Barat oleh JS 

Furnivall  (Mahfud, 2005) 

Dari sini dapat dipahami bahwa 

tidak dapat dipungkiri di mana 

kemerdekaan Indonesia tidak terlepas dari 

semangat persatuan sebangsa yang 

disatukan oleh satu pandangan hidup, 

kebhinekaan yang kemudian menjadi 

slogan sekian banyak suku, adat dan 

kebiasaan untuk bersatu menjadi sebuah 

bangsa yang merdeka dengan nama 

Indonesia. Kemajemukan bangsa 

Indonesia menjadi sebuah ciri yang sangat 

unik sekaligus potensial untuk mendidik 

masyarakatnya menjadi masyarakat yang 

toleran, ramah, terbuka dan tetap pada tali 

kebhinekaan, tanpa harus ada pemaksaan 

untuk seragam, melainkan 

membiarkannya tetap beragam. 

Dalam perspektif perkembangan 

pendidikan Islam, terhadap perubahan 

sosial masyarakat di Indonesia bisa kita 

lihat dari misalnya cara memanggil 

saudara, kawan atau cara berbusana, 

pemberian nama anak, bentuk bangunan, 

dan sebagainya. Hanya saja sepanjang 

penulis amati, perubahan sosial hanya 

sebatas tren, mentok pada simbol, tidak 

masuk pada nilai yang diharapkan. Walau 

keberadaan pesantren telah banyak ikut 

andil dalam mengharmonisasi kehidupan 

bernegara di Indonesia. Sehingga gesekan-

gesekan sosial, yang melibatkan atau 

mempersinggungkan antara budaya, 

masyarakat dan agama bahkan ideologi 

dalam bernegara, tidak terjadi. Walaupun 

kesenjangan di berbagai bidang, masih 

terjadi dimana-mana. 

SIMPULAN 

Kebudayaan menyangkut 

keseluruhan aspek kehidupan manusia 

baik material maupun non-material. 

Secara sederhana, hubungan manusia dan 

kebudayaan adalah sebagai perilaku 

kebudayaan dan kebudayaan merupakan 

obyek yang dilaksanakan manusia.  

Dalam ilmu sosiologi manusia dan 

kebudayaan dinilai sebagai “dwi tunggal” 
yang berarti walaupun keduanya berbeda 

tetapi keduanya merupakan satu kesatuan. 

Manusia menciptakan kebudayaan setelah 

kebudayaan tercipta maka kebudayaan 

mengatur kehidupan manusia yang sesuai 

dengannya sehingga membentuk 

peradaban sosial masyarakat.  

Pendidikan Islam sejak kelahirannya 

mengalami berbagai pasang surut 

perkembangan, mulai dari masa 

keemasan, masa kejumudan dan 

perkembangan sinkronisasi dan integrasi 

pendidikan Islam dengan pendidikan 

modern. Perubahan sosial pada 

masyarakat muslim biasanya ditunjukkan 

dengan berkembangnya peradaban pada 

masyarakat muslim tersebut, sehingga 

menjadi manusia yang kritis, logis, 

menghargai, menyadari kehidupan yang 

heterogen, toleransi dan terbuka. Jadi bisa 

diambil konklusi bahwa substansi 

perubahan sosial tersebut adalah 

munculnya peradaban Islam yang kuat. 

Pendidikan Islam memiliki kontribusi 

yang sangat besar terhadap perubahan 

sosial dan pembangunan di Indonesia, 

dalam arti merubah cara pandang yang 

lebih rasional, toleran, sikap menghargai, 

terbuka, menyadari keragaman, 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 

| 58 
 
 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

berorientasi pada masa depan dan 

sebagainya, karena pendidikan Islam telah 

memberikan sumbangan ilmu-ilmu 

pengetahuan yang mampu merubah 

pandangan orang dan mengembangkan 

kehidupan. 

Hubungan perspektif antara manusia 

dengan kebudayaan dalam lintas sejarah 

perkembangan di Indonesia terbangun 

secara integral, yang kemudian disatukan 

dengan satu ideologi bernegara berupa 

Pancasila dan disatukan oleh semboyan 

Bhineka Tunggal Ika. Sehingga 

membentuk pribadi bangsa Indonesia yang 

plural, menghargai perbedaan, Toleran, 

terbuka dalam bingkai kebhinekaan. 

Hubungan Dialektis antara manusia 

dengan kebudayaan di Indonesia, serta 

perubahan sosial yang terjadi tentunya 

tidak terlepas dari sikap masyarakat yang 

ter ilhami oleh pendidikan Islam, baik tren, 

eksplorasi diri hingga internalisasi diri 

yang kemudian secara perlahan menggeser 

budaya pendahulunya, walau sebenarnya 

budaya bangsa Indonesia masih terhitung 

sejalan dengan semangat beragama dan 

berketuhanan. 

Referensi 

 Acikgenc, A. (2014). The Framework for 
a history of Islamic philosophy. Al-

Shajarah: Journal of the 

International Institute of Islamic 

Thought and Civilization (ISTAC), 

1(1,2). 1-2. 
https://journals.iium.edu.my/shajarah
/index.php/shaj/article/view/177 

Azra, A. (1998). Jaringan Ulama Timur 

Tengah dan Kepulauan Nusantara 

Abad XVII dan XVIII, Cet. IV. 
Bandung: Bandung: Mizan. 

Charles Michael Stanton. (1994). 
Pendidikan Tinggi dalam Islam: 

Sejarah dan Peranannya dalam 

kemajuan Ilmu Pengetahuan. Jakarta: 
Logos Publising House. 

Hardiman, F.  B.  (2002). Belajar dari 
Politik Multikulturalisme.  Pengantar 

dalam Kimlicka.  (2002). Kewargaan 

Multikultur:  Teori Liberal Mengenal 

Hal-Hak   Minoritas.   Terjemahan   
oleh   Edlina   Efmini   Eddin   dari   
Jurnal Multicultural Citizenship: A 
Liberal Theory of Minority. Jakarta: 
LP3ES. 

Indy, R., Waani, F. J., & Kandowangko, 
N. (2019). Peran pendidikan dalam 
proses perubahan sosial di Desa 
Tumaluntung Kecamatan Kauditan 
Kabupaten Minahasa Utara. Holistik, 

Journal of Social and Culture, 12(4), 
1-18. 
https://ejournal.unsrat.ac.id/index.ph
p/holistik/article/view/25466 

Kementerian Komunikasi dan 
Informatika Republik Indonesia. 
(2015). Setahun Pemerintahan 

Jokowi-JK Percepat Penyaluran 

Dana Desa 
https://kominfo.go.id/content/detail/6

262/setahun-pemerintahan-jokowi-

jk-percepat-penyaluran-dana-

desa/0/rilis_media_gpr  

Kementerian Koordinator Bidang 
Pembangunan Manusia dan 
Kebudayaan Republik Indonesia. 
(2021). Pemerintah Perkuat 

Implementasi Gerakan Nasional 

Revolusi Mental pada Bidang Sosial. 

https://www.kemenkopmk.go.id/pem
erintah-perkuat-implementasi-
gerakan-nasional-revolusi-mental-
pada-bidang-sosial 

Kusumohamidjojo. (2000). Kebhinnekaan 

Masyarakat Indonesia: Suatu 

Problematik Filsafat Kebudayaan. 

Jakarta: Grasindo. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0


Pendidikan Islam, Perubahan Sosial, dan Pembangunan di Indonesia 

As’adut Tabi’in, Lias Hasibuan, Kasful Anwar US 

 
 
| 59 
 

 

Asatiza: Jurnal Pendidikan Vol. 3 No. 1 (2022) 
This is an open access article under CC by SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0) 

 

Madekhan, M. (2020). Fungsi pendidikan 
dalam perubahan sosial kontemporer. 
Reforma: Jurnal Pendidikan dan 

Pembelajaran, 9(1), 51-60. 
https://doi.org/10.30736/rf.v9i1.252 

Mahfud, C. (2005). Pendidikan 

Multikultural. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar. 

Maran, & Raga, R. (2007). Manusia Dan 

Kebudayaan dalam Perspektif Ilmu 

Budaya Dasar. Jakarta: Rineka 
Cipta. 

Beg, M. A. J. (1983). Two lectures on 
Islamic civilization. The Muslim 

World League Journal. Edisi 

November-Desember, 38-42. 

Nasikun, P. (2007). Sistem Sosial 

Indonesia. Jakarta: PT. RajaGrafindo 
Persada. 

Nurcholish Madjid. (2009). Langit 

Peradaban Islam. Jakarta: 
Paramadina bekerjasama dengan 
Dian Rakyat. 

Smart, N. (1983). Worldview, 

Crosscultural Explorations of Human 

Belief. New York: Charles Sribner's 
sons 

Soemardjan, S. (1964). Setangkai Bunga 

Sosiologi: Buku bacaan untuk kuliah 

Pengantar Sosiologi. Jakarta: 
Lembaga Penerbit Fakultas Ekonomi. 

Tylor, E. B. (1871). Primitive Culture. 

Researches Into the Development of 

Mythology, Philosophy, Religion, 

Art, and Custom, Vol (1). London: 
John Murray. 

Wahyuni. (2013). Perilaku Beragama 

Studi Sosiologi Terhadap Asimilasi 

Agama dan Budaya di Sulawesi 

Selatan. Makassar: Alauddin 
University Press. 

 

Wall, T. F. (2001). Thinking Critically 

About Philosophical Problem, 

Australia: A Modern Introduction, 
Wadsworth. 

Warsito. (2012). Antropogi Budaya (Vols. 
53-55). Yogyakarta: Yogyakarta: 
Ombak. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

