
55JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Sejarah sebagai Sekolah Moral Versus 
Supermarket Sekolah Abad XXI dan 

Memudarnya Kesejatian Hidup

Nengah Bawa Atmadja
Fakultas Ilmu Sosial, 

Universitas Pendidikan Ganesha
Email: nengah.bawa.atmadja@gmail.com

Abstract
This article reviews the phenomenon of modern 
education, particularly highlighting the behavior or 
orientation of society that ignores history as a school of 
moral or political virtue in society and state. Without 
the presence of the government so that the symptoms 
looping symbolic violence. Second, look for strategic 
steps that can be done so that the function of history as a 
moral school optimal.Kajian can run against both of these 
issues are very fundamental and must be understood as 
the historical background of the dysfunctional moral 
school. School morale is an important part of ęnding 
a solution. By using the approach of cultural studies, 
the teaching of history can be directed and contributed 
ideal text and social text in order to overcome various 
problems.

Keywords: history, moral schools, supermarkets schools, 
the teaching of history

Pendahuluan

Sejarah Indonesia menampilkan banyak gerakan etno

nasionalisme dan atau kekerasan antarkelompok sosial 

dalam masyarakat yang berujung pada kekerasan politik 

sehingga menimbulkan banyak korban jiwa dan arta benda. 

Misalnya, pada tahun 1950-an, muncul pemberontakan  RMS 

(Republik Maluku Selatan), DI/TII (Darul Islam/Tentara 



Nengah Bawa Atmadja

56 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Islam Indonesia), PRRI/Permesta, dll. (Ricklefs, 1994). Gejala 

yang sama berlaku pula di Bali, yakni muncul pembunuhan 

politik dan banditisme yang dilakukan oleh mantan  pejuang 

yang tergabung dalam PDRI (Pemerintah Darurat Republik 

Indonesia), karena mereka tidak puas terhadap kebijakan 

negara. Mereka membentuk PGSI (Pasukan Gerilya Seluruh 

Indonesia) yang melakukan kekerasan politik pada berbagai 

daerah di Bali. Kekerasan yang mereka lakukan, antara lain 

berbentuk 47 kasus pembunuhan yang dilaporkan secara 

resmi pada tahun 1952, 66 kasus pada tahun 1953, 97 kasus 

pada tahun 1994 (Robinson, 2006: 344). 

Pada tahun 1965, terjadi peristiwa G 30 S/PKI. Peristiwa 

ini menimbulkan banyak korban jiwa di Jawa dan Bali  seba-

gaimana dikemukakan Robinson (2006: 417) sebagai berikut.

Kudeta militer 1 Oktober 1965 di Indonesia adalah mukadimah 

salah satu pembantaian terbesar abad ini. Dalam tempo kurang 

dari setahun, antara 500.000  dan satu juta orang – sebagaian 

besar tersangka anggota PKI atau salah satu organisasi 

aęliasinya – dibunuh. Pembunuhan paling ganas berlangsung 
di provinsi Jawa Tengah, Jawa Timur dan Bali. Tapi, dalam 

hal proporsi penduduk yang terbunuh, kiranya Bali adalah 

provinsi yang paling celaka. Di sana, antara Desember 1965 

dan awal 1966, diperkirakan 80.000 orang – atau sekitar 5% 

penduduk yang berjumlah kurang dari 2 juta jiwa – ditembak, 

ditikan, ditebas atau dikepruk sampai mati.

Berapa jumlah korban jiwa pada perstiwa G 30 S/PKI, 

baik pada sekala nasional maupun lokal, tidak ada data yang 

pasti (Sulistyo, 2001). Namun terlepas dari adanya kenyataan 

ini, kita tidak bisa mengingkari bahwa peristiwa G 30 S/PKI 

menimbulkan banyak korban jiwa dan arta benda. Peristiwa ini 

tidak saja mimbulkan kondisi traumatik yang berkepanjangan, 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

57JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

tetapi merupakan tragedi kemanusiaan yang tiada taranya. 

 Pada tahun 1971 - masa Orde Baru, kembali berlangsung 

kekerasan politik dalam bentuk Golkarisasi atau di Bali lazim 

disebut Bulelengisasi (terjadi di Buleleng sehingga memuncul

kan istilah Bulelengisasi) sehingga  menimbulkan korban jiwa 

dan arta benda (pengerusakan dan atau pembakaran rumah, 

kandang sapi, dll). Begitu pula menjelang Pemilu pada Era 

Reformasi (sesudah Orde Baru tumbang) – pada tahun 1998, 

kembali terjadi kekerasan politik yang menimbulkan korban 

jiwa dan atau arta benda (pengerusakan dan atau pembakaran 

rumah). Hal ini dapat dicermati pada kasus Banjar (konĚik 
antara Desa Banjar dan Desa Sidatapa yang melibatkan pula 

Desa Pedawa -  korban jiwa  enam orang), kasus Petandakan 

(dua orang terbunuh), Sukasada (bentrokan massa PDI-P 

melawan massa Golkar), kasus Padangbulia, dll. (Agung, 

2004). Dalam perkembangan selanjutnya, terjadi kekerasan 

politik berwujud penghancuran berbagai bangunan milik 

pemerintah di Kota Singaraja dan Denpasar, karena mereka 

kecewa terhadap kekalahan calon presiden yang mereka 

dukung, yakni Megawati Soekarno.	

Peralihan Orde Baru menjadi Orde Reformasi me

nimbulkan aneka masalah dalam kehidupan bemasyarakat 

dan bernegara. Gejala ini ditandai oleh demonologi politik.

	

Demonologi politik menciptakan semacam masyarakat 

hantu (demonic society), yang di dalamnya setiap orang dapat 

melakukan tindakan apa pun yang mempunyai efek-efek 

tertentu (ketakutan, trauma, kematian) dan dengan mudah 

pula menghilangkan jejak-jejak dirinya. Masyarakat hantu 

ini dikuasai oleh para pemimpin hantu (demonic leader), 

yang menciptakan berbagai suasana ketakutan, berbagai 

penghancuran, berbagai pembantaian, sambil menciptakan 

citra ketakutan, penghancuran, dan pembantaian, sambil 

menciptakan citra ketakutan, penghancuran, dan pembantaian 



Nengah Bawa Atmadja

58 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

itu sebagai citra pihak lain. Ia, dengan demikian, sangat 

lihai dalam menciptakan citra-citra hantu dan menakutkan 

(demonic images) tentang orang lain, kelompok, negara, bangsa, 

dan agama-agama lain dengan menggunakan tanda-tanda 

menakutkan – a demonic sign system (Piliang, 2005: 419).

Masyarakat hantu (demonic society) yang dikuasai 

oleh pemimpin hantu (demonic leader) yang berlanjut pada 

pencitraan hantu yang menakutkan pada kelompok maupun 

etnik lain, tersebar luas dalam masyarakat Indonesia. Hal ini 

tidak saja berwujud kekerasan politik, tetapi juga kekerasan 

etnisitas. Misalnya, hubungan antaretnik dalam suatu  desa 

pakraman di Bali yang semula damai berasaskan menyama 

beraya atau solidaritas sosial lintas etnik, berubah menjadi 

masyarakat hantu. Hantunya adalah anak muda, tercermin 

pada kekerasan di desa Pakraman Pengastulan. Mereka berhasil 

mengahantukan generasi tua, sehingga konĚik yang semula 
melibatkan anak muda, berubah menjadi konĚik massal yang 
melibatkan orang tua (Atmadja, 2003, 2007).  Kondisi itu tidak 

hanya dijumpai di Bali, tetapi juga di luar Bali. Misalnya, konĚik 
di Sambas antara etnik Madura dan Melayu pada tahun 1999, 

mengakibatkan 150 orang meninggal dunia, dan sekitar 10.000 

orang menjadi pengungsi. KonĚik Ambon yang melibatkan 
penduduk lokal melawan orang Bugis, Buton, dan Makasar 

(BBM) mengakibatkan 3.000 orang meninggal dunia. Belum 

terhitung lagi adanya konĚik Poso, Aceh, Papua, dan lain-

lain yang juga menimbulkan banyak korban.  Dalam konĚik 
ini agama diperalat, yakni digunakan sebagai sarana untuk 

memobilisasi masa dan menumbuhkembangkan solidaritas 

sosial – memupuk kekitaan. Dengan demikian, agama yang 

berwajah kedamaian (shanty, salam, salom), berubah menjadi 

penuh kekerasan atau tak ubahnya seperti hantu yang sangat 

menakutkan (Hadi et al., 2007, Atmadja, 2003).



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

59JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Latar belakang peristiwa ini memunculkan berbagai 

penjelasan. Misalnya, penjelasan berdimensi kultural, yakni 

mengkaitkan kekerasan dengan melemahnya nilai-nila 

kebangsaan dan kegagalan memaknai sejarah sebagai resep 

bertindak dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan 

bernegara. Hal ini dapat dicermati pada ungkapan Widja (2002: 

7-8) bahwa 

Secara empiris salah satu aspek fenomena kritis yang paling 

mengkhawatirkan terlihat pada konĚik horizontal yang 
menjurus ke proses balkanisasi dari kehidupan berbangsa kita. 

Hal ini tampaknya sejalan dengan pendangkalan nilai-nilai 

serta semangat kebangsaan yang telah diperjuangkan bertahun-

tahun oleh para “the founding father” kita. Generasi baru kita 

seakan-akan sedang mengalami alienasi (keterasingan) dari 

warisan sejarah bangsanya. Dengan kata lain, kita merasakan 

seperti ada “generation gap” dalam pemaknaan nilai sejarah 

bangsa, bahkan seperti telah terjadi situasi yang menjurus  ke 

proses “uprooted generation” (generasi yang mulai tercabut akar 

nilai sejarah bangsa). Apa boleh buat, inilah kenyataan yang 

kelihatannya kita alami sekarang.

 	

Gagasan Widja (2002) sangat tepat, mengingat bahwa 

nilai-nilai kebangsaan amat penting guna mewujudkan dan 

memelihara kelangsungan hidup suatu bangsa. Apalagi 

kondisi masyarakat Indonesia yang pluralistik, maka nilai-nilai 

kebangsaan yang menyatukan mereka ke dalam wadah NKRI 

yang bercorak Bhineka Tunggal Ika mutlak adanya. Nilai-nilai 

kebangsaan bukanlah terberi, melainkan sesuatu yang  tumbuh 

dan berkembang lewat proses sejarah. Hal ini sejalan dengan 

hakikat bangsa sebagai suatu komunitas terbayang (Anderson, 

2001) sehingga dia harus selalu dibentuk agar bayangan akan 

adanya integrasi nasional tetap kuat.

 Sejarah merupakan resep bertindak dalam konteks 



Nengah Bawa Atmadja

60 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

pengaktualisasian dan penguatan nilai-nilai kebangsaan dalam 

kehidupan bermasyarakat, bernegara, dan berbangsa. Hal ini 

sejalan dengan gagasan Kartodirdjo (1987: 205) bahwa

	

Pengalaman kolektif yang telah diobyektivasikan sebagai 

gambaran sejarah kecuali merupakan unit kesadaran kolektif 

juga dapat dipadang seperti apa yang disebut oleh Durkheim  

“collective representation”, yaitu suatu konstektur makna-makna 

yang mempunyai niali (validitas) obyektif bagi golongan atau 

nasion yang bersangkutan. Dengan demikian jelaslah bahwa 

sejarah mempunyai fungsi komunikatif dan integratif.

   

Berkenaan dengan itu menarik untuk dikaji, yakni pertama 

mengapa kita sering mengabaikan sejarah sebagai sekolah 

moral atau kebajikan politik dalam kehidupan bermasyarakat 

maupun bernegara sehingga muncul gejala perulangan 

kekerasan, bahkan masyarakat hantu maupun balkanisasi 

selalu membayangi kita? Kedua, langkah-langkah strategis 

apa yang bisa dilakukan agar fungsi sejarah sebagai sekolah 

moral bisa berjalan secara optimal? Kajian terhadap kedua 

masalah ini sangat penting, tidak hanya untuk memahami latar 

belakang ketidakberfungsian sejarah sebagai sekolah moral, 

tetapi juga untuk menemukan solusinya. Dengan demikian, 

sejarah sebagai sekolah moral bisa bersifat fungsional, baik 

pada tataran individual, masyarakat maupun negara.

Sejarah sebagai Sekolah Moral 

Sejarah tidak saja berarti peristiwa yang terjadi di 

kelampauan yang telah lewat untuk selamanya, tetapi bisa 

pula bermakna ilmu tentang masa lalu. Sejarah sebagai ilmu, 

dia mencoba menjelaskan dan atau mencandrakan masa lalu 

secara representatif, retrospektif, dan metodologis (mengikuri 

aturan-aturan genre kesejarahan) sehingga melahirkan suatu 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

61JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

narasi yang bisa dipertangungkanjawabkan secara akademik 

(Eaglestone, 2003; Purwanto, 2006). Narasi ini sangat penting, 

mengingat bahwa

	

Peristiwa-peristiwa berlangsung satu arah – ke depan – tetapi 

dipelajari dan ditulis dengan arah yang berbeda – ke belakang. 

Sejarah adalah sesuatu yang retrospektif. … waktu ditunjukan, 

detail dipilih dan disoroti, tindakan dipusatkan, dan hubungan-

hubungan disederhanakan, tidaklah untuk mengubah dengan 

sengaja … peristiwa-peristiwa tetapi untuk … memberinya 

makna. Sejarah tersusun atas peristiwa-peristiwa yang penting. 

Tentu saja, tidak semua pengetahuan historis yang dimiliki 

seorang sejarawan dituliskan, tetapi peristiwa-peristiwa di 

masa silam selalu dilihat, dijelaskan dan direpresentasikan 

secara retrospektif (Eagelstone, 2003: 28-29).

Walaupun penulisan sejarah bersifat pengeditan, namun 

dia terikat pada tujuan, yakni sebagai sarana pembelajaran 

bagi manusia, terutama pada sistem persekolahan. Gagasan ini 

tidak bisa dilepaskan dari adanya kenyataan bahwa 

Selain dari teologi, sejarahlah yang paling baik mengajarkan 

budi pekerti karena menimbulkan sikap rendah hati di 

hadapan kemampuan kita yang terbatas untuk mengetahui 

dan rasa takjub di hadapan luasnya sejarah manusia. Sejarah 

sendiri menyangkut persoalan kesinambungan dan perubahan 

yang daripadanya kita dapat belajar. Kita tentu tidak ingin 

mengulangi kesalahan-kesalahan yang telah diperbuat pada 

masa lalu. Sedangkan keberhasilan tentu perlu dicontoh dan 

kalau bisa ditingkatkan lagi (Adam, 2006: vii).

Wineburg (2006) memberikan jawaban yang menarik 

terhadap pertanyataan, “Mengapa belajar sejarah?”, yakni:

 	

Bahkan ide bahwa pengetahuan sejarah sebaiknya berperan 

seperti bank berbagai contoh untuk merenungkan masalah-

masalah masa kini mendapat tantangan. Semakin banyak kita 



Nengah Bawa Atmadja

62 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

tahu mengenai masa lalu … semakin hati-hati kita seharusnya 

dalam menarik analog dari masa lalu. Pengetahuan sejarah 

… dapat memutuskan hubungan kita dengan masa lalu, dan 

membuat diri kita sendiri tidak ada hubungannya sama sekali 

dengan orang-orang yang kita pelajari.

Shariati (1984) memberikan pula apresiasi yang tinggi 

terhadap sejarah dalam konteks bagaimana suatu masyarakat 

maupun negara menumbuhkembangkan dirinya ke masa 

depan yang lebih baik.

Suatu bangsa yang telah mencapai rasa kesadaran diri di 

bidang budaya dan sejarah pasti akan mampu mengubah 

keadaannya yang jumud dan terbelakang, dekadensi mental 

dan spiritualnya, menjadi keadaan yang dinamik dalam 

membangun serta mencipta dan menjadi keadaan yang 

penuh kreativitas moral, spiritual dan sosial. Bangsa seperti 

ini memiliki kemampuan yang dibutuhkan untuk mengubah 

apa yang dimilikinya di bidang kultural dan material yang 

statik dan membusuk menjadi bentuk-bentuk dan makna yang 

kreatif dan membangkitkan (Shariati, 1984: 146-147).

Sejarah memuat banyak pelajaran berharga yang berkait

an dengan aspek kultural, spiritual, material, dan struktural. 

Dengan meminjam Geerĵ (1999) dan Kleden (1999) bisa 

pula dikatakan bahwa sejarah adalah bank yang menyimpan 

aneka model of (aspek kognisi) dan model for (aspek evakluatif) 

bagi tindakan manusia dalam kehidupan bermasyarakat dan 

bernegara dalam konteks kekinian. Di dalamnya mencakup 

bagaimana “…  mengubah keadaannya yang jumud dan 

terbelakang, dekadensi mental dan spiritualnya, menjadi 

keadaan yang dinamik dalam membangun serta mencipta 

dan menjadi keadaan yang penuh kreativitas moral, spiritual 

dan sosial (Shariati, 1984: 146). Gagasan ini bertalian dengan 

adanya kenyataan bahwa “… sejarah mempunyai dua wajah 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

63JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

yang berlawanan: beradab dan biadab, menciptakan dan 

menghancurkan, melahirkan dan mematikan” (Morin, 2005: 

92). Begitu pula Hegel (2005) menyatakan, bahwa sejarah 

tidak semata-mata bisa dilihat sebagai pentas kekerasan, tetapi 

merupakan pula pentas kebahagian masyarakat, kebijaksanaan 

negara, dan kebijaksanaan individu.

Apabila manusia  bisa memutuskan dirinya dengan masa 

lalu, dalam arti, mereka tidak meniru model of dan model for 

yang memuat kesalahan-kesalahan bagi penegakan nilai-nilai 

kemanusian, maka peluang bagi terciptanya suatu keadaan 

yang beradab sangat besar. Dengan demikian, tepat gagasan 

Kartodirdjo (2005: 140) bahwa “…. Historia magistra vitae – 

sejarah adalah guru kehidupan” (Kartodirdjo, 2005: 140). 

Begitu pula menurut Colingwood (2003: 121) bahwa sejarah 

adalah “… sekolah moral dan kebajikan politik”, atau menurut 

Hanaę (2003: 46), sejarah adalah media bagi “… pelajaran 
moral dari masa lalu“. Dengan rumusan yang lain, bisa pula 

dicermati gagasan Reiner (1997: 9) bahwa fungsi sejarah adalah 

menjadikan orang lebih bijaksana.

Gagasan bahwa sejarah bisa menjadikan orang lebih 

bijaksana, bisa dikaitkan dengan pandangan Konfusius (dalam 

Sutanto, 2004: 13-16) tentang bagaimana menjadi manusia yang 

bijaksana, yakni “… Kalau pisau diasah dengan batu, maka 

manusia diasah dengan manusia lainnya” (Sutanto, 2004: 16). 

Pembelajaran dengan cara mengasah diri dengan orang lain, 

bukan semata-mata bermakna bahwa kita belajar dari orang-

orang yang hidup sezaman dengan kita, melainkan bisa 

juga bermakna sebaliknya, yakni kita belajar, berdialog  atau 

mengasah diri  pada orang-orang yang hidup di sama lalu, 

dengan berbagai bentuk tindakan sosial yang mereka lakukan. 

Berkenaan dengan itu maka tepat gagasan Sutanto, 2004: 145), 

bahwa “… bukan manusia masa depan yang merupakan idola 



Nengah Bawa Atmadja

64 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

bersifat utopis” (Sutanto, 2004: 145), melainkan manusia yang 

hidup di kelampauan dengan berbagai tindakannya pada 

panggung sejarah, baik yang bersifat positif maupun negatif. 

Apa pun tindakan-tindakan mereka di masa lalu pada dasarnya 

merupakan model of dan model for bagi tindakan manusia dalam 

konteks kekinian. 

Apakah sasaran manusia dalam hal mengasah diri 

dengan sejarah atau tindakan generasi masa lalu? Jawaban 

atas pertanyaan ini bisa dikembalikan pada gagasan Konfusius 

tentang Hukum Perak, yakni “Jangan lakukan pada orang lain apa 

yang tidak ingin dilakukan pada kamu” (Konfusius dalam Daniel, 

2006: 133). Gagasan ini sangat penting, karena merupakan 

asas yang menggerakkan permainan aktor sejarah, mengingat 

bahwa aneka peristiwa sejarah yang berkaitan dengan konĚik 
maupun kedamaian bisa dikembalikan pada Hukum Perak. 

KonĚik terjadi karena manusia mengabaikan Hukum Perak, 
sebaliknya  kedamaian terwujud karena manusia taat Hukum 

Perak. Berkenaan dengan itu maka sasaran manusia dalam 

mengasah dirinya dengan sejarah adalah untuk menghayati 

Hukum Perak yang ada di balik  peristiwa sejarah, dan 

memakainya sebagai resep bertindak dalam konteks kekinian, 

sehingga manusia tidak terjerumus pada kesalahan yang sama 

secara berulang. Secara lebih umum dapat dikemukakan 

bahwa missi sejarah sebagai sekolah moral adalah humanisasi, 

yakni mengasah manusia agar menjadi manusia, bukan 

manusia self-centered maupun selfishness, tetapi manusia self-

realization yang bersifat utuh atau fully human (Sutanto, 2004: 

14). Dengan mengacu kepada Ra (2004) hal ini tercermin pada 

tindakan mereka, yakni tidak berpegang pada pikiran bawah 

sadar, melainkan menekankan pada pikiran sadar dan pikiran 

super sadar. 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

65JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Supermarket Sekolah Abad XXI11) 

Dengan mengacu kepada Amal (1998) sejarah umat 

manusia terus berkembang, dan saat ini telah mencapai suatu 

tahapan tertentu, yakni apa yang disebut tahap masyarakat 

informasi. Tahap ini ditandai oleh kemajuan teknologi 

informasi dan komunikasi sehingga ruang dan waktu yang 

memisahkan antara negara yang satu dan negara yang lainnya 

menjadi semakin sempit. Menurut Omahe (2005) antara negara 

yang satu dan negara yang lainnya tidak lagi mengenal tapal 

batas, sehingga  terjadi globalisasi, dalam arti, negara-negara 

di dunia menjadi satu sehingga membentuk kampung global 

(global village). Berkenaan dengan itu maka masyarakat modern 

(industri), secara lambat laun bergeser ke arah masyarakat 

posindustri atau posmodern (Riĵer dan Goodman, 2004; 
Piliang, 2004, 2004a, 2006).

 Globalisasi bukan bersifat neteral, melainkan penuh 

dengan muatan ideologi. Ideologi yang paling penting adalah 

ideologi pasar (Steger, 2005). Dengan meminjam gagasan 

Thompson (2003: 17) ideologi pasar berarti suatu sistem berpikir 

dan sistem kepercayaan terhadap pasar yang menentukan 

praktik-praktik simbolik  yang berhubungan dengan tindakan 

sosial maupun politik. Ideologi pasar bisa pula disebut dengan 

istilah agama pasar (Daniel, 2006; Maguire, 2000). Agama 

pasar bermakna bahwa manusia percaya terhadap pasar 

sebagai kekuatan yang mampu memberikan keselamatan dan 

1  Pemakaian istilah abad XXI mengacu kepada gagasan Prof. Dr. Lester Thurrow 

sebagaimana dikutip Mochtar Buchori (2001) yang menyatakan bahwa abad XX 

berakhir dengan selesainya perang dingin selama 44 tahun. (Juli 1945 – Novem-

ber 1989). Pada saat ini umat manusia di dunia tecekam oleh ketakutan perang 

dingin dengan persenjataan modern yang mengerikan. Abad XXI sudah dimilai 

pada bulan Januari 1993, ketika Pasar Bersama Eropa (European Common Mar-

ket) terbentuk secara resmi. Hal ini merupakan tonggak bahwa umat manusia mu-

lai melihat kemungkinan tercapainya kehidupan yang damai dan sejahtera untuk 

segenap bangsa.



Nengah Bawa Atmadja

66 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

kesejahteraan bagi manusia. Kepercayaan ini mempengaruhi 

tindakan manusia, seperti tercermin pada ritual belanja pada 

tempat suci agama pasar, yakni pasar, dengan menggunakan 

sarana yang paling penting, yakni uang. Berkenaan dengan itu 

manusia mendewakan uang sehingga melahirkan daulat uang 

atau lazim pula disebut moneytheism. Agama pasar dikendalikan 

dan disebarluaskan oleh negara-negara kapitalisme global, 

yakni Amerika Serikat, Inggeris, Jerman, Jepang, dan lan-

lain. Dengan cara ini lahirlah imperialisme gaya baru, yakni 

imperialisme pikiran, imperialisme kebudayaan, imperialisme 

dapur atau imperialisme  keuangan (Tabb, 2006; Atmadja, 

2007; Anderson, 2005; Jhamtami, 2005a; Nugroho, 2005; 

Herĵ, 2004; Wibowo, 2005 ). Imperialisme pikiran sangat kuat 
pengaruhnya, karena dia menguasai pikiran, yang sekaligus 

berarti pula dia mengusai tindakan manusia. Pikiran adalah 

tempat menyimpan kebudayaan – model of dan model for 

yang berfungsi sebagai resep bertindak bagi manusia dalam 

kehidupan bermasyarakat dan bernegara. 

Apalagi adanya kenyataan bahwa negara-negara 

kapitalisme global sangat cerdik, karena mereka tidak saja 

memproduksi barang dan jasa, tetapi yang lebih penting adalah 

memproduksi hasrat lewat iklan pada aneka media komunikasi 

kebudayaan, yakni  TV, majalah, surat kabar, dan lain-lain. Iklan 

secara terus-menerus mengajak, membujuk, mempengaruhi, 

bahkan meneror manusia agar terus mengkonsumsi barang 

yang ditawarkannya (Korten, 2002; Burton, 2007).

Para pengiklan memupuk dan membentuk budaya budaya 

konsumen berusaha untuk membiasakan kita kepada 

gagasan bahwa dengan mempertukarkan energi kehidupan 

kita dengan sejumlah uang yang diperlukan untuk membeli 

produk-produk mereka, maka kita bisa memenuhi harapan 

kita untuk “kekusaan, kebahagiaan, keamanan, penerimaan 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

67JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

dalam pergaulan, sukses, prestasi dan nilai pribadi” (Korten, 

2002: 260).    

Manusia sangat mudah dipengaruhi oleh iklan, karena 

dalam berperilaku manusia tidak semata-mata dipengaruhi 

oleh pikirannya, tetapi juga dipengaruhi oleh hasrat, yakni 

hasrat akan kekusaan, kebahagiaan, keamanan, penerimaan 

dalam pergaulan, sukses, prestasi dan nilai pribadi. Begitu 

pula menurut agama Hindu, bahwa faktor penggerak 

tindakan manusia adalah kama, yakni keinginan, nafsu atau 

hasrat (Atmadja, 2007; Zaehner, 1992; Prabhavananda, 2006). 

Pada saat kama  ditaklukkan oleh iklan dan atau barang yang 

mereka saksikan pada ruang publik, maka pikiran manusia 

akan tergoda untuk memilikinya. Dengan demikian, teror 

halus yang dilakukan oleh iklan maupun pameran barang 

yang berseliweran pada ruang publik, mengakibatkan  

manusia  terjebak pada perasaan kekurangan yang kronis 

Untuk memenuhinya, maka manusia bergantung pada pasar 

dan uang, sehingga manusia pun patuh pada daulat pasar dan 

daulat uang.

Pasar yang paling penting bagi kehidupan manusia, bukan 

pasar tradisional, melainkan supermarket atau  superpasar, 

mall, dan hipermarket. Gejala ini terlihat dari adanya kenyataan 

bahwa kota-kota di Indonesia, penuh dengan mall atau 

supermarket. Supermarket memiliki keturunan, yakni toserba 

(toko serba ada), waserba (warung serba ada) atau minimarket 

yang  tersebar pada jalan-jalan utama di kota, bahkan sampai 

ke pelosok desa. Hal ini bertalian dengan pentingnya fungsi 

supermarket maupun  hipermarket bagi manusia, yakni 

Sebagai sebuah pasar, hipermarket tidak lagi sekedar arena 

transaksi, tetapi juga sebagai tempat akulturasi, tempat 

belajar, tempat berguru; tempat mencari nilai-nilai; tempat 



Nengah Bawa Atmadja

68 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

membangun citra diri; tempat merumuskan eksistensi diri; 

tempat mencari makna kehidupan; tempat pertapaan (mencari 

kesenangan, menghilangkan stres); tempat terapi jiwa (mencari 

kesenangan, kegairahan, kegembiraan) serta tempat upacara 

ritual abad ke-21 – fashion show, opening ceremony, lauching 

ceremony (Piliang, 2004: 274).    

Dengan berpagang pada gagasan ini tampak bahwa, pertama, 

supermarket adalah pasar, dan sekaligus juga produk dan 

simbol kahadiran sistem ekonomi kapitalisme global pada 

suatu areal. Kedua, supermarket adalah tempat menyimpan 

kebudayaan abad XXI – era posmodern, termasuk di 

dalamnya aneka ideologi yang tersembunyi di baliknya, yakni 

ideologi pasar atau agama pasar, konsumerisme, hedonisme, 

materialisme, penampilanisme, wajahisme atau citraisme.  

Ketiga, jika seseorang berkunjung ke supermarket, baik dengan 

tujuan berbelanja maupun rekreasi, maka secara disadari 

maupun tidak disadari, mereka tidak saja mengkonsumsi 

barang yang ditawarkan oleh supermarket, tetapi mereka 

mengadopsi ideologi, nilai atau isme yang ada di baliknya, 

ideologi pasar, konsumerisme, hedonisme, materialisme, 

penampilanisme, wajahisme atau citraisme. Hal ini akan 

tercermin pada sikap dan tindakan mereka dalam kehidupan 

bermasyarakat, yakni mendewakan uang, pasar, nafsu, hasrat, 

penampilan, dan citra.

Dengan demikian, supermarket tidak saja pusat 

kebudayaan abad XXI, tetapi juga sekolah abad XXI.  

Supermarket berhasil secara baik, karena bisa memanfaatkan 

hakikat manusia sebagai homo complexus yang di dalamnya 

mencakup ciri-ciri sebagai berikut.  



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

69JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

	 Sapiens 	 dan 	 demens

	 (rasional 	 dan 	 tak masuk akal)

	 Faber 	 dan	 ludens

	 (pekerja 	 dan 	 pemain)

	 Empiricus 	 dan 	 imaginarius

	 (empiris 	 dan 	 imajinatif)

	 Economicus 	 dan 	 cosumans

	 (ekonomis 	 dan 	 konsumeris)

	 Prosaicus 	 dan 	 poeticus

	 (prosais 	 dan 	 puitis) 

(Morin, 2005: 65)

Dimensi-dimensi yang bertentangan ini, secara ber

komplementer dijelaskan oleh Morin (2005: 65) secara baik 

sebagai berikut.

Manusia tidak hidup berkat rasionalitas dan teknologi 

saja. Manusia memperluas dirinya, memberikan dirinya, 

menyerahkan dirinya pada tarian, trans, mitos, sihir, dan ritus. 

Ia percaya pada nilai pengorbanan. Ia mengabdikan hudupnya 

untuk mempersiapkan diri bagi kehidupannya yang lain, di 

balik kematian. Di mana-mana  manusia terlihat dalam aktivitas 

intelektual, praktis, dan teknik yang menjadi intelegensi 

rasional-empiris; di mana-mana perayaan, upacara-upacara, 

kultus, kerasukan, pemujaan, pemborosan, ‘konsumsi’, menjadi 

bukti Homo ludens, poeticus, consumans, imaginarius, demens. 

Permainan festival, aktivitas ritual bukanlah semata-mata 

kegiatan selingan untuk menyegarkan diri agar orang kembali 

siap bagi hidup keseharian dan pekerjaannya. Kepercayaan 

pada dewa-dewa dan ide-ide tidak dapat direduksi sebagai 

ilusi atau tahyul. Kepercayaan Ada hubungan tersembunyi 

antara jiwa, efeksi, sihir, mitos, dan agama. Ada kesatuan dan 

dualisme antara Homo faber, Homo ludens, Homo sapiens, dan 

Homo demens. Perkembangan proses pembelajaran rasiponal-

empiris-teknis tidak pernah meniadakan pengetahuan puitis, 

magis, mistis, simbolis manusia.



Nengah Bawa Atmadja

70 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Hakikat manusia sebagai homo complexus secara cerdik 

diperalat dan dikembangkan oleh negara-negara kapitalisme 

global, dengan cara menghadirkan supermarket. Supermarket 

tidak saja sebagai pusat perbelanjaan, tetapi juga sebagai 

sekolah. Adapun bentuk-bentuk pelajaran yang mereka 

dapatkan di supermarket sebagai berikut.

Supermarket Sekolah Homo Consumer

Fungsi utama supermarket adalah sebagai pasar, sehingga 

pelajaran paling utama dan paling pertama yang didapat 

pengunjung supermarket adalah pembentukan homo consumer 

(consumans). Pelajaran homo cosumer tercermin pada penataan 

dan pemameran barang yang dipasarkan oleh supermarket. 

Pelayan wanita dengan daya tarik modal tubuhnya, menambah 

daya tarik bagi pengunjung untuk masuk ke supermarket 

yang sekaligus berarti pula memperkuat pengembangan homo 

consumer pada supermarket. Begitu pula  supermarket selalu 

menawarkan aneka barang dengan jenis, bentuk, mode, dan 

kualitas, dan harga yang sangat beragam, sehingga segenap 

lapisan masyarakat  bisa berbelanja maupun ‘bersekolah’ pada 

supermarket.  

Barang-barang yang dijual oleh supermarket terus 

diperbaharui guna mengikuti, dan atau memaksa secara 

halus agar konsumen menyesuaikan seleranya dengan 

kebaharuan. Manusia terjebak untuk terus mengkonsumsi 

sesuatu yang baru, tidak semata-mata karena manusia adalah 

homo consumer, tetapi juga karena manusia adalah pabrik atau 

mesin hasrat. Mereka selalu memproduksi hasrat, yakni hasrat 

akan kebaruan. Secara psikologis manusia juga sangat takut 

akan ketuaan, dan gampang bosan terhadap barang yang telah 

dmilikinya. Hal ini memberikan kemudahan bagi supermarket 

untuk membentuk homo consumer yang patuh, tercermin pada 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

71JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

tindakan mereka yang selalu ingin mengkonsumsi barang baru 

yang tersedia di pasar (Atmadja, 2007).

Supermarket Sekolah Homo Demens 

Selain mengembangkan homo consumer, supermarket 

juga memupuk dan memperalat homo demens. Dalam arti, 

karakter manusia yang mudah tergelincir pada tindakan tidak 

masuk akal atau lebih menggunakan emosi daripada akal 

sehat, terus ditumbuhkembangkan atau bahkan disatukan 

dengan pengembangan homo consumer. Betapa hebatnya 

pengembangan homo demens pada supermarket, dapat dicermati 

pada perilaku manusia, yakni acap kali tidak masuk akal dalam 

mengkonsumsi sesuatu. Dengan demikian, manusia tidak bisa 

berpikir sehat atau terjerat pada hasrat, karena mereka  tidak 

dapat membedakan antara kebutuhan dan keinginan atau 

dalam mengkonsumsi sesuatu mereka lebih mementingkan 

nilai simbolik daripada nilai guna.

Homo demens dalam konteks kesukaan manusia melaku

kan pengorbanan dan ritual juga dikembangkan dan sekaligus 

dieksploitasi oleh supermarket. Gejala ini tercermin pada ritual 

belanja, yakni penuh ketelitian, disertai dengan pengorbanan 

waktu maupun uang guna membeli apa yang mereka inginkan. 

Begitu pula barang-barang yang dijual di supermarket banyak 

yang memiliki hubungan langsung maupun tidak langsung 

dengan hakikat homo demens. Misalnya, supermarket lazim 

menjual peralatan ritual, yakni dupa dengan merek dan harga 

yang beragam. Hasrat mempersembahkan sesuatu yang terbaik 

kepada Tuhan atau dewa-dewa sebagaimana terlihat pada 

masyarakat Bali, dilayani lewat penjualan buah-buahan impor. 

Dengan cara ini disadari maupun tidak disadari, supermarket 

mengajarkan orang Bali untuk tunduk kepada negara-negara 

kapitalisme global sehingga terjadi imperialisme perut.



Nengah Bawa Atmadja

72 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Supermarket Sekolah Homo Ludens   

Supermarket melembagakan pula homo ludens, 

mengingat bahwa banyak pengunjung supermarket, bukan 

untuk berbelanja, melainkan untuk bermain-main, melakukan 

pertapaan  (mencari kesenangan, menghilangkan stres) atau 

menemukan terapi jiwa (mencari kesenangan, kegairahan, 

kegembiraan). Berkenaan dengan itu banyak supermarket 

menyediakan arena bermain bagi anak-anak sehingga 

pengembangan hakikat manusia sebagai homo ludens dan homo 

consumer berlangsung secara simultan dan diberlakukan sejak 

manusia berada pada masa kanak-kanak. Pencapaian sasaran 

ini berlangsung dengan mudah, karena anak-anak yang berada 

dalam proses menjadi sehingga belum mantap mengadopsi ni

lai-nilai yang berlaku. Mereka terikat kuat pada hasrat sehing

ga mudah terseret oleh pasar. Apalagi kemampuan anak untuk 

memaksa orang tua agar memenuhi hasratnya, dan orang tua 

pun sering mengalah, karena sayang kepada anaknya. Aspek 

psikologis ini dimanfaatkan secara cerdik oleh supermarket 

lewat penyediaan arena belanja dan atau arena bermain bagi 

anak-anak. Dengan demikian, tidak mengherankan jika anak-

anak merupakan basis bagi pembentukkan homo cosumer di 

masa kini maupun di masa depan, yang sekaligus berarti pula 

bahwa mereka sangat bermanfaat bagi peningkatkan produksi 

kapitalis yang didukung oleh negara-nagara kapitalis global 

(Nugroho, 2001). 

Namun, siapa pun yang sering berkunjung ke 

supermarket, secara disadari maupun tidak disadari, dapat 

mengakibatkan  selalu merasakan dirinya kekurangan akan 

suatu barang. Kemunculan gejala ini disebabkan oleh adanya 

kepiawian supermarket dalam hal menawarkan aneka jenis 

barang yang tertata secara baik, dengan sistem pelayanan 

terbuka  sehingga egoisme manusia betul-betul bisa disalurkan 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

73JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

lewat pemilihan barang secara bebas sesuai dengan hasratnya. 

Belum terhitung lagi adanya pameran barang yang dikenakan 

oleh pengunjung lainnya sehingga orang menirunya dengan 

cara membeli barang yang ada di supermarket. Gejala ini 

munculnya ketagihan untuk berkunjung ke supermarket, 

dan terus berkembang ke arah gila belanja.  Kegilaan ini bisa 

berkaitan dengan homo ludens  dalam konteks penguatan budaya 

tontonan, wajahisme, penampilanisme atau citraisme. Dalam 

arti, supermarket mengajarkan kepada pengunjung agar terus-

menerus meningkatkan kualitas wajah, citra atau penampilan 

dirinya  agar tampak cantik, ganteng, menarik, modern, dan 

bergaya, dengan cara mengkonsumsi aneka barang yang dijual 

di supermarket. Jika hal ini bisa dipenuhi, maka setiap orang  

akan merasakan dirinya sebagai pemain yang enak ditonton 

oleh orang lain, dan sekaligus juga sebagai subjek yang merasa 

puas menonton orang lain yang berlalu lalang di supermarket 

maupun ruang publik lainnya.

Supermarket Sekolah Homo Imaginarius 

Penumbuhkembangan homo consumer, homo demens, dan 

homo ludens berlanjut pada pembelajaran manusia sebagai 

homo imaginarius - manusia berimajinasi. Dengan meminjam 

gagasan Tedjoworo (2001) hal ini mengandung makna bahwa 

orang yang berkunjung ke suatu supermarket tidak henti-

hentinya membentuk suatu gambaran, citra atau imaji pada 

pikirannya, bahwa alangkah cantik, ganteng atau bergayanya 

jika mereka mengkonsumsi barang-barang yang dijual pada 

supermarket. Begitu pula mereka bisa berimajinasi menjadi 

seperti orang lain, yakni bintang iklan dan sinetron, tetangga, 

teman sekantor atau orang-orang yang berpenampilan cantik, 

ganteng atau bergaya seperti mereka jumpai di supermarket. 

Apa pun yang diimajinasikan, maka supermarket bisa 



Nengah Bawa Atmadja

74 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

melayaninya dengan baik, sehingga supermarket tidak saja 

membelajarkan manusia agar menjadi homo imaginarius, tetapi 

juga mewujudkannya lewat pengkonsumsian barang yang 

dijualnya secara melimpah.

Hakikat manusia yang lainnya, yakni homo economicus, 

homo rasional dan homo faber, mendapatkan pula pembelajaran 

pada supermarket. Gejala ini dapat dicermati pada barang 

yang ditawarkan pada supermarket, yakni aneka teknologi 

dan atau produk yang memberikan kenyamanan, kemudahan 

dan kepraktisan bagi kehidupan manusia dalam menangani 

suatu kegiatan. Harga barang adalah pasti sehingga tidak 

membutuhkan ritual tawar-menawar yang jelimet. Bahkan pada 

jenis barang tertentu, bisa lebih murah harganya daripada di 

pasar lainnya, sehingga secara ekonomis bisa menguntungkan  

konsumen. Begitu pula persediaan barangnya belimpah dilihat 

dari jenis dan merek, sehingga konsumen lebih ekonomis 

dilihat dari curahan waktu yang digunakan untuk berbelanja 

di supermarket, daripada di tempat lainnya. 

  

Supermarket Sekolah Moneytheisme

Apa pun bentuk pembelajaran yang dikembangkan oleh 

supermarket, tidak bisa dilepaskan dari uang. Uang  sangat 

penting bagi manusia modern (Suhartono, 2007), karena 

apapun yang mereka konsumsi, di supermarket maupun 

pasar yang lainnya dalam konteks hakikat manusia sebagai 

homo complexus, mutlak memerlukan uang. Pemberlakuan 

kapitalisme dengan ideologi yang ada di baliknya, yakni 

ideologi pasar, mengakibatkan manusia patuh pada daulat 

pasar dan daulat uang. Berkenaan dengan itu maka uang 

sebagai alat tukar berubah maknanya, yakni menjadi tujuan 

hidup, bahkan didewakan sehingga melahirkan moneytheisme.  

Kesemuanya ini tidak bisa dilepaskan dari asas atau roh 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

75JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

kapitalisme, yakni keserakahan. Gagasan ini sejalan pendapat 

Thurow sebagaimana dikutip Aburdene (2006: 220) bahwa 

keserakahan adalah “… keinginan untuk memiliki ‘lebih’, 

berapa pun yang telah dimilikinya, keserakahan adalah 

keinginan manusia untuk membuat kapitalisme berfungsi”. 

Hal ini berpadu dengan aneka motivasi, yakni “.. prestasi, 

sukses, kepuasan, keamanan, dan menciptakan kehidupan 

yang lebih baik” (Aburdene, 2006: 220)). Keserakahan dan 

motivasi ini merasuk ke  dalam hasrat maupun pikiran manusia, 

yang sekaligus  memperkuat dan memperalat homo complexus, 

sehingga manusia tidak saja serakah terhadap barang, tetapi 

juga serakah akan uang. Sebab, kejayaan ideologi pasar atau 

agama pasar menimbulkan implikasi bahwa dengan uang apa 

pun bisa dibeli lewat pasar, termasuk di dalamnya supermarket 

dan keturunannya. 

Dengan demikian, supermarket sebagai sekolah abad 

XXI, bekerja sama dengan iklan, secara cerdik memanfaatkan 

hakikat manusia sebagai  homo complexus guna mewujudkan 

manusia yang menjunjung tinggi budaya konsumen, pasar 

(ideologi pasar, agama pasar), tontonan, dan citra yang 

berlandaskan pada keserakahan. Keserakahan merupakan 

karakteristik atau jati diri manusia abad XXI. Keserakahan 

yang ditumbuhkembangkan lewat supermarket, baik 

sebagai pusat kebudayaan, pasar maupun sekolah abad XXI, 

mengingat bahwa keserakahan adalah tulang punggung 

bagi kelangsungan hidup supermarket. Hal ini diwujudkan 

secara simultan, dan diajarkan tanpa pembatasan umur, 

jenis kelamin, dan strata sosial, sehingga supermarket selalu 

ramai pengunjungnya. Kondisi  ini bermakna bahwa proses 

dan hasil pembelajaran yang dilakukan oleh supermarket 

dalam konteks penumbuhkembangan manusia yang serakah, 

sangatlah  efektif dan luas jangkauannya, karena orang yang 



Nengah Bawa Atmadja

76 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

bersekolah di supermarket berasal dari segenap lapisan 

masyarakat. Dengan demikian, supermarket sebagai sekolah 

abad XXI, tidak akan kehabisan murid yang secara tekun 

mengikuti pembelajarannya, sehingga tujuan supermarket 

untuk menanamkan budaya konsumen, pasar, totonan, dan 

citra yang berlandaskan pada keserakahan terhadap barang, 

uang, kekuasaan, dan prestise akan berhasil secara optimal 

dan berkelanjutan.

Supermarket Memarginalkan Sejarah 

Keberhasilan supermarket atau dalam arti luas, yakni 

sistem ekonomi kapitalis menanamkan nilai, sikap, dan 

perilaku yang terkait dengan budaya konsumen, pasar, totonan, 

dan  citra yang berlandaskan pada keserakahan memunculkan 

tantangan hebat bagi posisi sejarah sebagai sekolah moral 

bagi kehidupan manusia. Kondisi ini dapat dicermati pada 

kemunculan beberapa gejala sosial budaya dalam kehidupan 

bermasyarakat maupun bernegara sebagai berikut.

Hanya Meminta Enggan Memberi pada Negara

Sebagaimana dipaparkan di atas, fungsi sejarah adalah 

bank tempat menyimpan model of dan model for bagi kehidupan 

bermasyarakat dan bernegara. Hal ini terlihat misalnya pada 

tindakan aktor sejarah yang bersedia mengorbankan jiwa 

raganya untuk membela nilai-nilai kebangsaan atau patriotisme, 

sehingga mereka diberikan label pahlawan. Tindakan mereka 

adalah model of dan model for yang sangat baik, di mana orang 

memberikan, bahkan mengorbankan jiwa raganya, tanpa 

mengharapkan imbalan apa yang bisa diberikan oleh negara 

kepadanya. Dalam konteks kekinian, maka apa yang dilakukan 

oleh para pahlawan sebagaimana yang tercatat pada sejarah, 

merupakan sekolah moral yang tetap berkontekstual secara 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

77JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

berkelanjutan.

Namun, bersamaan dengan menguatnya ideologi 

pasar, budaya konsumen termasuk di dalamnya hedonisme, 

wajahisme, penampilanisme, dan citraisme yang berlandaskan 

pada kererakahan, yang berujung pada penggunaan pasar 

– supermarket sebagai tempat suci dan sekaligus tempat 

bersekolahnya, maka uang berfungsi sangat penting bagi 

kehidupan manusia. Uang adalah sarana ritual dalam konteks 

perayaan hasrat, konsumerisme, dan citra, bertempat pada 

tempat suci agama pasar, yakni pasar atau supermarket. Uang  

berubah fungsinya, yakni tidak lagi hanya sebagai alat untuk 

berjual-beli, tetapi juga sebagai tujuan hidup, bahkan dewa bagi 

manusia sehingga melahirkan moneytheisme. Atau, sebagaimana 

tulisan pada baju kaos oblong yang dipakai oleh penyiar Bali TV 

– Acara Tembang Bali, secara baik menyatakan “Money Nomor 

One.” (Bali TV, Rabu, 11-4-2007). Moneytheisme maupun Money 

Monor One, bermakna sama, yakni uang sangat penting bagi 

kehidupan manusia, sehingga uang adalah dewa atau nomor 

satu, sehingga setiap orang selalu berusaha mengumpulkan 

uang sebanyak-banyaknya, dalam tempo  sesingkat-singkatnya, 

dan dengan cara yang semudah-mudahnya.  Akibatnya, orang  

“… gandrung menuntut apa yang dapat diberikan negara-

bangsa untuk dirinya dan, sebaliknya, enggan memikirkan apa 

yang dapat dipersembahkan untuk negara-bangsa” (Piliang, 

2005: 287). 

Kenyataan ini memberikan petunjuk bahwa ungkapan 

John F. Kennedy bahwa “… Jangan bertanya tentang apa yang 

bisa diberikan oleh negara kepadamu, tapi apa yang bisa kamu 

berikan kepada negara” (Sutanto, 2004: 149) semakin kehilangan 

makna kontekstualnya. Begitu pula pengakuan seorang 

Veteran, yakni Tasmo Soberoto (88), lima kali ikut pertempuran 

sehingga mendapatkan aneka anugrah bintang penghargaan 



Nengah Bawa Atmadja

78 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

dan piagam dari negara (Bintang Gerilya, Penghargaan 

Perang  Kemerdekaan I dan II, serta Satya Lencana Gerakan 

Operasi Militer II dan V) menyatakan, bahwa “… Waktu itu 

kami ini hanya berjuang dan enggak pernah berpikiran mau 

cari pamrih. Pokoknya berjuang bagaimana cara penjajah dan 

pemberontak bisa pergi dari Tanah Air. Setelah itu, ya balik 

jadi rakyat biasa,” (Kompas, Selasa, 17 April 2006: 1), hanyalah 

kisah masa lalu tanpa makna dalam konteks kekinian. 

Gagasan seperti ini hanya ada pada teks ideal, dan semakin 

langka pada teks sosial, baik dalam  kehidupan bermasyarakat 

maupun bernegara. Teks ideal tersebut disapu oleh kuatnya 

pengaruh ideologi pasar yang berintikan pada keserakahan. 

Bahkan yang tidak kalah pentingnya, pemberlakuan ideologi 

pasar mengakibatkan hal yang sebaliknya, yakni orang tidak 

sekedar mempertanyakan apa yang bisa  diberikan oleh negara 

– jika tidak ada, maka tidak menimbulkan masalah, melainkan 

terjadi hal yang lebih drastik, yakni orang selalu  lebih banyak 

meminta dan terus meminta, sehingga, jika ada kesempatan, 

maka mereka mengeruknya guna memenuhi hasratnya 

yang tidak pernah berkahir. Dengan demikian, meminjam 

Kartodirdjo (1987: 22-23) terjadilah suatu kondisi yang kritis, 

yakni idealisme dan aspirasi mengenai tanah air dan bangsa 

menurun secara drastik, sehingga mereka lari ke penghayatan 

hidup yang dangkal, materialistis dan konsumerisme, dengan 

semboyan hanya untuk mengumpulkan fast and easy money 

(mencari uang yang mudah dan cepat). 

Mentalitas fast and easy money bisa berlanjut pada 

mentalitas berpikir jangka pendek ketimbang berpandangan 

jauh ke depan, mentalitas lebih memuja hasil daripada proses, 

dan  budaya informalitas (Piliang, 2005). Gejala ini dapat 

dilihat dari semaraknya korupsi di Indonesia. Bahkan korupsi 

berkembang menjadi suatu budaya bagi kalangan tertentu, 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

79JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

terutama di kalangan mereka yang memiliki kekuasaan. 

Begitu pula banyak orang menggunakan cara-cara irasional 

– hakikat manusia sebagai homo demens, misalnya mistik, 

dukun, jampi-jampi, bisikan paranormal, dan lain-lain dalam 

mewujudkan tujuan hidupnya, yakni kamaisme. Mereka bisa 

pula menggunakan budaya informalitas – homo ludens, terlihat 

misalnya pada tindakan memakai tenaga preman  dalam 

memperebutkan uang dan atau kekuasaan. Dengan demikian, 

premanisme berkembang dalam bidang ekonomi dan politik. 

Namun apa pun yang mereka lakukan, dapat dikembalikan 

pada proses dan hasil pembelajaran di supermarket, yakni 

mewujudkan manusia yang serakah  untuk mendapatkan uang 

yang banyak, secara mudah, dan dalam waktu yang singkat 

guna mewujudkan teks ideal yang digariskan pada budaya 

konsumen, pasar, tontonan, dan citra. 

Kemunculan Disintegrasi Sosial

Sejarah sebagai sekolah moral memperlihatkan bahwa 

solidaritas antarkelas dan atau antaretnik dalam melawan 

penjajahan sangat bermanfaat. Gejala ini terlihat misalnya 

pada Perang Jagaraga di Buleleng – abad ke XIX, tidak saja 

melibatkan elite politik tradisional, yakni keluarga raja  - Patih 

Jelantik, tetapi juga massa atau panjak, yakni petani, pedagang, 

kuli, dll. Begitu pula selain etnik Bali, etnik Bugis, Jawa, dan 

Madura yang bermukim di Kota Singaraja, ikut bergabung 

dalam perang Jagaraga. Solidaritas sosial yang mereka 

kembangkan, berhasil baik, terbukti dari adanya fakta sejarah  

bahwa Belanda mengalami kesulitan untuk menduduki 

Buleleng. Namun, karena solidaritas sosial internal  tidak 

didukung oleh kerajaan-kerajaan lainnya di Bali, maka Buleleng 

akhirnya jatuh ke tangan Belanda (Agung, 1989). Peristiwa 

seperti ini hampir dijumpai pada setiap sejarah dalam konteks 



Nengah Bawa Atmadja

80 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

perlawanan terhadap penjajahan. Hal ini merupakan bank 

model of dan model for yang sangat penting yang menunjukkan 

bahwa solidaritas adalah modal sosial yang berharga bagi 

pemertahanan kehidupan bermasyarakat dan bernegara. 

Kesadaran ini telah melembaga, tercermin pada kearifan sosial 

berbentuk  pepatah yang berbunyi  “bersatu kita teguh, bercerai 

kita runtuh.

	 Pembelajaran manusia lewat supermarket yang 

bertujuan menanamkan budaya konsumen, pasar, totonan, 

dan citra, termasuk di dalamnya hedonisme dan materialisme, 

berimplikasi luar biasa bagi kehidupan manusia. 

Ketika aspek materi menjadi penguasa dalam hidup dan 

mendominasi perilaku sehari-hari, seketika itulah kesejatian 

hidup mulai luntur. Tidak ada saudara tak ada warga sebangsa.  

Semua yang ada dalam pandangannya adalah musuh. Dalam 

hiruk pikuk kehidupan semua serba berpikir, jika bukan 

“kami” yang menguasai, tentu mereka yang mendapatkan. 

Kini semua orang nyaris berpikir demikian. Tanpa disadari, 

itulah yang makin memperlemah kesejatian hidup. 

Uang menjadi penentu segalanya. Nilai kemanusiaan 

kehilangan maknanya sebagai basis perilaku masa depan. Hari-

hari kita menghadapi kesuraman sebab nilai kemanusiaan 

tidak lagi dijadikan acuan bertindak, dan lebih ironis karena 

selain itu, kemanusiaan mulai dihancurkan  (Susetyo, 2007: 6). 

Dengan demikian, budaya konsumen,  pasar,  tontonan, 

dan citra tidak saja hidup subur pada pasar atau supermarket, 

tetapi meresap pula pada jaringan sosial. Akibatnya, berkem

bang meterialisme, hedonisme individualime, kelompokisme, 

dan etnosentrisme yang berujung pada penaęan individu, 
kelompok, dan etnik lain yang bermain pada ruang dan 

waktu yang sama. Berkenaan dengan itu muncul pengentalan 

faham kekitaan (kekamian) dan kemerekaan yang berlanjut 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

81JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

pada oposisi biner, misalnya orang Papua mengenal istilah 

Komin dan Amber (penduduk asli orang Papua yang berambut 

keriting, dan pendatang (Jawa, Bugis, dan Makasar berambut 

lurus). Pemilahan ini dikaitkan dengan penguasaan aset 

ekonomi, yakni Komin lebih unggul daripada Amber. Kondisi 

ini mengakibatkan kebencian Amber terhadap Komin yang 

berujung pada konĚik laten maupun terbuka, yang sekaligus 
berarti melemahkan solidaritas sosial dalam kehidupan 

bermasyarakat dan berbangsa  (Rathgeber ed., 2006; Akhmad, 

2005).

Gejala yang sama berlaku pada konĚik Ambon yang 
melibatkan orang Ambon melawan orang Bugis, Buton, 

dan Makasar (BBM). Sumber konĚik sangat kompleks, 
terkait dengan perebutan sumber daya ekonomi, kekuasaan, 

keterlibatan RMS, dan bercampur dengan sentimen agama. 

Unsur agama terlihat pada gejala bahwa RMS dikaitkan dengan 

Kristen sehingga RMS dipelesetkan menjadi Republik Maluku 

Serani/Kristen. Kondisi ini dilawan oleh orang Islam sehingga 

konĚik berubah menjadi konĚik bernuansa agama(Hadi et al. 

2007;  Trijono, 2001).

Ini secara tidak langsung menciptakan stigma buruk bahwa 

kelompok Kristen punya motif sparatris dan didukung 

oleh pihak asing yang menghendaki disintegrasi Indonesia. 

Bahkan pada taraf tertentu konĚik di Maluku disimplikasikan 
sebagai konĚik antara gerakan sparatis dengan loyalis NKRI. 
Kelompok-kelompok Muslim mengklaim sebagai pendukung 

NKRI sementara kelompok Kristen, dengan aęliasi ke 
RMS, merupakan gerakan sparatis yang mendukung suatu 

pemisahan dengan NKRI (Hadi et al. 2007: 169).

Dalam perspektif sejarah sebagai sekolah moral, konĚik 
Maluku sangat menarik, tidak semata-mata karena kompleksitas 

sumber konĚiknya, tetapi juga karena ada unsur keterlibatan 



Nengah Bawa Atmadja

82 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

pihak RMS. Gerakan sparatis RMS telah ada di Maluku pada 

tahun 1950-an. Negara telah berhasil memadamkan RMS. 

Kemunculan kembali RMS pada panggung konĚik di Maluku, 
menandakan bangsa Indonesia tidak mau belajar dari sejarah, 

sehingga RMS memiliki peluang untuk bangkit kembali. Begitu 

pula nasib etnik Cina di Indonesia acap kali menjadi objek 

kekerasan, bahkan boleh dikatakan berlangsung sepanjang 

sejarah. Peristiwa paling akhir dapat dilihat kekerasan terhadap 

etnik Cina yang berlangsung pada tahun 1998 – lazim disebut 

tragedi Mei 1998, menjelang keruntuhan Orde Baru (Wibowo 

ed., 2000). 

Penggunaan sejarah sebagai sekolah moral, tidak saja 

berkaitan dengan Sejarah Indonesia, tetapi bisa pula mengacu 

pada Sejarah Dunia. Peristiwa yang terjadi di Eropa Timur atau 

negara-negara Balkan yang melahirkan Balkanisasi – negara 

nasional terpecah-pecah menjadi negara-negera kecil atas dasar 

etnisitas, merupakan sekolah moral yang sangat penting bagi 

Indonesia.  Mengingat bahwa Negara Indonesia adalah negara 

multieknik, sehingga kejadian di Eropa Timur – terpecah-

belah menjadi negara-negara kecil karena etnonasionalime, 

merupakan model of dan model for yang sangat penting guna 

menghindarkan adanya Balkanisasi. Pendek kata, karena, sejarah 

sebagai sekolah moral belum digunakan secara optimal, maka 

tidak mengherankan jika masyarakat Indonesia sering kali 

menghadapi kesalahan yang sama, bahkan mengarah kepada 

Balkanisasi – OPM (Organisasi Papua Merdeka), sisa-sisa RMS 

di Maluku, dan lain-lain.  

Gejala yang sama muncul pula pada masyarakat Bali. 

Mereka melakukan pemilahan oposisi biner, yakni warga 

muwed (orang Bali) dan warga tamiu (pendatang dari luar 

Bali) (Atmadja, 2003, 2007). Walaupun orang luar tidak 

menguasai ekonomi orang Bali seperti di Papua, namun ada 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

83JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

kekhawatiran pada orang Bali, bahwa suatu ketika mereka 

mengalami nasib yang sama dengan orang Papua atau orang 

Batawi di Jakarta, yakni dimarginalkan oleh kaum pendatang 

dalam bidang ekonomi, sosial, budaya, dan politik. Akibatnya, 

orang Bali xenophobia terhadap pendatang, yang berujung pada 

pengembangan politik identitas, tercermin pada gerakan Ajeg 

Bali. Gejala ini bersifat positif bagi pengembangan identitas 

etnik Bali – melawan dampak budaya global, namun di balik itu, 

bisa memunculkan masalah, jika politik identitas melahirkan 

eksklusivisme. Gejala ini menyalahi nilai-nilai kebangsaan yang 

merupakan teks ideal yang terkandung pada sejarah sebagai 

sekolah moral. Lebih-lebih, jika oposisi biner - faham kekitaan 

dan kemerekaan, terus berlanjut yang satu men-the other-kan 

atau me-liyan-kan yang lainnya. Kondisi ini mengakibatkan, 

jika kelompok yang satu melakukan kekerasan terhadap yang 

lainnya, yakni mereka yang di-liyan-kan dianggapp sah adanya 

(Supriyono, 2004; Sitorus, 2004) – kasus Maluku, Poso, Aceh, 

dll.

Spiritualitas Modern 

Dengan mengacu kepada gagasan GriĜn (2005), 
modernisasi yang melanda masyarakat Indonesia, 

mengakibatkan kita menganut spiritualitas modern. Cirinya, 

manusia Indonesia terjebak pada individualime, dualisme 

dikotomik, futurisme, serta materialisme dan ekonomisme. 

Gejala krisis kebangsaan sebagaimana dipaparkan di atas, 

bisa pula dikembalikan pada berkembangnya spiritualitas 

modern. Misalnya, konĚik karena melemahnya solidaritas 
sosial maupun nilai-nilai kebangsaan, bertalian pula dengan 

penguatan spiritualitas modern, yakni individualime, dualisme 

dikotomik, serta materialisme dan ekonomisme. Dalam 

konteks ini, hakikat kehidupan berpusat pada keserakahan 



Nengah Bawa Atmadja

84 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

mengumpulkan kekayaan, kekuasaan, dan prestise untuk 

kepentingan pribadi, kelompok, kita atau etnik sendiri, dapat 

menaękan orang, mereka, kelompok atau etnik  lain. Panaęan 
ini  bisa secara halus atau bisa pula disertai dengan kekerasan.

Futurisme sebagai ciri spiritualisme modern tidak kalah 

pentingnya. Gagasan ini bertalian dengan makna futurisme, 

yakni kecederungan menggali hampir semua makna masa kini 

dalam hubungan dengan masa depan, yang dalam praktiknya 

berarti melupakan masa lalu, memotong semua ikatan dengan 

masa lalu, untuk digantikan dengan keterikatan terhadap 

segala yang baru (GriĜn, 2005). Kebaruan yang diinginkan, 
tidak saja kebaruan mengkonsumsi suatu barang, tetapi juga 

kebaruan atau bahkan kondisi yang bertolak belakang dengan 

apa yang ada di kelampauan maupun di kekinian. Misalnya, 

orang miskin di masa lalu atau di masa kini, berharap menjadi 

kaya di masa yang akan datang. Sebaliknya, orang yang telah 

kaya di masa lalu maupun di masa kini, berharap lebih kaya 

lagi di masa yang akan datang. Pemberlakuan budaya pasar, 

konsumen, tontonan dan citra yang berohkan keserakahan, 

menimbulkan implikasi bahwa ukuran kekayaan adalah 

kepemilikan uang, kekuasaan, dan prestise yang sebanyak-

banyaknya yang diaktualisasikan dalam bentuk aneka simbol 

status sosial yang mudah ditonton orang lain – budaya 

tontonan. Kondisi ini tidak semata-mata terkait dengan hakikat 

manusia sebagai homo imaginarius, tetapi juga karena manusia 

adalah homo esparans, yakni makhluk yang selalu berharap 

(Fromm, 1987) – berharap lebih kaya, lebih berkuasa, dan lebih 

berprestise daripada masa lalu dan kini. 

 Dalam konteks inilah, sejarah sebagai narasi tentang 

kejadian atau pengalaman kolektif di masa lalu yang berfungsi 

sebagai sekolah moral, kehilangan relevansinya. Gejala ini 

bertalian dengan adanya kenyataan bahwa pemberlakuan 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

85JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

budaya pasar, konsumen, tontonan dan citra yang berlanjut pada 

keserakahan, dan imajinasi serta harapan untuk menjadi kaya 

pada masa kini dan masa depan, mengakibatkan orang tidak 

mau menengok ke masa lalu. Gagasan agama Hindu tentang 

aĴita-nagata-warĴamana, yang menharuskan manusia belajar 

dari masa lalu (aĴita) dalam konteks kekinian (warĴamana), 

dan apa yang terjadi saat ini akan berpengaruh terhadap masa 

yang akan datang (nagata) (Atmodjo, 1986) tidak berlangsung 

secara baik. Sebab, futurisme mengakibatkan manusia lebih 

terfokus pada aspek warĴamana dan nagata, sedangkan aspek 

aĴita terlupakan. Akibatnya, sejarah sebagai  sekolah moral 

atau bank aĴita maupun model of dan model for yang bisa dipakai 

sebagai resep bertindak, tidak berfungsi secara optimal. 

Dengan meminjam gagasan Cicero (dalam Adam, 2006: vii), 

kondisi ini mengakibatkan manusia mengalami situasi tragis, 

yakni tetap seperti anak kecil. Hal ini tidak bisa dilepaskan 

dari adanya kenyataan, bahwa “… Jika kita tidak tahu apa 

yang terjadi sebelum kita lahir, berarti kita tetap anak kecil” 

(Cicero dalam Adam, 2006: vii). Berkenaan dengan itu maka 

tidak mengherankan jika dalam kehidupan bermasyarakat dan 

bernegara, kita acap kali mengulangi kesalahan yang sama 

secara berulang, sama halnya dengan anak kecil yang sedang 

belajar berjalan. 

Dari Otonomi ke Hiper-otonomi 

Krisis kebangsaan yang menimpa bangsa Indonesia 

tidak semata-mata karena ketidakmauan kita memanfaatkan 

sejarah sebagai sekolah moral, melainkan terkait pula dengan 

kebijakan negara berbentuk penerapan otonomi daerah. 

Secara tekstual otonomi daerah adalah baik, namun secara 

kontekstual, ternyata otonomi daerah bergeser ke arah hiper-

otonomi (Piliang, 2003, 2003a, 2006).



Nengah Bawa Atmadja

86 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Hiper-otonomi adalah sebuah kondisi penciptaan “sang asing” 

(the other) secara klosal, menyusul  diperolehnya klaim atas 

teritorial. Orang yang bukan “putra daerah” lalu dianggap 

“sang asing”; orang luar dianggap “sang musuh” (the enemy). 

Penciptaan “orang asing” (xenos), serta kecurigaan, kebencian 

dan permusuhan terhadap mereka (xenophobia) merupakan 

sebuah ekses otonomi, yang sekarang saja telah menampakkan 

bukti konkretnya (Piliang, 2003: 41).        

Begitu pula Budianta (2003: 94) dengan tepat melukiskan 

bagaimana kondisi Indonesia pada era otonomi daerah sebagai 

berikut. 

	

Di Indonesia dalam era otonomi daerah, misalnya, orang mulai 

bicara tentang “putra daerah”, mulai mencari unsur-unsur 

daerah masing-masing yang paling asli dan otentik untuk 

dihidupkan kembali atau diangkat mewakili kedaerahan 

tersebut. Eksklusivisme kelompok “pengusiran” atau 

diskriminasi terhadap warga yang tidak dianggap memiliki 

hak atas identitas tersebut dapat terjadi sebagai eksesnya. 

Politik identitas semacam ini justru menghadirkan kembali 

esensialisme perspektif monokultural yang justru ingin 

didobrak oleh multikulturalisme.   

Otonomi yang meluncur ke arah hiper-otonomi, tidak saja 

menimbulkan the other dan the enemy, tetapi melahirkan pula 

suatu gagasan bahwa modal ekonomi dan modal politik pada 

suatu tataran lokal hanya untuk kami, kita, orang dalam atau 

etnik kita, bukan untuk mereka, orang luar atau etnik lain. 

Dikotomi antara self dan the other, kami dan mereka atau 

menguatnya paham kekamian dan kemerekaan, secara mudah  

memunculkan eksklusivisme atas dasar kesukubangsaan 

dan atau kedaerahan. Akibatnya, muncul aneka gejala sosial, 

yakni 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

87JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Di kampung-kampung, desa-desa, di dalam suku-suku, 

etnik-etnik, umat-umat beragama, di antara para pendatang 

dan penduduk asli, dan bahkan di antara para mahasiswa di 

universitas-universitas ada orang yang tidak bersedia untuk 

menerima saudara sebangsa yang berbeda suku, agama, atau 

tempat kelahirannya. Kita saksikan kebencian antarkelompok, 

usaha memaksakan cita-cita kelompoknya sendiri kepada 

semua, penawaran solusi-solusi eksklusivistik, disertai dengan 

sikap intoleransi, marginalisasi, kekerasan hati, brutalitas, 

pengusiran mereka yang “lain” (Magnis-Suseno, 2006: 215).

    

Kondisi ini tidak saja memunculkan konĚik laten, 
tetapi juga konĚik terbuka. Begitu pula eksklusivisme yang 
terkait dengan etnisitas bercampur dengan persaingan 

memperebutkan modal ekonomi dan modal politik menjadi 

semakin menguat (Trijono, 2001; Magnis-Suseno, 2006). Dalam 

kondisi seperti ini maka pengusiran orang luar acap kali 

dianggap sah – kasus Maluku, dengan dalih bahwa sumber 

daya yang ada di suatu daerah, adalah oleh, dari, dan untuk 

kami, bukan untuk mereka.

Gejala esksklusivisme atas dasar etnisitas, agama dan 

atau kedaerahan yang berujung pada tindakan kekerasan 

terhadap the other atau bahkan the enemy, sangat menakutkan 

bagi kehidupan bangsa Indonesia yang multikultural.

Eksklusivisme ini membatalkan tekad yang mendasari 

persatuan bangsa. Indonesia hanya dapat bersatu jika 

pluralitas yang merupakan kenyataan sosialnya dihormati, 

apabila keindonesiaan mengangkat, dan bukan mengancam 

identitas khas semua komponen bangsa, apabila semua dapat 

menjadi warga Indonesia tanpa merasa tersaing. Sikap saling 

menghormati dalam identitas masing-masing, kesediaan untuk 

tidak memaksakan pandangannya sendiri tentang hidup yang 

tepat kepada siapa pun, merupakan syarat keberhasilan masa 

depan Indonesia (Magnis-Suseno, 2006: 215-216).    



Nengah Bawa Atmadja

88 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Dengan demikian, dapat dikemukakan, jika asas Bhineka 

Tunggal Ika tidak dihargai secara berkeadilan, begitu pula, jika 

kita tidak mau belajar dari sejarah sebagai sekolah moral, maka 

Balkanisasi tidak sekedar imajinasi, melainkan bisa merupakan 

suatu kenyataan bagi Negara Kesatuan Republik Indonesia 

(NKRI).

Dari Pancasilanisasi ke Depancasilanisasi 

Kemunculan gejala Balkanisasi tidak semata-mata bisa 

dilihat sebagai akibat dari erosi kebangsaan karena menguatnya 

egoisme etnisitas yang berlanjut pada yang satu me-liyan-kan 

etnik atau kelompok lainnya, ditambah dengan ketergelinciran 

otonomi daerah menjadi hiper-otonomi, melainkan bisa 

pula karena melemahnya ideologi Pancasila yang mengikat 

masyarakat Indonesia yang multikultur. Dalam konteks ini 

menarik dikemukakan uraian Azra (2007) tentang aspek 

historis  bagaimana Pancasila dilembagakan dalam kehidupan 

berbangsa pada era Orde Baru.

Obsesi Presiden Soeharto pada kesatuan dan persatuan negara-

bangsa  Indonesia itu pula yang membuatnya melakukan 

program Penataran Pancasila (P4) bagi hampir seluruh 

masyarakat yang kemudian diikuti kebijakan penerapan 

Pancasila sebagai asas tunggal sejak akhir 1980-an.

Secara retrospektif, indoktrinasi Pancasila terbukti 

merupakan kebijakan kontraproduktif, yang membuat 

Pancasila sebagai dasar negara mendapat nama jelek sehingga 

para pejabat tinggi pada masa reformasi enggan menyebut 

Pancasila dalam wacana publik. Kini, di tengah-tengah 

ancaman disintegrasi yang masih berlanjut; di tengah-tengah 

bangkitnya semangat provinsionalisme dan etnis; di tengah-

tengah maraknya politik sektarian, mulai bangkit kembali 

kesadaran pada kalangan terbatas tentang perlunya rejuvenasi 

dan revitalisai Pancasila (Azra, 2007: 7).     



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

89JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Uraian Azra (2007) sangat menarik, karena memuat 

dimensi kesejarahan bagaimana pembudayaan Pancasila sebagai 

ideologi negara. Pada era Orde Baru terjadi Pancasilanisasi 

secara massal, bahkan mengarah kepada indoktrinasi, dan 

ternyata bersifat kontraproduktif, sehingga Pancasila sebagai 

dasar negara mendapat nama jelek. Pada masa reformasi 

para pejabat tinggi enggan menyebut Pancasila dalam 

wacana publik, sehingga  disadari maupun tidak disadari, 

terjadi hal yang sebaliknya, yakni dari Pancasilanisasi ke de-

Pancasilanisasi. Gagasan ini diperkuat lagi dengan adanya 

kenyataan bahwa pada era Reformasi tidak ada strategi yang 

jelas bagaimana membudayakan Pancasila sebagai pengganti 

model indoktrinasi pada masa Orde Baru. 

Kasus ini sangat penting, karena bisa memberikan 

pelajaran yang amat berharga tentang bagaimana cara yang 

tepat dalam hal membudayakan Pancasila agar tidak kembali 

masuk ke dalam model indoktrinasi, sebab indoktrinasi ternyata 

bersifat kontraproduktif. Pencarian model pembudayaan 

Pancasila yang tepat sangat penting, mengingat bahwa 

seperti dikemukakan Kartodirdjo (2005) dan Magnis-Suseno 

(2006) pembudayaan Pancasila merupakan suatu keharusan 

guna menegakan bangsa Indonesia yang Bhineka Tunggal Ika. 

Ancaman disintegrasi di tengah-tengah bangkitnya semangat 

provinsionalisme dan etnis, dan semaraknya politik sektarian, 

sebagaimana dikemukakan Nasikun (1992) mutlak memerlukan 

nilai-nilai umum yang bersifat fundamental yang memayungi 

dan sekaligus sebagai perekat bagi masyarakat Indonesia 

yang multikultural. Dalam konteks inilah Pancasila berfungsi 

sebagai nilai-nilai umum yang bersifat fundamental. Sebagai 

teks ideal, dia harus teraktualisasi dalam teks sosial. Pancapaian 

sasaran ini memerlukan sosialisasi atau pembudayaan yang 

tepat, tanpa mengulangi model indoktrinasi sebagaimana yang 



Nengah Bawa Atmadja

90 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

diterapkan pada masa Orde Baru.

Senjakala Sejarah dan Kesejatian Hidup 

Berdasarkan paparan di atas dapat dikemukakan bahwa 

keterjeratan manusia pada budaya pasar, konsumen, tontonan, 

dan citra, tidak saja melahirkan manusia yang serakah, tetapi 

juga bersifat futurisme. Berkenaan dengan itu kesejatian hidup 

manusia sebagai makhluk menyejarah atau menurut Bertens 

(1987: 183), bahwa “… Hanya eksistensi manusialah yang 

ditandai oleh historitas. Hanya manusia merupakan makhluk 

historis”, tidak berkembang secara optimal. Bahkan, meminjam 

gagasan Horgan (2005) dan Piliang (2005) tidak berlebihan 

jika dikatakan bahwa bersamaan dengan berjayanya ideologi 

pasar yang berujung pada lahirnya manusia yang memelihara 

keserakahan dan menganut futurisme, mengakibatkan sejarah 

tidak saja termarginalisasikan, tetapi lebih tragis lagi, yakni 

mengalami senjakala, kematian atau paling tidak mati suri. 

Gejala ini ditandai oleh adanya kenyataan bahwa manusia 

enggan berdialog dengan sejarah sebagai sekolah moral, 

sehingga kita acap kali melakukan kesalahan yang sama secara 

berulang-ulang dalam kehidupan bermasyarakat maupun 

bernegara. Bahkan yang tidak kalah pentingnya, manusia 

sebagai makhluk historisitas tidak saja gagal mengambil 

pelajaran dari sejarah, tetapi bisa pula memunculkan dendam 

sejarah yang mentradisi. Kajian Atmadja (2003) menunjukkan 

bahwa dendam sejarah merupakan salah satu sumber konĚik 
pada masyarakat multietnik, sebagaimana terlihat di Bali.

Selain memudarnya kesejatian manusia sebagai 

makhluk historitas, maka hakikat manusia sebagai homo socius, 

mengalami pula erosi yang hebat. Gejala ini bertalian dengan 

perkembangan materialisme, hedonisme, dan moneytheisme 

sehingga manusia selalu berimajinasi atau berharap agar 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

91JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

menumbuhkembangkan hakikatnya sebagai makhluk yang 

selalu ingin memiliki (to have). Era imperialisme yang menyatu 

dengan budaya pasar, konsumen, tontonan, dan citra, selalu 

mengarahkan manusia pada hakikat memiliki, yakni memiliki 

uang, kekayaan, kekuasaan, dan prestise yang kesemuanya 

itu harus dibendakan sebagai simbol status - pencerminan 

hakikait manusia sebagai homo symbolicus. Gagasan ini 

menimbulkan implikasi bahwa kepemilikan uang merupakan 

ukuran kenyamanan, bahkan keselamatan hidup manusia – 

manoytheisme. Hal ini wajar, karena uang bisa digunakan untuk 

kepentingan apa saja, dan oleh siapa saja, sehingga tidak 

mengherankan jika uang disebut “pelacur universal” (Giddens, 

2005: 29). Pemberlakuan asas futurisme, mengakibatkan uang 

(kekayaan) berwajah ganda, yakni selain sebagai pelacur 

universal, juga sebagai dewa penyelamat bagi manusia  di 

masa kini maupun di masa depan, baik untuk dirinya sendiri 

maupun anak cucunya.

Pola berpikir seperti ini mengakibatnya dalam 

penguasaan sumber daya, manusia tidak berpegang pada 

paradigma berbagi, melainkan menganut paradigma berebut, 

yakni berebut agar memiliki uang, kekayaan, materi, kekuasaan, 

dan prestise yang lebih daripada yang lainnya. Sebaliknya, jika 

seseorang sudah memiliki uang dan atau kekuasaan, enggan 

membagikannya, bahkan terus menambahkannya, tanpa 

memperdulikan asas moralitas. Bahkan yang tidak kalah 

pentingnya, mereka selalu mencurigai orang lain, karena 

setiap orang diasumsikan akan merebut apa yang dimilikinya. 

Akibatnya, sejarah sebagai sekolah moral yang kaya akan 

pentas nilai-nilai kebangsaan, kemanusiaan atau solidaritas 

sosial menjadi tumpul, bahkan diabaikan oleh manusia. Gejala 

ini terlihat dari adanya kenyataan,  jika pahlawan bertindak 

banyak memberi kepada negara, yakni harta benda bahkan 



Nengah Bawa Atmadja

92 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

jiwa raganya, maka manusia Indonesia pada masa kini, justru 

bertindak sebaliknya, yakni lebih banyak meminta daripada 

memberi, bahkan dengan mengabaikan asas moralitas 

sehingga korupsi maupun premenanisme membudaya dalam 

masyarakat. Dengan demikian, tidak mengherankan jika pada 

arena sosial kekinian, terjadi pentas nilai yang berlawanan 

dengan pentas nilai (kebangsaan, kemanusiaan) yang terjadi 

pada sejarah. Bahkan yang tidak kalah pentingnya, pentas 

nilai tersebut bisa pula menyalahi nilai-nilai yang terkandung 

dalam Pancasila sebagai ideologi negara. 

Dalam kondisi seperti ini manusia mudah terjebak 

pada keserakahan yang berujung pada penciptaan dualisme 

dikotomik, yakni kami-mereka, saya-dia, orang dalam-orang 

luar, kawan-lawan, atau self-the other. Pemberlakuan paradigma 

berebut berimplikasi bahwa apa pun bentuk sumber daya yang 

ada di arena kita, maka yang utama adalah untuk kita, kami, 

saya, orang dalam, kawan atau self, bukan untuk mereka, dia, 

orang luar, lawan atau the other. Pola berpikir seperti ini sangat 

mudah menimbulkan konĚik yang disertai dengan  kekerasan, 
sehingga  kesejatian manusia sebagai  homo sapiens (makhluk 

berakal), homo religius (makhluk beragama) dan homo socius 

(makhluk sosial), homo ethicus (makhluk berpegang pada 

etika) atau orang Indonesia melukiskannya sebagai manusia 

Pancasila, terdesak oleh homo violens. Aktualisasi homo violens 

bisa sangat kejam, tidak saja karena aspek instinktif yang 

melekat pada manusia (Fromm, 2003), tetapi juga karena 

adanya budaya kekerasan yang melekat pada suatu budaya 

etnik yang kemudian berkembang karena politik pembiaran 

yang dilakukan oleh negara. Betapa hebatnya politik pembiaran 

kekerasan yang dilakukan negara, bisa dijumpai di TV. 

Kekerasan berlangsung secara telanjang, tanpa ditindak oleh 

negera, padahal salah satu tugas negara adalah mewujudkan 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

93JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

kedamaian bagi warganya. Dengan adanya kenyataan ini tidak 

mengherankan jika kekerasan merebak pada masyarakat kita, 

tercermin pada konĚik antaretnik, antarkelompok di berbagai 
daerah di Indonesia, atau di Bali bisa berwujud konĚik antardesa 

pakraman, antarbanjar atau antarwangsa. Dalam suatu konĚik 
acap kali nilai-nilai kebangsaan, solidaritas, dan kemanusiaan 

yang dipentaskan dalam sejarah dikorbankan oleh homo violens 

maupun budaya kekerasan.

Jika manusia mau belajar dari sejarah, maka kekerasan 

maupun dendam sejarah semestinya bisa dihindarkan. 

Gagasan ini didasarkan pada suatu pertimbangan bahwa 

sejarah sebagai sekolah moral, sangat kaya akan kisah 

tentang perjuangan manusia untuk menegakkan nilai-nilai 

kemanusian yang adil dan beradab (Rusanto, 2006). Nilai-

nilai ini ditindas oleh kelas berkuasa, dengan menggunakan 

berbagai metode kekerasan, yakni kekerasan ęsik, psikologis, 
bahasa, kultural, dan ekonomi. Perjuangan mereka acap kali 

dilakukan dengan kekerasan, sehingga melahirkan lingkaran 

kekerasan yang sulit memutuskannya (Atmadja, 2003). 

Peristiwa ini merupakan sekolah moral yang sangat baik, 

karena memberikan pemaknaan bahwa pengingkaran akan 

nilai-nilai kemanusiaan yang adil beradab atau pengabaian 

Hukum Perak sebagaimana dikemukakan Konfusius, pasti 

akan menimbulkan perlawanan. Begitu pula kekerasan tidak 

bisa diselesaikan dengan kekerasan, melainkan sebagaimana 

yang ditunjukan dalam sejarah, kekerasan bisa diakhiri dengan 

dialog. Dengan cara ini maka  kedamaian sebagai teks ideal 

terwujud secara baik baik, bahkan berkelanggengan.

Revitalisasi Pengajaran Sejarah 

 Penanggulangan masalah sosiobudaya dalam kehidupan 

bermasyarakat maupun bernegara – me-liyan-kan yang 



Nengah Bawa Atmadja

94 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

berlanjut pada konĚik dengan kekerasan atau disiintegasi yang 
mengarah pada krisis kebangsaan, tidaklah mudah. Sebab, 

manusia adalah homo complexus, begitu pula suatu peristiwa 

yang terjadi dalam masyarakat bersifat kompleks, dilihat dari 

latar belakang maupun implikasinya. Apalagi globalisasi 

yang menerpa masyarakat kita, memunculkan dampak yang 

luar bisa – kita menjadi warga kampung global (global village), 

sehingga aneka masalah sosial, ekonomi, budaya, dan politik 

yang muncul pada tataran lokal dan nasional, secara disadari 

maupun tidak disadari bisa pula merupakan aspek ikutan dari 

globalisasi (Abdullah, 2006; Atmadja, 2007; Buchori, 2001). 

Berkenaan dengan itu maka pengajaran sejarah di sekolah 

perlu direvitalisasi agar lebih berdaya guna dalam menghadapi 

tantangan lokal, nasional maupun global. Adapun revitalisasi 

yang bisa dilakukan adalah  sebagai berikut.

Pengajaran Sejarah Mengemban Tiga Tugas

Hakikat sejarah sebagai sekolah moral, menimbulkan 

implikasi bahwa sejarah semestinya bisa memberikan resep 

bertindak tentang bagaimana kita berperilaku yang bijaksana 

dalam mengatasi  masalah-masalah kekinian dalam konteks 

lokal, nasional maupun global.  Berkenaan dengan itu maka 

sejarah sebagai sarana pendidikan di sekolah, harus mampu 

mempersiapkan peserta didik agar bisa mengemban tiga tugas 

utama, yakni: “(1) untuk dapat hidup (to make a living); (2) untuk 

mengembangkan kehidupan yang bermakna (to lead meaningful 

life); dan (3) untuk turut memuliakan kehidupan (to ennoble 

life)” (Buchori, 2001: 36). Sumbangan pengajaran sejarah dalam 

konteks mempersiapkan peserta didik untuk dapat hidup lebih 

menekankan pada pemberian keterampilan sosial – bukan 

keterampilan instrumrntal, yakni bagaimana bertindak secara 

bijaksana dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

95JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

dengan menggunakan model of dan model for yang terdapat 

pada teks sejarah. Pengembangan kehidupan bermakna 

terkait dengan wilayah synoptis; yakni sasaran pengajaran 

sejarah bukan menghafalkan fakta – nama, tahun dan tempat, 

melainkan “ … untuk memahami, mengapa suatu masyarakat 

dalam waktu tertentu di masa lampau, mengambil keputusan 

tertentu dalam menghadapi persoalan tertentu. Jadi, tujuan 

pengajaran sejarah dalam rancangan pendidikan ini adalah 

memahami, bukan menilai” (Buchori, 2001: 53). Tujuan turut 

memuliakan hidup bertalian dengan tugas pelajaran sejarah, 

yakni  “… memberikan pendidikan yang memberi kemampuan 

kepada para siswa untuk menggapai dan menangkap makna 

kehidupan itu sendiri” (Buchori, 2001: 23). Makna kehidupan 

yang ditangkap adalah Hukum Perak, yakni bagaimana kita 

tidak melakukan sesuatu yang tidak menyenangkan bagi diri 

kita sendiri, sebab, bagaimanapun juga, jika hal itu dilakukan 

pada orang lain, pasti juga tidak menyenangkan baginya. Hal 

inilah prinsip dasar atau tema sentral yang terungkap pada 

panggung peristiwa sejarah. 

Ketiga tugas ini bertalian satu sama lainnya. Jika 

peserta didik memahami latar belakang, motif, tujuan atau 

alasan maknawi yang ada di balik suatu peristiwa sejarah 

dengan segala implikasinya, baik yang positif maupun yang 

negatif, maka pemahaman ini tidak semata-mata berfungsi 

sebagai modal kognisi, tetapi merupakan pula modal sosial 

yang sangat penting bagi penyelenggaraan teks sosial dalam 

kehidupan bermasyarakat maupun bernegara. Berkenaan 

dengan itu berarti bahwa modal kognisi dan modal sosial yang 

terdapat pada teks sejarah, bisa digunakan sebagai sarana bagi 

pengembangan kehidupan yang bermakna, dan sekaligus 

juga memperkuat tugas manusia untuk dapat hidup secara 

bijaksana dalam kehidupan bermasyarakat maupun bernegara. 



Nengah Bawa Atmadja

96 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Jika keterampilan sosial seperti ini bisa dikembangkan, 

berarti bahwa pelajaran sejarah di sekolah bisa memberikan 

sumbangan yang sangat besar bagi usaha mewujudkan 

kehidupan yang lebih bermakna.

Mewujudkan Masyarakat Multikultural

Operasionalisasi tugas pendidikan sejarah, yakni 

mempersiapkan peserta didik untuk dapat hidup, bisa 

mengembangkan kehidupan yang bermakna, dan ikut 

serta memuliakan kehidupan, harus dikaitkan dengan 

penumbuhkembangan masyarakat multikultural atau Bhineka 

Tunggal Ika yang berlandaskan Pancasila. Gagasan ini didasarkan 

pada pertimbangan, bahwa, pertama, secara sosiobudaya 

masyarakat Indonesia bercorak multikultural dilihat dari segi 

etnisitas, ras,  kebudayaan, agama, dan lain-lain. Kondisi ini 

akan terus berlanjut dan abadi, tidak saja karena perbedaan 

tersebut terkait dengan identitas diri, kelompok maupun 

kesukubangsaan, tetapi juga syah adanya, sesuai dengan asas 

Bhineka Tunggal Ika atau ideologi Pancasila yang menekankan 

pada “… respect for all religigions, equality and dignity of all people, 

cooperative work towards unity, consensus through deliberations, 

promotion of social justice (Doyle, 1996: 1). Kedua, konĚik 
dengan kekerasan maupun disintegrasi sosial tidak bisa 

dilepaskan dari adanya kenyataan bahwa kemultikulturan, 

termasuk di dalamnya ideologi yang ada di baliknya, yakni 

multikulturalisme belum dihayati secara baik dan benar. 

Ketiga, konĚik dengan kekerasan maupun disintegrasi sosial 
akan terus berlanjut, mengingat bahwa kesemuanya itu terkait 

dengan globalisasi yang secara terus-menerus menerpa kita, 

karena kita adalah bagian dari global village. Di balik globalisasi 

terdapat ideologi pasar mengakibatkan manusia serakah dan 

egois. Manusia seperti ini secara mudah me-liyan-kan orang 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

97JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

lain dan sekaligus meniadakannya lewat kekerasan. Globalissai 

adalah suatu keniscayaan sehingga keserakahan yang berlanjut 

pada konĚik dan disintegrasi selalu membayangi kehidupan 
berbangsa maupun bernegara. Kesemuanya ini memerlukan 

langkah yang tepat untuk menanggulanginya agar teks yang 

ideal tidak bertolak belakang dengan teks sosial yang berlaku 

dalam masyarakat.

Bertolak dari kenyataan ini dapat dikatakan bahwa 

tugas pengajaran sejarah di sekolah tidak lagi hanya menambah 

pembendaharaan kognisi (model of), tetapi yang lebih penting 

adalah menumbuhkembangkan kesadaran multikultural yang 

sekaligus berarti meminimalisir konĚik. Untuk itu, selain 
menangkap Hukum Perak, maka ada beberapa kesadaran 

yang harus dikembangkan lewat pengajaran sejarah di sekolah, 

yakni “… penanaman kesadaran akan keberagaman (plurality), 

kesetaraan (equality), kemanusiaan (humanity), keadilan (justice) 

dan nilai-nilai demokrasi (democration values)” (Abdullah, 2005: 

xviii). Atau dengan mengikuti kearifan Buddhis sebagaimana 

dikemukakan Maguire (2000: 96-103) ada tiga aspek yang harus 

ditumbuhkembangkan, yakni, pertama, saling tergantung. 

Hal ini bermakna, bahwa, walaupun kita berbeda atas dasar 

etik, ras, agama, kebudayaan, dan lain-lain, namun secara 

disadari maupun tidak disadari saling berketergantungan 

satu sama lainnya. Ketergantungan tidak saja antarmanusia, 

tetapi juga dengan alam beserta isinya. Kedua, kesadaran. Hal 

ini bermakna bahwa manusia harus sadar akan kebaikan dan 

kejelekan yang ada pada dirinya (self, saya kami, orang dalam)  

maupun orang lain (the other, dia,  mereka, orang luar). Ketiga, 

kasih sayang atau baik hati. Gagasan ini mengandung makna 

bahwa manusia harus mampu mengembangkan cara hidup 

yang ramah baik antarmanusia maupun dengan alam beserta 

isinya. Kasih sayang atau cita terhadap sesam, sangat penting, 



Nengah Bawa Atmadja

98 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

sehingga tidak berlebihan jika Caputo (2003) menyatakan bahwa 

agama cinta agama masa depan. Dengan cara ini manusia tidak 

akan terjebak pada egoisme, kelompokisme, golonganisme, 

etnoentrisme maupun ekskulsivisme, melainkan lebih bersifat 

inklusivisme dengan menerima eksistensi sang diri maupun 

liyan sebagaimana adanya, bukan bagaimana seharusnya 

(semestinya).   

Pembelajaran sejarah bisa mewujudkan sasaran tersebut 

mengingat bahwa, sejarah kaya narasi yang bertemakan plurality, 

equality, humanity, justice, dan democration values, atau menurut 

kearifan Buddha, yakni  asas saling bergantung, kesadaran, 

dan kasih sayang¸ baik sebagai teks sosial yang dilaksanakan 

secara konsisten sehingga mewujudkan kedamaian, atau 

bisa pula sebagai teks sosial yang diingkari, bahkan ditindas 

oleh kelas yang berkuasa sehingga memunculkan kekerasan, 

disharmoni maupun disintegrasi sosial. Dalam rangka 

menangkap prinsip-prinsip dasar seperti ini maka revitalisasi 

terhadap pengajaran sejarah, baik yang menyangkut metode 

pembelajaran dan tugas atau tujuannya sangat penting. 

Kesemuanya ini harus diarahkan pada pencapaian to make a 

living; to lead meaningful life, dan to ennoble life dalam konteks 

mewujudkan masyarakat multikultural. Dalam konteks ini 

gagasan Freire yang menyatakan bahwa mengetahui bukanlah 

mengumpulkan fakta dan informasi yang sebanyak-banyaknya, 

melainkan mengetahui berarti membentuk diri sebagai subjek 

di dunia, diri yang mampu menuliskan kembali apa yang sudah 

dibacanya dan bertindak di dunia ini untuk mengubahnya 

secara radikal (dalam Murtiningsih, 2004; Palmer ed., 2006) 

bisa dipakai pedoman dalam rangka revitalisasi terhadap 

pengajaran sejarah. 

Berkenaan dengan itu maka pengajaran sejarah harus 

mampu menjadikan peserta didik sebagai orang yang 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

99JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

bisa merubah dirinya sendiri dan lingkungannya, dengan 

menjunjung tinggi prinsip kemultukilturan/multikulturalisme. 

Untuk itu, guru tidak bisa melakukan segalanya seorang diri, 

mengingat bahwa

Manusia adalah makhluk tidak sempurna dan memiliki “tugas 
ontologis”, yaitu menjadi manusia yang lebih sempurna. 
Guru dan murid adalah makhluk yang belum sempurna 
dan keduanya harus belajar satu sama lain dalam proses 
pendidikan. Proses ini bukan berarti bahwa guru harus 
menolak perannya sebagai ęgur yang melaksanakan proses 
belajar. Namun, proses tersebut harus didasarkan pada dialog 
kritis dan penciptaan pengetahuan bersama (Freire dalam 
Palmer ed., 2006: 236).  

Jadi, kata kunci yang harus dipegang dalam pembelajaran 

sejarah, tidak lagi hanya pada mengajar gaya bank, melainkan 

lebih menekankan pada proses pembelajaran yang didasarkan 

pada dialog kritis dan penciptaan pengetahuan secara bersama,  

sesuai dengan tugas otologis manusia. Tugas ontologis ini terkait 

dengan to make a living; to lead meaningful life, dan to ennoble life 

dalam konteks mewujudkan masyarakat multikultural, pada 

peserta didik, dan guru sebagai modelnya.

Guru Sejarah: Insan Wise Practitioner

Permasalahan yang kemudian mengemuka adalah 

strategi menerjemahkan model pembelajaran tersebut di ruang 

kelas. Berkenaan dengan itu menarik gagasan Wineburg (2006: 

253-254) sebagai berikut.
	
Pengetahuan mata pelajaran sangat penting dalam mengajar, 
tetapi pengetahuan yang luas tentang isi bukan satu-satunya 
penentu pengajaran yang baik. Seperti sejarah yang mereka 
ajarkan bukan sejarah yang statis dan membosankan… bukan 
pendidikan satu dimensi yang hanya melakukan satu hal 
dengan baik. … memiliki pemahaman yang kaya dan dalam 
tentang berbagai hal, pemahaman yang tercermin dalam 



Nengah Bawa Atmadja

100 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

kemampuan menggunakan berbagai macam kemungkinan. 
Bahkan, mungkin kemampuan mereka menggunakan model-
model mengajar itulah yang menjadi sebab mengapa mereka 
disebut sebagai “wise practitioner”.  

Pendek kata, menjadi guru sejarah yang baik, tidak cukup 

hanya menguasai bahan pelajaran secara luas dan mendalam, 

tetapi harus pula memiliki kemampuan menggunakan model-

model mengajar yang berkontekstual dengan situasi kelas. 

Dengan demikianlah guru akan berpeluang besar disebut 

sebagai wise practitioner.

Pembentukan guru yang wise practitioner merupakan 

tantangan bagi guru, lembaga produsen tenaga guru (LPTK), 

sekolah, dan negara. Dalam konteks inilah gagasan Shariati 

(1984) tentang hakikat manusia, bisa dipakai dasar untuk 

mengembangkan guru yang ideal. Dia membedakan dua hakikat 

manusia, yakni basyar adalah makhluk yang sekedar berada 

(being), dan insan adalah makhluk yang menjadi (becaming) 

yang terus bergerak maju ke arah kesempurnaan. Manusia 

sebagai insan memiliki tiga sifat yang saling berkaitan, yakni 

kesadaran diri, kemauan bebas, dan kreativitas.  Ketiganya 

tidak bisa dipisahkan, sehingga berbicara tentang manusia 

sebagai insan, pada dasarnya mengacu kepada keterkaitan 

antarketiganya -  manusia tiga dimensional. Berkenaan dengan 

itu maka pembentukan guru yang ideal, yakni  profesional 

atau wise practitioner, harus  mengarah pada guru sebagai insan  

atau manusia tiga dimensional, bukan guru sebagai manusia 

basyar – hanya sekedar berada sehingga tidak mengalami 

perubahan.

Guru sebagai insan atau manusia tiga dimensi bermakna 

bahwa, pertama,  dia harus memiliki kesadaran akan kelebihan 

dan kekurangannya, sehingga memiliki tugas ontologis, yaitu 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

101JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

menjadikan dirinya sebagai manusia yang lebih sempurna.

lewat kegiatan belajar secara terus-menerus. Kesadaran 

diri bisa pula bertalian dengan pemaknaan kerja sebagai 

swadharma dalam konteks karma yoga. Artinya, seorang yang 

melakukan pekerjaan sebagai guru, bukan terikat pada 

hasilnya – hanya mengandalkan upah sehingga terus-menerus 

menuntut gajih, melainkan “… sebagai pemujaan kepada 

Tuhan” (Prabhavananda, 2006: 166). Kedua, kebebasan memilih 

dapat dikaitkan dengan tindakan guru yang tidak tunduk 

pada kehendak masyarakat, dorongan instink, ęsiologis, dan 
psikologis yang merusak keprofesionalannya. Ketiga, dimensi 

kreativitas bertalian dengan bagaimana guru menggunakan 

model-model mengajar yang inovatif agar pembelajaran terus 

berkontekstual, dan semakin efektif dalam mencapai tujuan 

pembelajaran. Dimensi kreativitas bertalian dengan dimensi 

kesadaran akan tugas ontologis manusia, sehingga tanpa 

kreativitas dan usaha membelajarkan diri secara terus-menerus, 

maka guru tidak akan bisa menunaikan swadharma-nya secara 

baik.  pilihan harus disertai dengan tanggung jawab dan atau 

rasa memiliki yang diwujudkan dengan cara bekerja secara 

baik atau profesional atas dasar swadharma (karma yoga).

Refleksi ke Depan 
Sebagaimana dipaparkan di atas, sejarah adalah sekolah 

moral bagi kehidupan manusia. Namun pada era posmodern 

sejarah sebagai sekolah moral, menghadapi tantangan dari 

supermarket sebagai sekolah abad XXI  dengan aneka ideologi 

yang ada di baliknya, yakni ideologi pasar, meterialisme, 

konsumerisme, citraisme, penampilanisme atau wajahisme 

yang berujung pada pembentukan manusia yang futurisme 

dan serakah akan meteri, uang, kekuasaan, dan prestise. 

Dalam kondisi seperti ini terjadilah senjakala sejarah sehingga 



Nengah Bawa Atmadja

102 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

banyak orang kehilangan pegangan bagaimana hidup secara 

bijaksana. Gejala ini terlihat dari adanya kenyataan bahwa 

banyak orang Indonesia yang hanya meminta dari negara dan 

tidak mau memberi, atau me-liyan-kan etnik maupun agama 

lain, sehingga terjadi krisis kebangsaan. Teks Pancasila sebagai 

nilai-nilai umum yang bersifat fundamental mengalami de-

Pancasila-nisasi sehingga menambah ruwetnya masalah yang 

dihadapi oleh bangsa Indponesia.

Dalam konteks inilah pengajaran sejarah dituntut agar 

mampu menyumbangkan teks ideal dan teks sosial guna 

mengatasi aneka masalah yang kita hadapi. Hal ini tidaklah 

mudah, karena masalah sosial budaya sangat kompleks dilihat 

dari latar belakang penyebab maupun implikasinya. Namun, di 

balik itu guru sejarah bisa memainkan peran penting, dengan 

cara merevitalisasikan pengajaran sejarah sehingga senjakala 

sejarah atau sejarah yang matisuri hidup secara lebih segar. 

Pencapaian sasaran ini menuntut agar guru sejarah mampu 

mengembangkan dirinya sebagai guru sejarah yang insani, 

bukan guru sejarah yang basyar. Hal ini merupakan tantangan 

besar bagi guru sejarah, baik pada masa kini maupun di masa 

depan, mengingat globalisasi yang berintikan pada ideologi 

pasar akan terus semakin kuat menerpa kehidupan kita. 

Berkenaan dengan itu maka sejarah sebagai sekolah moral 

akan terus berhadapan dengan supermarket sebagai sekolah 

yang membentuk manusia serakah. Kondisi ini tidak saja 

merupakan tantangan, tetapi merupakan pula pertempuran 

abadi yang harus dimenangkan oleh guru sejarah agar sejarah 

sebagai sekolah moral tetap hidup di dalam hati nurani setiap 

manusia.

Politik pendidikan yang diterapkan negara ikut 

memperkuat kematisurian pengajaran sejarah. Hal ini berkaitan 

dengan kebijakan negara dalam bidang pendidikan yang secara 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

103JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

langsung maupun tidak langsung acap kali memarginalkan 

pengajaran sejarah. Misalnya, pembatalan atau “pembunuhan” 

terhadap PSPB (Pendidikan Sejarah Perjuangan Bangsa) bisa 

menimbulkan kesan bahwa pengajaran sejarah boleh-boleh 

saja atau bergantung pada kepentingan penguasa. Begitu pula 

kebijakan Ujian Nasional (UN) yang hanya ditujukan pada mata 

pelajaran Bahasa Indonesia, Bahasa Inggris dan Matematika, 

dapat mengakibatkan sejarah yang matisuri terus mengecil 

nafasnya. Sebab, bagaimanapun juga, peserta didik akan lebih 

fokus mempelajari mata pelajaran yang di-UN-kan daripada 

yang tidak di-UN-kan. UN meneror murid – takut tidak lulus, 

sehingga mau tidak mau mereka harus lebih mengutamakan 

mata pelajaran yang di-UN-kan daripada yang tidak di-UN-

kan. Guru sejarah pun mengalami musibah, yakni menjadi 

guru berkasta rendah. Dalam konteks inilah kerja keras para 

guru sejarah harus lebih hebat lagi agar sejarah yang matisuri 

tetap bisa hidup secara lebih segar.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, I. 2006. Konstruksi dan Reproduksi Kebudayaan. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar.

Abdullah, H.M.A. 2005. “Kata Pengantar Kesadaran Multikultural: 

Sebuah Gerakan ‘Intrest Minimalization’ dalam Meredakan 

KonĚik Sosial”. Dalam M. A. Yaqin, Pendidikan Multikultural 

Cross-Cultural Understanding untuk Demokrasi dan Keadilan. 

Yogyakarta: Nuansa Aksara. Halaman xi-xx. 

Abdullah, S. 2005. ”Ketika Negara Dikudeta Pasar” Wacana, Edisi 19, 

Tahun VI. Halaman 135-147. 

Aburdene, P. 2006. Megatrends 2010 Bangkitnya Kesadaran Kapitalisme 

Tujuh Trend Baru yang akan Mengubah  Strategi Kerja, Investasi, 

dan Gaya Hidup. (Arfan Achyar Penerjemah). Jakarta: Trans 



Nengah Bawa Atmadja

104 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Media.

Adam, A.W. 2006. “Pengantar Berpikir Historis Membenahi Sejarah”. 

Dalam S. Wineburg, Berpikir Hitoris Memetakan Masa Depan, 

Mengajarkan Masa Lalu. (Masri Maris Penerjemah). Jakarta: 

Yayasan Obor Indonesia. Halaman vi-xix.

Agung, I. A.A.G. 1989. Bali pada Abad XIX Perjuangan Rakyat dan Raja-

raja Menentang Kolonialisme Belanda. Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press.

Agung, P. 2004. “KonĚik Komunal: KonĚik Internal Etnik Bali; Kasus 
di Kecamatan Banjar, Kabupaten Buleleng”. Tantular Jurnal 

Ilmu Sejarah, Edisi Nomor 1, Tahun 2004. Halaman 10-19.

Akhmad. 2005. Amber dan Komin. Yogyakarta: Bigraf Publishing.

Amal, I. 1998. “Perspektif Pembangunan Jangka Panjang Globalisasi, 

Demokrasi dan Wawasan Nusantara”. Dalam Yaya M. Abdul 

Aziz ed. Visi Global Antisipasi Indonesia Memasuki Abad Ke-21. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. Halaman 44-52.

Anderson, B. 2001. Imagined Communities Komunitas-komunitas 

Terbayang. (Intan Naomi Penerjemah). Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar.

Atmadja, N.B. 2003. Manajemen KonĚik pada Desa Adat Multietnik di 
Buleleng, Bali. Singaraja: IKIP.

Atmadja, N.B. 2007. Bali pada Era Globalisasi Pulau Seribu Pura Tidak 

Seindah Penampilannya. Yogyakarta: LKiS.

Atmodjo, M.M.S.K. 1986. “Pengertian Local Genius dan Relevansinya 

dalam Modernisasi”. Dalam Ayatrohaedi ed., Kepribadian 

Budaya Bangsa (Local Genius). Jakarta: Pustaka Jaya. Halaman 

46-71.

Azra, A. 2007. “Jejak Sejarah Soeharto”. Harian Kompas, Rabu, 25 April 

2007. Halaman 7.

Barker, C.. 2004. Cultural Studies Teori dan Praktik. Penerjemah: 

Nurhadi. Yogyakarta: Kreasi Wacana.



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

105JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Bertens, K. 1987. Panorama Filsafat Modern. Jakarta: PT Gramedia.

Buchori, M. 2001. Pendidikan Antisipatoris. Yogyakarta: Kanisius. 

Budianta, M. “Multikulturalisme dan Pendidikan Multikultural: 

Sebuah Gambaran Umum”. Dalam Buhanuddin ed., Mencari 

Akar Kultural Civil Society di Indonesia. Jakarta: INCIS. Halaman 

88-101.

Burton, G. 2007. Membincangkan Televisi Sebuah Pengantar Kepada Studi 

Televisi. (Laily Rahmawati Penerjemah). Yogyakarta: Jalasutra.

 Caputo, J. D. 2003. Agama Cinta Agama Masa Depan. (M.L. Sinaga 

Penerjemah). Bandung: Mizan.

Collingwood, R.G. 2004. Filsafat Sejarah Investigasi Historis dan Arkeologi. 

(R.A. Abror Penerjemah). Yogyakarta: Insight Reference.

Daniel, C.M. 2004. The Power of Religion. Yogyakarta: Musikanan

Doyle, M. 1999. A Global Development Unit for Teachers in Training. 

Makalah disampaikan pada International Conference on 

Education Issues in Education of Pluralistic Societies and 

Responses to the Global Challenges Towards the year 2020, 

Joint-CommiĴee Between: IKIP Bandung and La Trobe 
University, Australia, Bandung, 11-13 November 1999. 

Eagleston, R. 2003. Posmodernisme dan Penolakan Holocaust. (Helmi 

Mustofa Penerjemah). Yogyakarta: Jendela.

Fromm, E. 1987. Memiliki dan Menjadi Dua Modus Eksistensi. 

(Soesilohardo Penerjemah). Jakarta: LP3ES.

Fromm, E. 2003. Akar Kekerasan Analisis Sosio-Psikologis atas Watak 

Manusia. (Imam MuĴaqin Penerjemah). Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar.

Geerĵ, C. 1999. After the Pact Dua Negeri, Empat Dasawarsa, Satu 

Antropolog. (Landung Simatupang Penerjemah). Yogyakarta: 

LKiS.

Giddens, A. 2005. Konsekuensi-konsekuensi Modernitas. (Nurhadi 

Penerjemah). Yogyakarta: Kreasi Wacana.



Nengah Bawa Atmadja

106 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

GriĜn, D.R. 2005. Visi-visi Posmodern. (Penerjemah A. Gunawan 

Admiranto). Yogyakarta: Penerbit Kanisius

Hadi, S. et  al., 2007. Disintegrasi Pasca Orde Baru Negara, KonĚik Lokal 
dan Dinamika Internasional. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Hegel, G.W.F. 2005. Nalar dalam Sejarah. (Salahuddin GZ Penerjemah). 

Yogyakarta: Teraju.

Herĵ, N. 2004. Kapitalisme Global dan Kematian Demokrasi Membunuh 

atas Nama Kebebasan. (Dindin Solahudin Penerjemah). Bandung: 

Nuansa.

Horgan, J. 2005. Senjakala Ilmu Pengetahuan. (Penerjemah Djejen 

Saifudin). Bandung: Teraju.

Jhamtani, H. 2005. ”Penjajahan Pikiran dan Ruang Hidup” Wacana, 

Edisi 19, Tahun VI. Halaman 3-12.

Kartodirdjo, S. 1987. Kebudayaan Pembangunan dalam Perspektif  Sejarah. 

Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Kartodirdjo, S 2005. Sejak Indische sampai Indonesia. Jakarta: Penerbit 

Kompas

Kleden, I. 1999. ”Dari Etnograę ke Etnograę tentang Etnograę 
Antropologi Cliěord Geerĵ dalam Tiga Tahap”. Dalam 
C. Geerĵ, After the Pact Dua Negeri, Empat Dasawarsa, Satu 

Antropolog. (Landung Simatupang Penerjemah). Yogyakarta: 

LKiS. Halaman ix-xxii.

Korten, D.C. 2002. The Post-Corporate World Kehidupan Setelah Kapitalis. 

(A. Rahman Zainuddin Penerjemah). Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia.

Magnis-Suseno, F. 2006. Berebut Jiwa Bangsa Dialog Perdamaian dan 

Persaudaraan. Jakarta: Kompas.

Maguire, D.C. 2000. Energi Suci Kerja Sama Agama-agama untuk 

Menyelamatkan Masa Depan Manusia dan Dunia. (Ali Noer 

Zaman Penerjemah). Yogyakarta: Pohon Sukma.

Morin, E. 2005. Tujuh Materi Penting bagi Dunia Pendidikan. (Imelda 



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

107JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Kusumastuty Penerjemah). Yogyakarta: Kanisius.

Murtiningsih, S. 2004. Pendidikan Alat Perlawanan Teori Pendidikan 

Radikal Paulo Freire. Yogyakarta: Resist Book.

Nasikun. 1992. Sistem Sosial Indonesia. Jakarta: Rajawali Press

Ohmae, K. 2005. The Next Global Stage Tantangan dan Peluang di Dunia 

yang Tidak Mengenal Batas Kewilayahan. (Penerjemah: Ahmad 

Fauzi). Klaten: PT. Intan Sejati Klaten.

Palmer, Y.A. ed., 2006. Fifty Modern Thinker on Education 50 Pemikir 

Paling Berepengaruh terhadap Dunia Pendidikan Modern. (Farif 

Asiěa Penerjemah). Yogyakarta: IRCiSoD.

Piliang, Y. A.. 1998. Sebuah Dunia yang Dilipat Realitas Kebudayaan 

Menjelang Milenium Ketiga dan Matinya Posmodernisme. 

Yogyakarta: Penerbit Mizan.

Piliang, Y. A.. 2003. Hipersemiotika Tafsir Cultural Studies atas Matinya 

Makna. Yogyakarta: Jalasutra.

Piliang, Y. A.. 2004. Posrealitas: Realitas Kebudayaan dalam Era 

Posmetafisika. Yogyakarta: Jalasutra

Piliang, Y. A.. 2004a. Dunia yang Berlari Mencari Tuhan-Tuhan Digital. 

Jakarta: Grasindo.

Piliang, Y. A.. 2005. Transpolitika: Dinamika Politik di Dalam Era 

Virtualitas. Yogyakarta: Jalasutra.

Piliang, Y. A. 2006. “Antara Minimalisme dan Pluralisme Manusia 

Indonesia”. Dalam A. Adlin ed., Menggeledeh Hasrat Sebuah 

Multi Perspektif. Yogyakarta: Jalasutra. Halaman 1-24.

Prabhavananda, S. 2006. Agama Veda dan Filsafat. (I Nyoman Ananda 

Penerjemah). Surabaya: Paramita.

Purwanto, B. 2006. Gagalnya Hinstoriografi Indonesia? Yogyakarta: 

Ombak.

Ra, A. 2004. Butir-butir Indah Wacana Bhagawan Sri Satya Sai Baba Intuisi 

Kesadaran Supra. Jakarta: Studi Meditasi Sathya Sai.



Nengah Bawa Atmadja

108 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Rathgeber, T.  2006. “Pengantar”. Dalam Theodore Rathgeber (ed.) 

Hak-hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya di Papua Kerangka Hukum 

dan Politik untuk Dialog. Halaman: 7-35. Jakarta: Pustaka Sinar 

Harapan.

Reiner, G.J. 1997. Metode dan Manfaat Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar.

Ricklefs, M.C. 1994. Sejarah Modern Indonesia. (Penerjemah Tim 

Penerjemah). Yoyakarta: Gajah Mada University Press

Riĵer, G. dan D.J. Goodman. 2004. Teori Sosiologi Modern. (Alimandan 

Penerjemah). Jakarta: Prenada Media.

Robinson, G. 2006. Sisi Gelap Pulau Dewata Sejarah Kekerasan Politik. 

(A.B. Prasetyo Penerjemah). LKiS.

Shariati, A. 1984. Tugas Cendekiawan Muslim. (terj. M. Amien Rais). 

Jakarta: CV Rajawali Pers.

Steger, M.B. 2002. Globalisme Bangkitnya Ideologi Pasar. (Penerjemah 

Heru Prasetia). Yogyakarta: Lafadl Pustaka

Sulistyo, H. 2000. Palu Arit di Ladang Tebu Sejarah Pembantaian Massal 

yang Terlupakan (Jombang Kediri 1965-1966). Jakarta: KPG.

Susanto, J. 2004. Kearifan Kuno di Zaman Modern Penyejuk Manusia 

dalam Mencari Kebenaran. Jakarta: Hikmah.

Susetyo, B. 2007. “Kesejatian Hidup”. Harian Kompas, Sabtu, 7 April 

2007. Halaman 7.

Tabb, W.K. 2001. Tabir Politik Globalisasi. (Penerjemah Uzair Fauzan, 

dkk.). Yogyakarta: lafadl Pustaka

Tedjoworo, H. 2005. Imaji dan Imajinasi Suatu Telaah Filsafat Postmodern. 

Yogyakarta: Kanisius.

Thompson, J.B. 2003. Analisis Ideologi Kritik Wacana Ideologi-ideologi 

Dunia. (Haiqqul Yakin Penerjemah). Yogyakarta: IRCiSoD.

Triyono, L. 2001. Keluar dari Kemelut Maluku. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar.



Sejarah Sebagai Sekolah Moral Versus Supermarket Sekolah Abad XXI...

109JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014

Wibowo, I. 2000.ed., Harga yang Harus Dibayar Sketsa Pergulatan Etnis 

Cina di Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Wibowo, I. 2005. ”Sejarah Globalisasi dan Korporasi”. Wacana, Edisi 

19, Tahun VI. Halaman 15-27. 

Widja, I G. 2002. Menuju Wajah Baru Pendidikan Sejarah. Yogyakarta: 

Lapera Pustaka Utama.

Wineburg, S. 2006. Berpikir Hitoris Memetakan Masa Depan, Mengajarkan 

Masa Lalu. (Terj. Masri Maris). Jakarta: Obor Indonesia.

Zaehner, 1992. Kebijakan dari Timur Beberapa Aspek Pemikiran 

Hinduisme. (A. Sudiardja Penerjemah). Jakarta: PT Gramedia 

Pustaka Utama.

Resident Bali en Lombok,  Afschrift, No. 1941, 10. Singaradja, 16 April 

1912. Dokumen milik Kembar Kerepun yang diperoleh dari 

koleksi Dossier Korn No. 213, pemberian Davis J. Stuart Fox.

Setia,  Putu, “Kemiskinan & Ritual Mewah,” Raditya, No. 111-Oktober 

2006.

Sucipta, I Wayan “Merajut Turunan Arya Kanuruhan,” Sarad, No. 78 

Oktober 2006, 

Wijaya, Nyoman. 2006. “Menerobos Badai: Biograę Intelektual Prof. 
Dr. I Gusti Ngurah Bagus,” belum dipublikasikan. 

W.S., “Sedikit Tentang Pengadilan Di Bali,” Bhawanagara, No.5 

October 1932 Tahun Ii, Pp. 74-75.



110 JURNAL KAJIAN BALI Volume 04, Nomor 01, April 2014


