
Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 155

THE MARGINALISED GOD

TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan

Josua Estomihi Butarbutar

Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta

estomihij@gmail.com 

DOI: 10.21460/aradha.2025.52.1517

Abstract  

This arƟcle explores the concept of a marginalised God in the context of modernity and 
postmodernity, where secularizaƟon is understood not as the erasure of religion but as 
a transformaƟon of humanity’s relaƟonship with the Divine. Through a transdisciplinary 
approach integraƟng theopoeƟcs, mysƟcal paths, and sexuality, the text criƟcally reŇects on 
reconstrucƟng spirituality amid technological dominance and data-driven logic. TheopoeƟcs 
reimagines God not as an absolute enƟty but as an “event” manifest in everyday experiences, 
while Meister Eckhart’s mysƟcism emphasizes union with God (Unio MysƟca) through ego 

dissoluƟon and contemplaƟve silence. The body and sexuality are posiƟoned as mediums 
of transcendence, overcoming spirit-maƩer dualism, and fostering spiritual inclusivity amid 
diverse gender idenƟƟes and sexual orientaƟons. Challenges faced by GeneraƟon Z and Alpha 
in the digital age, such as alienaƟon and existenƟal void, are addressed through anatheism, 

which embraces doubt and cross-boundary dialogue. The document concludes that future 
spirituality must be inclusive, dialogical, and rooted in uncondiƟonal love, where God is present 
not through dogma but in grounded human relaƟons. Principles like respect, compassion, 
sensiƟvity, and inƟmacy serve as pillars for building new spiritual spaces in the digital world.

Keywords: theopoeƟcs, God AŌer God, Unio MysƟca, mysƟcism, sexuality, nothingness, 
spirituality.

Volume 5 Nomor 2 (Januari-April 2025)
Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

SubmiƩed: 25 Juli 2025 Acepted: 8 Agustus 2025 Published: 30 Agustus 2025



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

156 Josua Estomihi Butarbutar

Abstrak  

ArƟkel ini mengeksplorasi konsep Tuhan yang termarginalkan dalam konteks modernitas dan 
postmodernitas, di mana sekularisasi dipahami bukan sebagai penghapusan agama melainkan 
sebagai transformasi relasi manusia dengan Yang Ilahi. Melalui pendekatan transdisipliner 
yang mengintegrasikan teopoeƟka, jalur-jalur misƟk, dan seksualitas, teks ini mereŇeksikan 
secara kriƟs upaya rekonstruksi spiritualitas di tengah dominasi teknologi dan logika berbasis 
data. TeopoeƟka menghadirkan ulang Tuhan bukan sebagai enƟtas absolut melainkan sebagai 
sebuah “perisƟwa” (event) yang termanifestasi dalam pengalaman sehari-hari. Sementara 
itu, misƟsisme Meister Eckhart menekankan penyatuan dengan Tuhan (Unio MysƟca) melalui 

pelenyapan ego dan kesunyian kontemplaƟf. Tubuh dan seksualitas diposisikan sebagai 
medium transendensi, mengatasi dualisme spirit-materi, serta memupuk inklusivitas spiritual 
di tengah beragam idenƟtas gender dan orientasi seksual. Tantangan yang dihadapi Generasi 
Z dan Alpha di era digital—seperƟ alienasi dan kehampaan eksistensial, yang merangkul 
keraguan dan dialog lintas-batas. Dokumen ini menyimpulkan bahwa spiritualitas masa depan 
harus bersifat inklusif, dialogis, dan berakar pada cinta tanpa syarat, di mana Tuhan hadir 
bukan melalui dogma melainkan dalam relasi manusia yang membumi. Prinsip-prinsip seperƟ 
rasa hormat, welas asih, kepekaan, dan keinƟman berfungsi sebagai pilar untuk membangun 
ruang-ruang spiritual baru di dunia digital. 

Kata-kata kunci: teopoeƟka, Tuhan Pasca Tuhan, Unio MysƟca, misƟk, seksualitas, kehampaan, 
spiritualitas.

  Pendahuluan
	

Dalam dunia modern yang didominasi oleh narasi-narasi sekularisasi, Tuhan tampaknya semakin 
terpinggirkan dari ruang-ruang diskursif yang pernah menjadi pusat eksistensinya. Namun, 
sekularisme itu sendiri adalah bagian dari fenomena religius, bahkan merupakan bagian yang 
tak terpisahkan dari tradisi kekristenan yang kini semakin banyak diadopsi.  Mark C. Taylor, dalam 
sebuah karyanya, AŌer God menegaskan bahwa modernitas—dan bahkan pasca modernitas 
Ɵdak dapat dipisahkan dari revolusi kekristenan pada abad ke-16. Taylor menegaskan bahwa 
sekularisasi yang terjadi Ɵdak berdiri sebagai lawan dari agama, melainkan sebuah transformasi 
dalam bentuk yang berbeda, yang memulai desentralisasi hubungan antara manusia dan 
Tuhan (Taylor, 2009: 3). Dengan desentralisasi hubungan atau katakanlah sebuah ruang privat 
hubungan manusia dengan Tuhan di mana modernitas terus berkembang di atas warisan ini. 
Hal ini menciptakan ruang baru bagi subjekƟvitas yang terus berubah hingga era pasca modern.



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 157

	TeopoeƟka dalam gagasan John D Caputo, memberikan sudut pandang yang baru yang 
menggeser cara kita memahami Tuhan. Alih-alih  melihat enƟtas yang disebut Tuhan sebagai 
enƟtas absolut yang Ɵdak pernah berubah, Caputo justru memandang Tuhan sebagai sebuah 
panggilan (event) yang terus-menerus hadir melalui kejutan, interupsi, dan bahkan kerapuhan 
(Caputo, 2019: 106–7). Dalam pandangan ini, jika melihat Deus Absconditus (Caputo, 2019: 
142–45), sebuah pemaknaan Tuhan yang tersembunyi, bukanlah makna kehancuran dari iman, 
melainkan sebuah peluang untuk membangun ulang dan memaknai ulang apa itu spiritualitas 
dengan cara yang lebih mendalam. TeopoeƟka mengajak kita untuk memahami Tuhan melalui 
cerita, puisi, pengalaman, bahkan klaim-klaim absolut atau makna terhadap narasi teologis 
yang kaku dan konvensional (Caputo, 2019: 110–11). Melalui ini, Tuhan Ɵdak lagi digapai 
dengan sebuah pemahaman, rasio, dan hanya berfokus pada logos saja (Tamawiwy, 2024: 
25–26). melalui sesuatu yang lebih segar, Tuhan menjadi bagian integral, memori, atau bahkan 
yang melampaui imaji. Kini, Tuhan dapat dinikmaƟ. Kenikmatan yang membuat ekstasi bagi 
siapa saja yang ingin menikmaƟ-Nya, baik individu maupun kolekƟf.

	Dalam Ɵnjauan yang lebih dalam lagi, menarik bahwa narasi tentang sekularisasi ini 
Ɵdak hanya mengubah ruang religius tetapi juga merambah hingga tatanan sosial-ekonomi dan 
bahkan biologis manusia. Yuval Noah Harari, dalam analisisnya tentang evolusi Homo Sapiens 
menuju Homo Deus, menggarisbawahi bagaimana teknologi dan humanisme modern telah 
mengubah manusia menjadi arsitek utama dari eksistensi (Harari, 2017: Ɵt. Breaking the Law 
of the Jungle). Tuhan, yang dahulu menjadi pusat otoritas dan ontologis, kini diganƟkan oleh 
algoritma dan data. Manusia kini berhadapan dengan kondisi di mana mereka pertama kalinya 
dalam sejarah, berhadapan dan berinteraksi dengan alat non-biologis yang memahami siapa 
kita.  Interaksi yang bukan hanya soal alat, tetapi soal apa yang kita pikirkan tentang diri kita 
dan akan menjadi apa kita kini dan saat ini (Hardiman, 2021: 21–22). Harari mengungkapkan 
bahwa manusia modern, dalam obsesinya mengatasi keterbatasan biologis dan eksistensial, 
semakin bergeser dari narasi transendensi menuju narasi imanen yang terwujud dalam 
proyek-proyek teknosentris (Harari, 2017: Ɵt. The Humanist Schism). Transformasi ini tentu 
menimbulkan pertanyaan serius: “Dalam dunia yang dikuasai oleh logika data, bagaimana 
narasi tentang theos dapat merespons dan beradaptasi?”

Tulisan ini menggunakan pendekatan kualitaƟf interdisipliner dengan menggabungkan 
perspekƟf teologi, Įlsafat, dan studi budaya kontemporer.Sebuah perpaduan antara teopoeƟka, 
jalan misƟk, dan seksualitas sebagai lokus reŇeksi atau mungkin sebuah praksis “kriƟs,” yang 
memunculkan argumen “Tuhan Pasca Tuhan” adalah lebih dari sekadar keƟadaan teologis; 
ia adalah peluang untuk menghidupkan dan menciptakan ulang dimensi spiritualitas yang 
sudah lama atau pernah tertanam dalam seƟap interseksi dari tekstur kehidupan manusia. 
Melalui pendekatan ini, sebuah pendekatan yang mungkin dimaknai sebagai pendekatan 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

158 Josua Estomihi Butarbutar

interdisipliner, tulisan ini menawarkan pembacaan sampai reka(yasa) ulang atas bagaimana 
Tuhan yang termarginalisasi dapat berfungsi sebagai subversi kreaƟf terhadap homogenisasi 
spiritualitas pasca modern atau pemahaman akan era ini. 

Metode utama yang diterapkan adalah analisis teks kriƟs terhadap karya-karya pemikir 
seperƟ John D. Caputo, Mark C. Taylor, Meister Eckhart, serta literatur terkait teopoeƟka, 
misƟsisme, dan transformasi spiritualitas di era digital. Pendekatan dekonstrukƟf digunakan 
untuk membongkar narasi tradisional tentang Tuhan, sementara sintesis ĮlosoĮs dan teologis 
diterapkan untuk membangun argumen tentang “Tuhan Pasca Tuhan” sebagai respons 
terhadap sekularisasi dan kemajuan teknologi. 

Dalam usaha membahas konsep “Tuhan yang Termarginalisasi” di era modernitas 
dan pasca modernitas secara interdisipliner. Argumen utama disajikan dalam empat bagian 
inƟ. Pertama tulisan ini akan membahas transformasi spiritualitas pasca sekular dengan 
menganalisis pergeseran relasi manusia-Tuhan pasca sekular dan transformasi spiritualitas 
melalui teopoeƟka dan misƟsisme Eckhart, yang mendekonstruksi narasi Tuhan tradisional. 
Berikutnya, tulisan ini membahas teopoeƟka sebagai jalan misƟk di mana teopoeƟka sebagai 
alternaƟf yang melampaui teologi dogmaƟs, mengeksplorasi jalan spiritual dan konsep Unio 

MysƟca, serta menegaskan relevansi kontemplasi dan keheningan di tengah alienasi digital. 
Selanjutnya, tulisan ini mengeksplorasi tubuh dan seksualitas sebagai medium transendensi, 
akan membahas inklusivitas spiritual dalam keragaman gender/LGBTQ+ dengan lensa 
embodiment dan teknologi. Berikutnya, tulisan ini membahas spiritualitas kehampaan untuk 
generasi digital di mana mengevaluasi respons generasi Z/Alpha terhadap krisis eksistensial 
digital, sebagai kerangka dialogis untuk spiritualitas inklusif pasca modern. Pada kesimpulan, 
tulisan ini menyintesis temuan dan menawarkan visi spiritualitas masa depan berbasis 
prinsip respect, compassion, sensiƟvity, dan inƟmacy. Tulisan ini memandu dari dekonstruksi 
narasi Tuhan tradisional menuju rekonstruksi spiritualitas yang relevan dengan tantangan 
kontemporer. Melalui kombinasi metode ini, tulisan ini bertujuan menawarkan pembacaan 
kreaƟf sekaligus subversif terhadap homogenisasi spiritualitas di era pasca-Tuhan.

  Walking to the Margin God: 
Antara Sekularisasi dan Transformasi Spiritualitas

Era kemaƟan Tuhan adalah awal agar umat manusia dapat terus menerus berevolusi di luar 
batas ruang agama. Friedrich Nietzsche dengan deklarasi nya yang terkenal, “God is dead. God 
remains dead. And we have killed Him” (Nietzsche dan Kaufmann, 1974), membiarkan Tuhan 
yang lama, Tuhan yang sama yang telah terkurung dalam sebuah kurungan yang dituhankan, 
yaitu agama, Tuhan itu sudah maƟ dan terbebas dari dalam penjara yang dibuat manusia. 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 159

Tuhan yang telah lama mengurung manusia berabad-abad lamanya. Pernyataan ini bukanlah 
sekadar deklarasi nihilisƟk, tetapi sebuah gugatan terhadap fondasi metaĮsika Barat yang 
berakar pada kebergantungan kepada Tuhan sebagai pusat moralitas dan makna. Dalam era 
modern, kemaƟan Tuhan Ɵdak hanya mencerminkan kehancuran agama insƟtusional, tetapi 
juga mengantarkan manusia pada krisis spiritualitas sekaligus peluang untuk merekonstruksi 
makna baru. SeƟdaknya, untuk berangkat dan memulai ini, perkataan Nietzsche memang 
benar adanya, ini adalah era yang memulai dekonstruksi Tuhan dan rekonstruksi Tuhan untuk 
mencari kembali enƟtas Tuhan.

Dalam dunia yang semakin terjebak dalam narasi sekularisasi, Tuhan tampak tergeser 
ke pinggiran, seolah menjadi enƟtas usang yang hanya relevan di masa lampau. Namun, 
seperƟ yang telah diungkapkan oleh Mark C Taylor, sekularisasi bukanlah penghapusan Tuhan, 
melainkan transformasi yang mendalam terhadap hubungan manusia dengan enƟtas Yang 
Ilahi. Sekularisme lahir dari akar tradisi religius itu sendiri, yang justru menciptakan ruang 
untuk mendeĮnisikan ulang spiritualitas di batas dogma (Taylor, 2009: 3). Krisis akan kebutuhan 
sesuatu yang bersifat metaĮsika ini diiringi oleh kebangkitan “humanisme lentur” (Hardiman 
dan Udiani, 2012: 3–5), di mana manusia mengambil alih peran Tuhan dalam menentukan 
nilai dan makna.  Proses ini bukan hanya menyingkirkan Tuhan ke ranah pribadi, tetapi juga 
membuka peluang baru untuk mendekaƟ spiritualitas melalui perspekƟf yang lebih dinamis 
dalam pendekatan hadirnya teopoeƟka untuk menambah wacana baru dalam jalan misƟk. 
Ranah pribadi era ini adalah sebuah pemutarbalikan atau dari ranah publik yang dulu pernah 
ada. ArƟnya, apa yang dulu menjadi ranah pribadi kini menjadi ranah publik. Dari sana datang 
kebutuhan kolekƟf untuk kembali memaknai enƟtas yang disebut Tuhan.

Era ini, sebuah era dengan kebanggaan akan modernitas, yang dengan obsesinya pada 
rasionalitas dan eĮsiensi, telah membawa manusia pada kehampaan eksistensial yang Ɵdak 
dapat diisi oleh narasi-narasi rasional semata (Hardiman dan Udiani, 2012: 1–10). Dalam 

pencarian makna, manusia yang modern atau manusia yang hidup di era pasca modern sering 
kali mengganƟkan Tuhan dengan logika, bahkan kini dengan hadirnya algoritma dari teknologi 
digital. Dalam proses ini, sekularisasi tentunya belum atau Ɵdak memaƟkan spiritualitas, 
karena melalui ini memang manusia semakin didorong untuk mencari kembali hubungan 
dengan dimensi transendental yang sering kali hilang dalam kesibukan duniawi. Namun, hal 
ini belum cukup menjawab bagaimana nanƟnya akan sampai pada “Tuhan yang dinikmaƟ.”  
Oleh karena itu, keseriusan untuk kembali memaknai dan menghidupi jalan misƟk di era ini, 
sebuah pendekatan akan kebutuhan spiritualitas kian diperlukan. Menjawab nanƟnya bahwa 
Tuhan dapat turut dirasakan.

MaƩhew Fox, dalam Ɵnjauannya terhadap Thomas Merton dan Meister Eckhart 
menawarkan sebuah jalur alternaƟf untuk memahami Tuhan yang termarginalisasi dalam 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

160 Josua Estomihi Butarbutar

dunia ini. Esensi yang penƟng dalam pemahaman ini adalah “divine presence” dalam seƟap 
aspek kehidupan (Fox, 2016: Ɵt. Every Non Two-legged is a Saint), bukan melalui pemahaman 
akan dogma atau doktrin yang kaku, tetapi melalui sesuatu yang empiris, sesuatu yang dapat 
dialami langsung secara serius dan mendalam. Thomas Merton, misalnya, mengidenƟĮkasi 
jalan kesunyian atau jalan kepedihan (via negaƟva) sebagai jalan menuju transformasi spiritual, 
di mana Tuhan Ɵdak lagi dipahami  sebagai objek eksternal, tetapi sebagai panggilan (a calling 
to) yang terus-menerus hadir dalam keberadaan.

Berbicara tentang kesunyian, Merton dan Eckhart adalah teladan yang sangat baik. 
Untuk memaknai ulang, menciptakan makna baru, berperannya theos, kembalinya posisi 
Tuhan. Bagi Eckhart,

“You should love God mindlessly, that is, so that your soul is without mind and free from all 
mental acƟviƟes, for as long as your soul is operaƟng like a mind, so long does it have images and 
representaƟons. But as long as it has images…it has neither oneness nor simplicity. And therefore 
our soul should be bare of all mind and should stay there without mind. For if you love God as God is 
God or mind or person or picture, all that must be dropped. You should love God as God is, a not-God, 
not-mind, not-person, not-image, even more, as God is a pure, clear One, separate from all twoness. 
And we should sink eternally from something to nothing into this One. May God help us to do this” 
(Fox, 2016: Ɵt. I Shall Certainly Have Solitude... Beyond All “Where”).

Melepaskan Tuhan dari batasan batasan imaji, dari apa yang selama ini sebatas kita 
akui sebagai sebuah norma tentang Tuhan yang kepribadian dan wataknya sudah ditentukan 
oleh agama. Melepas logos membuat theos maƟ atau kehilangan makna— tentu Ɵdak benar, 
karena theos akan tetap menjadi theos. Eckhart kembali menegaskan bahwa hendaknya 
manusia membiarkan Tuhan menjadi Tuhan. Bukan manusia yang menjadi Tuhan atau manusia 
yang kerap membatasi Tuhan. 

Menurut Eckhart, bahwa justru Tuhan yang sejaƟ adalah Tuhan yang dapat dialami dan 
bukan hanya sekadar pengalaman. Tuhan yang sejaƟ itu adalah keberadaan yang benar-benar 
kosong dalam keheningan yang hanya dapat dialami melalui pelepasan total ego manusia. 
Ego dalam diri manusia ini sering kali menjadi kecohan yang membuat manusia dipenuhi 
oleh delusi-delusi dan dikendalikan yang membuat manusia menyangsikan segala sesuatu 
(Hardiman, 2021: 14). Dalam pengajarannya tentang misƟk, Eckhart menunjukkan bahwa 
manusia dapat menemukan Tuhan bukan di luar, tetapi dalam diri melalui jalan kontemplasi 
yang membebaskan. Berangkat dari dalam diri manusia sendiri, menemukan kecohan yang 
membuat delusi bagi dirinya, ia dapat membebaskan dirinya dengan mencari di mana posisi 
Tuhan dalam diri manusia sendiri.

Dalam paradigma baru di era pasca Tuhan diri dan keberadaan tubuh sebagai pusat 
untuk menemukan Tuhan menjadi esensi yang penƟng. NanƟnya ini akan membuat manusia 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 161

untuk dan menjawab banyak pertanyaan tentang cara menjadi dirinya dan menemukan Tuhan 
dalam dirinya melalui kehadirannya sendiri—being presence. Hal ini muncul sebagai respons 
terhadap pergeseran dari metaĮsika logosentris yang memisahkan roh dan tubuh, menuju 
pandangan yang lebih integraƟf, di mana tubuh Ɵdak lagi di anggap sebagai penghalang menuju 
enƟtas Tuhan, tetapi sebagai jembatan menuju pengalaman transendensi. Pemahaman 
ini akan bergerak dari tubuh menuju keberadaan seksualitas manusia yang nanƟnya akan 
mendapatkan tempat baru dalam diskursus tentang spiritualitas. Pengalaman tubuh akan 
bergerak menuju pemahaman baru di mana pengalaman tubuh sering kali menjadi medium 
transendensi, tempat Tuhan hadir secara mendalam dalam keseharian umat manusia.

Sementara di sisi lain, Nietzsche juga menantang adanya dikotomi antara roh dan 
tubuh dengan menyatakan bahwa tubuh perlu diberikan kebebasan, dari sana akan lahir “the 
great soul” (Nietzsche dan Kaufmann, 1974: 150–51). Tubuh adalah sumber kebijaksanaan, 
pengalaman, dan kreaƟvitas yang sering diabaikan oleh tradisi yang menempatkan roh 
sebagai yang lebih superior. Seksualitas bukanlah lagi sesuatu yang dianggap sebagai dosa 
atau sesuatu yang harus dielakkan  atau ditaklukkan. Seksualitas adalah bagian integral 
dari ekspresi manusiawi yang dapat membawa manusia lebih dekat pada Yang Ilahi. Tubuh, 
termasuk seksualitas manusia justru menjadi pengalaman manusia untuk melepaskan egonya. 
Pengalaman cinta tentunya adalah perisƟwa spiritual yang melibatkan tubuh dan jiwa dalam 
hubungan yang penuh pengorbanan dan transformasi (Marler, 2013: 445). Cinta eros, yang 

sering dianggap sebagai sesuatu yang profan, diintegrasikan ke dalam hubungan baru dengan 
Tuhan, sehingga melampaui dualisme antara tubuh dan roh.

Jika kembali meninjau Caputo yang menunjukan bahwa Tuhan hadir dalam hal-hal 
paling biasa, dalam hemat saya—termasuk seksualitas manusia. Bagi Caputo, Tuhan sebagai 
event, sesuatu yang terus-menerus mengundang manusia untuk melihat kehadiran Yang Ilahi 
melalui kehidupan sehari-hari. Tubuh dan seksualitas adalah bagian integral manusia. Dalam 
dunia pasca Tuhan, tubuh manusia Ɵdak lagi dipandang sebagai sesuatu yang inferior dalam 
hierarki dualisƟk roh-tubuh, melainkan medium pengalaman spiritual yang sejajar dengan 
dimensi mental dan rohani. Pengakuan atas tubuh sebagai medium spiritualitas membuka 
jalan baru bagi pemahaman yang lebih inklusif dan membebaskan ruang bagi spiritualitas. 
Di luar dogma dan doktrin agama yang sering membatasi, seksualitas dapat menjadi ruang 
kontemplasi dengan Tuhan. Ini bukan sekadar penghapusan batasan-batasan moral tradisional, 
tetapi penciptaan baru di mana manusia dapat merayakan keberadaan Ilahi di dalam dirinya 
sendiri dan hubungannya dengan orang lain. 

	Sekularisasi, yang ditandai dengan pergeseran fokus manusia dari otoritas metaĮsik ke 
rasionalitas dan otonomi individu, telah memaksa spiritualitas untuk berevolusi. Rekonstruksi 
spiritualitas di era sekular bukan sekadar mengganƟ Tuhan tradisional dengan nilai-nilai 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

162 Josua Estomihi Butarbutar

humanisƟk, tetapi juga membuka ruang baru untuk memahami transendensi secara kreaƟf. Di 
sinilah konsep teopoeƟka menjadi relevan: sebagai pendekatan yang Ɵdak lagi berpusat pada 
dogma teologis, melainkan pada pengalaman penciptaan makna ilahi melalui bahasa, seni, 
dan prakƟk hidup. Dalam era tanpa pusat metaĮsik, prakƟk kontemplaƟf seperƟ meditasi dan 
reŇeksi menjadi cara untuk menemukan dimensi ilahi. Pengalaman spiritual adalah tentang 
membuka haƟ terhadap kehadiran Tuhan di seƟap momen, tanpa perlu kebergantungan pada 
struktur keagamaan formal.

	Di dunia modern yang pluralisƟk, teopoeƟka memungkinkan berbagai bentuk 
pengalaman spiritual untuk saling berdialog tanpa kehilangan idenƟtasnya. TeopoeƟka 
memungkinkan pemahaman transenden yang melintasi batas agama, dengan menempatkan 
pengalaman manusia di pusat eksplorasi￼ . Rekonstruksi spiritualitas melalui teopoeƟka bukan 
hanya respon terhadap sekularisasi, tetapi juga sebuah upaya untuk menciptakan kosmologi 
baru di mana manusia dan Tuhan berada dalam hubungan dinamis. Dalam pandangan ini, 
spiritualitas Ɵdak lagi bersifat hierarkis tetapi dialogis—mengundang manusia untuk menjadi 
rekan cipta dalam proyek ilahi yang terus berlangsung. Pendekatan ini, dengan merangkul 
keindahan, misteri, dan kreaƟvitas, menawarkan spiritualitas yang relevan dan membumi di 
tengah dunia yang berubah. Dalam era sekular, Tuhan Ɵdak menghilang; Ia hadir dalam puisi, 
seni, keheningan, teknologi, dan kehidupan itu sendiri.

 TeopoeƟka sebagai Teologi Tanpa Teologi: 
Menyelisik Jalan MisƟk di Era Pasca Tuhan

Jalan misƟk adalah sesuatu yang telah lama diƟnggalkan. Jalan misƟk adalah barang usang yang 
Ɵdak dipakai lagi. Namun, mari melihatnya dari ƟƟk di mana kesadaran—being presence—
tambahan saya being presence of the essence of being. Berangkatnya jalan misƟk dari kesadaran 
adalah hal yang Ɵdak pernah disadari sebelumnya. Tidak ada pertanyaan “mengapa?” untuk 
menjawab ini. Demikian teopoeƟka, sebuah teologi yang Ɵdak pantas, namun radikal! 
(Tamawiwy, 2024: 24). Tidak pula punya jawaban dari hal yang sama. Berangkatnya dari jalan 
misƟk dari kesadaran dengan menjadi hadir seutuhnya sebagai diri dalam bungkusan esensi 
dari eksistensi. Manusia adalah makhluk yang radikal, ia berpikir maka ia ada—ada karena 
berpikir dan sebaliknya. Cogito ergo sum, demikianlah semboyan terkenal dari Rene Descartes. 

Dale Cannon, dalam karyanya Six Ways oF Being Religious (Cannon, 1996), menawarkan 
tesis tentang bagaimana menemukan jalan spiritual dari keberadaan kita sebagai manusia. 
Cannon menawarkan seƟdaknya ada enam jalan atau cara untuk mencapai pemahaman 
untuk mengenal Tuhan. Jika kembali, saya menyebutkan jalan misƟk haruslah berangkat dari 
kesadaran yang sebelumnya Ɵdak pernah disadari. Maka, pertanyaan “mengapa?” pantas 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 163

untuk dipertanyakan disini. Tanpa sadar sebenarnya manusia selalu mencari-cari keberadaan 
Tuhan. Dalam hal ini mari kembali kepada tawaran Cannon dalam pencarian enam jalan 
spiritual.

Pertama, Reasoned Inquiry (Cannon, 1996: 65). Jalan spiritual ini memulainya dengan 
lingkup yang lebih akademis. Tuhan terus-menerus dicari pemahaman yang lebih rasional. 
Tuhan dimengerƟ melalui apa yang selama ini telah dikonstruksi oleh manusia sebagai 
sesuatu yang pada awalnya lebih besar lalu mengerucut sebagai Tuhan yang manusia inginkan 
Tuhan menjadi kemauan manusia. Namun, saya Ɵdak ingin mengkriƟk tentang keberadaan 
jalan spiritual ini atau nanƟ yang lainnya. Karena memang begitulah adanya. Upaya manusia 
untuk menemukan Tuhan adalah upaya terhadap cintanya untuk bersatu kembali dengan 
cinta Tuhan. SeƟdaknya saya ingin memperlihatkan di mana letak keƟdaksadaran manusia 
dalam menikmaƟ Tuhan. Dari jalan ini jelas, bahwa Tuhan dinikmaƟ dengan ekstasi pencarian 
fragmentasi Tuhan menjadi yang lebih rasional. Letak keƟdaksadaran manusia memang agak 
kabur jika dilihat melalui jalan ini. Namun, letak keƟdaksadarannya adalah bahwa manusia 
menikmaƟ cara mereka merasionalkan Tuhan tanpa disadari menjadi suatu konstruksi hingga 
saat ini.

Kedua, Sacred Right (Cannon, 1996: 51). Pencarian akan Tuhan dilakukan melalui 
sesuatu yang bersifat ritual. Orang yang memiliki jalan spiritual ini atau mendekaƟ jalan 
spiritual ini akan peka dengan ritual-ritual. Tradisi kekristenan misalnya mencatat tentang 
kalender liturgi dalam gereja. Penggunaan warna, benda-benda, ikon atau hal-hal lain yang 
membuat ritual tetap berjalan. Mereka akan mencari Tuhan dengan melakukan ritual yang 
sama yang bersifat berulang-ulang. Menjadi ciri khas tertentu dalam pencarian Tuhan. Di sini 
memang kelihatannya agak jelas bahwa manusia benar benar sadar dan hadir sepenuhnya 
dalam tuntunannya untuk menemukan Tuhan. Namun, ia nanƟnya akan Ɵdak sadar karena 
lama kelamaan ia akan merasakan satu ƟƟk di mana ia mengalami kekeringan (dryness). Ritual 

yang tadinya dilakukan dengan penuh kesadaran pada akhirnya menjadi kering dan hanya 
menjadi sebuah ruƟnitas belaka.

KeƟga, Right AcƟon (Cannon, 1996: 55). Jalan ini adalah jalan yang memberi kesan 
cukup unik dibandingkan yang lainnya, karena pencarian Tuhan dilakukan dengan turun ke 
dalam suasana tertentu di mana di sana ada keƟdakadilan, kekerasan, atau sesuatu yang 
secara moral adalah keliru. Saya akan menyebutnya sebagai pengalaman pencarian Tuhan 
saat “terjun ke lapangan.” Kekristenan sering menyebutnya sebagai “pelayanan terhadap 
dunia.” Menolong orang yang kesusahan, memberi makan orang miskin, mengobaƟ orang 
yang menderita. Semua itu tentu dilakukan tanpa pamrih. Asumsinya adalah melayani orang 
disekitar kita arƟnya melayani Tuhan yang menciptakan kita. Di sini manusia secara sadar 
merasakan ada sesuatu yang menggerakkan haƟ mereka. Namun, mereka Ɵdak sadar bahwa 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

164 Josua Estomihi Butarbutar

sesuatu yang menggerakkan haƟ mereka itu disebut sebagai apa? Hal itu nanƟnya juga disebut 
dengan lebih rasional sebagai sesuatu yang kini dikenal dengan haƟ nurani. KeƟdaksadaran 
manusia ini adalah pemaknaan mereka nanƟnya untuk mencapai Tuhan yang justru Ɵdak 
dapat dijelaskan. Mereka hanya merasakan sukacita dalam melakukannya.

Keempat, DevoƟon (Cannon, 1996: 57). Jalan ini adalah jalan yang cukup umum seperƟ 
melakukan doa ruƟn, memiliki waktu khusus untuk melakukan pertemuan dengan Tuhan, sebuah 
jadwal yang memang sudah menjadi keseharian. Doa examen (MarƟn, 2024: 170), misalnya 

sebagai ciri devosi. Punya waktu tersendiri untuk berdoa, membuat jadwal doa tetap dengan 
cara yang sama yang telah ditentukan dengan disiplin rohani tertentu atau mengulang doa-doa 
sederhana. Berpantang seperƟ puasa misalnya membuat orang-orang dengan jalan ini merasa 
nyaman untuk menemukan Tuhan dalam diri mereka. Asumsinya sama dengan Sacred Right, 
jika saya menambahkan maka ada ƟƟk tertentu atau ƟƟk temu di mana devoƟon membutuhkan 
sacred right dan sebaliknya. Dryness—kekeringan akan menjadi masalah pada kedua jalan ini.

Kelima, Shamanic MediaƟon (Cannon, 1996: 60). Jalan ini adalah jalan yang cukup 
unik juga, pencarian dan perjumpaan dengan Tuhan ditempuh dengan melakukan karya-
karya mukjizat atau sesuatu yang bersifat supranatural.  Pengurapan pada perisƟwa-perisƟwa 
tertentu, pengusiran setan, atau karya lainnya yang mungkin melibatkan divine touch atau 

divine authority. Perjumpaan dengan Tuhan dilakukan apabila mereka dapat melakukan karya 
yang melampaui orang-orang biasa. Letak dari keƟdaksadaran dalam jalan ini amat mudah 
untuk ditemukan. Peluang keberhasilan jaan spiritual ini adalah dengan iman sepenuhnya. 
Integrasi penuh pola keimanan yang ditanamkan untuk berhasilnya prakƟk ini. Maka secara 
rasional pun peluang keberhasilan jalan spiritual ini adalah win win soluƟon atau lose lose 
soluƟon. Mudahnya, hanya ada peluang benar-benar terjadi atau Ɵdak terjadi sama sekali.

Keenam, MysƟcal Quest (Cannon, 1996: 63). Jalan ini adalah jalan terakhir yang saya 
jelaskan karena ini adalah jalan keƟdaksadaran yang sebenarnya berangkat dari kesadaran. 
Kesadaran itu hanya Ɵdak dimengerƟ sebagai sesuatu yang esensial. Untuk mengerƟ jalan ini 
lebih mudah, James MarƟn, SJ, menjelaskannya demikian,

“Di sekitar saya ada banyak tanda-tanda kehidupan—pemandangan, bunyi, dan bau—dan sekeƟka 
muncul hasrat untuk Ɵdak hanya menjadi bagian darinya, tetapi juga untuk memahaminya dan 
memilikinya. Saya merasa dicintai, digenggam dan dipahami. Saya dipenuhi hasrat untuk segala 
sesuatu, untuk dengan cara tertentu bersatu dengan semesta, dan untuk memahami mengapa 
saya ada di bumi ini. … saya tahu bahwa sesuatu telah terjadi, seakan-akan jantung saya berhenƟ 
berdetak dan muncul Įrasat akan sesuatu yang ada di kedalaman relung baƟn saya, suatu hasrat … 
untuk apa? Saya belum yakin sepenuhnya” (MarƟn, 2024: 35).

Sebuah jalan yang bukan hanya dengan mencari pemahaman, tetapi juga praksis hidup 
untuk menemukan Tuhan. Praksis yang bukan hanya untuk menemukan Tuhan, tetapi juga 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 165

untuk menikmaƟ Tuhan. Sebuah cara untuk terus menyelidiki relung baƟn—discernment. 
Discernment yang dilakukan dengan melihat tanda-tanda kehadiran Tuhan melalui segala 
sesuatu yang ada di sekitar kita, mulai dari hal-hal paling kecil seperƟ merasakan hembusan 
angin atau hangatnya mentari sampai kepada hal-hal besar atas keberadaan orang-orang di 
sekitar kita. Mendengar suara Tuhan, melihat apa yang Tuhan juga lihat, dan membaca tanda-
tanda kehidupan (Nouwen dkk., 2019: Ɵt. Read The Way Forward)—a deep communion with 
the Spirit of God (Nouwen dkk., 2019:  Ɵt. DisƟnguishing Spirits of Truth and Falsehood).

Dari semua jalan di atas tentu seƟap orang Ɵdak hanya memiliki satu jalan spiritual 
saja. SeƟap orang bisa memilih jalan spiritual atau bahkan tanpa sadar sudah memiliki satu di 
antara beberapa jalan spiritual, bahkan lebih. Semua jalan itu merujuk pada satu hal yaitu apa 
yang saya sebut sebagai kebersatuan yang secara sadar benar-benar hadir atau yang sudah 
saya jelaskan di atas “a communion,” atau isƟlah lain yang saya suka dalam nilai ĮlosoĮ Jawa, 
“manunggaling kawula lan GusƟ” dengan apa yang kali ini saya sebut Tuhan, bukan lagi sebuah 
enƟtas, hanya Tuhan yang menjadi Tuhan.

Meister Eckhart, akan lebih membantu dalam menjelaskan hal ini, isƟlah yang unik 
dalam misƟsme—“Unio MysƟca.” IsƟlah ini menyangkut pada penyatuan seutuhnya jiwa 
manusia dengan Tuhan, bukan sebagai hubungan eksternal, tetapi sebagai pengalaman 
baƟn yang melampaui semua dualitas. Eckhart melihat penyatuan ini sebagai panggilan jiwa 
untuk masuk  ke dalam keheningan dan kehampaan, di mana manusia menemukan Tuhan 
dalam inƟ keberadaan eksistensinya. Unio MysƟca terjadi keƟka manusia melepaskan semua 
keinginan, gambaran, dan konsep tentang Tuhan (GoƩschall, 2013; Fox, 2014, “Psychotherapy 
and the ‘Unio MysƟca’: Meister Eckhart Meets OƩo Rank”). Ia menegaskan bahwa penyatuan 
sejaƟ hanya mungkin terjadi keƟka manusia melampaui pikiran, karena selama jiwa manusia 
bergantung pada pikiran, ia Ɵdak dapat mencapai kesatuan dengan Tuhan. Dalam pemikiran 
ini, Tuhan bukanlah enƟtas yang dapat dipahami melalui pikiran atau representasi, melainkan 
sebagai Yang Absolut yang hadir dalam keheningan jiwa. “Menjadi” Tuhan, dalam hal ini masuk 
ke dalam misteri—leƫng be (Gelassenheit) (Fox, 2014: Ɵt. The Historical Jesus: Meister Eckhart 
Meets Marcus Borg, Bruce Chilton, and John Dominic Crossan) adalah kunci untuk membuka 
pintu menuju pengalaman Unio MysƟca. Dalam kehampaan ini, manusia membiarkan dirinya 
dilepaskan dari “diri palsu” yang terikat pada dunia material dan ego.

Eckhart mengajarkan bahwa penyatuan dengan Tuhan bukanlah hasil dari upaya 
manusia semata, tetapi anugerah yang diterima dalam proses transformasi baƟn. Ia 
menyebutnya sebagai “peleburan”—leƫng go (Abgeschiedenheit) (Fox, 2014: Ɵt. The 
Historical Jesus: Meister Eckhart Meets Marcus Borg, Bruce Chilton, and John Dominic 
Crossan). di mana manusia Ɵdak lagi memandang Tuhan sebagai objek eksternal, melainkan 
sebagai inƟ keberadaan yang sejaƟ di dalam dirinya sendiri. Dalam hal ini, Eckhart 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

166 Josua Estomihi Butarbutar

menekankan bahwa Tuhan Ɵdak ditemukan di luar, tetapi di dalam diri manusia, di “dasar 
jiwa” (Seelengrund) (Palazzo, 2013). Melampaui Dualitas: Tuhan sebagai “One Beyond Two” 

Ciri khas misƟsisme Eckhart adalah pandangannya bahwa penyatuan sejaƟ hanya terjadi 
keƟka manusia melampaui dualitas. Dalam pandangannya, manusia sering kali memahami 
Tuhan sebagai “yang lain” dari dirinya. Namun, dalam Unio MysƟca, manusia menyadari 
bahwa dirinya dan Tuhan adalah satu, tanpa ada perbedaan ontologis. Eckhart menyebut 
Tuhan sebagai “Yang Esa” (Einheit) (Sweeney, 2017: 168), terlepas dari semua kategori 
seperƟ “person” atau “image.”—“God is not this or that, but rather, God is the is-ness itself, 
the pure being that underlies all existence” (Beccarisi, 2013).

Unio MysƟca Ɵdak hanya relevan dalam konteks spiritualitas abad pertengahan, tetapi 
juga menawarkan jawaban bagi kegelisahan eksistensial manusia modern. Dalam dunia yang 
dipenuhi distraksi digital dan kebisingan mental, ajaran Eckhart tentang keheningan dan 
kehampaan menjadi lebih signiĮkan. Dalam pencarian spiritual yang mendalam, manusia 
modern dapat menemukan kembali Tuhan di dalam dirinya melalui pelepasan dari gambaran-
gambaran material dan egoisme. Meister Eckhart, melalui konsep Unio MysƟca, mengajarkan 

bahwa penyatuan dengan Tuhan adalah pengalaman yang melampaui pikiran, dualitas, dan 
keinginan. Penyatuan ini terjadi keƟka manusia membebaskan dirinya dari segala keterikatan 
dan menemukan Tuhan di inƟ terdalam keberadaannya. Dalam dunia yang semakin sibuk dan 
teralienasi, ajaran Eckhart menawarkan jalan untuk menemukan kedamaian dan makna sejaƟ 
melalui kehampaan dan keheningan baƟn.

Jalan misƟk, sebagaimana diajarkan Meister Eckhart melalui konsep Unio MysƟca, 

menekankan penyatuan mendalam antara jiwa manusia dengan Tuhan. Penyatuan ini hanya 
dapat dicapai melalui keheningan, kehampaan, dan pelepasan dari ego serta ilusi duniawi. 
Unio MysƟca mengajak manusia untuk menemukan Tuhan di inƟ keberadaan yang sejaƟ, 
melampaui dualitas dan batasan pikiran, menemukan Tuhan dalam kontemplasi, menguji 
diri sampai ke relung baƟn terdalam. TeopoeƟka, yang juga melampaui klaim absolut teologi 
tradisional, mengundang manusia untuk mencipta ulang makna Tuhan melalui pengalaman 
dan reŇeksi yang kreaƟf. SeperƟ jalan misƟk, teopoeƟka membuka ruang bagi spiritualitas yang 
hidup dan cair, menghadirkan Tuhan sebagai pengalaman transendental, bukan sebagai objek 
staƟs. Dalam dunia modern yang penuh kebisingan dan alienasi, jalan misƟk dan teopoeƟka 
menawarkan jalan untuk menemukan makna dan kedamaian. Keduanya mengajarkan bahwa 
spiritualitas adalah proses reŇeksi mendalam, di mana manusia dapat hadir seutuhnya dan 
mengalami Tuhan di dalam diri serta dunia sekitarnya.



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 167

 The Presence of Body Essence: 
Orientasi Seksual, IdenƟtas Gender, Ekspresi, dan KarakterisƟk Seks pada 

Perjumpaan di Persimpangan Era Pasca Tuhan

Dalam dunia yang beranjak kian sekular, sebuah era di mana manusia yang lain terhubung 
satu sama lain, persoalan yang hadir semakin kompleks. SeperƟ yang saya jelaskan sebagai 
sebuah pemutarbalikan era ini. Ruang privat kini menjadi ruang publik. Sebuah ruang dalam 
dunia digital yang kini menyediakan apa saja untuk dinikmaƟ secara kolekƟf. Kita menyebutnya 
ruang maya. Di dalamnya, komunikasi yang berlangsung bersifat aktual, walaupun segala 
sesuatu yang tersaji bagi kita bersifat maya (Supelli, 2010: 329). Pemutarbalikan ini terutama 
berakar pada keberadaan keutuhan manusia dalam seksualitasnya. Keberadaan ragam gender 
dan orientasi seksual yang seharusnya adalah ruang privat seseorang kini menjadi milik semua 
orang. Kisah cinta orang lain, dengan siapa ia berpacaran misalnya, entah itu dianggap laki-
laki atau perempuan, atau mungkin pula dengan gaya pacaran di antara manusia lain yang 
memiliki ragam gender dan orientasi seksual, atau apa yang pada era ini disebut LGBTQ+. 
Sederhananya, “urusan cinta dan hasrat orang lain kini menjadi urusan saya juga.” 

Melalui kacamata ruang maya tentunya manusia akan terus melihat perkembangan 
seksualitas manusia. Namun, keƟka ruang maya disediakan sebagai ruang diskusi, yang terjadi 
adalah penindasan dan hadir kata-kata yang bersifat merendahkan atau bahkan menuju 
kekerasan berbasis gender online. Ada hierarki terselubung dalam ruang maya itu sendiri. Kini 
pijakan utamanya adalah Tuhan sendiri. Tuhan sebagai pijakan utama, dalam hemat saya adalah 
bahwa Tuhan menjadi aktor utama untuk merendahkan manusia lain karena manusia sudah 
memberi fragmentasi makna Tuhan “yang benar” dalam deĮnisi mereka. Di sinilah menurut 
saya harus dihadirkan sebuah seni baru dalam memahami manusia yang telah menjadi Tuhan. 
Sebuah reinterpretasi atas telaah hermeneuƟs pembacaan kitab suci dalam “keberadaan” 
diri manusia. Namun, ruang maya yang memberikan kesempatan itu justru menjadi ruang 
penindasan atas kebenaran yang telah lama diklaim umat manusia.  Padahal kebenaran Ɵdak 
membatasi ataupun membelenggu. Masing-masing punya kebenarannya sendiri (Hardiman, 
2023: 165). 

Dalam era ini, agama sebagai insƟtusi telah banyak dipertanyakan, religiositas sering 
kali terjebak dalam parƟkularitas, dan spiritualitas meluas melampaui batas-batas tradisional 
menuju pengalaman yang lebih universal (Waƫmena, 2020: 121). Hidup seseorang sangat 
tergantung pada cara pandangnya. Cara pandang seseorang tergantung pada idenƟtasnya. 
Jika idenƟtasnya sempit, sempit pula cara pandangnya. Hidupnya pun juga sempit. Sebaliknya, 
manusia spiritual adalah manusia semesta. IdenƟtasnya seluas alam semesta. Hidupnya pun 
dengan demikian, seluas semesta (Waƫmena, 2020: 122).



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

168 Josua Estomihi Butarbutar

Esensi tubuh menawarkan ruang eksplorasi yang melampaui kategori sosial dan 
normaƟf, menciptakan perjumpaan yang mendalam antara keberadaan individu dengan 
realitas semesta. Tubuh Ɵdak hanya dipahami sebagai objek biologis, tetapi sebagai ruang 
transendensi, di mana orientasi, ekspresi, dan idenƟtas menjadi cara manusia menghadirkan 
dirinya di dunia yang kompleks dan cair. Persimpangan ini mencerminkan spiritualitas yang 
melampaui agama, membuka jalan bagi kesadaran akan keberagaman yang esensial di tengah 
realitas majemuk. Era pasca Tuhan Ɵdak menaĮkan nilai spiritualitas, melainkan menegaskan 
bahwa pencarian makna dapat ditemukan dalam pengalaman tubuh, yang melintasi dualitas 
antara sakral dan sekuler, universal dan parƟkular. Dalam konteks ini, orientasi seksual, idenƟtas 
gender, dan ekspresi tubuh menjadi medium spiritual baru, di mana idenƟtas individu bertemu 
dengan realitas ilahi yang luas dan inklusif.

Esensi tubuh ini terwujud dalam yang mungkin menjadi pemahaman baru bagi orang 
banyak, apa yang saya ambil dari isƟlah yang diberikan oleh James B Nelson—embodiment 
(Nelson, 1979). Tubuh bukan hanya enƟtas Įsik, melainkan medium yang kaya akan makna. 
Pemahaman kita tentang dunia berakar dari pengalaman tubuh (Nelson, 1979: 20). Di era 

pasca Tuhan, tubuh menjadi ƟƟk temu yang mendeĮnisikan ulang orientasi seksual, idenƟtas 
gender, dan ekspresi, bukan sebagai kategori tetap, melainkan sebagai hasil interaksi dinamis 
antara individu dan masyarakat. Tubuh berfungsi sebagai simbol masyarakat dan kosmos, 
sehingga idenƟtas tubuh mencerminkan nilai-nilai yang terus berubah di tengah pluralitas 
budaya (Nelson, 1979: 21).

Lebih jauh, tubuh juga menjadi wahana komunikasi simbolik yang melampaui dimensi 
biologis (Nelson, 1979: 25). Sebagaimana manusia adalah homo symbolicus, orientasi seksual 

dan ekspresi gender memiliki dimensi sosial yang berlapis. Seksualitas, seperƟ halnya bahasa, 
Ɵdak hanya memenuhi kebutuhan, tetapi juga membangun relasi yang lebih dalam, baik 
dengan sesama maupun dengan yang transenden. Cinta sensual Ɵdak bertentangan dengan 
iman, melainkan menjadi bagian penƟng dari gerak tubuh menuju realitas ilahi (Nelson, 1979: 
34). Era pasca Tuhan membuka ruang bagi interpretasi ulang tubuh sebagai sarana perjumpaan 
spiritual. Inkarnasi, sebagaimana dalam tradisi Kristen, menegaskan bahwa tubuh bukan 
sekadar instrumen biologis, melainkan manifestasi cinta yang hidup. Tubuh adalah body-word 
of love (Nelson, 1979: 35), di mana idenƟtas seksual dan gender menjadi sarana komunikasi 
yang mencerminkan kedalaman relasi manusia dengan Tuhan dan sesama. Dalam kerangka ini, 
tubuh adalah ƟƟk persinggungan antara iman, seksualitas, dan kebebasan berekspresi, yang 
mengatasi dualisme lama antara roh dan materi.

Imago dei—bahwa manusia diciptakan dalam citra Allah—menjadi landasan penƟng 
untuk memahami tubuh sebagai wahana relasi yang kompleks dengan dunia dan Tuhan.  Imago 
dei Ɵdak sekadar menggambarkan atribut Įsik, tetapi juga mengacu pada panggilan untuk 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 169

mengenali kehadiran Allah dalam keragaman tubuh manusia, termasuk melalui pengalaman 
teknologi. Kate OƩ menunjukkan bahwa teknologi digital, meskipun tampak Ɵdak spiritual, 
sebenarnya mencerminkan sifat kreaƟf manusia sebagai bagian dari citra Allah (OƩ, 2022: Ɵt. In 
the Image of God). Teknologi ini memungkinkan tubuh manusia untuk memperluas peran dan 
maknanya di ruang maya, bahkan ruang virtual, sekaligus mereŇeksikan kehadiran Allah dalam 
hubungan antarmanusia. Dalam konteks era digital, tubuh manusia Ɵdak hanya hadir secara 
Įsik, tetapi juga melalui representasi virtual, yang memperluas kemampuan manusia untuk 
menciptakan dan terlibat dengan sesama. Representasi ini menantang batasan tradisional 
tentang keberadaan tubuh dan menciptakan ruang baru untuk memahami orientasi seksual 
dan idenƟtas gender sebagai bagian dari proses penciptaan yang terus berlangsung.

	Tubuh Kristus, sebagai simbol kehadiran ilahi, Ɵdak terbatas pada keberadaan Įsik, 
tetapi juga hadir dalam hubungan virtual. OƩ mengajukan argumen bahwa perjumpaan di 
ruang virtual dapat menjadi perisƟwa sakral. Ini membuka peluang untuk memahami hubungan 
digital, termasuk hubungan seksual, sebagai bentuk baru dari perjumpaan manusia yang 
melibatkan nilai-nilai kasih, keadilan, dan kehadiran ilahi (OƩ, 2022: Ɵt. Where Two or Three 
are Gathered). Hubungan seksual dalam konteks ini Ɵdak hanya dipahami sebagai pemenuhan 
kebutuhan biologis, tetapi sebagai bentuk komunikasi simbolik yang melibatkan tubuh sebagai 
medium makna. Sebagaimana tubuh Įsik mencerminkan nilai-nilai spiritual dalam hubungan 
antarmanusia, tubuh virtual juga dapat menjadi ekspresi kehadiran Allah dalam ruang digital. 
Dalam kerangka ini, orientasi seksual, idenƟtas gender, dan ekspresi menjadi bagian dari 
proses komunikasi spiritual yang terus berkembang, baik di dunia Įsik maupun virtual.

	Era pasca Tuhan menghadirkan tantangan dan peluang baru untuk memahami 
tubuh dalam konteks orientasi seksual, idenƟtas gender, dan ekspresi. Teknologi digital, 
sebagai perpanjangan tubuh manusia, menciptakan ruang baru untuk memaknai hubungan 
antarindividu. Namun, ini juga membutuhkan reŇeksi teologis yang mendalam tentang 
bagaimana teknologi dapat mencerminkan nilai-nilai keadilan, kasih, dan penghormatan 
terhadap keragaman. Kate OƩ mengingatkan bahwa hubungan digital, seperƟ hubungan 
Įsik, membutuhkan eƟka yang memperƟmbangkan kekuasaan, kerentanan, dan keadilan. 
Dalam ruang ini, tubuh manusia tetap menjadi pusat makna, tetapi dengan dimensi baru yang 
melibatkan interaksi virtual (OƩ, 2022: Ɵt. Where Two or Three are Gathered). Tubuh Ɵdak lagi 
hanya dipahami dalam kerangka biologis, tetapi sebagai medium yang terus berubah untuk 
menciptakan hubungan yang bermakna dengan sesama dan dengan Allah.

Tubuh manusia di era pasca Tuhan adalah ruang perjumpaan yang kompleks, di mana 
orientasi seksual, idenƟtas gender, dan ekspresi saling bertemu dengan nilai-nilai spiritual 
dan teknologi. Dalam konteks ini, tubuh menjadi lebih dari sekadar enƟtas biologis; ia adalah 
medium untuk menciptakan makna, membangun hubungan, dan merasakan kehadiran ilahi. 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

170 Josua Estomihi Butarbutar

Dengan memahami tubuh sebagai body-word of love dan ruang komunikasi simbolik, kita dapat 
melihat bahwa tubuh manusia, baik Įsik maupun virtual, adalah sarana untuk mencerminkan 
kasih, keadilan, dan kehadiran Allah di dunia yang terus berubah.

Dari semuanya itu untuk memahami esensi tubuh dalam ragam idenƟtas gender dan 
orientasi seksual yang ada pada era ini dalam ruang digital, saya menawarkan empat cara 
dalam membangun atau menjembatani hubungan itu. Jembatan yang berusaha menggapai 
kembali pemaknaan baru.  Empat jembatan yang saya maksud adalah: Respect, Compassion, 
SensiƟvity, dan InƟmacy. 

Respect dalam membangun hubungan adalah pengakuan terhadap keberadaan seƟap 
individu tanpa diskriminasi (MarƟn, 2018: 18). Respect berarƟ memperlakukan semua orang, 
termasuk mereka yang memiliki ragam idenƟtas gender dan orientasi seksual, sebagai anggota 
penuh dalam masyarakat berdasarkan hakikat mereka sebagai makhluk Tuhan. Pengakuan ini 
mencakup pemakaian nama dan idenƟtas yang mereka pilih, termasuk mereka yang berada 
dalam sistem yang berada di pinggiran masyarakat. Dalam konteks ruang digital, respect 
dapat diwujudkan melalui inklusi, penggunaan bahasa yang inklusif, dan penghindaran bias 
algoritmik dalam sistem teknologi. 

Compassion adalah to suīer with—mengalami dan memahami penderitaan serta 
kebahagiaan orang lain (MarƟn, 2018: 29). Hal ini dapat diterapkan dalam mendukung individu 
di ruang digital dengan mendengarkan pengalaman mereka, baik itu tentang perjuangan 
idenƟtas atau diskriminasi yang dialami. Dalam ruang digital, compassion dapat mencakup 
desain plaƞorm yang ramah bagi kelompok minoritas dan upaya akƟf untuk melawan 
cyberbullying dan ujaran kebencian.

SensiƟvity (MarƟn, 2018: 36), dalam memahami perasaan orang lain melalui 
pengalaman langsung, bukan dari jarak jauh. Masyarakat atau insƟtusi lainnya sering kali 
gagal menunjukkan sensiƟvitas ini karena kurangnya hubungan langsung dengan mereka 
yang memiliki ragam idenƟtas gender dan orientasi seksual. Dalam era digital, sensiƟvitas 
dapat diimplementasikan melalui kebijakan privasi yang kuat, Įtur keamanan, dan dialog 
akƟf dengan komunitas pengguna untuk memasƟkan bahwa plaƞorm digital benar-benar 
memenuhi kebutuhan mereka. 

InƟmacy adalah bentuk keterbukaan diri yang melibatkan kepercayaan, kerentanan, 
dan pengakuan terhadap keunikan orang lain (Nouwen, 1996: Ɵt. InƟmacy and Sexuality). 
KeinƟman, dalam pengerƟan ini, melampaui hanya hubungan Įsik dan masuk ke dalam 
dimensi relasi spiritual dan emosional yang mendalam. Seksualitas mencerminkan hubungan 
antara manusia sebagai makhluk rentan, yang mencari pengakuan dan penerimaan diri dari 
orang lain untuk menciptakan hubungan yang bermakna. KeinƟman memungkinkan manusia 
untuk saling memahami melalui pengalaman bersama tentang kerentanan dan penerimaan. 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 171

KeinƟman mengundang kita untuk membuka peluang demi memperdalam empaƟ dan kasih 
sayang. Keempat pilar ini—Respect, Compassion, SensiƟvity dan InƟmacy—adalah dasar yang 
kuat untuk membangun jembatan, baik secara sosial maupun di ruang digital. Pendekatan ini 
Ɵdak hanya relevan bagi hubungan interpersonal tetapi juga bagi cara kita mendesain teknologi 
dan memfasilitasi inklusi di ruang virtual.

Tubuh manusia adalah ruang teopoeƟs—tempat di mana Yang Ilahi, Sang Sabda 
menjadi satu kesatuan dengan ciptaan-Nya dan makna Ilahi diwujudkan dalam Ɵndakan kasih, 
penghormatan, dan inklusi. Di era pasca Tuhan, tubuh Ɵdak hanya mencerminkan kebebasan 
dan keberagaman manusia, tetapi juga menjadi saksi hidup bagi kehadiran Yang Ilahi dalam 
hubungan manusia dengan sesamanya. Dari teopoeƟka, Tuhan Ɵdak ditemukan dalam 
tatanan dogma dan doktrin yang itu-itu saja, tetapi dalam Ɵndakan dan relasi manusia yang 
mencerminkan cinta tanpa syarat di tengah dunia yang terus berubah.

 Beyond Rel(y)gion: 
Spiritualitas Kehampaan (Nothingness) di Era Digital 

untuk Generasi  Z dan Setelahnya

Pembahasan era ini tentu Ɵdak luput dari siapa yang Ɵnggal pada era ini. Era Tuhan pasca 
Tuhan yang kini sedang dijalani oleh manusia di dalamnya. Dalam hal ini manusia yang hidup 
di era ini adalah manusia yang dalam kerangka berpikir atau pun praksisnya adalah manusia 
beyond rel(y)gion. Melampaui batas fragmentasi yang ada dalam agama, batasan yang selama 
ini hanya dalam pengerƟan yang bersandar pada agama saja tanpa melampauinya. Era ini 
adalah era yang sudah dihuni dan didominasi oleh generasi Z dan generasi setelahnya yang 
sekarang sudah bertambah juga yang kita kenal sebagai generasi Alpha.

Era yang didominasi oleh generasi Z saat ini adalah era yang mengalami banyak sekali 
perubahan besar dalam sejarah. Untuk pertama kalinya dalam sejarah manusia bisa berinteraksi 
dengan makhluk non-biologis. Generasi Z adalah generasi perubahan. Generasi yang memulai 
dirinya dengan banyak pemikiran di luar kendali dirinya sendiri. Generasi yang tampak kuat di 
luar tetapi rapuh di dalam (Kasali, 2017). Generasi ini adalah generasi yang dengan mudahnya 
menerima segala bentuk kecohan. Generasi yang dalam hemat saya sebagai tanggapan atas 
apa yang populer akhir-akhir ini, generasi dunia berisik kata mereka. Bagi mereka dunia terlalu 
penuh dengan hiruk-pikuk yang Ɵdak dapat mereka tangani. Sehingga generasi ini hanya kuat 
dalam dunia maya. Dalam realita mereka hanya makhluk rapuh! Generasi hobi healing demi 
menghindari pusing. 

Dalam masyarakat modern yang plural dan kompleks, agama Ɵdak lagi hanya menjadi 
pandangan dunia yang eksklusif, tetapi juga sebuah ruang untuk reŇeksi moral yang bersifat 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

172 Josua Estomihi Butarbutar

universal. Fenomena fundamentalisme agama di Indonesia dapat kita temukan dinamika 
yang kompleks antara kebangkitan agama, demokrasi, dan pluralisme (Menoh, 2015: 
191). Fundamentalisme agama sering kali menampilkan sifat totalitarian yang Ɵdak hanya 
mengancam ruang publik tetapi juga pluralisme poliƟk dan sosial. Dengan klaim mutlak atas 
kebenaran, fundamentalisme berupaya mengatur seƟap aspek kehidupan manusia, mulai dari 
poliƟk hingga budaya, berdasarkan satu perspekƟf agama tertentu. Sebagaimana dikemukakan 
dalam analisis, fenomena ini melampaui spiritualitas dan masuk ke ranah ideologi, di mana 
fundamentalisme agama lebih mengutamakan agenda poliƟk daripada nilai-nilai spiritual. 
Hal ini menunjukkan adanya transformasi agama menjadi alat kontrol sosial yang mereduksi 
kebebasan dan keberagaman.

	Ruang publik sebagai arena deliberasi yang inklusif, di mana seluruh elemen 
masyarakat dapat berparƟsipasi secara setara. Namun, fundamentalisme agama di Indonesia 
telah mendistorsi ruang publik menjadi alat dominasi kelompok tertentu (Menoh, 2015: 192). 
Regulasi berbasis agama di Ɵngkat lokal maupun nasional, menunjukkan bagaimana agama 
digunakan untuk mendikte aturan publik, yang seharusnya bersifat sekuler dan netral. Proses 
ini, seperƟ yang dijelaskan, Ɵdak hanya mencederai demokrasi, tetapi juga menciptakan jurang 
yang semakin dalam antara kelompok mayoritas dan minoritas.

Dalam konteks demokrasi deliberaƟf, solusi atas tantangan fundamentalisme agama 
adalah membuka ruang dialog yang rasional dan inklusif. Proses deliberasi ini menuntut semua 
kelompok, termasuk fundamentalis, untuk mengarƟkulasikan pandangan mereka dalam 
bahasa yang dapat dipahami dan diterima oleh seluruh warga negara, tanpa memaksakan 
keyakinan doktrinal mereka. Dengan cara ini, ruang publik dapat kembali menjadi arena yang 
inklusif, di mana kebijakan diambil berdasarkan konsensus yang rasional dan berorientasi pada 
kepenƟngan bersama.

Richard Kearney dalam konsep anatheism menawarkan alternaƟf: menghidupkan 
kembali spiritualitas melalui pengalaman keƟdakpasƟan dan keterbukaan terhadap yang asing. 
Ini bukan sekadar keƟadaan iman, tetapi juga peluang untuk menyambut Tuhan sebagai tamu 
yang tak terduga dalam hidup kita (Kearney, 2010: 3). Dalam masyarakat modern, agama sering 
kali menjadi alat kontrol sosial yang mendistorsi ruang publik dan mengancam pluralisme. John 
D. Caputo mengkriƟk “teologi kekuasaan” (Caputo dan Keller, 2007: 105–11) yang mendominasi 
wacana agama tradisional, dan justru menawarkan paradigma kelemahan Tuhan (the weakness 
of God), di mana Tuhan dipahami sebagai kelemahan yang memanggil manusia untuk berƟndak 
melalui cinta dan solidaritas. Di sisi lain, Kearney menunjukkan bahwa anatheism adalah ruang 
bagi wager atau taruhan iman baru (Kearney, 2010: 40). Alih-alih memaksakan keyakinan lama, 
generasi ini diajak untuk memperƟmbangkan kembali iman melalui dialog dengan yang asing 
dan yang Ɵdak diketahui, yang mencerminkan pengalaman-pengalaman dasar seseorang. 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 173

Fundamentalisme agama di Indonesia, seperƟ di banyak tempat lain, sering kali 
menciptakan jurang antara mayoritas dan minoritas, menghilangkan inklusivitas ruang publik. 
Solusi atas tantangan ini adalah membangun ruang publik yang inklusif melalui dialog rasional 
dan terbuka. Catherine Keller, melalui konsep progresivisme radikal-nya (Caputo dan Keller, 
2007), juga berbicara tentang penƟngnya menciptakan solidaritas lintas budaya dan keadilan 
ekologis dalam menghadapi tantangan global. Era digital menyediakan peluang besar bagi 
generasi Z untuk menciptakan ruang publik baru yang inklusif, tempat di mana agama dan 
spiritualitas dapat diwujudkan sebagai alat pembebasan, bukan kontrol. Dalam ruang ini, 
dialog antaragama dapat menciptakan kesadaran bahwa Tuhan sering kali hadir dalam bentuk 
tamu yang asing (Kearney, 2010: Ɵt. Preface).

Salah satu gagasan utama dari Caputo dan Kearney adalah cinta sebagai kekuatan 
transformasi spiritual dan poliƟk (Caputo dan Keller, 2007). Dalam era ini, cinta dapat 
diwujudkan melalui empaƟ global, solidaritas lintas batas, dan upaya bersama menghadapi 
tantangan seperƟ perubahan iklim dan keƟdakadilan sosial. Dalam konsep ini, cinta Ɵdak hanya 
menjadi afeksi personal, tetapi juga Ɵndakan poliƟk yang radikal. Wilde, sebagaimana dikuƟp 
Kearney, menyebutkan bahwa Kristus adalah seniman romanƟs terbesar yang mengekspresikan 
penderitaan dunia yang tak bersuara (Kearney, 2010: 14). Imajinasi ini mengundang generasi 
Z untuk menemukan kembali sakralitas dalam kehidupan sehari-hari, seperƟ yang disarankan 
oleh Kearney dalam sacramental imaginaƟon (Kearney, 2010: 85).

Generasi Z adalah generasi yang mencari makna dalam kehampaan. Spiritualitas 
mereka bukan lagi soal dogma, tetapi soal keberanian untuk memasuki momen keƟdakpasƟan, 
seperƟ yang dikatakan Kearney, “momen suci keƟdakpasƟan” (holy insecurity) (Kearney, 2010: 
5–7). Dalam momen ini, mereka dapat mengalami kehadiran Tuhan yang baru—bukan Tuhan 
kekuasaan, tetapi Tuhan kasih, tamu, dan kehadiran yang asing. Dengan cinta, imajinasi, dan 
dialog, generasi Z dapat menemukan kembali makna yang hilang di tengah dunia modern 
yang penuh tekanan, dan menciptakan dunia yang lebih inklusif dan manusiawi. Spiritualitas 
masa depan adalah tentang menyambut yang asing, merangkul kerentanan, dan menemukan 
sakralitas dalam hal-hal yang tampaknya biasa. SeperƟ yang dikatakan Kearney, “Tuhan harus 
maƟ agar Tuhan dapat dilahirkan kembali” (Kearney, 2010: Ɵt. Preface). Era digital adalah ruang 
untuk kelahiran kembali Tuhan, dan Generasi Z adalah saksi sekaligus pelaku transformasi ini.

Era digital adalah ruang baru yang memungkinkan manusia melampaui batas agama 
tradisional dan mendekaƟ spiritualitas yang lebih inklusif. Generasi Z dan Alpha, sebagai 
penghuni utama era ini, menghadapi tantangan hidup di tengah dunia yang berisik, penuh 
tekanan, dan sering kali sulit dimaknai. Mereka adalah generasi beyond rel(y)gion, generasi 

yang mencari Tuhan pasca Tuhan, atau seperƟ yang dijelaskan Richard Kearney, berada 
dalam momen anatheism: “kembali kepada Tuhan setelah Tuhan.” Namun, momen ini juga 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

174 Josua Estomihi Butarbutar

mengantar kita pada sebuah reŇeksi mendalam tentang konsep nothingness (kehampaan), 
sebuah gagasan yang telah hadir dalam tradisi spiritual Barat dan Timur, menawarkan jalan baru 
menuju pemahaman tentang Tuhan, diri, dan realitas di tengah dunia modern.

Spiritualitas kehampaan dalam tradisi Barat, seperƟ yang diajukan oleh Dionysius 
Areopagite dan Meister Eckhart, berakar pada konsep aphopaƟc way (via negaƟva), yaitu 

mengenal Tuhan melalui keƟdakmengetahuan dan pengosongan diri (Haryono, 2021: 12). 
Dionysius menekankan bahwa Tuhan melampaui semua konsep manusia, bahkan melampaui 
kategori cahaya dan kegelapan. Tuhan hadir dalam “kegelapan yang terang” dan hanya dapat 
ditemukan melalui kontemplasi yang melampaui segala aĮrmasi maupun negasi (Haryono, 
2021: 3). Sementara itu, Meister Eckhart memperkenalkan gagasan bahwa manusia hanya dapat 
bertemu dengan Tuhan keƟka ia melepaskan segalanya dan masuk ke dalam kehampaan total. 
Tuhan, bagi Eckhart, bukanlah “sesuatu” yang dapat digambarkan, tetapi “keƟadaan” yang 
memanggil manusia ke dalam kesatuan misƟs tanpa batas (Haryono, 2021: 4).

Dari perspekƟf Timur, tradisi Hindu Advaita Vedanta yang diajukan oleh Sankara melihat 
kehampaan sebagai kesadaran murni (Atman) yang tak terpisahkan dari Brahman, sumber segala 
sesuatu (Haryono, 2021: 6). Dalam Buddhisme, sunyata (empƟness) adalah kebenaran utama 
yang mencerminkan sifat dunia sebagai sesuatu yang saling bergantung dan terus berubah 
(Haryono, 2021: 9). Sementara itu, Ibn ’Arabi, seorang suĮ besar, menekankan pada transformasi 
spiritual melalui hubungan dinamis antara yang tersembunyi dan yang tampak dalam Tuhan 
(Haryono, 2021: 8).

Generasi Z dan Alpha, yang hidup di era digital, menghadapi tantangan eksistensial yang 
unik. Dunia maya yang menjadi tempat pelarian mereka sering kali menciptakan rasa isolasi dan 
alienasi yang mendalam. Dalam konteks ini, spiritualitas kehampaan menawarkan solusi yang 
relevan. Richard Kearney dalam anatheism berbicara tentang kembali kepada Tuhan melalui 
keraguan dan keterbukaan terhadap yang asing. Begitu pula, dalam arƟkelnya, Stefanus ChrisƟan 
Haryono menunjukkan bahwa nothingness adalah jalan interspiritualitas yang melampaui doktrin 
dan dogma agama, menciptakan ruang untuk dialog lintas iman di masyarakat plural.

Spiritualitas kehampaan bukanlah nihilisme, melainkan jalan transformasi yang mengarah 
pada kesadaran akan realitas absolut di balik semua bentuk dan konsep. Dalam perspekƟf ini, 
Generasi Z dan Alpha dapat menemukan makna di tengah kehampaan, seperƟ yang diajukan 
oleh NiƟsani Keiji: “Kehampaan bukanlah keƟadaan, tetapi dasar dari segala sesuatu yang saling 
terkait” (Haryono, 2021: 10). Kehampaan memungkinkan manusia untuk melepaskan kelekatan 
pada bentuk eksternal dan menemukan kedamaian dalam kebersatuan dengan seluruh realitas.

Dengan mengintegrasikan pandangan Barat dan Timur, spiritualitas kehampaan 
menawarkan pendekatan baru untuk memahami kehidupan. Ia mengundang kita untuk 
memasuki ruang kontemplaƟf, di mana segala aĮrmasi dan negasi dilebur, meninggalkan kita 
dengan pengalaman ketakterbatasan Tuhan yang tak dapat dirumuskan. SeperƟ yang ditegaskan 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 175

oleh Meister Eckhart, “Tuhan ditemukan keƟka kita berhenƟ mencari apa pun di luar Dia” 
(Haryono, 2021: 5–6).

Dalam era digital yang penuh dengan tantangan dan peluang, spiritualitas kehampaan 
adalah undangan untuk kembali kepada inƟ keberadaan kita. Ia mengajarkan bahwa kerapuhan, 
keraguan, dan kehampaan bukanlah kelemahan, tetapi pintu menuju transformasi dan hubungan 
yang lebih mendalam dengan Tuhan, sesama, dan dunia. Generasi Z dan Alpha memiliki 
kesempatan untuk membawa spiritualitas ini ke Ɵngkat yang baru, menjadikannya alat untuk 
menciptakan dunia yang lebih inklusif, penuh cinta, dan manusiawi. Dalam kehampaan, seperƟ 
yang diajarkan tradisi Barat dan Timur, Tuhan Ɵdak hanya ditemukan sebagai “kehadiran,” tetapi 
juga “keƟadaan” yang melampaui segalanya. Inilah jalan nothingness, jalan di mana manusia 
dapat mengalami kesatuan penuh dengan Tuhan dan realitas, melampaui segala batasan idenƟtas, 
agama, dan konsep-konsep duniawi. Dengan ini, spiritualitas masa depan dapat menjadi cahaya 
baru bagi generasi-generasi mendatang.

 Kesimpulan

Era modern dan pasca modern telah membawa perubahan radikal dalam cara manusia memahami 
Tuhan, spiritualitas, dan eksistensi. Di tengah kemajuan teknologi, sekularisasi, dan transformasi 
budaya, Tuhan Ɵdak lagi dipahami sebagai enƟtas yang absolut dan tetap, melainkan sebagai 
panggilan yang terus hadir melalui kejutan, interupsi, dan pengalaman sehari-hari. Sekularisasi 
bukan berarƟ penghapusan Tuhan, melainkan transformasi hubungan manusia dengan Yang 
Ilahi, menciptakan ruang bagi rekonstruksi makna spiritualitas.

Pendekatan teopoeƟka menjadi relevan dengan mengganƟkan klaim absolut teologi 
tradisional dengan pengalaman kreaƟf melalui bahasa, seni, dan reŇeksi hidup. Jalan misƟk, 
seperƟ yang diajarkan oleh Meister Eckhart melalui konsep Unio MysƟca, menegaskan penƟngnya 
pelepasan ego dan pencarian Tuhan di inƟ keberadaan manusia. Tubuh manusia pun menjadi 
medium pengalaman transendensi, di mana seksualitas, idenƟtas gender, dan ekspresi menjadi 
bagian integral dari spiritualitas baru yang melampaui dualitas roh-tubuh.

Generasi Z dan setelahnya, yang kini hidup dalam dunia digital, menghadapi tantangan 
eksistensial berupa alienasi dan kehampaan. Namun, spiritualitas kehampaan menawarkan 
jalan transformasi melalui keterbukaan terhadap keraguan, kerentanan, dan dialog lintas batas. 
Kehampaan, baik dalam tradisi Barat maupun Timur, bukanlah keƟadaan melainkan dasar dari 
segala sesuatu yang saling terkait. Ia mengundang manusia untuk melepaskan kelekatan pada 
konsep duniawi dan menemukan makna sejaƟ dalam hubungan dengan Tuhan dan realitas 
semesta. 

Era digital menghadirkan peluang baru untuk menciptakan spiritualitas yang lebih inklusif, 
dialogis, dan manusiawi. Dengan prinsip seperƟ respect, compassion, sensiƟvity, dan inƟmacy, 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

176 Josua Estomihi Butarbutar

tubuh manusia—baik Įsik maupun virtual—dapat menjadi ruang perjumpaan spiritual yang 
mencerminkan kasih, keadilan, dan keberagaman. Dalam konteks ini, Tuhan Ɵdak lagi dipahami 
hanya melalui doktrin agama, tetapi melalui Ɵndakan cinta dan relasi yang hidup.

Spiritualitas masa depan adalah undangan untuk merangkul keƟdakpasƟan, menemukan 
makna dalam kehampaan, dan menciptakan ruang bagi cinta, empaƟ, dan dialog lintas batas. 
Generasi Z dan setelahnya memiliki peran penƟng dalam membangun dunia baru yang 
mencerminkan nilai-nilai universal dan transendental, melampaui batas-batas agama dan konsep 
tradisional. Dengan demikian, Tuhan pasca Tuhan hadir sebagai peluang untuk menciptakan 
kembali makna spiritualitas yang membumi dan relevan di tengah dunia yang terus berubah.

DaŌar Pustaka  

Beccarisi, Alessandra, ed. 2013. “Eckhart’s LaƟn Works.” Dalam A Companion to Meister Eckhart. 
Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands.

Cannon, Dale. 1996. Six Ways of Being Religious. With Open Textbook Library. Open Textbook 
Library. Wadsworth Publishing Company.

Caputo, John D. 2019. Cross and Cosmos: A Theology of Diĸcult Glory. Indiana University Press. 
hƩps://doi.org/10.2307/j.ctvm20330.

Caputo, John D., dan Catherine Keller. 2007. “TheopoeƟc/TheopoliƟc.” Cross Currents 56, no. 4: 
105–11. JSTOR.

Fox, MaƩhew. 2014. Meister Eckhart: A MysƟc-Warrior for Our Times. New World Library. 

Fox, MaƩhew. 2016. A Way to God: Thomas Merton’s CreaƟon Spirituality Journey. New World 
Library. 

GoƩschall, Dagmar, ed. 2013. “Eckhart’s German Works.” Dalam A Companion to Meister Eckhart. 
Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands. 

Harari, Yuval N. 2017. Homo Deus: A Brief History of Tomorrow. First U.S. ediƟon. Harper, an 
imprint of Harper Collins Publishers. 

Hardiman, F. Budi. 2021. Aku Klik Maka Aku Ada: Manusia dalam Revolusi Digital. PT Kanisius. 

Hardiman, F. Budi. 2023. Kebenaran dan Para KriƟkusnya: Mengulik Idea Besar yang Memandu 
Zaman Kita. 1st ed. PT Kanisius. 

Hardiman, F. Budi, dan ChrisƟna M. Udiani. 2012. Humanisme dan sesudahnya: meninjau ulang 
gagasan besar tentang manusia. Kepustakaan Populer Gramedia (KPG). 

Haryono, Stefanus ChrisƟan. 2021. “Kehampaan (Nothingness): Sebuah Jalan Interspiritualitas.” 
Gema Teologika: Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian 6, no. 1: 1. hƩps://doi.
org/10.21460/gema.2021.61.636.



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

The Marginalised God: TeopoeƟka, Jalan MisƟk, dan Seksualitas Pasca Tuhan 177

Kasali, Rhenald. 2017. Strawberry GeneraƟon: Anak-anak Kita Berhak Keluar dari Perangkap 
yang Bisa Membuat Mereka Rapuh. 1st ed. Mizan. 

Kearney, Richard. 2010. Anatheism: Returning to God aŌer God. InsurrecƟons - CriƟcal Studies in 
Religion, PoliƟcs, and Culture. Columbia Univ. Press. 

Marler, Jack C., ed. 2013. “The Mirror of Simple Souls: The Ethics of MargareƩe PoreƩe.” Dalam 
A Companion to Meister Eckhart. Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands. 

MarƟn, SJ, James. 2024. Belajar Berdoa: Pedoman Bagi Semua Orang. 1st ed. PT Kanisius. 

MarƟn, SJ, James. 2018. Building a Bridge: How the Catholic Church and the LGBT Community 
Can Enter into a RelaƟonship of Respect, Compassion, and SensiƟvity. HarperCollins 
Publishers. 

Menoh, GusƟ A.B. 2015. Agama Dalam Ruang Publik: Hubungan antara Agama dan Negara 
dalam Masyarakat Postsekuler Menurut Jürgen Habermas. PT Kanisius. 

Nelson, James B. 1979. Embodiment: An Approach to Sexuality and ChrisƟan Theology. Augsburg 
Pub. House. 

Nietzsche, Friedrich, dan Walter Arnold Kaufmann. 1974. The Gay Science: With a Prelude in 
Rhymes and an Appendix of Songs. Vintage Books. 

Nouwen, Henri J.M. 1996. InƟmacy. Harper San Francisco. 

Nouwen, Henri J.M., Michael J. Christensen, dan Rebecca J. Laird. 2019. Discernment: Reading 
the Signs of Daily Life. Unabridged. Learn25. 

OƩ, Kate M. 2022. Sex, Tech, and Faith: Ethics for a Digital Age. William B. Eerdmans Publishing 
Company. 

Palazzo, Alessandro, ed. 2013. “Eckhart Islamic and Jewish Sources: Avicenna, Avicebron, and 
Averroes.” Dalam A Companion to Meister Eckhart. Koninklijke Brill NV, Leiden, The 
Netherlands. 

Supelli, Karlina. 2010. “Ruang Publik Dunia Maya.” Dalam Ruang Publik: Melacak “ParƟsipasi 
DemokraƟs” dari Polis sampai Cyberspace, 6 ed. PT Kanisius. 

Sweeney, Jon M. 2017. Meister Eckhart’s book of the heart: meditaƟons for the restless soul. 
Hampton Roads Pub. 

Tamawiwy, August Corneles. 2024. “TeopoeƟka: Sebuah Teologi yang Tidak Pantas.” Indonesian 
Journal of Theology 12, no. 1: 23–48. hƩps://doi.org/10.46567/ijt.v12i1.463.

Taylor, Mark C. 2009. AŌer God. Paperback ed. Religion and Postmodernism. University of 
Chicago Press. 

Waƫmena, Reza A.A. 2020. Untuk Semua yang Beragama: Agama dalam Pelukan Filsafat, 
PoliƟk, dan Spiritualitas. PT Kanisius. 




