Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies
Volume 5 Nomor 2 (Januari-April 2025)

Submitted: 25 Juli 2025 Acepted: 8 Agustus 2025 [ Published: 30 Agustus 2025 |

THE MARGINALISED GOD

Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan

JOSUA ESTOMIHI BUTARBUTAR
Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta
estomihij@gmail.com

DOI: 10.21460/aradha.2025.52.1517

Abstract

This article explores the concept of a marginalised God in the context of modernity and
postmodernity, where secularization is understood not as the erasure of religion but as
a transformation of humanity’s relationship with the Divine. Through a transdisciplinary
approach integrating theopoetics, mystical paths, and sexuality, the text critically reflects on
reconstructing spirituality amid technological dominance and data-driven logic. Theopoetics
reimagines God not as an absolute entity but as an “event” manifest in everyday experiences,
while Meister Eckhart’s mysticism emphasizes union with God (Unio Mystica) through ego
dissolution and contemplative silence. The body and sexuality are positioned as mediums
of transcendence, overcoming spirit-matter dualism, and fostering spiritual inclusivity amid
diverse gender identities and sexual orientations. Challenges faced by Generation Z and Alpha
in the digital age, such as alienation and existential void, are addressed through anatheism,
which embraces doubt and cross-boundary dialogue. The document concludes that future
spirituality must be inclusive, dialogical, and rooted in unconditional love, where God is present
not through dogma but in grounded human relations. Principles like respect, compassion,
sensitivity, and intimacy serve as pillars for building new spiritual spaces in the digital world.

Keywords: theopoetics, God After God, Unio Mystica, mysticism, sexuality, nothingness,

spirituality.



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

Abstrak

Artikel ini mengeksplorasi konsep Tuhan yang termarginalkan dalam konteks modernitas dan
postmodernitas, di mana sekularisasi dipahami bukan sebagai penghapusan agama melainkan
sebagai transformasi relasi manusia dengan Yang llahi. Melalui pendekatan transdisipliner
yang mengintegrasikan teopoetika, jalur-jalur mistik, dan seksualitas, teks ini merefleksikan
secara kritis upaya rekonstruksi spiritualitas di tengah dominasi teknologi dan logika berbasis
data. Teopoetika menghadirkan ulang Tuhan bukan sebagai entitas absolut melainkan sebagai
sebuah “peristiwa” (event) yang termanifestasi dalam pengalaman sehari-hari. Sementara
itu, mistisisme Meister Eckhart menekankan penyatuan dengan Tuhan (Unio Mystica) melalui
pelenyapan ego dan kesunyian kontemplatif. Tubuh dan seksualitas diposisikan sebagai
medium transendensi, mengatasi dualisme spirit-materi, serta memupuk inklusivitas spiritual
di tengah beragam identitas gender dan orientasi seksual. Tantangan yang dihadapi Generasi
Z dan Alpha di era digital—seperti alienasi dan kehampaan eksistensial, yang merangkul
keraguan dan dialog lintas-batas. Dokumen ini menyimpulkan bahwa spiritualitas masa depan
harus bersifat inklusif, dialogis, dan berakar pada cinta tanpa syarat, di mana Tuhan hadir
bukan melalui dogma melainkan dalam relasi manusia yang membumi. Prinsip-prinsip seperti
rasa hormat, welas asih, kepekaan, dan keintiman berfungsi sebagai pilar untuk membangun
ruang-ruang spiritual baru di dunia digital.

Kata-kata kunci: teopoetika, Tuhan Pasca Tuhan, Unio Mystica, mistik, seksualitas, kehampaan,
spiritualitas.

Pendahuluan

Dalam dunia modern yang didominasi oleh narasi-narasi sekularisasi, Tuhan tampaknya semakin
terpinggirkan dari ruang-ruang diskursif yang pernah menjadi pusat eksistensinya. Namun,
sekularisme itu sendiri adalah bagian dari fenomena religius, bahkan merupakan bagian yang
tak terpisahkan dari tradisi kekristenan yang kini semakin banyak diadopsi. Mark C. Taylor, dalam
sebuah karyanya, After God menegaskan bahwa modernitas—dan bahkan pasca modernitas
tidak dapat dipisahkan dari revolusi kekristenan pada abad ke-16. Taylor menegaskan bahwa
sekularisasi yang terjadi tidak berdiri sebagai lawan dari agama, melainkan sebuah transformasi
dalam bentuk yang berbeda, yang memulai desentralisasi hubungan antara manusia dan
Tuhan (Taylor, 2009: 3). Dengan desentralisasi hubungan atau katakanlah sebuah ruang privat
hubungan manusia dengan Tuhan di mana modernitas terus berkembang di atas warisan ini.
Hal ini menciptakan ruang baru bagi subjektivitas yang terus berubah hingga era pasca modern.

156 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Teopoetika dalam gagasan John D Caputo, memberikan sudut pandang yang baru yang
menggeser cara kita memahami Tuhan. Alih-alih melihat entitas yang disebut Tuhan sebagai
entitas absolut yang tidak pernah berubah, Caputo justru memandang Tuhan sebagai sebuah
panggilan (event) yang terus-menerus hadir melalui kejutan, interupsi, dan bahkan kerapuhan
(Caputo, 2019: 106-7). Dalam pandangan ini, jika melihat Deus Absconditus (Caputo, 2019:
142-45), sebuah pemaknaan Tuhan yang tersembunyi, bukanlah makna kehancuran dariiman,
melainkan sebuah peluang untuk membangun ulang dan memaknai ulang apa itu spiritualitas
dengan cara yang lebih mendalam. Teopoetika mengajak kita untuk memahami Tuhan melalui
cerita, puisi, pengalaman, bahkan klaim-klaim absolut atau makna terhadap narasi teologis
yang kaku dan konvensional (Caputo, 2019: 110-11). Melalui ini, Tuhan tidak lagi digapai
dengan sebuah pemahaman, rasio, dan hanya berfokus pada logos saja (Tamawiwy, 2024:
25-26). melalui sesuatu yang lebih segar, Tuhan menjadi bagian integral, memori, atau bahkan
yang melampaui imaji. Kini, Tuhan dapat dinikmati. Kenikmatan yang membuat ekstasi bagi
siapa saja yang ingin menikmati-Nya, baik individu maupun kolektif.

Dalam tinjauan yang lebih dalam lagi, menarik bahwa narasi tentang sekularisasi ini
tidak hanya mengubah ruang religius tetapi juga merambah hingga tatanan sosial-ekonomi dan
bahkan biologis manusia. Yuval Noah Harari, dalam analisisnya tentang evolusi Homo Sapiens
menuju Homo Deus, menggarisbawahi bagaimana teknologi dan humanisme modern telah
mengubah manusia menjadi arsitek utama dari eksistensi (Harari, 2017: tit. Breaking the Law
of the Jungle). Tuhan, yang dahulu menjadi pusat otoritas dan ontologis, kini digantikan oleh
algoritma dan data. Manusia kini berhadapan dengan kondisi di mana mereka pertama kalinya
dalam sejarah, berhadapan dan berinteraksi dengan alat non-biologis yang memahami siapa
kita. Interaksi yang bukan hanya soal alat, tetapi soal apa yang kita pikirkan tentang diri kita
dan akan menjadi apa kita kini dan saat ini (Hardiman, 2021: 21-22). Harari mengungkapkan
bahwa manusia modern, dalam obsesinya mengatasi keterbatasan biologis dan eksistensial,
semakin bergeser dari narasi transendensi menuju narasi imanen yang terwujud dalam
proyek-proyek teknosentris (Harari, 2017: tit. The Humanist Schism). Transformasi ini tentu
menimbulkan pertanyaan serius: “Dalam dunia yang dikuasai oleh logika data, bagaimana
narasi tentang theos dapat merespons dan beradaptasi?”

Tulisan ini menggunakan pendekatan kualitatif interdisipliner dengan menggabungkan
perspektif teologi, filsafat, dan studi budaya kontemporer.Sebuah perpaduan antara teopoetika,
jalan mistik, dan seksualitas sebagai lokus refleksi atau mungkin sebuah praksis “kritis,” yang
memunculkan argumen “Tuhan Pasca Tuhan” adalah lebih dari sekadar ketiadaan teologis;
ia adalah peluang untuk menghidupkan dan menciptakan ulang dimensi spiritualitas yang
sudah lama atau pernah tertanam dalam setiap interseksi dari tekstur kehidupan manusia.

Melalui pendekatan ini, sebuah pendekatan yang mungkin dimaknai sebagai pendekatan

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 157



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

interdisipliner, tulisan ini menawarkan pembacaan sampai reka(yasa) ulang atas bagaimana
Tuhan yang termarginalisasi dapat berfungsi sebagai subversi kreatif terhadap homogenisasi
spiritualitas pasca modern atau pemahaman akan era ini.

Metode utama yang diterapkan adalah analisis teks kritis terhadap karya-karya pemikir
seperti John D. Caputo, Mark C. Taylor, Meister Eckhart, serta literatur terkait teopoetika,
mistisisme, dan transformasi spiritualitas di era digital. Pendekatan dekonstruktif digunakan
untuk membongkar narasi tradisional tentang Tuhan, sementara sintesis filosofis dan teologis
diterapkan untuk membangun argumen tentang “Tuhan Pasca Tuhan” sebagai respons
terhadap sekularisasi dan kemajuan teknologi.

Dalam usaha membahas konsep “Tuhan yang Termarginalisasi” di era modernitas
dan pasca modernitas secara interdisipliner. Argumen utama disajikan dalam empat bagian
inti. Pertama tulisan ini akan membahas transformasi spiritualitas pasca sekular dengan
menganalisis pergeseran relasi manusia-Tuhan pasca sekular dan transformasi spiritualitas
melalui teopoetika dan mistisisme Eckhart, yang mendekonstruksi narasi Tuhan tradisional.
Berikutnya, tulisan ini membahas teopoetika sebagai jalan mistik di mana teopoetika sebagai
alternatif yang melampaui teologi dogmatis, mengeksplorasi jalan spiritual dan konsep Unio
Mystica, serta menegaskan relevansi kontemplasi dan keheningan di tengah alienasi digital.
Selanjutnya, tulisan ini mengeksplorasi tubuh dan seksualitas sebagai medium transendensi,
akan membahas inklusivitas spiritual dalam keragaman gender/LGBTQ+ dengan lensa
embodiment dan teknologi. Berikutnya, tulisan ini membahas spiritualitas kehampaan untuk
generasi digital di mana mengevaluasi respons generasi Z/Alpha terhadap krisis eksistensial
digital, sebagai kerangka dialogis untuk spiritualitas inklusif pasca modern. Pada kesimpulan,
tulisan ini menyintesis temuan dan menawarkan visi spiritualitas masa depan berbasis
prinsip respect, compassion, sensitivity, dan intimacy. Tulisan ini memandu dari dekonstruksi
narasi Tuhan tradisional menuju rekonstruksi spiritualitas yang relevan dengan tantangan
kontemporer. Melalui kombinasi metode ini, tulisan ini bertujuan menawarkan pembacaan

kreatif sekaligus subversif terhadap homogenisasi spiritualitas di era pasca-Tuhan.

Walking to the Margin God:
Antara Sekularisasi dan Transformasi Spiritualitas

Era kematian Tuhan adalah awal agar umat manusia dapat terus menerus berevolusi di luar
batas ruang agama. Friedrich Nietzsche dengan deklarasi nya yang terkenal, “God is dead. God
remains dead. And we have killed Him” (Nietzsche dan Kaufmann, 1974), membiarkan Tuhan
yang lama, Tuhan yang sama yang telah terkurung dalam sebuah kurungan yang dituhankan,

yaitu agama, Tuhan itu sudah mati dan terbebas dari dalam penjara yang dibuat manusia.

158 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Tuhan yang telah lama mengurung manusia berabad-abad lamanya. Pernyataan ini bukanlah
sekadar deklarasi nihilistik, tetapi sebuah gugatan terhadap fondasi metafisika Barat yang
berakar pada kebergantungan kepada Tuhan sebagai pusat moralitas dan makna. Dalam era
modern, kematian Tuhan tidak hanya mencerminkan kehancuran agama institusional, tetapi
juga mengantarkan manusia pada krisis spiritualitas sekaligus peluang untuk merekonstruksi
makna baru. Setidaknya, untuk berangkat dan memulai ini, perkataan Nietzsche memang
benar adanya, ini adalah era yang memulai dekonstruksi Tuhan dan rekonstruksi Tuhan untuk
mencari kembali entitas Tuhan.

Dalam dunia yang semakin terjebak dalam narasi sekularisasi, Tuhan tampak tergeser
ke pinggiran, seolah menjadi entitas usang yang hanya relevan di masa lampau. Namun,
seperti yang telah diungkapkan oleh Mark C Taylor, sekularisasi bukanlah penghapusan Tuhan,
melainkan transformasi yang mendalam terhadap hubungan manusia dengan entitas Yang
Ilahi. Sekularisme lahir dari akar tradisi religius itu sendiri, yang justru menciptakan ruang
untuk mendefinisikan ulang spiritualitas di batas dogma (Taylor, 2009: 3). Krisis akan kebutuhan
sesuatu yang bersifat metafisika ini diiringi oleh kebangkitan “humanisme lentur” (Hardiman
dan Udiani, 2012: 3-5), di mana manusia mengambil alih peran Tuhan dalam menentukan
nilai dan makna. Proses ini bukan hanya menyingkirkan Tuhan ke ranah pribadi, tetapi juga
membuka peluang baru untuk mendekati spiritualitas melalui perspektif yang lebih dinamis
dalam pendekatan hadirnya teopoetika untuk menambah wacana baru dalam jalan mistik.
Ranah pribadi era ini adalah sebuah pemutarbalikan atau dari ranah publik yang dulu pernah
ada. Artinya, apa yang dulu menjadi ranah pribadi kini menjadi ranah publik. Dari sana datang
kebutuhan kolektif untuk kembali memaknai entitas yang disebut Tuhan.

Era ini, sebuah era dengan kebanggaan akan modernitas, yang dengan obsesinya pada
rasionalitas dan efisiensi, telah membawa manusia pada kehampaan eksistensial yang tidak
dapat diisi oleh narasi-narasi rasional semata (Hardiman dan Udiani, 2012: 1-10). Dalam
pencarian makna, manusia yang modern atau manusia yang hidup di era pasca modern sering
kali menggantikan Tuhan dengan logika, bahkan kini dengan hadirnya algoritma dari teknologi
digital. Dalam proses ini, sekularisasi tentunya belum atau tidak mematikan spiritualitas,
karena melalui ini memang manusia semakin didorong untuk mencari kembali hubungan
dengan dimensi transendental yang sering kali hilang dalam kesibukan duniawi. Namun, hal
ini belum cukup menjawab bagaimana nantinya akan sampai pada “Tuhan yang dinikmati.”
Oleh karena itu, keseriusan untuk kembali memaknai dan menghidupi jalan mistik di era ini,
sebuah pendekatan akan kebutuhan spiritualitas kian diperlukan. Menjawab nantinya bahwa
Tuhan dapat turut dirasakan.

Matthew Fox, dalam tinjauannya terhadap Thomas Merton dan Meister Eckhart

menawarkan sebuah jalur alternatif untuk memahami Tuhan yang termarginalisasi dalam

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 159



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

dunia ini. Esensi yang penting dalam pemahaman ini adalah “divine presence” dalam setiap
aspek kehidupan (Fox, 2016: tit. Every Non Two-legged is a Saint), bukan melalui pemahaman
akan dogma atau doktrin yang kaku, tetapi melalui sesuatu yang empiris, sesuatu yang dapat
dialami langsung secara serius dan mendalam. Thomas Merton, misalnya, mengidentifikasi
jalan kesunyian atau jalan kepedihan (via negativa) sebagai jalan menuju transformasi spiritual,
di mana Tuhan tidak lagi dipahami sebagai objek eksternal, tetapi sebagai panggilan (a calling
to) yang terus-menerus hadir dalam keberadaan.

Berbicara tentang kesunyian, Merton dan Eckhart adalah teladan yang sangat baik.
Untuk memaknai ulang, menciptakan makna baru, berperannya theos, kembalinya posisi
Tuhan. Bagi Eckhart,

“You should love God mindlessly, that is, so that your soul is without mind and free from all
mental activities, for as long as your soul is operating like a mind, so long does it have images and
representations. But as long as it has images...it has neither oneness nor simplicity. And therefore
our soul should be bare of all mind and should stay there without mind. For if you love God as God is
God or mind or person or picture, all that must be dropped. You should love God as God is, a not-God,
not-mind, not-person, not-image, even more, as God is a pure, clear One, separate from all twoness.
And we should sink eternally from something to nothing into this One. May God help us to do this”
(Fox, 2016: tit. | Shall Certainly Have Solitude... Beyond All “Where”).

Melepaskan Tuhan dari batasan batasan imaji, dari apa yang selama ini sebatas kita
akui sebagai sebuah norma tentang Tuhan yang kepribadian dan wataknya sudah ditentukan
oleh agama. Melepas logos membuat theos mati atau kehilangan makna— tentu tidak benar,
karena theos akan tetap menjadi theos. Eckhart kembali menegaskan bahwa hendaknya
manusia membiarkan Tuhan menjadi Tuhan. Bukan manusia yang menjadi Tuhan atau manusia
yang kerap membatasi Tuhan.

Menurut Eckhart, bahwa justru Tuhan yang sejati adalah Tuhan yang dapat dialami dan
bukan hanya sekadar pengalaman. Tuhan yang sejati itu adalah keberadaan yang benar-benar
kosong dalam keheningan yang hanya dapat dialami melalui pelepasan total ego manusia.
Ego dalam diri manusia ini sering kali menjadi kecohan yang membuat manusia dipenuhi
oleh delusi-delusi dan dikendalikan yang membuat manusia menyangsikan segala sesuatu
(Hardiman, 2021: 14). Dalam pengajarannya tentang mistik, Eckhart menunjukkan bahwa
manusia dapat menemukan Tuhan bukan di luar, tetapi dalam diri melalui jalan kontemplasi
yang membebaskan. Berangkat dari dalam diri manusia sendiri, menemukan kecohan yang
membuat delusi bagi dirinya, ia dapat membebaskan dirinya dengan mencari di mana posisi
Tuhan dalam diri manusia sendiri.

Dalam paradigma baru di era pasca Tuhan diri dan keberadaan tubuh sebagai pusat

untuk menemukan Tuhan menjadi esensi yang penting. Nantinya ini akan membuat manusia

160 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

untuk dan menjawab banyak pertanyaan tentang cara menjadi dirinya dan menemukan Tuhan
dalam dirinya melalui kehadirannya sendiri—being presence. Hal ini muncul sebagai respons
terhadap pergeseran dari metafisika logosentris yang memisahkan roh dan tubuh, menuju
pandangan yang lebih integratif, di mana tubuh tidak lagi di anggap sebagai penghalang menuju
entitas Tuhan, tetapi sebagai jembatan menuju pengalaman transendensi. Pemahaman
ini akan bergerak dari tubuh menuju keberadaan seksualitas manusia yang nantinya akan
mendapatkan tempat baru dalam diskursus tentang spiritualitas. Pengalaman tubuh akan
bergerak menuju pemahaman baru di mana pengalaman tubuh sering kali menjadi medium
transendensi, tempat Tuhan hadir secara mendalam dalam keseharian umat manusia.

Sementara di sisi lain, Nietzsche juga menantang adanya dikotomi antara roh dan
tubuh dengan menyatakan bahwa tubuh perlu diberikan kebebasan, dari sana akan lahir “the
great soul” (Nietzsche dan Kaufmann, 1974: 150-51). Tubuh adalah sumber kebijaksanaan,
pengalaman, dan kreativitas yang sering diabaikan oleh tradisi yang menempatkan roh
sebagai yang lebih superior. Seksualitas bukanlah lagi sesuatu yang dianggap sebagai dosa
atau sesuatu yang harus dielakkan atau ditaklukkan. Seksualitas adalah bagian integral
dari ekspresi manusiawi yang dapat membawa manusia lebih dekat pada Yang llahi. Tubuh,
termasuk seksualitas manusia justru menjadi pengalaman manusia untuk melepaskan egonya.
Pengalaman cinta tentunya adalah peristiwa spiritual yang melibatkan tubuh dan jiwa dalam
hubungan yang penuh pengorbanan dan transformasi (Marler, 2013: 445). Cinta eros, yang
sering dianggap sebagai sesuatu yang profan, diintegrasikan ke dalam hubungan baru dengan
Tuhan, sehingga melampaui dualisme antara tubuh dan roh.

Jika kembali meninjau Caputo yang menunjukan bahwa Tuhan hadir dalam hal-hal
paling biasa, dalam hemat saya—termasuk seksualitas manusia. Bagi Caputo, Tuhan sebagai
event, sesuatu yang terus-menerus mengundang manusia untuk melihat kehadiran Yang llahi
melalui kehidupan sehari-hari. Tubuh dan seksualitas adalah bagian integral manusia. Dalam
dunia pasca Tuhan, tubuh manusia tidak lagi dipandang sebagai sesuatu yang inferior dalam
hierarki dualistik roh-tubuh, melainkan medium pengalaman spiritual yang sejajar dengan
dimensi mental dan rohani. Pengakuan atas tubuh sebagai medium spiritualitas membuka
jalan baru bagi pemahaman yang lebih inklusif dan membebaskan ruang bagi spiritualitas.
Di luar dogma dan doktrin agama yang sering membatasi, seksualitas dapat menjadi ruang
kontemplasi dengan Tuhan. Ini bukan sekadar penghapusan batasan-batasan moral tradisional,
tetapi penciptaan baru di mana manusia dapat merayakan keberadaan llahi di dalam dirinya
sendiri dan hubungannya dengan orang lain.

Sekularisasi, yang ditandai dengan pergeseran fokus manusia dari otoritas metafisik ke
rasionalitas dan otonomi individu, telah memaksa spiritualitas untuk berevolusi. Rekonstruksi

spiritualitas di era sekular bukan sekadar mengganti Tuhan tradisional dengan nilai-nilai

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 161



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

humanistik, tetapi juga membuka ruang baru untuk memahami transendensi secara kreatif. Di
sinilah konsep teopoetika menjadi relevan: sebagai pendekatan yang tidak lagi berpusat pada
dogma teologis, melainkan pada pengalaman penciptaan makna ilahi melalui bahasa, seni,
dan praktik hidup. Dalam era tanpa pusat metafisik, praktik kontemplatif seperti meditasi dan
refleksi menjadi cara untuk menemukan dimensi ilahi. Pengalaman spiritual adalah tentang
membuka hati terhadap kehadiran Tuhan di setiap momen, tanpa perlu kebergantungan pada
struktur keagamaan formal.

Di dunia modern yang pluralistik, teopoetika memungkinkan berbagai bentuk
pengalaman spiritual untuk saling berdialog tanpa kehilangan identitasnya. Teopoetika
memungkinkan pemahaman transenden yang melintasi batas agama, dengan menempatkan
pengalaman manusia di pusat eksplorasi . Rekonstruksi spiritualitas melalui teopoetika bukan
hanya respon terhadap sekularisasi, tetapi juga sebuah upaya untuk menciptakan kosmologi
baru di mana manusia dan Tuhan berada dalam hubungan dinamis. Dalam pandangan ini,
spiritualitas tidak lagi bersifat hierarkis tetapi dialogis—mengundang manusia untuk menjadi
rekan cipta dalam proyek ilahi yang terus berlangsung. Pendekatan ini, dengan merangkul
keindahan, misteri, dan kreativitas, menawarkan spiritualitas yang relevan dan membumi di
tengah dunia yang berubah. Dalam era sekular, Tuhan tidak menghilang; la hadir dalam puisi,

seni, keheningan, teknologi, dan kehidupan itu sendiri.

Teopoetika sebagai Teologi Tanpa Teologi:
Menyelisik Jalan Mistik di Era Pasca Tuhan

Jalan mistik adalah sesuatu yang telah lama ditinggalkan. Jalan mistik adalah barang usang yang
tidak dipakai lagi. Namun, mari melihatnya dari titik di mana kesadaran—being presence—
tambahan saya being presence of the essence of being. Berangkatnya jalan mistik dari kesadaran
adalah hal yang tidak pernah disadari sebelumnya. Tidak ada pertanyaan “mengapa?” untuk
menjawab ini. Demikian teopoetika, sebuah teologi yang tidak pantas, namun radikal!
(Tamawiwy, 2024: 24). Tidak pula punya jawaban dari hal yang sama. Berangkatnya dari jalan
mistik dari kesadaran dengan menjadi hadir seutuhnya sebagai diri dalam bungkusan esensi
dari eksistensi. Manusia adalah makhluk yang radikal, ia berpikir maka ia ada—ada karena
berpikir dan sebaliknya. Cogito ergo sum, demikianlah semboyan terkenal dari Rene Descartes.

Dale Cannon, dalam karyanya Six Ways oF Being Religious (Cannon, 1996), menawarkan
tesis tentang bagaimana menemukan jalan spiritual dari keberadaan kita sebagai manusia.
Cannon menawarkan setidaknya ada enam jalan atau cara untuk mencapai pemahaman
untuk mengenal Tuhan. Jika kembali, saya menyebutkan jalan mistik haruslah berangkat dari

kesadaran yang sebelumnya tidak pernah disadari. Maka, pertanyaan “mengapa?” pantas

162 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies o\ cadha

untuk dipertanyakan disini. Tanpa sadar sebenarnya manusia selalu mencari-cari keberadaan
Tuhan. Dalam hal ini mari kembali kepada tawaran Cannon dalam pencarian enam jalan
spiritual.

Pertama, Reasoned Inquiry (Cannon, 1996: 65). Jalan spiritual ini memulainya dengan
lingkup yang lebih akademis. Tuhan terus-menerus dicari pemahaman yang lebih rasional.
Tuhan dimengerti melalui apa yang selama ini telah dikonstruksi oleh manusia sebagai
sesuatu yang pada awalnya lebih besar lalu mengerucut sebagai Tuhan yang manusia inginkan
Tuhan menjadi kemauan manusia. Namun, saya tidak ingin mengkritik tentang keberadaan
jalan spiritual ini atau nanti yang lainnya. Karena memang begitulah adanya. Upaya manusia
untuk menemukan Tuhan adalah upaya terhadap cintanya untuk bersatu kembali dengan
cinta Tuhan. Setidaknya saya ingin memperlihatkan di mana letak ketidaksadaran manusia
dalam menikmati Tuhan. Dari jalan ini jelas, bahwa Tuhan dinikmati dengan ekstasi pencarian
fragmentasi Tuhan menjadi yang lebih rasional. Letak ketidaksadaran manusia memang agak
kabur jika dilihat melalui jalan ini. Namun, letak ketidaksadarannya adalah bahwa manusia
menikmati cara mereka merasionalkan Tuhan tanpa disadari menjadi suatu konstruksi hingga
saatini.

Kedua, Sacred Right (Cannon, 1996: 51). Pencarian akan Tuhan dilakukan melalui
sesuatu yang bersifat ritual. Orang yang memiliki jalan spiritual ini atau mendekati jalan
spiritual ini akan peka dengan ritual-ritual. Tradisi kekristenan misalnya mencatat tentang
kalender liturgi dalam gereja. Penggunaan warna, benda-benda, ikon atau hal-hal lain yang
membuat ritual tetap berjalan. Mereka akan mencari Tuhan dengan melakukan ritual yang
sama yang bersifat berulang-ulang. Menjadi ciri khas tertentu dalam pencarian Tuhan. Di sini
memang kelihatannya agak jelas bahwa manusia benar benar sadar dan hadir sepenuhnya
dalam tuntunannya untuk menemukan Tuhan. Namun, ia nantinya akan tidak sadar karena
lama kelamaan ia akan merasakan satu titik di mana ia mengalami kekeringan (dryness). Ritual
yang tadinya dilakukan dengan penuh kesadaran pada akhirnya menjadi kering dan hanya
menjadi sebuah rutinitas belaka.

Ketiga, Right Action (Cannon, 1996: 55). Jalan ini adalah jalan yang memberi kesan
cukup unik dibandingkan yang lainnya, karena pencarian Tuhan dilakukan dengan turun ke
dalam suasana tertentu di mana di sana ada ketidakadilan, kekerasan, atau sesuatu yang
secara moral adalah keliru. Saya akan menyebutnya sebagai pengalaman pencarian Tuhan
saat “terjun ke lapangan.” Kekristenan sering menyebutnya sebagai “pelayanan terhadap
dunia.” Menolong orang yang kesusahan, memberi makan orang miskin, mengobati orang
yang menderita. Semua itu tentu dilakukan tanpa pamrih. Asumsinya adalah melayani orang
disekitar kita artinya melayani Tuhan yang menciptakan kita. Di sini manusia secara sadar

merasakan ada sesuatu yang menggerakkan hati mereka. Namun, mereka tidak sadar bahwa

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 163



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

sesuatu yang menggerakkan hati mereka itu disebut sebagai apa? Hal itu nantinya juga disebut
dengan lebih rasional sebagai sesuatu yang kini dikenal dengan hati nurani. Ketidaksadaran
manusia ini adalah pemaknaan mereka nantinya untuk mencapai Tuhan yang justru tidak
dapat dijelaskan. Mereka hanya merasakan sukacita dalam melakukannya.

Keempat, Devotion (Cannon, 1996: 57). Jalan ini adalah jalan yang cukup umum seperti
melakukan doa rutin, memiliki waktu khusus untuk melakukan pertemuan dengan Tuhan, sebuah
jadwal yang memang sudah menjadi keseharian. Doa examen (Martin, 2024: 170), misalnya
sebagai ciri devosi. Punya waktu tersendiri untuk berdoa, membuat jadwal doa tetap dengan
cara yang sama yang telah ditentukan dengan disiplin rohani tertentu atau mengulang doa-doa
sederhana. Berpantang seperti puasa misalnya membuat orang-orang dengan jalan ini merasa
nyaman untuk menemukan Tuhan dalam diri mereka. Asumsinya sama dengan Sacred Right,
jika saya menambahkan maka ada titik tertentu atau titik temu di mana devotion membutuhkan
sacred right dan sebaliknya. Dryness—kekeringan akan menjadi masalah pada kedua jalan ini.

Kelima, Shamanic Mediation (Cannon, 1996: 60). Jalan ini adalah jalan yang cukup
unik juga, pencarian dan perjumpaan dengan Tuhan ditempuh dengan melakukan karya-
karya mukjizat atau sesuatu yang bersifat supranatural. Pengurapan pada peristiwa-peristiwa
tertentu, pengusiran setan, atau karya lainnya yang mungkin melibatkan divine touch atau
divine authority. Perjumpaan dengan Tuhan dilakukan apabila mereka dapat melakukan karya
yang melampaui orang-orang biasa. Letak dari ketidaksadaran dalam jalan ini amat mudah
untuk ditemukan. Peluang keberhasilan jaan spiritual ini adalah dengan iman sepenuhnya.
Integrasi penuh pola keimanan yang ditanamkan untuk berhasilnya praktik ini. Maka secara
rasional pun peluang keberhasilan jalan spiritual ini adalah win win solution atau lose lose
solution. Mudahnya, hanya ada peluang benar-benar terjadi atau tidak terjadi sama sekali.

Keenam, Mystical Quest (Cannon, 1996: 63). Jalan ini adalah jalan terakhir yang saya
jelaskan karena ini adalah jalan ketidaksadaran yang sebenarnya berangkat dari kesadaran.
Kesadaran itu hanya tidak dimengerti sebagai sesuatu yang esensial. Untuk mengerti jalan ini

lebih mudah, James Martin, SJ, menjelaskannya demikian,

“Di sekitar saya ada banyak tanda-tanda kehidupan—pemandangan, bunyi, dan bau—dan seketika
muncul hasrat untuk tidak hanya menjadi bagian darinya, tetapi juga untuk memahaminya dan
memilikinya. Saya merasa dicintai, digenggam dan dipahami. Saya dipenuhi hasrat untuk segala
sesuatu, untuk dengan cara tertentu bersatu dengan semesta, dan untuk memahami mengapa
saya ada di bumi ini. ... saya tahu bahwa sesuatu telah terjadi, seakan-akan jantung saya berhenti
berdetak dan muncul firasat akan sesuatu yang ada di kedalaman relung batin saya, suatu hasrat ...
untuk apa? Saya belum yakin sepenuhnya” (Martin, 2024: 35).

Sebuah jalan yang bukan hanya dengan mencari pemahaman, tetapi juga praksis hidup

untuk menemukan Tuhan. Praksis yang bukan hanya untuk menemukan Tuhan, tetapi juga

164 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

untuk menikmati Tuhan. Sebuah cara untuk terus menyelidiki relung batin—discernment.
Discernment yang dilakukan dengan melihat tanda-tanda kehadiran Tuhan melalui segala
sesuatu yang ada di sekitar kita, mulai dari hal-hal paling kecil seperti merasakan hembusan
angin atau hangatnya mentari sampai kepada hal-hal besar atas keberadaan orang-orang di
sekitar kita. Mendengar suara Tuhan, melihat apa yang Tuhan juga lihat, dan membaca tanda-
tanda kehidupan (Nouwen dkk., 2019: tit. Read The Way Forward)—a deep communion with
the Spirit of God (Nouwen dkk., 2019: tit. Distinguishing Spirits of Truth and Falsehood).

Dari semua jalan di atas tentu setiap orang tidak hanya memiliki satu jalan spiritual
saja. Setiap orang bisa memilih jalan spiritual atau bahkan tanpa sadar sudah memiliki satu di
antara beberapa jalan spiritual, bahkan lebih. Semua jalan itu merujuk pada satu hal yaitu apa
yang saya sebut sebagai kebersatuan yang secara sadar benar-benar hadir atau yang sudah
saya jelaskan di atas “a communion,” atau istilah lain yang saya suka dalam nilai filosofi Jawa,
“manunggaling kawula lan Gusti” dengan apa yang kali ini saya sebut Tuhan, bukan lagi sebuah
entitas, hanya Tuhan yang menjadi Tuhan.

Meister Eckhart, akan lebih membantu dalam menjelaskan hal ini, istilah yang unik
dalam mistisme—“Unio Mystica.” Istilah ini menyangkut pada penyatuan seutuhnya jiwa
manusia dengan Tuhan, bukan sebagai hubungan eksternal, tetapi sebagai pengalaman
batin yang melampaui semua dualitas. Eckhart melihat penyatuan ini sebagai panggilan jiwa
untuk masuk ke dalam keheningan dan kehampaan, di mana manusia menemukan Tuhan
dalam inti keberadaan eksistensinya. Unio Mystica terjadi ketika manusia melepaskan semua
keinginan, gambaran, dan konsep tentang Tuhan (Gottschall, 2013; Fox, 2014, “Psychotherapy
and the ‘Unio Mystica’: Meister Eckhart Meets Otto Rank”). la menegaskan bahwa penyatuan
sejati hanya mungkin terjadi ketika manusia melampaui pikiran, karena selama jiwa manusia
bergantung pada pikiran, ia tidak dapat mencapai kesatuan dengan Tuhan. Dalam pemikiran
ini, Tuhan bukanlah entitas yang dapat dipahami melalui pikiran atau representasi, melainkan
sebagai Yang Absolut yang hadir dalam keheningan jiwa. “Menjadi” Tuhan, dalam hal ini masuk
ke dalam misteri—letting be (Gelassenheit) (Fox, 2014: tit. The Historical Jesus: Meister Eckhart
Meets Marcus Borg, Bruce Chilton, and John Dominic Crossan) adalah kunci untuk membuka
pintu menuju pengalaman Unio Mystica. Dalam kehampaan ini, manusia membiarkan dirinya
dilepaskan dari “diri palsu” yang terikat pada dunia material dan ego.

Eckhart mengajarkan bahwa penyatuan dengan Tuhan bukanlah hasil dari upaya
manusia semata, tetapi anugerah yang diterima dalam proses transformasi batin. Ia
menyebutnya sebagai “peleburan”—Iletting go (Abgeschiedenheit) (Fox, 2014: tit. The
Historical Jesus: Meister Eckhart Meets Marcus Borg, Bruce Chilton, and John Dominic
Crossan). di mana manusia tidak lagi memandang Tuhan sebagai objek eksternal, melainkan

sebagai inti keberadaan yang sejati di dalam dirinya sendiri. Dalam hal ini, Eckhart

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 165



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

menekankan bahwa Tuhan tidak ditemukan di luar, tetapi di dalam diri manusia, di “dasar
jiwa” (Seelengrund) (Palazzo, 2013). Melampaui Dualitas: Tuhan sebagai “One Beyond Two”
Ciri khas mistisisme Eckhart adalah pandangannya bahwa penyatuan sejati hanya terjadi
ketika manusia melampaui dualitas. Dalam pandangannya, manusia sering kali memahami
Tuhan sebagai “yang lain” dari dirinya. Namun, dalam Unio Mystica, manusia menyadari
bahwa dirinya dan Tuhan adalah satu, tanpa ada perbedaan ontologis. Eckhart menyebut
Tuhan sebagai “Yang Esa” (Einheit) (Sweeney, 2017: 168), terlepas dari semua kategori
seperti “person” atau “image.”— “God is not this or that, but rather, God is the is-ness itself,
the pure being that underlies all existence” (Beccarisi, 2013).

Unio Mystica tidak hanya relevan dalam konteks spiritualitas abad pertengahan, tetapi
juga menawarkan jawaban bagi kegelisahan eksistensial manusia modern. Dalam dunia yang
dipenuhi distraksi digital dan kebisingan mental, ajaran Eckhart tentang keheningan dan
kehampaan menjadi lebih signifikan. Dalam pencarian spiritual yang mendalam, manusia
modern dapat menemukan kembali Tuhan di dalam dirinya melalui pelepasan dari gambaran-
gambaran material dan egoisme. Meister Eckhart, melalui konsep Unio Mystica, mengajarkan
bahwa penyatuan dengan Tuhan adalah pengalaman yang melampaui pikiran, dualitas, dan
keinginan. Penyatuan ini terjadi ketika manusia membebaskan dirinya dari segala keterikatan
dan menemukan Tuhan di inti terdalam keberadaannya. Dalam dunia yang semakin sibuk dan
teralienasi, ajaran Eckhart menawarkan jalan untuk menemukan kedamaian dan makna sejati
melalui kehampaan dan keheningan batin.

Jalan mistik, sebagaimana diajarkan Meister Eckhart melalui konsep Unio Mystica,
menekankan penyatuan mendalam antara jiwa manusia dengan Tuhan. Penyatuan ini hanya
dapat dicapai melalui keheningan, kehampaan, dan pelepasan dari ego serta ilusi duniawi.
Unio Mystica mengajak manusia untuk menemukan Tuhan di inti keberadaan yang sejati,
melampaui dualitas dan batasan pikiran, menemukan Tuhan dalam kontemplasi, menguji
diri sampai ke relung batin terdalam. Teopoetika, yang juga melampaui klaim absolut teologi
tradisional, mengundang manusia untuk mencipta ulang makna Tuhan melalui pengalaman
dan refleksi yang kreatif. Seperti jalan mistik, teopoetika membuka ruang bagi spiritualitas yang
hidup dan cair, menghadirkan Tuhan sebagai pengalaman transendental, bukan sebagai objek
statis. Dalam dunia modern yang penuh kebisingan dan alienasi, jalan mistik dan teopoetika
menawarkan jalan untuk menemukan makna dan kedamaian. Keduanya mengajarkan bahwa
spiritualitas adalah proses refleksi mendalam, di mana manusia dapat hadir seutuhnya dan

mengalami Tuhan di dalam diri serta dunia sekitarnya.

166 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

The Presence of Body Essence:
Orientasi Seksual, Identitas Gender, Ekspresi, dan Karakteristik Seks pada
Perjumpaan di Persimpangan Era Pasca Tuhan

Dalam dunia yang beranjak kian sekular, sebuah era di mana manusia yang lain terhubung
satu sama lain, persoalan yang hadir semakin kompleks. Seperti yang saya jelaskan sebagai
sebuah pemutarbalikan era ini. Ruang privat kini menjadi ruang publik. Sebuah ruang dalam
dunia digital yang kini menyediakan apa saja untuk dinikmati secara kolektif. Kita menyebutnya
ruang maya. Di dalamnya, komunikasi yang berlangsung bersifat aktual, walaupun segala
sesuatu yang tersaji bagi kita bersifat maya (Supelli, 2010: 329). Pemutarbalikan ini terutama
berakar pada keberadaan keutuhan manusia dalam seksualitasnya. Keberadaan ragam gender
dan orientasi seksual yang seharusnya adalah ruang privat seseorang kini menjadi milik semua
orang. Kisah cinta orang lain, dengan siapa ia berpacaran misalnya, entah itu dianggap laki-
laki atau perempuan, atau mungkin pula dengan gaya pacaran di antara manusia lain yang
memiliki ragam gender dan orientasi seksual, atau apa yang pada era ini disebut LGBTQ+.
Sederhananya, “urusan cinta dan hasrat orang lain kini menjadi urusan saya juga.”

Melalui kacamata ruang maya tentunya manusia akan terus melihat perkembangan
seksualitas manusia. Namun, ketika ruang maya disediakan sebagai ruang diskusi, yang terjadi
adalah penindasan dan hadir kata-kata yang bersifat merendahkan atau bahkan menuju
kekerasan berbasis gender online. Ada hierarki terselubung dalam ruang maya itu sendiri. Kini
pijakan utamanya adalah Tuhan sendiri. Tuhan sebagai pijakan utama, dalam hemat saya adalah
bahwa Tuhan menjadi aktor utama untuk merendahkan manusia lain karena manusia sudah
memberi fragmentasi makna Tuhan “yang benar” dalam definisi mereka. Di sinilah menurut
saya harus dihadirkan sebuah seni baru dalam memahami manusia yang telah menjadi Tuhan.
Sebuah reinterpretasi atas telaah hermeneutis pembacaan kitab suci dalam “keberadaan”
diri manusia. Namun, ruang maya yang memberikan kesempatan itu justru menjadi ruang
penindasan atas kebenaran yang telah lama diklaim umat manusia. Padahal kebenaran tidak
membatasi ataupun membelenggu. Masing-masing punya kebenarannya sendiri (Hardiman,
2023: 165).

Dalam era ini, agama sebagai institusi telah banyak dipertanyakan, religiositas sering
kali terjebak dalam partikularitas, dan spiritualitas meluas melampaui batas-batas tradisional
menuju pengalaman yang lebih universal (Wattimena, 2020: 121). Hidup seseorang sangat
tergantung pada cara pandangnya. Cara pandang seseorang tergantung pada identitasnya.
Jika identitasnya sempit, sempit pula cara pandangnya. Hidupnya pun juga sempit. Sebaliknya,
manusia spiritual adalah manusia semesta. Identitasnya seluas alam semesta. Hidupnya pun
dengan demikian, seluas semesta (Wattimena, 2020: 122).

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 167



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

Esensi tubuh menawarkan ruang eksplorasi yang melampaui kategori sosial dan
normatif, menciptakan perjumpaan yang mendalam antara keberadaan individu dengan
realitas semesta. Tubuh tidak hanya dipahami sebagai objek biologis, tetapi sebagai ruang
transendensi, di mana orientasi, ekspresi, dan identitas menjadi cara manusia menghadirkan
dirinya di dunia yang kompleks dan cair. Persimpangan ini mencerminkan spiritualitas yang
melampaui agama, membuka jalan bagi kesadaran akan keberagaman yang esensial di tengah
realitas majemuk. Era pasca Tuhan tidak menafikan nilai spiritualitas, melainkan menegaskan
bahwa pencarian makna dapat ditemukan dalam pengalaman tubuh, yang melintasi dualitas
antara sakral dan sekuler, universal dan partikular. Dalam konteks ini, orientasi seksual, identitas
gender, dan ekspresi tubuh menjadi medium spiritual baru, di mana identitas individu bertemu
dengan realitas ilahi yang luas dan inklusif.

Esensi tubuh ini terwujud dalam yang mungkin menjadi pemahaman baru bagi orang
banyak, apa yang saya ambil dari istilah yang diberikan oleh James B Nelson—embodiment
(Nelson, 1979). Tubuh bukan hanya entitas fisik, melainkan medium yang kaya akan makna.
Pemahaman kita tentang dunia berakar dari pengalaman tubuh (Nelson, 1979: 20). Di era
pasca Tuhan, tubuh menjadi titik temu yang mendefinisikan ulang orientasi seksual, identitas
gender, dan ekspresi, bukan sebagai kategori tetap, melainkan sebagai hasil interaksi dinamis
antara individu dan masyarakat. Tubuh berfungsi sebagai simbol masyarakat dan kosmos,
sehingga identitas tubuh mencerminkan nilai-nilai yang terus berubah di tengah pluralitas
budaya (Nelson, 1979: 21).

Lebih jauh, tubuh juga menjadi wahana komunikasi simbolik yang melampaui dimensi
biologis (Nelson, 1979: 25). Sebagaimana manusia adalah homo symbolicus, orientasi seksual
dan ekspresi gender memiliki dimensi sosial yang berlapis. Seksualitas, seperti halnya bahasa,
tidak hanya memenuhi kebutuhan, tetapi juga membangun relasi yang lebih dalam, baik
dengan sesama maupun dengan yang transenden. Cinta sensual tidak bertentangan dengan
iman, melainkan menjadi bagian penting dari gerak tubuh menuju realitas ilahi (Nelson, 1979:
34). Era pasca Tuhan membuka ruang bagi interpretasi ulang tubuh sebagai sarana perjumpaan
spiritual. Inkarnasi, sebagaimana dalam tradisi Kristen, menegaskan bahwa tubuh bukan
sekadar instrumen biologis, melainkan manifestasi cinta yang hidup. Tubuh adalah body-word
of love (Nelson, 1979: 35), di mana identitas seksual dan gender menjadi sarana komunikasi
yang mencerminkan kedalaman relasi manusia dengan Tuhan dan sesama. Dalam kerangka ini,
tubuh adalah titik persinggungan antara iman, seksualitas, dan kebebasan berekspresi, yang
mengatasi dualisme lama antara roh dan materi.

Imago dei—bahwa manusia diciptakan dalam citra Allah—menjadi landasan penting
untuk memahami tubuh sebagai wahana relasi yang kompleks dengan dunia dan Tuhan. Imago

dei tidak sekadar menggambarkan atribut fisik, tetapi juga mengacu pada panggilan untuk

168 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

mengenali kehadiran Allah dalam keragaman tubuh manusia, termasuk melalui pengalaman
teknologi. Kate Ott menunjukkan bahwa teknologi digital, meskipun tampak tidak spiritual,
sebenarnya mencerminkan sifat kreatif manusia sebagai bagian dari citra Allah (Ott, 2022: tit. In
the Image of God). Teknologi ini memungkinkan tubuh manusia untuk memperluas peran dan
maknanya di ruang maya, bahkan ruang virtual, sekaligus merefleksikan kehadiran Allah dalam
hubungan antarmanusia. Dalam konteks era digital, tubuh manusia tidak hanya hadir secara
fisik, tetapi juga melalui representasi virtual, yang memperluas kemampuan manusia untuk
menciptakan dan terlibat dengan sesama. Representasi ini menantang batasan tradisional
tentang keberadaan tubuh dan menciptakan ruang baru untuk memahami orientasi seksual
dan identitas gender sebagai bagian dari proses penciptaan yang terus berlangsung.

Tubuh Kristus, sebagai simbol kehadiran ilahi, tidak terbatas pada keberadaan fisik,
tetapi juga hadir dalam hubungan virtual. Ott mengajukan argumen bahwa perjumpaan di
ruang virtual dapat menjadi peristiwa sakral. Inimembuka peluang untuk memahamihubungan
digital, termasuk hubungan seksual, sebagai bentuk baru dari perjumpaan manusia yang
melibatkan nilai-nilai kasih, keadilan, dan kehadiran ilahi (Ott, 2022: tit. Where Two or Three
are Gathered). Hubungan seksual dalam konteks ini tidak hanya dipahami sebagai pemenuhan
kebutuhan biologis, tetapi sebagai bentuk komunikasi simbolik yang melibatkan tubuh sebagai
medium makna. Sebagaimana tubuh fisik mencerminkan nilai-nilai spiritual dalam hubungan
antarmanusia, tubuh virtual juga dapat menjadi ekspresi kehadiran Allah dalam ruang digital.
Dalam kerangka ini, orientasi seksual, identitas gender, dan ekspresi menjadi bagian dari
proses komunikasi spiritual yang terus berkembang, baik di dunia fisik maupun virtual.

Era pasca Tuhan menghadirkan tantangan dan peluang baru untuk memahami
tubuh dalam konteks orientasi seksual, identitas gender, dan ekspresi. Teknologi digital,
sebagai perpanjangan tubuh manusia, menciptakan ruang baru untuk memaknai hubungan
antarindividu. Namun, ini juga membutuhkan refleksi teologis yang mendalam tentang
bagaimana teknologi dapat mencerminkan nilai-nilai keadilan, kasih, dan penghormatan
terhadap keragaman. Kate Ott mengingatkan bahwa hubungan digital, seperti hubungan
fisik, membutuhkan etika yang mempertimbangkan kekuasaan, kerentanan, dan keadilan.
Dalam ruang ini, tubuh manusia tetap menjadi pusat makna, tetapi dengan dimensi baru yang
melibatkan interaksi virtual (Ott, 2022: tit. Where Two or Three are Gathered). Tubuh tidak lagi
hanya dipahami dalam kerangka biologis, tetapi sebagai medium yang terus berubah untuk
menciptakan hubungan yang bermakna dengan sesama dan dengan Allah.

Tubuh manusia di era pasca Tuhan adalah ruang perjumpaan yang kompleks, di mana
orientasi seksual, identitas gender, dan ekspresi saling bertemu dengan nilai-nilai spiritual
dan teknologi. Dalam konteks ini, tubuh menjadi lebih dari sekadar entitas biologis; ia adalah

medium untuk menciptakan makna, membangun hubungan, dan merasakan kehadiran ilahi.

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 169



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

Dengan memahamitubuh sebagai body-word of love dan ruang komunikasi simbolik, kita dapat
melihat bahwa tubuh manusia, baik fisik maupun virtual, adalah sarana untuk mencerminkan
kasih, keadilan, dan kehadiran Allah di dunia yang terus berubah.

Dari semuanya itu untuk memahami esensi tubuh dalam ragam identitas gender dan
orientasi seksual yang ada pada era ini dalam ruang digital, saya menawarkan empat cara
dalam membangun atau menjembatani hubungan itu. Jembatan yang berusaha menggapai
kembali pemaknaan baru. Empat jembatan yang saya maksud adalah: Respect, Compassion,
Sensitivity, dan Intimacy.

Respect dalam membangun hubungan adalah pengakuan terhadap keberadaan setiap
individu tanpa diskriminasi (Martin, 2018: 18). Respect berarti memperlakukan semua orang,
termasuk mereka yang memiliki ragam identitas gender dan orientasi seksual, sebagai anggota
penuh dalam masyarakat berdasarkan hakikat mereka sebagai makhluk Tuhan. Pengakuan ini
mencakup pemakaian nama dan identitas yang mereka pilih, termasuk mereka yang berada
dalam sistem yang berada di pinggiran masyarakat. Dalam konteks ruang digital, respect
dapat diwujudkan melalui inklusi, penggunaan bahasa yang inklusif, dan penghindaran bias
algoritmik dalam sistem teknologi.

Compassion adalah to suffer with—mengalami dan memahami penderitaan serta
kebahagiaan orang lain (Martin, 2018: 29). Hal ini dapat diterapkan dalam mendukung individu
di ruang digital dengan mendengarkan pengalaman mereka, baik itu tentang perjuangan
identitas atau diskriminasi yang dialami. Dalam ruang digital, compassion dapat mencakup
desain platform yang ramah bagi kelompok minoritas dan upaya aktif untuk melawan
cyberbullying dan ujaran kebencian.

Sensitivity (Martin, 2018: 36), dalam memahami perasaan orang lain melalui
pengalaman langsung, bukan dari jarak jauh. Masyarakat atau institusi lainnya sering kali
gagal menunjukkan sensitivitas ini karena kurangnya hubungan langsung dengan mereka
yang memiliki ragam identitas gender dan orientasi seksual. Dalam era digital, sensitivitas
dapat diimplementasikan melalui kebijakan privasi yang kuat, fitur keamanan, dan dialog
aktif dengan komunitas pengguna untuk memastikan bahwa platform digital benar-benar
memenuhi kebutuhan mereka.

Intimacy adalah bentuk keterbukaan diri yang melibatkan kepercayaan, kerentanan,
dan pengakuan terhadap keunikan orang lain (Nouwen, 1996: tit. Intimacy and Sexuality).
Keintiman, dalam pengertian ini, melampaui hanya hubungan fisik dan masuk ke dalam
dimensi relasi spiritual dan emosional yang mendalam. Seksualitas mencerminkan hubungan
antara manusia sebagai makhluk rentan, yang mencari pengakuan dan penerimaan diri dari
orang lain untuk menciptakan hubungan yang bermakna. Keintiman memungkinkan manusia

untuk saling memahami melalui pengalaman bersama tentang kerentanan dan penerimaan.

170 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Keintiman mengundang kita untuk membuka peluang demi memperdalam empati dan kasih
sayang. Keempat pilar ini—Respect, Compassion, Sensitivity dan Intimacy—adalah dasar yang
kuat untuk membangun jembatan, baik secara sosial maupun di ruang digital. Pendekatan ini
tidak hanya relevan bagi hubungan interpersonal tetapi juga bagi cara kita mendesain teknologi
dan memfasilitasi inklusi di ruang virtual.

Tubuh manusia adalah ruang teopoetis—tempat di mana Yang llahi, Sang Sabda
menjadi satu kesatuan dengan ciptaan-Nya dan makna Ilahi diwujudkan dalam tindakan kasih,
penghormatan, dan inklusi. Di era pasca Tuhan, tubuh tidak hanya mencerminkan kebebasan
dan keberagaman manusia, tetapi juga menjadi saksi hidup bagi kehadiran Yang llahi dalam
hubungan manusia dengan sesamanya. Dari teopoetika, Tuhan tidak ditemukan dalam
tatanan dogma dan doktrin yang itu-itu saja, tetapi dalam tindakan dan relasi manusia yang

mencerminkan cinta tanpa syarat di tengah dunia yang terus berubah.

Beyond Rel(y)gion:
Spiritualitas Kehampaan (Nothingness) di Era Digital
untuk Generasi Z dan Setelahnya

Pembahasan era ini tentu tidak luput dari siapa yang tinggal pada era ini. Era Tuhan pasca
Tuhan yang kini sedang dijalani oleh manusia di dalamnya. Dalam hal ini manusia yang hidup
di era ini adalah manusia yang dalam kerangka berpikir atau pun praksisnya adalah manusia
beyond rel(y)gion. Melampaui batas fragmentasi yang ada dalam agama, batasan yang selama
ini hanya dalam pengertian yang bersandar pada agama saja tanpa melampauinya. Era ini
adalah era yang sudah dihuni dan didominasi oleh generasi Z dan generasi setelahnya yang
sekarang sudah bertambah juga yang kita kenal sebagai generasi Alpha.

Era yang didominasi oleh generasi Z saat ini adalah era yang mengalami banyak sekali
perubahan besar dalam sejarah. Untuk pertama kalinya dalam sejarah manusia bisa berinteraksi
dengan makhluk non-biologis. Generasi Z adalah generasi perubahan. Generasi yang memulai
dirinya dengan banyak pemikiran di luar kendali dirinya sendiri. Generasi yang tampak kuat di
luar tetapi rapuh di dalam (Kasali, 2017). Generasi ini adalah generasi yang dengan mudahnya
menerima segala bentuk kecohan. Generasi yang dalam hemat saya sebagai tanggapan atas
apa yang populer akhir-akhir ini, generasi dunia berisik kata mereka. Bagi mereka dunia terlalu
penuh dengan hiruk-pikuk yang tidak dapat mereka tangani. Sehingga generasi ini hanya kuat
dalam dunia maya. Dalam realita mereka hanya makhluk rapuh! Generasi hobi healing demi
menghindari pusing.

Dalam masyarakat modern yang plural dan kompleks, agama tidak lagi hanya menjadi

pandangan dunia yang eksklusif, tetapi juga sebuah ruang untuk refleksi moral yang bersifat

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 171



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

universal. Fenomena fundamentalisme agama di Indonesia dapat kita temukan dinamika
yang kompleks antara kebangkitan agama, demokrasi, dan pluralisme (Menoh, 2015:
191). Fundamentalisme agama sering kali menampilkan sifat totalitarian yang tidak hanya
mengancam ruang publik tetapi juga pluralisme politik dan sosial. Dengan klaim mutlak atas
kebenaran, fundamentalisme berupaya mengatur setiap aspek kehidupan manusia, mulai dari
politik hingga budaya, berdasarkan satu perspektif agama tertentu. Sebagaimana dikemukakan
dalam analisis, fenomena ini melampaui spiritualitas dan masuk ke ranah ideologi, di mana
fundamentalisme agama lebih mengutamakan agenda politik daripada nilai-nilai spiritual.
Hal ini menunjukkan adanya transformasi agama menjadi alat kontrol sosial yang mereduksi
kebebasan dan keberagaman.

Ruang publik sebagai arena deliberasi yang inklusif, di mana seluruh elemen
masyarakat dapat berpartisipasi secara setara. Namun, fundamentalisme agama di Indonesia
telah mendistorsi ruang publik menjadi alat dominasi kelompok tertentu (Menoh, 2015: 192).
Regulasi berbasis agama di tingkat lokal maupun nasional, menunjukkan bagaimana agama
digunakan untuk mendikte aturan publik, yang seharusnya bersifat sekuler dan netral. Proses
ini, seperti yang dijelaskan, tidak hanya mencederai demokrasi, tetapi juga menciptakan jurang
yang semakin dalam antara kelompok mayoritas dan minoritas.

Dalam konteks demokrasi deliberatif, solusi atas tantangan fundamentalisme agama
adalah membuka ruang dialog yang rasional dan inklusif. Proses deliberasi ini menuntut semua
kelompok, termasuk fundamentalis, untuk mengartikulasikan pandangan mereka dalam
bahasa yang dapat dipahami dan diterima oleh seluruh warga negara, tanpa memaksakan
keyakinan doktrinal mereka. Dengan cara ini, ruang publik dapat kembali menjadi arena yang
inklusif, di mana kebijakan diambil berdasarkan konsensus yang rasional dan berorientasi pada
kepentingan bersama.

Richard Kearney dalam konsep anatheism menawarkan alternatif: menghidupkan
kembali spiritualitas melalui pengalaman ketidakpastian dan keterbukaan terhadap yang asing.
Ini bukan sekadar ketiadaan iman, tetapi juga peluang untuk menyambut Tuhan sebagai tamu
yang tak terduga dalam hidup kita (Kearney, 2010: 3). Dalam masyarakat modern, agama sering
kali menjadi alat kontrol sosial yang mendistorsi ruang publik dan mengancam pluralisme. John
D. Caputo mengkritik “teologi kekuasaan” (Caputo dan Keller, 2007: 105—-11) yang mendominasi
wacana agama tradisional, dan justru menawarkan paradigma kelemahan Tuhan (the weakness
of God), di mana Tuhan dipahami sebagai kelemahan yang memanggil manusia untuk bertindak
melalui cinta dan solidaritas. Di sisi lain, Kearney menunjukkan bahwa anatheism adalah ruang
bagi wager atau taruhan iman baru (Kearney, 2010: 40). Alih-alih memaksakan keyakinan lama,
generasi ini diajak untuk mempertimbangkan kembali iman melalui dialog dengan yang asing

dan yang tidak diketahui, yang mencerminkan pengalaman-pengalaman dasar seseorang.

172 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Fundamentalisme agama di Indonesia, seperti di banyak tempat lain, sering kali
menciptakan jurang antara mayoritas dan minoritas, menghilangkan inklusivitas ruang publik.
Solusi atas tantangan ini adalah membangun ruang publik yang inklusif melalui dialog rasional
dan terbuka. Catherine Keller, melalui konsep progresivisme radikal-nya (Caputo dan Keller,
2007), juga berbicara tentang pentingnya menciptakan solidaritas lintas budaya dan keadilan
ekologis dalam menghadapi tantangan global. Era digital menyediakan peluang besar bagi
generasi Z untuk menciptakan ruang publik baru yang inklusif, tempat di mana agama dan
spiritualitas dapat diwujudkan sebagai alat pembebasan, bukan kontrol. Dalam ruang ini,
dialog antaragama dapat menciptakan kesadaran bahwa Tuhan sering kali hadir dalam bentuk
tamu yang asing (Kearney, 2010: tit. Preface).

Salah satu gagasan utama dari Caputo dan Kearney adalah cinta sebagai kekuatan
transformasi spiritual dan politik (Caputo dan Keller, 2007). Dalam era ini, cinta dapat
diwujudkan melalui empati global, solidaritas lintas batas, dan upaya bersama menghadapi
tantangan seperti perubahan iklim dan ketidakadilan sosial. Dalam konsep ini, cinta tidak hanya
menjadi afeksi personal, tetapi juga tindakan politik yang radikal. Wilde, sebagaimana dikutip
Kearney, menyebutkan bahwa Kristus adalah seniman romantis terbesar yang mengekspresikan
penderitaan dunia yang tak bersuara (Kearney, 2010: 14). Imajinasi ini mengundang generasi
Z untuk menemukan kembali sakralitas dalam kehidupan sehari-hari, seperti yang disarankan
oleh Kearney dalam sacramental imagination (Kearney, 2010: 85).

Generasi Z adalah generasi yang mencari makna dalam kehampaan. Spiritualitas
mereka bukan lagi soal dogma, tetapi soal keberanian untuk memasuki momen ketidakpastian,
seperti yang dikatakan Kearney, “momen suci ketidakpastian” (holy insecurity) (Kearney, 2010:
5-7). Dalam momen ini, mereka dapat mengalami kehadiran Tuhan yang baru—bukan Tuhan
kekuasaan, tetapi Tuhan kasih, tamu, dan kehadiran yang asing. Dengan cinta, imajinasi, dan
dialog, generasi Z dapat menemukan kembali makna yang hilang di tengah dunia modern
yang penuh tekanan, dan menciptakan dunia yang lebih inklusif dan manusiawi. Spiritualitas
masa depan adalah tentang menyambut yang asing, merangkul kerentanan, dan menemukan
sakralitas dalam hal-hal yang tampaknya biasa. Seperti yang dikatakan Kearney, “Tuhan harus
mati agar Tuhan dapat dilahirkan kembali” (Kearney, 2010: tit. Preface). Era digital adalah ruang
untuk kelahiran kembali Tuhan, dan Generasi Z adalah saksi sekaligus pelaku transformasi ini.

Era digital adalah ruang baru yang memungkinkan manusia melampaui batas agama
tradisional dan mendekati spiritualitas yang lebih inklusif. Generasi Z dan Alpha, sebagai
penghuni utama era ini, menghadapi tantangan hidup di tengah dunia yang berisik, penuh
tekanan, dan sering kali sulit dimaknai. Mereka adalah generasi beyond rel(y)gion, generasi
yang mencari Tuhan pasca Tuhan, atau seperti yang dijelaskan Richard Kearney, berada

dalam momen anatheism: “kembali kepada Tuhan setelah Tuhan.” Namun, momen ini juga

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 173



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

mengantar kita pada sebuah refleksi mendalam tentang konsep nothingness (kehampaan),
sebuah gagasan yang telah hadir dalam tradisi spiritual Barat dan Timur, menawarkan jalan baru
menuju pemahaman tentang Tuhan, diri, dan realitas di tengah dunia modern.

Spiritualitas kehampaan dalam tradisi Barat, seperti yang diajukan oleh Dionysius
Areopagite dan Meister Eckhart, berakar pada konsep aphopatic way (via negativa), yaitu
mengenal Tuhan melalui ketidakmengetahuan dan pengosongan diri (Haryono, 2021: 12).
Dionysius menekankan bahwa Tuhan melampaui semua konsep manusia, bahkan melampaui
kategori cahaya dan kegelapan. Tuhan hadir dalam “kegelapan yang terang” dan hanya dapat
ditemukan melalui kontemplasi yang melampaui segala afirmasi maupun negasi (Haryono,
2021: 3). Sementara itu, Meister Eckhart memperkenalkan gagasan bahwa manusia hanya dapat
bertemu dengan Tuhan ketika ia melepaskan segalanya dan masuk ke dalam kehampaan total.
Tuhan, bagi Eckhart, bukanlah “sesuatu” yang dapat digambarkan, tetapi “ketiadaan” yang
memanggil manusia ke dalam kesatuan mistis tanpa batas (Haryono, 2021: 4).

Dari perspektif Timur, tradisi Hindu Advaita Vedanta yang diajukan oleh Sankara melihat
kehampaan sebagai kesadaran murni (Atman) yang tak terpisahkan dari Brahman, sumber segala
sesuatu (Haryono, 2021: 6). Dalam Buddhisme, sunyata (emptiness) adalah kebenaran utama
yang mencerminkan sifat dunia sebagai sesuatu yang saling bergantung dan terus berubah
(Haryono, 2021: 9). Sementara itu, Ilbn ‘Arabi, seorang sufi besar, menekankan pada transformasi
spiritual melalui hubungan dinamis antara yang tersembunyi dan yang tampak dalam Tuhan
(Haryono, 2021: 8).

Generasi Z dan Alpha, yang hidup di era digital, menghadapi tantangan eksistensial yang
unik. Dunia maya yang menjadi tempat pelarian mereka sering kali menciptakan rasa isolasi dan
alienasi yang mendalam. Dalam konteks ini, spiritualitas kehampaan menawarkan solusi yang
relevan. Richard Kearney dalam anatheism berbicara tentang kembali kepada Tuhan melalui
keraguan dan keterbukaan terhadap yang asing. Begitu pula, dalam artikelnya, Stefanus Christian
Haryono menunjukkan bahwa nothingness adalah jalan interspiritualitas yang melampaui doktrin
dan dogma agama, menciptakan ruang untuk dialog lintas iman di masyarakat plural.

Spiritualitas kehampaan bukanlah nihilisme, melainkan jalan transformasi yang mengarah
pada kesadaran akan realitas absolut di balik semua bentuk dan konsep. Dalam perspektif ini,
Generasi Z dan Alpha dapat menemukan makna di tengah kehampaan, seperti yang diajukan
oleh Nitisani Keiji: “Kehampaan bukanlah ketiadaan, tetapi dasar dari segala sesuatu yang saling
terkait” (Haryono, 2021: 10). Kehampaan memungkinkan manusia untuk melepaskan kelekatan
pada bentuk eksternal dan menemukan kedamaian dalam kebersatuan dengan seluruh realitas.

Dengan mengintegrasikan pandangan Barat dan Timur, spiritualitas kehampaan
menawarkan pendekatan baru untuk memahami kehidupan. la mengundang kita untuk
memasuki ruang kontemplatif, di mana segala afirmasi dan negasi dilebur, meninggalkan kita
dengan pengalaman ketakterbatasan Tuhan yang tak dapat dirumuskan. Seperti yang ditegaskan

174 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

oleh Meister Eckhart, “Tuhan ditemukan ketika kita berhenti mencari apa pun di luar Dia”
(Haryono, 2021: 5-6).

Dalam era digital yang penuh dengan tantangan dan peluang, spiritualitas kehampaan
adalah undangan untuk kembali kepada inti keberadaan kita. la mengajarkan bahwa kerapuhan,
keraguan, dan kehampaan bukanlah kelemahan, tetapi pintu menuju transformasi dan hubungan
yang lebih mendalam dengan Tuhan, sesama, dan dunia. Generasi Z dan Alpha memiliki
kesempatan untuk membawa spiritualitas ini ke tingkat yang baru, menjadikannya alat untuk
menciptakan dunia yang lebih inklusif, penuh cinta, dan manusiawi. Dalam kehampaan, seperti
yang diajarkan tradisi Barat dan Timur, Tuhan tidak hanya ditemukan sebagai “kehadiran,” tetapi
juga “ketiadaan” yang melampaui segalanya. Inilah jalan nothingness, jalan di mana manusia
dapat mengalamikesatuan penuh dengan Tuhan dan realitas, melampauisegala batasanidentitas,
agama, dan konsep-konsep duniawi. Dengan ini, spiritualitas masa depan dapat menjadi cahaya
baru bagi generasi-generasi mendatang.

Kesimpulan

Eramoderndan pasca moderntelah membawa perubahan radikal dalam cara manusia memahami
Tuhan, spiritualitas, dan eksistensi. Di tengah kemajuan teknologi, sekularisasi, dan transformasi
budaya, Tuhan tidak lagi dipahami sebagai entitas yang absolut dan tetap, melainkan sebagai
panggilan yang terus hadir melalui kejutan, interupsi, dan pengalaman sehari-hari. Sekularisasi
bukan berarti penghapusan Tuhan, melainkan transformasi hubungan manusia dengan Yang
llahi, menciptakan ruang bagi rekonstruksi makna spiritualitas.

Pendekatan teopoetika menjadi relevan dengan menggantikan klaim absolut teologi
tradisional dengan pengalaman kreatif melalui bahasa, seni, dan refleksi hidup. Jalan mistik,
sepertiyang diajarkan oleh Meister Eckhart melalui konsep Unio Mystica, menegaskan pentingnya
pelepasan ego dan pencarian Tuhan di inti keberadaan manusia. Tubuh manusia pun menjadi
medium pengalaman transendensi, di mana seksualitas, identitas gender, dan ekspresi menjadi
bagian integral dari spiritualitas baru yang melampaui dualitas roh-tubuh.

Generasi Z dan setelahnya, yang kini hidup dalam dunia digital, menghadapi tantangan
eksistensial berupa alienasi dan kehampaan. Namun, spiritualitas kehampaan menawarkan
jalan transformasi melalui keterbukaan terhadap keraguan, kerentanan, dan dialog lintas batas.
Kehampaan, baik dalam tradisi Barat maupun Timur, bukanlah ketiadaan melainkan dasar dari
segala sesuatu yang saling terkait. la mengundang manusia untuk melepaskan kelekatan pada
konsep duniawi dan menemukan makna sejati dalam hubungan dengan Tuhan dan realitas
semesta.

Era digital menghadirkan peluang baru untuk menciptakan spiritualitas yang lebih inklusif,
dialogis, dan manusiawi. Dengan prinsip seperti respect, compassion, sensitivity, dan intimacy,

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 175



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

tubuh manusia—baik fisik maupun virtual—dapat menjadi ruang perjumpaan spiritual yang
mencerminkan kasih, keadilan, dan keberagaman. Dalam konteks ini, Tuhan tidak lagi dipahami
hanya melalui doktrin agama, tetapi melalui tindakan cinta dan relasi yang hidup.

Spiritualitas masa depan adalah undangan untuk merangkul ketidakpastian, menemukan
makna dalam kehampaan, dan menciptakan ruang bagi cinta, empati, dan dialog lintas batas.
Generasi Z dan setelahnya memiliki peran penting dalam membangun dunia baru yang
mencerminkan nilai-nilai universal dan transendental, melampaui batas-batas agama dan konsep
tradisional. Dengan demikian, Tuhan pasca Tuhan hadir sebagai peluang untuk menciptakan
kembali makna spiritualitas yang membumi dan relevan di tengah dunia yang terus berubah.

Daftar Pustaka

Beccarisi, Alessandra, ed. 2013. “Eckhart’s Latin Works.” Dalam A Companion to Meister Eckhart.
Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands.

Cannon, Dale. 1996. Six Ways of Being Religious. With Open Textbook Library. Open Textbook
Library. Wadsworth Publishing Company.

Caputo, John D. 2019. Cross and Cosmos: A Theology of Difficult Glory. Indiana University Press.
https://doi.org/10.2307/j.ctvm20330.

Caputo, John D., dan Catherine Keller. 2007. “Theopoetic/Theopolitic.” Cross Currents 56, no. 4:
105-11. JSTOR.

Fox, Matthew. 2014. Meister Eckhart: A Mystic-Warrior for Our Times. New World Library.

Fox, Matthew. 2016. A Way to God: Thomas Merton’s Creation Spirituality Journey. New World
Library.

Gottschall, Dagmar, ed. 2013. “Eckhart’s German Works.” Dalam A Companion to Meister Eckhart.
Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands.

Harari, Yuval N. 2017. Homo Deus: A Brief History of Tomorrow. First U.S. edition. Harper, an
imprint of Harper Collins Publishers.

Hardiman, F. Budi. 2021. Aku Klik Maka Aku Ada: Manusia dalam Revolusi Digital. PT Kanisius.

Hardiman, F. Budi. 2023. Kebenaran dan Para Kritikusnya: Mengulik Idea Besar yang Memandu
Zaman Kita. 1% ed. PT Kanisius.

Hardiman, F. Budi, dan Christina M. Udiani. 2012. Humanisme dan sesudahnya: meninjau ulang
gagasan besar tentang manusia. Kepustakaan Populer Gramedia (KPG).

Haryono, Stefanus Christian. 2021. “Kehampaan (Nothingness): Sebuah Jalan Interspiritualitas.”
Gema Teologika: Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian 6, no. 1: 1. https://doi.
org/10.21460/gema.2021.61.636.

176 Josua Estomihi Butarbutar



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Kasali, Rhenald. 2017. Strawberry Generation: Anak-anak Kita Berhak Keluar dari Perangkap
yang Bisa Membuat Mereka Rapuh. 1+ ed. Mizan.

Kearney, Richard. 2010. Anatheism: Returning to God after God. Insurrections - Critical Studies in
Religion, Politics, and Culture. Columbia Univ. Press.

Marler, Jack C., ed. 2013. “The Mirror of Simple Souls: The Ethics of Margarette Porette.” Dalam
A Companion to Meister Eckhart. Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands.

Martin, SJ, James. 2024. Belajar Berdoa: Pedoman Bagi Semua Orang. 1** ed. PT Kanisius.

Martin, SJ, James. 2018. Building a Bridge: How the Catholic Church and the LGBT Community

Can Enter into a Relationship of Respect, Compassion, and Sensitivity. HarperCollins
Publishers.

Menoh, Gusti A.B. 2015. Agama Dalam Ruang Publik: Hubungan antara Agama dan Negara
dalam Masyarakat Postsekuler Menurut Jirgen Habermas. PT Kanisius.

Nelson, James B. 1979. Embodiment: An Approach to Sexuality and Christian Theology. Augsburg
Pub. House.

Nietzsche, Friedrich, dan Walter Arnold Kaufmann. 1974. The Gay Science: With a Prelude in
Rhymes and an Appendix of Songs. Vintage Books.

Nouwen, Henri J.M. 1996. Intimacy. Harper San Francisco.

Nouwen, Henri J.M., Michael J. Christensen, dan Rebecca J. Laird. 2019. Discernment: Reading
the Signs of Daily Life. Unabridged. Learn25.

Ott, Kate M. 2022. Sex, Tech, and Faith: Ethics for a Digital Age. William B. Eerdmans Publishing
Company.
Palazzo, Alessandro, ed. 2013. “Eckhart Islamic and Jewish Sources: Avicenna, Avicebron, and

Averroes.” Dalam A Companion to Meister Eckhart. Koninklijke Brill NV, Leiden, The
Netherlands.

Supelli, Karlina. 2010. “Ruang Publik Dunia Maya.” Dalam Ruang Publik: Melacak “Partisipasi
Demokratis” dari Polis sampai Cyberspace, 6 ed. PT Kanisius.

Sweeney, Jon M. 2017. Meister Eckhart’s book of the heart: meditations for the restless soul.
Hampton Roads Pub.

Tamawiwy, August Corneles. 2024. “Teopoetika: Sebuah Teologi yang Tidak Pantas.” Indonesian
Journal of Theology 12, no. 1: 23—48. https://doi.org/10.46567/ijt.v12i1.463.

Taylor, Mark C. 2009. After God. Paperback ed. Religion and Postmodernism. University of
Chicago Press.

Wattimena, Reza A.A. 2020. Untuk Semua yang Beragama: Agama dalam Pelukan Filsafat,
Politik, dan Spiritualitas. PT Kanisius.

The Marginalised God: Teopoetika, Jalan Mistik, dan Seksualitas Pasca Tuhan 177






