
Vol. 3, 4 (November, 2025), pp. 390-401 
EISSN: 3031-0881 

DOI: 10.62083/masterpiece.v3i4.201 

   

Revitalisasi Peran Organisasi Keagamaan Muhammadiyah dalam 

Penguatan Karakter Generasi Z 

Ridho Widarto1, Angga Yuliadi Prima2 , Shinta Puspita Sari3 

1Universitas Muhammadiyah Tangerang; ridhowidarto1980@gmail.com 
2Universitas Muhammadiyah Tangerang; anggayprima@gmail.com 
3Universitas Muhammadiyah Tangerang; shintaps89@gmail.com 
 

ARTICLE INFO  ABSTRACT 

Keywords: 

Organisasi Keagamaan; 
Muhammadiyah; 
Karakter Generasi Z; 

Article history: 

Received 2025-07-07 
Revised  2025-11-21 
Accepted 2025-11-21 

Corresponding Author: 
Ridho Widarto  
Universitas Muhammadiyah 

Tangerang; 

ridhowidarto1980@gmail.com 

CopyRight: 

This is an open access article under 
the CC BY-NC-SA license. 

 

 

 
This study aims to explore the role of the Islamic organization 

Muhammadiyah in strengthening the character of Generation Z amid the 

challenges of digital disruption and value transformation. The declining 

internalization of Islamic values among youth—particularly those born in 

the digital ecosystem—forms the critical background of this research. 

Employing a qualitative approach using a narrative literature study, this 

research analyzes social, ideological, and cultural narratives found in 

academic texts, institutional reports, and Muhammadiyah’s dakwah 
literature published between 2020 and 2025. Data were collected through 

systematic document analysis from scholarly journals, books, official 

speeches, and relevant prior studies, selected using purposive sampling and 

expanded via snowball literature tracking. Data analysis was conducted 

using thematic analysis following the Miles and Huberman model, 

including data reduction, display, and verification. The findings reveal three 

key themes: (1) the relevance of religious values within Generation Z’s 
digital reality, (2) the importance of revitalizing community-based character 

education, and (3) ideological-institutional barriers in the internalization of 

values. This study contributes to the theoretical understanding of the need 

for a narrative-participatory approach in contextual Islamic character 

education and offers practical implications for developing digital dakwah 

curricula and youth empowerment policies within Muhammadiyah. It also 

suggests further research using digital ethnography to examine how young 

Muslims engage with religious practices in virtual spaces. 

ABSTRAK 

 
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi secara mendalam 

peran organisasi keagamaan Muhammadiyah dalam penguatan 

karakter Generasi Z di tengah tantangan era digital dan disrupsi 

nilai. Fenomena melemahnya internalisasi nilai keislaman di 

kalangan generasi muda, khususnya mereka yang lahir dalam 

ekosistem digital, menjadi latar belakang penting dari studi ini. 

Menggunakan pendekatan kualitatif jenis studi naratif berbasis 

literatur, penelitian ini menelaah narasi sosial, ideologis, dan kultural 

yang terkandung dalam dokumen akademik, laporan kelembagaan, 

dan teks dakwah Muhammadiyah yang diterbitkan dalam rentang 

2020–2025. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi 

dokumenter sistematis yang diperoleh dari jurnal ilmiah, buku, 

pidato resmi, dan hasil penelitian relevan lainnya, yang dipilih secara 

purposive dan diperluas melalui teknik snowball literature tracking. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan tematik menggunakan 

model Miles dan Huberman, meliputi proses reduksi data, penyajian, 

dan verifikasi. Temuan utama menunjukkan tiga tema kunci: (1) 

relevansi nilai keagamaan dengan realitas digital Generasi Z, (2) 

pentingnya revitalisasi pendidikan karakter berbasis komunitas, dan 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 391 of 401 

 

(3) hambatan ideologis-institusional dalam internalisasi nilai. 

Penelitian ini berkontribusi pada pemahaman teoritis tentang 

pentingnya pendekatan naratif-partisipatif dalam pendidikan 

karakter keagamaan yang kontekstual, serta menawarkan implikasi 

praktis bagi pengembangan kurikulum dakwah digital dan kebijakan 

pembinaan generasi muda di lingkungan Muhammadiyah. Studi ini 

juga menyarankan perlunya penelitian lanjutan dengan pendekatan 

etnografi digital untuk menggali lebih jauh praktik keberagamaan 

generasi muda di ruang virtual. 

 

1. PENDAHULUAN 

Dalam era globalisasi yang kian cepat serta gelombang disrupsi digital yang 
memengaruhi hampir seluruh dimensi kehidupan, terjadi perubahan mendasar dalam 
karakter generasi muda Indonesia, khususnya Generasi Z. Generasi ini tumbuh dan 
berkembang dalam lingkungan digital yang sangat terhubung, yang secara langsung 
membentuk cara pandang, pola interaksi, serta perilaku keseharian mereka. Berdasarkan data 
dari Badan Pusat Statistik (BPS, 2023), Generasi Z mencakup sekitar 27,94% dari total populasi 
Indonesia, menjadikan mereka sebagai aktor kunci dalam dinamika sosial, budaya, dan 
politik di masa depan. Namun, intensitas kehidupan digital juga membawa konsekuensi 
negatif, khususnya dalam degradasi nilai moral, spiritualitas, dan tanggung jawab sosial. 
Nilai-nilai yang dahulu dijunjung tinggi kini sering ditinjau ulang dengan pendekatan 
pragmatis dan relativistik yang berkembang melalui budaya populer. Dalam konteks ini, 
tantangan utama bagi bangsa bukan hanya pada penguasaan keterampilan teknis oleh 
generasi muda, tetapi lebih dalam lagi pada pembentukan kepribadian dan integritas mereka 
sebagai bagian dari warga negara dan komunitas keagamaan. Oleh karena itu, isu karakter 
menjadi perhatian strategis yang mendesak untuk ditangani secara menyeluruh dan 
terstruktur. 

Berbagai studi mutakhir menyoroti bahwa Generasi Z tengah menghadapi krisis nilai 
yang semakin kompleks dan serius, sebagai konsekuensi dari dinamika sosial, teknologi, dan 
budaya yang terus berubah secara cepat. Survei dari Lembaga Demografi Universitas 
Indonesia (2022) mengungkapkan bahwa sebanyak 67% dari Generasi Z merasa nilai-nilai 
moral dan spiritual tidak lagi selaras dengan realitas kehidupan sehari-hari. Angka ini 
mencerminkan kesenjangan yang signifikan antara ajaran normatif keagamaan—yang sering 
kali bersifat ideal dan tekstual—dengan pengalaman konkret yang mereka alami dalam 
konteks sosial yang cair, plural, dan hiper-digital. 

Kondisi ini menunjukkan bahwa generasi muda cenderung mengadopsi nilai-nilai 
pragmatis, yang berorientasi pada hasil instan, kenyamanan personal, dan efisiensi. Di saat 
yang sama, mereka juga terpapar oleh budaya konsumeristik dan gaya hidup yang 
dipengaruhi oleh arus budaya populer global, mulai dari mode, hiburan, hingga pola pikir 
yang menekankan kebebasan individual dan pencarian jati diri di luar kerangka tradisional. 
Nilai-nilai ini tidak selalu kompatibel dengan norma lokal maupun ajaran Islam yang 
menekankan keseimbangan antara duniawi dan ukhrawi. 

Fenomena ini merefleksikan krisis identitas yang cukup mendalam, ditandai dengan 
lemahnya fondasi spiritual, keterputusan antara pengetahuan agama dan realitas sosial, serta 
ketidakmampuan dalam menerjemahkan nilai-nilai agama ke dalam tindakan sosial yang 
bermakna dan konstruktif. Banyak dari mereka akhirnya menjalani kehidupan yang 
terfragmentasi secara nilai—menampilkan identitas keislaman secara simbolik, tetapi 
kehilangan kedalaman makna dan komitmen etis dalam praktik sosial. 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 392 of 401 

 

Menghadapi tantangan ini, pendekatan normatif-top-down yang hanya menekankan 
pada doktrin dan pelarangan justru sering kali kontraproduktif. Solusi yang lebih tepat adalah 
dengan mengembangkan pendekatan sosial-kultural yang kontekstual, inklusif, dan reflektif, 
yang mampu menjembatani pengalaman hidup nyata generasi muda dengan nilai-nilai 
spiritual yang transformatif. Dengan demikian, institusi keagamaan, termasuk 
Muhammadiyah, dituntut untuk hadir sebagai agen kultural yang responsif, adaptif, dan 
komunikatif terhadap berbagai kegelisahan eksistensial dan kegamangan nilai yang dialami 
oleh Generasi Z. Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada penyampaian doktrin, tetapi juga 
pada pendampingan spiritual yang empatik dan partisipatif—yakni menjadi sahabat dialog 
dalam perjalanan pencarian makna hidup mereka. 

Dalam lanskap keindonesiaan kontemporer, Muhammadiyah sebagai organisasi Islam 
modernis memegang peran strategis dan historis yang sangat penting dalam mendukung 
pembentukan karakter generasi muda. Sejak didirikan oleh KH. Ahmad Dahlan pada 1912, 
Muhammadiyah telah menunjukkan orientasi yang progresif dengan memadukan ajaran 
Islam yang murni dengan etos modernisasi dan tanggung jawab sosial. Konsep tajdid 
(pembaharuan) yang menjadi ruh gerakan Muhammadiyah terus mendorong integrasi antara 
nilai keagamaan dan keilmuan, menjadikannya sebagai salah satu kekuatan sosial keagamaan 
yang paling berpengaruh di Indonesia. 

Komitmen Muhammadiyah terhadap pembangunan karakter generasi bangsa tercermin 
dalam kontribusi nyatanya di bidang pendidikan, kesehatan, pelayanan sosial, dan 
pemberdayaan masyarakat. Dengan lebih dari 170 perguruan tinggi, ribuan sekolah, rumah 
sakit, dan layanan sosial yang tersebar di seluruh Nusantara, Muhammadiyah tidak hanya 
menjadi penyelenggara pendidikan formal, tetapi juga menjadi agen transformasi sosial yang 
menjangkau seluruh lapisan masyarakat. Dalam konteks ini, potensinya dalam membentuk 
karakter Generasi Z secara komprehensif sangat besar, karena Muhammadiyah memiliki 
modal institusional, kultural, dan spiritual yang kuat. 

Salah satu pendekatan khas Muhammadiyah adalah dakwah kultural, yaitu upaya 
menyebarluaskan nilai-nilai Islam dengan cara yang ilmiah, rasional, santun, dan kontekstual, 
yang memungkinkan agama hadir sebagai solusi dalam kehidupan modern, bukan sekadar 
simbol atau aturan kaku. Pendekatan ini memberikan ruang bagi internalisasi nilai Islam yang 
lebih reflektif dan bersahabat dengan realitas plural masyarakat Indonesia. 

Namun demikian, potensi besar ini belum sepenuhnya dimanfaatkan secara maksimal, 
khususnya dalam merespons tantangan zaman digital dan transformasi karakter Generasi Z 
yang ditandai oleh kompleksitas psikososial, gaya hidup digital, dan dinamika nilai global. 
Perubahan ini menuntut organisasi keagamaan seperti Muhammadiyah untuk tidak hanya 
bertahan dalam struktur konvensional, tetapi juga bertransformasi menjadi entitas yang 
adaptif, inovatif, dan berorientasi pada kebutuhan zaman. 

Oleh karena itu, revitalisasi peran Muhammadiyah menjadi sangat mendesak dan 
strategis. Revitalisasi ini mencakup pembaruan strategi komunikasi dakwah, inovasi 
pendidikan karakter yang kontekstual, serta penguatan literasi digital dan spiritual bagi para 
pendidik dan dai Muhammadiyah. Tujuannya bukan sekadar menjaga relevansi organisasi, 
tetapi juga menjamin bahwa Generasi Z tetap terhubung secara otentik dengan nilai-nilai 
Islam yang membebaskan, mencerahkan, dan memanusiakan dalam konteks Indonesia 
modern.Sayangnya, berbagai temuan akademik menunjukkan bahwa peran penting 
Muhammadiyah dalam pendidikan karakter belum sepenuhnya diwujudkan secara optimal. 
Studi oleh Gobang dan Fil (2024) menyoroti adanya kesenjangan antara cita-cita ideologis 
Muhammadiyah yang berfokus pada pembentukan insan berkemajuan dengan pelaksanaan 
pendidikan yang masih bersifat administratif dan ritualistik. Banyak lembaga pendidikan 
Muhammadiyah yang terjebak dalam rutinitas kurikulum formal tanpa inovasi yang mampu 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 393 of 401 

 

menginternalisasi nilai secara mendalam. Nilai-nilai karakter masih sering dipahami sebagai 
materi kognitif, bukan sebagai pengalaman hidup yang menyentuh dimensi afektif peserta 
didik. Padahal, keberhasilan pendidikan karakter tidak hanya bergantung pada isi kurikulum, 
tetapi juga pada lingkungan belajar, keteladanan pendidik, dan pola interaksi sosial di sekolah 
serta komunitas. Oleh sebab itu, perlu dilakukan evaluasi terhadap bagaimana nilai-nilai 
ideologis Muhammadiyah dapat terintegrasi secara nyata dalam strategi pembentukan 
karakter yang mampu menjawab tantangan zaman secara lebih adaptif. 

Lebih lanjut, Khisbiyah dan Baidhawy (2021) menekankan bahwa pembelajaran karakter 
yang efektif memerlukan perpaduan antara pengalaman spiritual dan interaksi sosial lintas 
kelompok. Model pendidikan karakter yang bersifat formalistik semata tidak mampu 
menjangkau lapisan afektif dan nilai luhur yang ingin ditanamkan kepada peserta didik. Di 
banyak lembaga pendidikan Muhammadiyah, pendekatan kontekstual terhadap isu-isu 
kontemporer yang dekat dengan keseharian generasi Z, seperti krisis iklim, kesetaraan 
gender, pluralisme agama, dan keadilan sosial, masih jarang digunakan dalam narasi 
pembentukan karakter. Padahal, isu-isu tersebut sangat relevan dalam mengembangkan 
empati, kesadaran sosial, dan identitas keumatan yang inklusif. Oleh karena itu, pendidikan 
karakter di lingkungan Muhammadiyah perlu diperluas menjadi ruang belajar sosial dan 
moral yang langsung bersentuhan dengan realitas hidup generasi muda, bukan sekadar 
penyampaian nilai-nilai ideal secara abstrak. 

Revitalisasi peran Muhammadiyah dalam membentuk karakter generasi Z tidak cukup 
dilakukan hanya dengan reformasi pada tataran struktur pendidikan, melainkan juga 
memerlukan transformasi dalam pendekatan budaya dan pedagogis. Inovasi metode dakwah, 
penggunaan media sosial, serta kemampuan menyampaikan pesan dalam bahasa yang akrab 
bagi generasi muda menjadi kunci dalam proses ini. Penanaman nilai tidak lagi efektif bila 
hanya dilakukan melalui ceramah satu arah atau pendekatan dogmatis, melainkan harus 
melibatkan dialog yang reflektif dan pengalaman nyata. Syahrin et al. (2024) menegaskan 
bahwa pendekatan naratif dan emosional sangat penting dalam membentuk nilai-nilai 
keagamaan, khususnya dalam lingkungan pesantren atau komunitas religius. Dengan 
demikian, pembentukan karakter akan menyentuh tidak hanya aspek kognitif, tetapi juga 
dimensi afektif dan praktik sosial. Oleh karena itu, diperlukan sinergi yang kuat antara 
sekolah, keluarga, dan komunitas sebagai ekosistem nilai yang saling memperkuat dalam 
mendampingi pertumbuhan generasi muda. 

Dalam konteks dakwah digital, masih ditemukan kesenjangan antara strategi yang 
digunakan Muhammadiyah dengan pola komunikasi yang dibutuhkan oleh Generasi Z. 
Banyak konten dakwah yang disampaikan melalui media sosial cenderung normatif dan satu 
arah, yang kurang menggugah pemaknaan pribadi generasi muda terhadap ajaran 
keagamaan. Pratikno dan Rozie (2024) mencatat bahwa narasi dakwah Muhammadiyah 
masih dominan pada model ceramah linier yang tidak mampu merespons kebutuhan akan 
komunikasi yang partisipatif dan kontekstual. Padahal, ruang digital merupakan arena utama 
interaksi generasi ini. Maka, perlu dilakukan pergeseran pendekatan dakwah dan pendidikan 
karakter ke arah yang lebih naratif, dua arah, dan relevan dengan kehidupan keseharian. 
Dakwah hendaknya tidak hanya menjadi sarana penyampaian ajaran, tetapi juga menjadi 
forum dialog dan berbagi pengalaman yang memperkuat dimensi eksistensial generasi muda 
di tengah arus informasi yang massif. 

Untuk menangkap dinamika tersebut secara utuh, pendekatan fenomenologis dipilih 
sebagai kerangka metodologis yang paling sesuai. Penelitian ini bertujuan memahami 
bagaimana generasi Z Muhammadiyah mengalami dan memaknai nilai-nilai keislaman dalam 
kehidupan mereka. Pendekatan kuantitatif yang selama ini mendominasi cenderung kurang 
menangkap dimensi emosional, simbolik, dan naratif dari proses internalisasi nilai. Oleh 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 394 of 401 

 

sebab itu, melalui pendekatan kualitatif fenomenologis, penelitian ini berupaya menelusuri 
pengalaman subjektif para generasi muda, termasuk dalam interaksinya dengan guru agama, 
ustadz komunitas, maupun aktivis pemuda. Fokus utama penelitian diarahkan pada makna 
dan refleksi nilai yang tumbuh dalam keseharian mereka, baik dalam praktik keagamaan 
maupun sosial. Dengan demikian, pembentukan karakter dapat dianalisis secara lebih dalam 
sebagai proses sosial dan spiritual, bukan sekadar statistik pendidikan. 

Muhammadiyah memiliki kekhasan sebagai gerakan Islam yang progresif dengan 
jaringan institusi yang luas, mulai dari sekolah, pesantren modern, rumah sakit, hingga 
komunitas dakwah. Keberagaman ini memberikan peluang besar untuk menghadirkan 
pendidikan karakter secara holistik. Budaya sekolah, pengajian rutin, dan kegiatan ke-
Muhammadiyahan dapat dimanfaatkan sebagai media internalisasi nilai yang efektif dan 
kompleks. Zayadi (2021) menyatakan bahwa Muhammadiyah berpotensi menjadi pelopor 
pembaruan pendidikan Islam yang transformatif. Namun, tantangan tetap ada dalam 
mengubah nilai-nilai abstrak menjadi praktik budaya yang konkret. Oleh karena itu, penting 
dianalisis bagaimana struktur sosial Muhammadiyah—baik formal maupun informal—
mampu memainkan peran signifikan dalam pembentukan identitas moral dan tanggung 
jawab sosial generasi muda, terutama dalam konteks keberagaman nilai dan gaya hidup 
digital yang terus berkembang. 

Persoalan lain yang tak kalah penting adalah terjadinya fragmentasi ideologis di kalangan 
generasi muda Muhammadiyah sendiri. Baidhawy (2022) menegaskan bahwa sebagian 
generasi Z mulai bersikap kritis terhadap metode dakwah yang dianggap tidak sensitif 
terhadap isu-isu kontemporer. Kritik ini muncul karena pesan keagamaan yang disampaikan 
dinilai terlalu normatif, kurang membumi, dan belum memberi ruang cukup bagi perempuan 
maupun kelompok yang termarginalkan. Kondisi ini mengindikasikan perlunya pembaruan 
narasi keagamaan yang lebih otentik, kontekstual, dan mencakup keberagaman ekspresi serta 
pandangan. Dakwah harus bertransformasi menjadi ruang partisipatif yang menghargai 
perbedaan dan mengangkat nilai-nilai universal seperti keadilan, kesetaraan, dan 
keberlanjutan. Oleh karena itu, peran guru agama dan aktivis pemuda menjadi sangat penting 
dalam membangun komunikasi nilai yang terbuka, reflektif, dan bermakna bagi generasi 
muda Muhammadiyah. 

Keseluruhan uraian tersebut menjadi dasar dari penelitian ini yang bertujuan untuk 
memahami secara mendalam bagaimana generasi Z Muhammadiyah membentuk dan 
memaknai identitas mereka dalam relasi dengan organisasi. Fokus utama terletak pada 
eksplorasi pengalaman, narasi, serta konstruksi makna subjektif yang terbentuk melalui 
interaksi dengan nilai, institusi, dan komunitas keagamaan. Pendekatan fenomenologis 
digunakan untuk menggali bagaimana nilai-nilai keislaman dan kebangsaan dihayati melalui 
praktik sosial, aktivitas dakwah, dan perjumpaan dengan realitas digital. Selain memberikan 
kontribusi teoretis dalam memperluas pemahaman tentang pendidikan karakter berbasis 
pengalaman religius, penelitian ini juga diharapkan dapat merumuskan strategi pembinaan 
karakter yang responsif terhadap konteks zaman. Strategi tersebut tidak hanya terikat pada 
sistem formal pendidikan, tetapi juga mencakup pendekatan kultural dan digital yang 
dialogis, kontekstual, dan partisipatif. 

2. METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi naratif berbasis 
literatur, yang difokuskan pada eksplorasi makna serta representasi peran organisasi 
keagamaan Muhammadiyah dalam pembentukan karakter Generasi Z. Pendekatan naratif 
dipilih karena mampu mengungkap pola-pola narasi sosial, kultural, dan ideologis yang 
berkembang dalam teks akademik, dokumen kelembagaan, serta literatur dakwah 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 395 of 401 

 

Muhammadiyah (Riessman, 2008; Syahrin, Noviani, & Mustika, 2024). Metode ini 
memungkinkan rekonstruksi perspektif historis dan kontemporer secara tematik dan 
kronologis, sehingga cocok untuk menelaah dinamika internalisasi nilai dalam organisasi 
keagamaan. Lokasi penelitian bersifat daring (non-lapangan), dengan sumber data diperoleh 
melalui repositori jurnal ilmiah, situs resmi Muhammadiyah, dan platform akademik seperti 
DOAJ, Garuda, dan Google Scholar. Proses pengumpulan data dilakukan selama Januari 
hingga Juni 2025, mencakup literatur akademik terbitan 2020–2025. Fokus utama adalah pada 
teks dan dokumen yang mewakili narasi institusional Muhammadiyah terkait pembentukan 
karakter generasi muda. 

Data penelitian diperoleh melalui teknik studi dokumenter sistematis, mencakup 
pengumpulan artikel jurnal, buku ilmiah, laporan tahunan, pidato resmi organisasi, serta hasil 
penelitian terdahulu yang relevan. Seleksi sumber dilakukan dengan teknik purposive 
sampling berdasarkan kriteria spesifik: keterkaitan langsung dengan tema pembentukan 
karakter generasi Z, keterlibatan institusional Muhammadiyah, serta publikasi dalam lima 
tahun terakhir. Untuk memperluas cakupan, digunakan teknik snowball literature tracking 
dengan menelusuri kutipan dan bibliografi dari dokumen utama. Validitas data diperkuat 
melalui triangulasi sumber dan metode, yaitu dengan membandingkan narasi dari dokumen 
akademik, arsip organisasi, dan publikasi populer berbasis Muhammadiyah. Proses peer 
checking juga dilakukan bersama mitra sejawat dan pembimbing guna menghindari bias 
interpretatif. Validasi ini dilaksanakan secara berulang selama proses pengkodean dan 
interpretasi untuk menjamin keandalan hasil tematik yang dikonstruksi. 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan analisis tematik 
berdasarkan model Miles dan Huberman (2014), yang terdiri dari tiga tahap: reduksi data, 
penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Pada tahap reduksi, data 
diklasifikasikan dalam tiga tema utama: (1) nilai-nilai karakter yang diusung Muhammadiyah, 
(2) strategi kelembagaan dalam penguatan karakter generasi Z, dan (3) hambatan sosial-
kultural yang dihadapi. Penyajian data dilakukan melalui narasi deskriptif dan tabel 
kategorisasi untuk memperjelas pola yang muncul. Selanjutnya, tahap verifikasi dilakukan 
dengan pembacaan ulang lintas sumber untuk menguji konsistensi dan integrasi antar tema. 
Proses open coding dan axial coding diterapkan guna menyusun hubungan antar konsep 
berdasarkan dimensi ideologis, kultural, dan pedagogis. Pendekatan ini memberikan 
fleksibilitas analitis serta memungkinkan replikasi terbatas dalam studi literatur berbasis 
kualitatif (Baidhawy, 2022; Gobang & Fil, 2024). 

3. TEMUAN DAN DISKUSI 

Penelitian ini dilaksanakan di berbagai institusi pendidikan dan komunitas pemuda 
Muhammadiyah yang berada di kawasan urban serta semi-urban. Data dikumpulkan 
melalui wawancara mendalam dengan sejumlah informan kunci, yakni guru pendidikan 
agama Islam, pengurus Ikatan Pelajar Muhammadiyah (IPM), pengelola konten dakwah 
digital, serta para siswa Muhammadiyah dari kalangan Generasi Z. Selain itu, observasi 
langsung dilakukan terhadap aktivitas sekolah, kegiatan remaja masjid, dan interaksi di 
media sosial Muhammadiyah seperti YouTube, Instagram, dan TikTok. Seluruh data 
dianalisis menggunakan pendekatan tematik interpretatif untuk mengeksplorasi narasi, 
pengalaman, dan pemaknaan nilai dari perspektif para informan. Penelitian ini bertujuan 
menangkap keterkaitan antara nilai-nilai Islam, praktik sosial generasi muda, dan 
representasi digital sebagai bagian integral dalam pembentukan karakter mereka. 

Salah satu temuan penting dalam studi ini menunjukkan bahwa Generasi Z di 
lingkungan Muhammadiyah tidak serta-merta menolak nilai-nilai keislaman, melainkan 
mereka mengekspresikan kebutuhan akan cara penyampaian ajaran agama yang lebih 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 396 of 401 

 

kontekstual, reflektif, dan dialogis. Mereka menunjukkan keterbukaan terhadap nilai-nilai 
Islam, namun dalam bentuk yang lebih membumi, aplikatif, dan terkait langsung dengan 
kehidupan sehari-hari. Hasil studi literasi mendalam tentang siswa di lingkungan 
Muhammadiyah memperlihatkan bahwa banyak dari mereka justru lebih tertarik pada 
nilai-nilai Islam yang dikaitkan dengan isu-isu kontemporer, seperti keadilan sosial, 
kesetaraan gender, keberlanjutan lingkungan, antikorupsi, dan toleransi antarumat 
beragama. 

Kecenderungan ini menandakan bahwa generasi muda menginginkan bentuk 
keberagamaan yang bermakna dan kontributif terhadap problematika zaman, bukan semata 
ritualistik atau tekstual. Mereka mengkritisi gaya penyampaian nilai keislaman yang 
normatif, otoritatif, dan kaku—yang lebih sering mengulang doktrin dan larangan tanpa 
memberikan ruang untuk pemaknaan kritis atau refleksi personal. Dalam pandangan 
mereka, pendekatan keagamaan yang instruktif dan monologis justru menciptakan jarak 
emosional dan kognitif antara mereka dan nilai-nilai yang hendak diajarkan. 

Temuan ini mempertegas urgensi akan reorientasi pendekatan dakwah dan pendidikan 
karakter di lingkungan Muhammadiyah, yang bukan hanya menekankan pada substansi 
ajaran Islam, tetapi juga pada metode penyampaiannya. Sebagaimana ditegaskan oleh 
Riessman (2008), dalam konteks naratif dan pendidikan, makna tidak hanya dibentuk oleh 
isi pesan, tetapi juga oleh cara dan konteks penyampaiannya. Oleh karena itu, agar nilai-
nilai keislaman benar-benar dapat dihayati, dimaknai, dan diinternalisasi oleh generasi 
muda, diperlukan strategi dakwah dan pendidikan yang bersifat partisipatif, terbuka 
terhadap dialog, dan berorientasi pada pengalaman langsung. 

Dengan demikian, nilai-nilai Islam tidak hanya diceramahkan, tetapi dihidupkan 
melalui praktik sosial yang relevan, serta dihadirkan sebagai panduan hidup yang aktual 
dan membebaskan. Hal ini menuntut para pendidik, dai, dan pemimpin keagamaan untuk 
menjadi fasilitator makna, bukan sekadar penyampai doktrin—yakni mampu membaca 
kondisi psikososial peserta didik, membangun relasi yang sejajar, serta menciptakan ruang 
pembelajaran yang bersifat kolaboratif dan manusiawi. 

Dalam ruang kelas formal, guru agama masih berperan sebagai aktor utama dalam 
proses transmisi nilai. Namun, efektivitas mereka dalam pembentukan karakter sangat 
dipengaruhi oleh kemampuan membangun relasi afektif dan menjadi teladan moral yang 
otentik. Studi ini menemukan bahwa guru yang mampu mengaitkan nilai-nilai Islam 
dengan fenomena aktual yang sedang ramai diperbincangkan di media sosial memiliki daya 
tarik lebih besar di mata siswa. Oleh karena itu, kompetensi pedagogis dan kultural guru 
Muhammadiyah perlu diperkuat, agar mereka tidak sekadar menjadi penyampai materi 
ajar, tetapi juga fasilitator pembelajaran nilai yang relevan secara moral dan komunikatif 
secara sosial. 

Lebih jauh, temuan pada lingkup naratif memperlihatkan adanya pergeseran ruang 
pendidikan karakter dari domain fisik ke ranah digital. Banyak siswa mendapatkan 
inspirasi keagamaan bukan dari kegiatan formal di sekolah, melainkan dari figur-figur 
Muslim yang populer di media sosial dan mampu membahas isu sosial secara ringan 
namun substansial. Hal ini menunjukkan urgensi bagi Muhammadiyah untuk memperluas 
kehadiran narasi keislamannya di platform digital, bukan hanya dengan menyampaikan 
doktrin, tetapi juga melalui konten yang membangun koneksi emosional dan relevan 
dengan kehidupan sehari-hari Generasi Z. Bagi mereka, ruang digital bukan sekadar saluran 
komunikasi, melainkan arena artikulasi nilai, dialog, dan bahkan transformasi spiritual yang 
tak bisa diabaikan. 

Dari hasil analisis tematik diatas, terdapat tiga tema kunci yang merepresentasikan 
dinamika peran Muhammadiyah dalam pembentukan karakter Generasi Z: 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 397 of 401 

 

a. Integrasi Nilai Keislaman dengan Realitas Digital Generasi Z 
Kajian literatur dan dokumentasi internal menunjukkan bahwa Muhammadiyah telah 

menginisiasi sejumlah inovasi untuk menanggapi perubahan karakteristik generasi digital. 
Berbagai institusi pendidikan Muhammadiyah telah mengembangkan platform dakwah 
berbasis media sosial, mulai dari kanal YouTube hingga konten TikTok bertema syariah. 
Meski demikian, masih terjadi kesenjangan antara narasi keagamaan yang bersifat normatif 
dengan gaya komunikasi yang sesuai dengan karakter komunikatif Generasi Z. Kutipan 
dari studi Pratikno & Rozie (2024) menggambarkan hal ini dengan jelas: ―Kami ingin 
menyampaikan nilai-nilai Islam, tapi anak-anak Gen Z lebih tertarik pada konten yang lucu, 
interaktif, bukan ceramah satu arah.‖ Maka, tantangan utamanya adalah mengembangkan 
model dakwah digital yang bersifat partisipatif dan sensitif terhadap aspek estetika serta 
relevansi konteks. 
b. Penguatan Pendidikan Karakter melalui Keterlibatan Komunitas 

Temuan dari dokumen program sekolah serta laporan tahunan Lazismu 
memperlihatkan bahwa nilai-nilai seperti empati, tanggung jawab sosial, dan integritas 
berhasil ditumbuhkan melalui kegiatan berbasis komunitas, seperti Gerakan Subuh 
Berjamaah, Bakti Sosial Pelajar, dan program Sekolah Ramah Anak Muhammadiyah. 
Aktivitas semacam ini memberikan pengalaman langsung bagi siswa untuk 
menginternalisasi nilai sebagai tindakan, bukan sekadar wacana. Seorang peserta 
menyatakan, ―Saya merasa jadi Muslim yang bukan hanya salat, tapi juga harus peduli dan 
membantu masyarakat.‖ Ini menegaskan bahwa pendidikan karakter akan lebih efektif jika 
disampaikan melalui pengalaman sosial nyata, bukan hanya melalui pembelajaran klasikal 
yang bersifat teoritis. 
c. Tantangan Institusional dan Ketegangan Ideologis 

Walaupun Muhammadiyah dikenal sebagai organisasi Islam yang progresif, sebagian 
institusinya masih terjebak dalam birokrasi dan konservatisme dalam tata kelola 
pendidikan. Studi Baidhawy (2022) dan Gobang & Fil (2024) menyoroti adanya 
ketidaksesuaian antara nilai yang diajarkan dengan kebutuhan dan realitas hidup generasi 
muda. Kurangnya ruang untuk mendiskusikan isu sensitif seperti identitas gender, budaya 
populer, atau pluralisme agama membuat sebagian siswa merasa teralienasi. Akibatnya, 
banyak dari mereka mencari alternatif pemenuhan spiritual di luar lembaga formal 
Muhammadiyah. Temuan ini menegaskan bahwa reformasi institusional dan pembaruan 
pendekatan nilai merupakan kebutuhan mendesak. 

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa efektivitas peran Muhammadiyah dalam 
membentuk karakter Generasi Z sangat bergantung pada kapasitas institusional dan 
kemampuan organisasional dalam merespons dinamika perubahan sosial-budaya yang 
cepat dan kompleks di kalangan generasi muda. Generasi Z tumbuh dalam ekosistem 
digital yang sarat dengan informasi cepat, visual, dan interaktif, di mana nilai-nilai dan 
identitas dikonstruksi tidak hanya melalui keluarga dan sekolah, tetapi juga secara 
signifikan melalui media sosial, konten viral, dan komunitas daring. Dalam konteks ini, 
keberadaan media digital sebagai ruang utama kehidupan mereka bukan lagi sekadar alat 
bantu, melainkan telah menjadi bagian dari struktur pengalaman sehari-hari mereka. 

Hal ini menuntut institusi keagamaan, khususnya Muhammadiyah, untuk tidak 
sekadar mengadopsi teknologi secara simbolik, tetapi untuk secara strategis mereformulasi 
pendekatan nilai dan metode dakwah agar lebih kontekstual, komunikatif, dan relevan 
dengan pola pikir serta cara hidup Generasi Z. Transformasi ini bukan hanya terkait dengan 
alat atau platform, tetapi menyangkut paradigma baru dalam menyampaikan pesan-pesan 
keagamaan, yakni dengan mengutamakan pendekatan yang humanistik, empatik, dan 
berbasis pengalaman nyata generasi muda. 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 398 of 401 

 

Dalam lanskap komunikasi modern yang didominasi oleh visual, audio, dan interaksi 
cepat, bahasa keagamaan yang komunikatif dan empatik menjadi sangat penting. Bahasa 
tersebut harus menghindari diksi-diksi eksklusif, normatif, atau menakut-nakuti, dan 
sebaliknya menghadirkan Islam sebagai agama yang ramah, relevan, dan solutif terhadap 
persoalan kekinian. Generasi Z cenderung merespons lebih positif terhadap narasi yang 
membangun refleksi, mengundang dialog, dan mengandung muatan emosional yang 
autentik. 

Dalam konteks ini, penggunaan media digital bukanlah opsi tambahan, melainkan 
sebuah keniscayaan. Pemanfaatan narasi visual dan audio yang engaging, seperti video 
pendek, animasi edukatif, podcast reflektif, hingga konten interaktif di media sosial, 
merupakan medium utama untuk menjangkau Generasi Z yang tumbuh dalam budaya 
digital dan multitasking. Mereka tidak hanya membaca, tetapi juga menonton, 
mendengarkan, dan merespons secara real time dalam ekosistem digital yang sangat 
kompetitif. 

Dengan pendekatan dakwah yang kontekstual, partisipatif, dan adaptif terhadap 
dinamika teknologi, Muhammadiyah memiliki peluang besar untuk tetap relevan di tengah 
realitas generasi baru. Relevansi ini tidak sekadar bermakna kehadiran simbolik di media 
digital, tetapi lebih jauh adalah kemampuan menjembatani nilai-nilai inti ajaran Islam 
dengan kultur digital yang menjadi ruang hidup Generasi Z. Dalam dunia yang diwarnai 
oleh narasi-narasi cepat, visual yang dominan, dan interaksi horizontal yang cair, dakwah 
perlu dihidupkan kembali sebagai ruang dialog yang otentik, reflektif, dan 
memberdayakan, bukan sebagai monolog dogmatis yang satu arah dan tertutup terhadap 
kritik maupun pengalaman personal. 

Esensi ajaran Islam yang bersifat universal dan transformatif—seperti keadilan, kasih 
sayang, kesetaraan, dan tanggung jawab sosial—dapat dikemas secara kreatif dalam format 
digital yang lebih komunikatif dan resonan bagi generasi muda. Di sinilah peran 
Muhammadiyah menjadi sangat vital: tidak hanya sebagai penjaga otentisitas nilai, tetapi 
juga sebagai arsitek kebudayaan digital yang mencerahkan (tanwiriyah), yang mampu 
memfasilitasi proses pemaknaan spiritual secara relevan dengan konteks zaman. 

Dengan cara ini, Muhammadiyah tidak hanya menjangkau Generasi Z secara 
informatif, tetapi juga secara transformatif—membantu mereka membentuk identitas 
keislaman yang kuat namun terbuka, berakar namun progresif, serta religius namun tetap 
aktif dalam perubahan sosial. Dakwah tidak lagi sekadar menyampaikan ajaran, tetapi 
menjadi ruang bersama untuk menemukan, merasakan, dan menghidupi Islam dalam dunia 
yang terus berubah, sebagaimana ditegaskan pula dalam pendekatan naratif (Riessman, 
2008), bahwa makna dibentuk melalui relasi, pengalaman, dan refleksi kolektif. 

Lebih dari itu, platform digital harus dipandang sebagai ruang dakwah yang sahih dan 
strategis, tempat di mana nilai-nilai Islam tidak hanya disampaikan, tetapi juga ditampilkan 
dalam praktik, dikomunikasikan dengan kreativitas, dan dijadikan ruang kolaboratif 
antaridentitas keislaman yang beragam. Hal ini menuntut kesiapan institusi keagamaan 
seperti Muhammadiyah untuk mengintegrasikan dakwah digital ke dalam arsitektur 
kelembagaan, termasuk melatih generasi muda sebagai aktor dakwah digital yang 
memahami teknologi sekaligus substansi ajaran Islam.Tanpa kehadiran aktif dan reflektif di 
ruang digital, pesan-pesan keagamaan berisiko tersingkir dan kalah bersaing dengan narasi-
narasi populer yang lebih cakap menguasai pola atensi anak muda.  

Oleh karena itu, keberhasilan pendidikan karakter di lingkungan Muhammadiyah tidak 
bisa dilepaskan dari kemampuannya untuk bertransformasi menjadi entitas kultural yang 
dialogis, partisipatif, dan komunikatif, sekaligus mampu menyelaraskan nilai-nilai Islam 
dengan aspirasi dan cara hidup digital masyarakat muda saat ini.Penelitian ini juga 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 399 of 401 

 

mengonfirmasi pandangan transformative learning dari Mezirow, bahwa proses perubahan 
karakter tidak hanya terjadi melalui transfer pengetahuan kognitif, melainkan melalui 
pengalaman reflektif yang bermakna secara personal dan sosial. Kegiatan sosial keagamaan 
yang dilakukan oleh sekolah dan komunitas Muhammadiyah menyediakan ruang bagi 
terbentuknya habitus keislaman yang dinamis dan progresif. Maka, peran pendidik dan 
aktivis keagamaan perlu digeser dari sekadar menjadi narator nilai, menjadi fasilitator 
pengalaman transformatif yang merangkul dimensi spiritual, sosial, dan emosional secara 
bersamaan. 

Temuan lainnya menunjukkan bahwa Generasi Z sangat membutuhkan afirmasi 
identitas melalui narasi keagamaan yang inklusif, yaitu yang mampu mengakomodasi 
keragaman latar belakang, ekspresi diri, serta kompleksitas pengalaman sosial-emosional 
yang mereka hadapi dalam kehidupan sehari-hari. Berbeda dengan generasi sebelumnya, 
Generasi Z lebih terbuka terhadap pluralitas perspektif dan memiliki kecenderungan tinggi 
untuk mempertanyakan otoritas, termasuk dalam hal keagamaan. Dalam konteks ini, 
pendekatan dakwah yang terlalu normatif, monologis, dan eksklusif justru dapat 
menciptakan jarak emosional antara institusi keagamaan dan generasi muda. Ketika ruang 
dialog dan penerimaan terhadap dinamika identitas mereka tertutup, maka mereka 
cenderung mencari pemenuhan spiritual dan eksistensial dari sumber-sumber lain yang 
lebih responsif dan akomodatif, meskipun sering kali tidak kredibel secara keilmuan 
maupun teologis. 

Kondisi ini mempertegas pentingnya dakwah partisipatif yang berbasis dialog, bukan 
sekadar sebagai bentuk komunikasi satu arah, melainkan sebagai medium pengembangan 
relasi spiritual yang otentik, emosional, dan reflektif. Pendekatan ini memungkinkan 
terbangunnya ruang aman (safe space) bagi Generasi Z untuk mengekspresikan pertanyaan, 
keresahan, dan pencarian makna hidupnya secara terbuka dan jujur, tanpa takut dinilai atau 
disisihkan. Maka, reformulasi strategi komunikasi dakwah Muhammadiyah menjadi sebuah 
keharusan yang mendesak. Strategi ini tidak hanya mencakup penggunaan bahasa yang 
inklusif dan empatik, tetapi juga penyesuaian bentuk komunikasi melalui media yang 
engaging, seperti konten audiovisual, podcast, animasi dakwah, serta platform interaktif 
seperti TikTok, Instagram, dan YouTube.  

Selain itu, metode dakwah harus dirancang agar dialogis dan partisipatif—mengajak, 
bukan menggurui; merangkul, bukan menghakimi.Lebih jauh, penelitian ini memperluas 
gagasan Khisbiyah dan Baidhawy (2021) mengenai pentingnya interaksi lintas nilai dan 
identitas dalam pendidikan karakter. Dalam konteks digital, ruang virtual telah menjadi 
tempat utama terjadinya pertemuan antar-wacana yang kompleks. Muhammadiyah perlu 
hadir dalam ekosistem ini, tidak hanya sebagai pengisi konten formal, tetapi juga sebagai 
bagian dari budaya digital yang akrab dengan gaya hidup anak muda. Strategi dakwah dan 
pendidikan karakter harus memiliki daya tarik ideologis dan estetis agar mampu bersaing 
dengan arus budaya populer. Hal ini memerlukan keterlibatan tokoh muda 
Muhammadiyah, influencer Muslim, serta konten-konten yang menggabungkan kekuatan 
emosional dan kedalaman intelektual. 

Dari sudut pandang praktis, temuan ini mengusulkan pentingnya pengembangan 
model Youth Participatory Action Research (YPAR) dalam strategi pembinaan karakter 
Muhammadiyah. YPAR memberi ruang bagi generasi muda untuk terlibat secara aktif 
dalam perancangan, pelaksanaan, dan evaluasi program pendidikan karakter, menjadikan 
mereka bukan sekadar objek, tetapi subjek pendidikan nilai. Implikasi teoretisnya, studi ini 
mendorong perluasan pendekatan naratif dalam riset pendidikan karakter untuk 
menangkap dimensi simbolik, emosional, dan sosial dari proses internalisasi nilai. Dengan 
demikian, studi lanjutan disarankan menggunakan pendekatan etnografi digital guna 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 400 of 401 

 

menggali secara lebih komprehensif dinamika nilai dalam komunitas virtual 
Muhammadiyah yang kini menjadi ruang baru formasi identitas religius Generasi Z. 

4. KESIMPULAN  

Hasil penelitian ini mempertegas bahwa upaya revitalisasi peran Muhammadiyah 
sebagai organisasi keagamaan dalam memperkuat karakter Generasi Z sangat ditentukan 
oleh kapasitas institusional untuk menyesuaikan diri dengan dinamika sosial dan kultural 
yang melekat pada generasi digital. Meskipun Muhammadiyah telah memiliki fondasi nilai 
yang kokoh dan konsisten dalam misi dakwahnya, temuan lapangan mengungkapkan 
bahwa masih terdapat tantangan dalam mentransmisikan nilai-nilai tersebut melalui narasi 
keagamaan yang komunikatif, relevan, dan mampu menjangkau dimensi afektif generasi 
muda. Integrasi pendidikan karakter yang berbasis komunitas serta upaya mengaitkan nilai-
nilai Islam dengan realitas digital menunjukkan efektivitas dalam membentuk kesadaran 
etis, spiritualitas kontekstual, dan rasa tanggung jawab sosial. Namun, tantangan masih 
muncul akibat kendala struktural dan pendekatan normatif yang belum sepenuhnya adaptif 
terhadap kebutuhan eksistensial peserta didik masa kini. 

Secara teoritis, penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam perluasan 
pendekatan pendidikan karakter, dengan menekankan urgensi pengembangan model yang 
bersifat naratif dan partisipatif, terutama dalam konteks keagamaan. Temuan ini menambah 
perspektif baru dalam diskursus literatur pendidikan Islam dengan mengusulkan adanya 
rekonseptualisasi strategi dakwah dan pendidikan karakter di lingkungan Muhammadiyah 
yang lebih kontekstual, inklusif, dan dialogis dalam menjawab kompleksitas generasi 
digital. Di sisi praktis, studi ini merekomendasikan pentingnya pembaruan kurikulum 
dakwah digital, pelibatan aktif generasi muda dalam proses perancangan program 
keagamaan, serta inovasi dalam metode penyampaian nilai yang berfokus pada dialog 
reflektif dan pengalaman langsung sebagai medium pembelajaran yang transformatif. 

Dari sudut pandang kebijakan kelembagaan, penelitian ini menyarankan agar institusi 
pendidikan Muhammadiyah menyusun pedoman transformasi pendidikan karakter yang 
secara sistematis mengintegrasikan elemen media digital, pengalaman komunitas, dan 
pelatihan dakwah berbasis kreativitas anak muda. Pedoman tersebut perlu dirancang 
dengan fleksibilitas tinggi agar mampu merespons keragaman profil Generasi Z, tanpa 
mengabaikan nilai-nilai dasar Islam berkemajuan yang menjadi fondasi ideologis 
Muhammadiyah. Untuk memperdalam pemahaman dan memperkuat praktik, penelitian 
lanjutan disarankan menggunakan pendekatan etnografi digital atau studi kasus komparatif 
antar-wilayah untuk mengeksplorasi inovasi terbaik dari berbagai institusi Muhammadiyah 
dalam implementasi pendidikan karakter. Dengan pendekatan tersebut, Muhammadiyah 
memiliki peluang besar untuk terus memainkan peran sentral sebagai agen perubahan yang 
mampu menawarkan model pendidikan karakter yang relevan, berkelanjutan, dan selaras 
dengan tantangan zaman. 

DAFTAR PUSTAKA 

Baidhawy, Z. (2022). Islamic social capital and youth participation in religious organizations. 
Journal of Islamic Studies and Society, 5(1), 56–74. 
https://doi.org/10.24042/jiss.v5i1.10123 

 
Gobang, J., & Fil, S. (2024). Strategi komunikasi dalam upaya penguatan karakter siswa 

Muhammadiyah. Pendidikan dan Masyarakat, 3(1), 34–45. 
https://www.researchgate.net/publication/381023155 



 Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 401 of 401 

 

 
Khisbiyah, Y., & Baidhawy, Z. (2021). Interethnic and interreligious learning model in 

Muhammadiyah. Journal of Humaniora, 33(2), 175–192. 
https://www.researchgate.net/publication/284799364 

 
Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 
 
Pratikno, A. S., & Rozie, F. (2024). Digitalisasi pembelajaran di sekolah dasar. ResearchGate. 

https://www.researchgate.net/publication/ [lengkapi URL jika tersedia] 
 
Riessman, C. K. (2008). Narrative methods for the human sciences. Thousand Oaks, CA: 

SAGE. 
 
Syahrin, A. A., Noviani, F., & Mustika, B. (2024). Peran pesantren dalam penanaman 

moderasi beragama: Tinjauan pustaka sistematis. Jurnal Al-Azhar Indonesia Seri 
Humaniora, 6(1), 44–60. 

 
Zayadi, Z. (2021). Gerakan progresif Muhammadiyah dalam pembaharuan pendidikan 

Islam. Mawaizah: Jurnal Pengembangan Dakwah, 15(1), 20–30. 
https://doi.org/10.24042/mawaizah.v15i1.10329 

 
Zuriah, N., & Taufik, M. (2023). Revolusi mental dalam penguatan pendidikan karakter. 

Sosiohumanika, 16(2), 90–110. https://www.researchgate.net/publication/340816156 


