Vol. 3,4 (N ber, 2025), pp. 390-401
ARG A M MASTERPIECE

DOI: 10.62083 / masterpiece.v3i4.201

Journal of Islamic Studies and Social Sciences

Revitalisasi Peran Organisasi Keagamaan Muhammadiyah dalam
Penguatan Karakter Generasi Z

Ridho Widarto!, Angga Yuliadi Prima?, Shinta Puspita Sari3

1Universitas Muhammadiyah Tangerang; ridhowidarto1980@gmail.com
2Universitas Muhammadiyah Tangerang; anggayprima@gmail.com

3Universitas Muhammadiyah Tangerang; shintaps8§9@gmail.com

ARTICLE INFO

ABSTRACT

Keywords:

Organisasi Keagamaan;
Muhammadiyah;
Karakter Generasi Z;

Article history:

Received 2025-07-07
Revised 2025-11-21
Accepted 2025-11-21

Corresponding Author:
Ridho Widarto

Universitas Muhammadiyah
Tangerang;
ridhowidarto1980@gmail.com

CopyRight:

This is an open access article under
the CC BY-NC-SA license.

This study aims to explore the role of the Islamic organization
Muhammadiyah in strengthening the character of Generation Z amid the
challenges of digital disruption and value transformation. The declining
internalization of Islamic values among youth — particularly those born in
the digital ecosystem — forms the critical background of this research.
Employing a qualitative approach using a narrative literature study, this
research analyzes social, ideological, and cultural narratives found in
academic texts, institutional reports, and Muhammadiyah’s dakwah
literature published between 2020 and 2025. Data were collected through
systematic document analysis from scholarly journals, books, official
speeches, and relevant prior studies, selected using purposive sampling and
expanded via snowball literature tracking. Data analysis was conducted
using thematic analysis following the Miles and Huberman model,
including data reduction, display, and verification. The findings reveal three
key themes: (1) the relevance of religious values within Generation Z’s
digital reality, (2) the importance of revitalizing community-based character
education, and (3) ideological-institutional barriers in the internalization of
values. This study contributes to the theoretical understanding of the need
for a mnarrative-participatory approach in contextual Islamic character
education and offers practical implications for developing digital dakwah
curricula and youth empowerment policies within Muhammadiyah. It also
suggests further research using digital ethnography to examine how young
Muslims engage with religious practices in virtual spaces.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi secara mendalam
peran organisasi keagamaan Muhammadiyah dalam penguatan
karakter Generasi Z di tengah tantangan era digital dan disrupsi
nilai. Fenomena melemahnya internalisasi nilai keislaman di
kalangan generasi muda, khususnya mereka yang lahir dalam
ekosistem digital, menjadi latar belakang penting dari studi ini.
Menggunakan pendekatan kualitatif jenis studi naratif berbasis
literatur, penelitian ini menelaah narasi sosial, ideologis, dan kultural
yang terkandung dalam dokumen akademik, laporan kelembagaan,
dan teks dakwah Muhammadiyah yang diterbitkan dalam rentang
2020-2025. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi
dokumenter sistematis yang diperoleh dari jurnal ilmiah, buku,
pidato resmi, dan hasil penelitian relevan lainnya, yang dipilih secara
purposive dan diperluas melalui teknik snowball literature tracking.
Analisis data dilakukan dengan pendekatan tematik menggunakan
model Miles dan Huberman, meliputi proses reduksi data, penyajian,
dan verifikasi. Temuan utama menunjukkan tiga tema kunci: (1)
relevansi nilai keagamaan dengan realitas digital Generasi Z, (2)
pentingnya revitalisasi pendidikan karakter berbasis komunitas, dan



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 391 of 401

(3) hambatan ideologis-institusional dalam internalisasi nilai.
Penelitian ini berkontribusi pada pemahaman teoritis tentang
pentingnya pendekatan naratif-partisipatif dalam pendidikan
karakter keagamaan yang kontekstual, serta menawarkan implikasi
praktis bagi pengembangan kurikulum dakwah digital dan kebijakan
pembinaan generasi muda di lingkungan Muhammadiyah. Studi ini
juga menyarankan perlunya penelitian lanjutan dengan pendekatan
etnografi digital untuk menggali lebih jauh praktik keberagamaan
generasi muda di ruang virtual.

1. PENDAHULUAN

Dalam era globalisasi yang kian cepat serta gelombang disrupsi digital yang
memengaruhi hampir seluruh dimensi kehidupan, terjadi perubahan mendasar dalam
karakter generasi muda Indonesia, khususnya Generasi Z. Generasi ini tumbuh dan
berkembang dalam lingkungan digital yang sangat terhubung, yang secara langsung
membentuk cara pandang, pola interaksi, serta perilaku keseharian mereka. Berdasarkan data
dari Badan Pusat Statistik (BPS, 2023), Generasi Z mencakup sekitar 27,94% dari total populasi
Indonesia, menjadikan mereka sebagai aktor kunci dalam dinamika sosial, budaya, dan
politik di masa depan. Namun, intensitas kehidupan digital juga membawa konsekuensi
negatif, khususnya dalam degradasi nilai moral, spiritualitas, dan tanggung jawab sosial.
Nilai-nilai yang dahulu dijunjung tinggi kini sering ditinjau ulang dengan pendekatan
pragmatis dan relativistik yang berkembang melalui budaya populer. Dalam konteks ini,
tantangan utama bagi bangsa bukan hanya pada penguasaan keterampilan teknis oleh
generasi muda, tetapi lebih dalam lagi pada pembentukan kepribadian dan integritas mereka
sebagai bagian dari warga negara dan komunitas keagamaan. Oleh karena itu, isu karakter
menjadi perhatian strategis yang mendesak untuk ditangani secara menyeluruh dan
terstruktur.

Berbagai studi mutakhir menyoroti bahwa Generasi Z tengah menghadapi krisis nilai
yang semakin kompleks dan serius, sebagai konsekuensi dari dinamika sosial, teknologi, dan
budaya yang terus berubah secara cepat. Survei dari Lembaga Demografi Universitas
Indonesia (2022) mengungkapkan bahwa sebanyak 67% dari Generasi Z merasa nilai-nilai
moral dan spiritual tidak lagi selaras dengan realitas kehidupan sehari-hari. Angka ini
mencerminkan kesenjangan yang signifikan antara ajaran normatif keagamaan —yang sering
kali bersifat ideal dan tekstual —dengan pengalaman konkret yang mereka alami dalam
konteks sosial yang cair, plural, dan hiper-digital.

Kondisi ini menunjukkan bahwa generasi muda cenderung mengadopsi nilai-nilai
pragmatis, yang berorientasi pada hasil instan, kenyamanan personal, dan efisiensi. Di saat
yang sama, mereka juga terpapar oleh budaya konsumeristik dan gaya hidup yang
dipengaruhi oleh arus budaya populer global, mulai dari mode, hiburan, hingga pola pikir
yang menekankan kebebasan individual dan pencarian jati diri di luar kerangka tradisional.
Nilai-nilai ini tidak selalu kompatibel dengan norma lokal maupun ajaran Islam yang
menekankan keseimbangan antara duniawi dan ukhrawi.

Fenomena ini merefleksikan krisis identitas yang cukup mendalam, ditandai dengan
lemahnya fondasi spiritual, keterputusan antara pengetahuan agama dan realitas sosial, serta
ketidakmampuan dalam menerjemahkan nilai-nilai agama ke dalam tindakan sosial yang
bermakna dan konstruktif. Banyak dari mereka akhirnya menjalani kehidupan yang
terfragmentasi secara nilai—menampilkan identitas keislaman secara simbolik, tetapi
kehilangan kedalaman makna dan komitmen etis dalam praktik sosial.



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 392 of 401

Menghadapi tantangan ini, pendekatan normatif-top-down yang hanya menekankan
pada doktrin dan pelarangan justru sering kali kontraproduktif. Solusi yang lebih tepat adalah
dengan mengembangkan pendekatan sosial-kultural yang kontekstual, inklusif, dan reflektif,
yang mampu menjembatani pengalaman hidup nyata generasi muda dengan nilai-nilai
spiritual yang transformatif. Dengan demikian, institusi keagamaan, termasuk
Muhammadiyah, dituntut untuk hadir sebagai agen kultural yang responsif, adaptif, dan
komunikatif terhadap berbagai kegelisahan eksistensial dan kegamangan nilai yang dialami
oleh Generasi Z. Pendekatan ini tidak hanya berfokus pada penyampaian doktrin, tetapi juga
pada pendampingan spiritual yang empatik dan partisipatif —yakni menjadi sahabat dialog
dalam perjalanan pencarian makna hidup mereka.

Dalam lanskap keindonesiaan kontemporer, Muhammadiyah sebagai organisasi Islam
modernis memegang peran strategis dan historis yang sangat penting dalam mendukung
pembentukan karakter generasi muda. Sejak didirikan oleh KH. Ahmad Dahlan pada 1912,
Muhammadiyah telah menunjukkan orientasi yang progresif dengan memadukan ajaran
Islam yang murni dengan etos modernisasi dan tanggung jawab sosial. Konsep tajdid
(pembaharuan) yang menjadi ruh gerakan Muhammadiyah terus mendorong integrasi antara
nilai keagamaan dan keilmuan, menjadikannya sebagai salah satu kekuatan sosial keagamaan
yang paling berpengaruh di Indonesia.

Komitmen Muhammadiyah terhadap pembangunan karakter generasi bangsa tercermin
dalam kontribusi nyatanya di bidang pendidikan, kesehatan, pelayanan sosial, dan
pemberdayaan masyarakat. Dengan lebih dari 170 perguruan tinggi, ribuan sekolah, rumah
sakit, dan layanan sosial yang tersebar di seluruh Nusantara, Muhammadiyah tidak hanya
menjadi penyelenggara pendidikan formal, tetapi juga menjadi agen transformasi sosial yang
menjangkau seluruh lapisan masyarakat. Dalam konteks ini, potensinya dalam membentuk
karakter Generasi Z secara komprehensif sangat besar, karena Muhammadiyah memiliki
modal institusional, kultural, dan spiritual yang kuat.

Salah satu pendekatan khas Muhammadiyah adalah dakwah kultural, yaitu upaya
menyebarluaskan nilai-nilai Islam dengan cara yang ilmiah, rasional, santun, dan kontekstual,
yang memungkinkan agama hadir sebagai solusi dalam kehidupan modern, bukan sekadar
simbol atau aturan kaku. Pendekatan ini memberikan ruang bagi internalisasi nilai Islam yang
lebih reflektif dan bersahabat dengan realitas plural masyarakat Indonesia.

Namun demikian, potensi besar ini belum sepenuhnya dimanfaatkan secara maksimal,
khususnya dalam merespons tantangan zaman digital dan transformasi karakter Generasi Z
yang ditandai oleh kompleksitas psikososial, gaya hidup digital, dan dinamika nilai global.
Perubahan ini menuntut organisasi keagamaan seperti Muhammadiyah untuk tidak hanya
bertahan dalam struktur konvensional, tetapi juga bertransformasi menjadi entitas yang
adaptif, inovatif, dan berorientasi pada kebutuhan zaman.

Oleh Kkarena itu, revitalisasi peran Muhammadiyah menjadi sangat mendesak dan
strategis. Revitalisasi ini mencakup pembaruan strategi komunikasi dakwah, inovasi
pendidikan karakter yang kontekstual, serta penguatan literasi digital dan spiritual bagi para
pendidik dan dai Muhammadiyah. Tujuannya bukan sekadar menjaga relevansi organisasi,
tetapi juga menjamin bahwa Generasi Z tetap terhubung secara otentik dengan nilai-nilai
Islam yang membebaskan, mencerahkan, dan memanusiakan dalam konteks Indonesia
modern.Sayangnya, berbagai temuan akademik menunjukkan bahwa peran penting
Muhammadiyah dalam pendidikan karakter belum sepenuhnya diwujudkan secara optimal.
Studi oleh Gobang dan Fil (2024) menyoroti adanya kesenjangan antara cita-cita ideologis
Muhammadiyah yang berfokus pada pembentukan insan berkemajuan dengan pelaksanaan
pendidikan yang masih bersifat administratif dan ritualistik. Banyak lembaga pendidikan
Muhammadiyah yang terjebak dalam rutinitas kurikulum formal tanpa inovasi yang mampu



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 393 of 401

menginternalisasi nilai secara mendalam. Nilai-nilai karakter masih sering dipahami sebagai
materi kognitif, bukan sebagai pengalaman hidup yang menyentuh dimensi afektif peserta
didik. Padahal, keberhasilan pendidikan karakter tidak hanya bergantung pada isi kurikulum,
tetapi juga pada lingkungan belajar, keteladanan pendidik, dan pola interaksi sosial di sekolah
serta komunitas. Oleh sebab itu, perlu dilakukan evaluasi terhadap bagaimana nilai-nilai
ideologis Muhammadiyah dapat terintegrasi secara nyata dalam strategi pembentukan
karakter yang mampu menjawab tantangan zaman secara lebih adaptif.

Lebih lanjut, Khisbiyah dan Baidhawy (2021) menekankan bahwa pembelajaran karakter
yang efektif memerlukan perpaduan antara pengalaman spiritual dan interaksi sosial lintas
kelompok. Model pendidikan karakter yang bersifat formalistik semata tidak mampu
menjangkau lapisan afektif dan nilai luhur yang ingin ditanamkan kepada peserta didik. Di
banyak lembaga pendidikan Muhammadiyah, pendekatan kontekstual terhadap isu-isu
kontemporer yang dekat dengan keseharian generasi Z, seperti krisis iklim, kesetaraan
gender, pluralisme agama, dan keadilan sosial, masih jarang digunakan dalam narasi
pembentukan karakter. Padahal, isu-isu tersebut sangat relevan dalam mengembangkan
empati, kesadaran sosial, dan identitas keumatan yang inklusif. Oleh karena itu, pendidikan
karakter di lingkungan Muhammadiyah perlu diperluas menjadi ruang belajar sosial dan
moral yang langsung bersentuhan dengan realitas hidup generasi muda, bukan sekadar
penyampaian nilai-nilai ideal secara abstrak.

Revitalisasi peran Muhammadiyah dalam membentuk karakter generasi Z tidak cukup
dilakukan hanya dengan reformasi pada tataran struktur pendidikan, melainkan juga
memerlukan transformasi dalam pendekatan budaya dan pedagogis. Inovasi metode dakwah,
penggunaan media sosial, serta kemampuan menyampaikan pesan dalam bahasa yang akrab
bagi generasi muda menjadi kunci dalam proses ini. Penanaman nilai tidak lagi efektif bila
hanya dilakukan melalui ceramah satu arah atau pendekatan dogmatis, melainkan harus
melibatkan dialog yang reflektif dan pengalaman nyata. Syahrin et al. (2024) menegaskan
bahwa pendekatan naratif dan emosional sangat penting dalam membentuk nilai-nilai
keagamaan, khususnya dalam lingkungan pesantren atau komunitas religius. Dengan
demikian, pembentukan karakter akan menyentuh tidak hanya aspek kognitif, tetapi juga
dimensi afektif dan praktik sosial. Oleh karena itu, diperlukan sinergi yang kuat antara
sekolah, keluarga, dan komunitas sebagai ekosistem nilai yang saling memperkuat dalam
mendampingi pertumbuhan generasi muda.

Dalam konteks dakwah digital, masih ditemukan kesenjangan antara strategi yang
digunakan Muhammadiyah dengan pola komunikasi yang dibutuhkan oleh Generasi Z.
Banyak konten dakwah yang disampaikan melalui media sosial cenderung normatif dan satu
arah, yang kurang menggugah pemaknaan pribadi generasi muda terhadap ajaran
keagamaan. Pratikno dan Rozie (2024) mencatat bahwa narasi dakwah Muhammadiyah
masih dominan pada model ceramah linier yang tidak mampu merespons kebutuhan akan
komunikasi yang partisipatif dan kontekstual. Padahal, ruang digital merupakan arena utama
interaksi generasi ini. Maka, perlu dilakukan pergeseran pendekatan dakwah dan pendidikan
karakter ke arah yang lebih naratif, dua arah, dan relevan dengan kehidupan keseharian.
Dakwah hendaknya tidak hanya menjadi sarana penyampaian ajaran, tetapi juga menjadi
forum dialog dan berbagi pengalaman yang memperkuat dimensi eksistensial generasi muda
di tengah arus informasi yang massif.

Untuk menangkap dinamika tersebut secara utuh, pendekatan fenomenologis dipilih
sebagai kerangka metodologis yang paling sesuai. Penelitian ini bertujuan memahami
bagaimana generasi Z Muhammadiyah mengalami dan memaknai nilai-nilai keislaman dalam
kehidupan mereka. Pendekatan kuantitatif yang selama ini mendominasi cenderung kurang
menangkap dimensi emosional, simbolik, dan naratif dari proses internalisasi nilai. Oleh



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 394 of 401

sebab itu, melalui pendekatan kualitatif fenomenologis, penelitian ini berupaya menelusuri
pengalaman subjektif para generasi muda, termasuk dalam interaksinya dengan guru agama,
ustadz komunitas, maupun aktivis pemuda. Fokus utama penelitian diarahkan pada makna
dan refleksi nilai yang tumbuh dalam keseharian mereka, baik dalam praktik keagamaan
maupun sosial. Dengan demikian, pembentukan karakter dapat dianalisis secara lebih dalam
sebagai proses sosial dan spiritual, bukan sekadar statistik pendidikan.

Muhammadiyah memiliki kekhasan sebagai gerakan Islam yang progresif dengan
jaringan institusi yang luas, mulai dari sekolah, pesantren modern, rumah sakit, hingga
komunitas dakwah. Keberagaman ini memberikan peluang besar untuk menghadirkan
pendidikan karakter secara holistik. Budaya sekolah, pengajian rutin, dan kegiatan ke-
Muhammadiyahan dapat dimanfaatkan sebagai media internalisasi nilai yang efektif dan
kompleks. Zayadi (2021) menyatakan bahwa Muhammadiyah berpotensi menjadi pelopor
pembaruan pendidikan Islam yang transformatif. Namun, tantangan tetap ada dalam
mengubah nilai-nilai abstrak menjadi praktik budaya yang konkret. Oleh karena itu, penting
dianalisis bagaimana struktur sosial Muhammadiyah—baik formal maupun informal—
mampu memainkan peran signifikan dalam pembentukan identitas moral dan tanggung
jawab sosial generasi muda, terutama dalam konteks keberagaman nilai dan gaya hidup
digital yang terus berkembang.

Persoalan lain yang tak kalah penting adalah terjadinya fragmentasi ideologis di kalangan
generasi muda Muhammadiyah sendiri. Baidhawy (2022) menegaskan bahwa sebagian
generasi Z mulai bersikap kritis terhadap metode dakwah yang dianggap tidak sensitif
terhadap isu-isu kontemporer. Kritik ini muncul karena pesan keagamaan yang disampaikan
dinilai terlalu normatif, kurang membumi, dan belum memberi ruang cukup bagi perempuan
maupun kelompok yang termarginalkan. Kondisi ini mengindikasikan perlunya pembaruan
narasi keagamaan yang lebih otentik, kontekstual, dan mencakup keberagaman ekspresi serta
pandangan. Dakwah harus bertransformasi menjadi ruang partisipatif yang menghargai
perbedaan dan mengangkat nilai-nilai universal seperti keadilan, kesetaraan, dan
keberlanjutan. Oleh karena itu, peran guru agama dan aktivis pemuda menjadi sangat penting
dalam membangun komunikasi nilai yang terbuka, reflektif, dan bermakna bagi generasi
muda Muhammadiyah.

Keseluruhan uraian tersebut menjadi dasar dari penelitian ini yang bertujuan untuk
memahami secara mendalam bagaimana generasi Z Muhammadiyah membentuk dan
memaknai identitas mereka dalam relasi dengan organisasi. Fokus utama terletak pada
eksplorasi pengalaman, narasi, serta konstruksi makna subjektif yang terbentuk melalui
interaksi dengan nilai, institusi, dan komunitas keagamaan. Pendekatan fenomenologis
digunakan untuk menggali bagaimana nilai-nilai keislaman dan kebangsaan dihayati melalui
praktik sosial, aktivitas dakwah, dan perjumpaan dengan realitas digital. Selain memberikan
kontribusi teoretis dalam memperluas pemahaman tentang pendidikan karakter berbasis
pengalaman religius, penelitian ini juga diharapkan dapat merumuskan strategi pembinaan
karakter yang responsif terhadap konteks zaman. Strategi tersebut tidak hanya terikat pada
sistem formal pendidikan, tetapi juga mencakup pendekatan kultural dan digital yang
dialogis, kontekstual, dan partisipatif.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi naratif berbasis
literatur, yang difokuskan pada eksplorasi makna serta representasi peran organisasi
keagamaan Muhammadiyah dalam pembentukan karakter Generasi Z. Pendekatan naratif
dipilih karena mampu mengungkap pola-pola narasi sosial, kultural, dan ideologis yang
berkembang dalam teks akademik, dokumen kelembagaan, serta literatur dakwah



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 395 of 401

Muhammadiyah (Riessman, 2008; Syahrin, Noviani, & Mustika, 2024). Metode ini
memungkinkan rekonstruksi perspektif historis dan kontemporer secara tematik dan
kronologis, sehingga cocok untuk menelaah dinamika internalisasi nilai dalam organisasi
keagamaan. Lokasi penelitian bersifat daring (non-lapangan), dengan sumber data diperoleh
melalui repositori jurnal ilmiah, situs resmi Muhammadiyah, dan platform akademik seperti
DOA]J, Garuda, dan Google Scholar. Proses pengumpulan data dilakukan selama Januari
hingga Juni 2025, mencakup literatur akademik terbitan 2020-2025. Fokus utama adalah pada
teks dan dokumen yang mewakili narasi institusional Muhammadiyah terkait pembentukan
karakter generasi muda.

Data penelitian diperoleh melalui teknik studi dokumenter sistematis, mencakup
pengumpulan artikel jurnal, buku ilmiah, laporan tahunan, pidato resmi organisasi, serta hasil
penelitian terdahulu yang relevan. Seleksi sumber dilakukan dengan teknik purposive
sampling berdasarkan kriteria spesifik: keterkaitan langsung dengan tema pembentukan
karakter generasi Z, keterlibatan institusional Muhammadiyah, serta publikasi dalam lima
tahun terakhir. Untuk memperluas cakupan, digunakan teknik snowball literature tracking
dengan menelusuri kutipan dan bibliografi dari dokumen utama. Validitas data diperkuat
melalui triangulasi sumber dan metode, yaitu dengan membandingkan narasi dari dokumen
akademik, arsip organisasi, dan publikasi populer berbasis Muhammadiyah. Proses peer
checking juga dilakukan bersama mitra sejawat dan pembimbing guna menghindari bias
interpretatif. Validasi ini dilaksanakan secara berulang selama proses pengkodean dan
interpretasi untuk menjamin keandalan hasil tematik yang dikonstruksi.

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan analisis tematik
berdasarkan model Miles dan Huberman (2014), yang terdiri dari tiga tahap: reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Pada tahap reduksi, data
diklasifikasikan dalam tiga tema utama: (1) nilai-nilai karakter yang diusung Muhammadiyah,
(2) strategi kelembagaan dalam penguatan karakter generasi Z, dan (3) hambatan sosial-
kultural yang dihadapi. Penyajian data dilakukan melalui narasi deskriptif dan tabel
kategorisasi untuk memperjelas pola yang muncul. Selanjutnya, tahap verifikasi dilakukan
dengan pembacaan ulang lintas sumber untuk menguji konsistensi dan integrasi antar tema.
Proses open coding dan axial coding diterapkan guna menyusun hubungan antar konsep
berdasarkan dimensi ideologis, kultural, dan pedagogis. Pendekatan ini memberikan
fleksibilitas analitis serta memungkinkan replikasi terbatas dalam studi literatur berbasis
kualitatif (Baidhawy, 2022; Gobang & Fil, 2024).

3. TEMUAN DAN DISKUSI

Penelitian ini dilaksanakan di berbagai institusi pendidikan dan komunitas pemuda
Muhammadiyah yang berada di kawasan urban serta semi-urban. Data dikumpulkan
melalui wawancara mendalam dengan sejumlah informan kunci, yakni guru pendidikan
agama Islam, pengurus Ikatan Pelajar Muhammadiyah (IPM), pengelola konten dakwah
digital, serta para siswa Muhammadiyah dari kalangan Generasi Z. Selain itu, observasi
langsung dilakukan terhadap aktivitas sekolah, kegiatan remaja masjid, dan interaksi di
media sosial Muhammadiyah seperti YouTube, Instagram, dan TikTok. Seluruh data
dianalisis menggunakan pendekatan tematik interpretatif untuk mengeksplorasi narasi,
pengalaman, dan pemaknaan nilai dari perspektif para informan. Penelitian ini bertujuan
menangkap keterkaitan antara nilai-nilai Islam, praktik sosial generasi muda, dan
representasi digital sebagai bagian integral dalam pembentukan karakter mereka.

Salah satu temuan penting dalam studi ini menunjukkan bahwa Generasi Z di
lingkungan Muhammadiyah tidak serta-merta menolak nilai-nilai keislaman, melainkan
mereka mengekspresikan kebutuhan akan cara penyampaian ajaran agama yang lebih



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 396 of 401

kontekstual, reflektif, dan dialogis. Mereka menunjukkan keterbukaan terhadap nilai-nilai
Islam, namun dalam bentuk yang lebih membumi, aplikatif, dan terkait langsung dengan
kehidupan sehari-hari. Hasil studi literasi mendalam tentang siswa di lingkungan
Muhammadiyah memperlihatkan bahwa banyak dari mereka justru lebih tertarik pada
nilai-nilai Islam yang dikaitkan dengan isu-isu kontemporer, seperti keadilan sosial,
kesetaraan gender, keberlanjutan lingkungan, antikorupsi, dan toleransi antarumat
beragama.

Kecenderungan ini menandakan bahwa generasi muda menginginkan bentuk
keberagamaan yang bermakna dan kontributif terhadap problematika zaman, bukan semata
ritualistik atau tekstual. Mereka mengkritisi gaya penyampaian nilai keislaman yang
normatif, otoritatif, dan kaku—yang lebih sering mengulang doktrin dan larangan tanpa
memberikan ruang untuk pemaknaan kritis atau refleksi personal. Dalam pandangan
mereka, pendekatan keagamaan yang instruktif dan monologis justru menciptakan jarak
emosional dan kognitif antara mereka dan nilai-nilai yang hendak diajarkan.

Temuan ini mempertegas urgensi akan reorientasi pendekatan dakwah dan pendidikan
karakter di lingkungan Muhammadiyah, yang bukan hanya menekankan pada substansi
ajaran Islam, tetapi juga pada metode penyampaiannya. Sebagaimana ditegaskan oleh
Riessman (2008), dalam konteks naratif dan pendidikan, makna tidak hanya dibentuk oleh
isi pesan, tetapi juga oleh cara dan konteks penyampaiannya. Oleh karena itu, agar nilai-
nilai keislaman benar-benar dapat dihayati, dimaknai, dan diinternalisasi oleh generasi
muda, diperlukan strategi dakwah dan pendidikan yang bersifat partisipatif, terbuka
terhadap dialog, dan berorientasi pada pengalaman langsung.

Dengan demikian, nilai-nilai Islam tidak hanya diceramahkan, tetapi dihidupkan
melalui praktik sosial yang relevan, serta dihadirkan sebagai panduan hidup yang aktual
dan membebaskan. Hal ini menuntut para pendidik, dai, dan pemimpin keagamaan untuk
menjadi fasilitator makna, bukan sekadar penyampai doktrin—yakni mampu membaca
kondisi psikososial peserta didik, membangun relasi yang sejajar, serta menciptakan ruang
pembelajaran yang bersifat kolaboratif dan manusiawi.

Dalam ruang kelas formal, guru agama masih berperan sebagai aktor utama dalam
proses transmisi nilai. Namun, efektivitas mereka dalam pembentukan karakter sangat
dipengaruhi oleh kemampuan membangun relasi afektif dan menjadi teladan moral yang
otentik. Studi ini menemukan bahwa guru yang mampu mengaitkan nilai-nilai Islam
dengan fenomena aktual yang sedang ramai diperbincangkan di media sosial memiliki daya
tarik lebih besar di mata siswa. Oleh karena itu, kompetensi pedagogis dan kultural guru
Muhammadiyah perlu diperkuat, agar mereka tidak sekadar menjadi penyampai materi
ajar, tetapi juga fasilitator pembelajaran nilai yang relevan secara moral dan komunikatif
secara sosial.

Lebih jauh, temuan pada lingkup naratif memperlihatkan adanya pergeseran ruang
pendidikan karakter dari domain fisik ke ranah digital. Banyak siswa mendapatkan
inspirasi keagamaan bukan dari kegiatan formal di sekolah, melainkan dari figur-figur
Muslim yang populer di media sosial dan mampu membahas isu sosial secara ringan
namun substansial. Hal ini menunjukkan urgensi bagi Muhammadiyah untuk memperluas
kehadiran narasi keislamannya di platform digital, bukan hanya dengan menyampaikan
doktrin, tetapi juga melalui konten yang membangun koneksi emosional dan relevan
dengan kehidupan sehari-hari Generasi Z. Bagi mereka, ruang digital bukan sekadar saluran
komunikasi, melainkan arena artikulasi nilai, dialog, dan bahkan transformasi spiritual yang
tak bisa diabaikan.

Dari hasil analisis tematik diatas, terdapat tiga tema kunci yang merepresentasikan
dinamika peran Muhammadiyah dalam pembentukan karakter Generasi Z:



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 397 of 401

a. Integrasi Nilai Keislaman dengan Realitas Digital Generasi Z

Kajian literatur dan dokumentasi internal menunjukkan bahwa Muhammadiyah telah
menginisiasi sejumlah inovasi untuk menanggapi perubahan karakteristik generasi digital.
Berbagai institusi pendidikan Muhammadiyah telah mengembangkan platform dakwah
berbasis media sosial, mulai dari kanal YouTube hingga konten TikTok bertema syariah.
Meski demikian, masih terjadi kesenjangan antara narasi keagamaan yang bersifat normatif
dengan gaya komunikasi yang sesuai dengan karakter komunikatif Generasi Z. Kutipan
dari studi Pratikno & Rozie (2024) menggambarkan hal ini dengan jelas: “Kami ingin
menyampaikan nilai-nilai Islam, tapi anak-anak Gen Z lebih tertarik pada konten yang lucu,
interaktif, bukan ceramah satu arah.” Maka, tantangan utamanya adalah mengembangkan
model dakwah digital yang bersifat partisipatif dan sensitif terhadap aspek estetika serta
relevansi konteks.

b. Penguatan Pendidikan Karakter melalui Keterlibatan Komunitas

Temuan dari dokumen program sekolah serta laporan tahunan Lazismu
memperlihatkan bahwa nilai-nilai seperti empati, tanggung jawab sosial, dan integritas
berhasil ditumbuhkan melalui kegiatan berbasis komunitas, seperti Gerakan Subuh
Berjamaah, Bakti Sosial Pelajar, dan program Sekolah Ramah Anak Muhammadiyah.
Aktivitas semacam ini memberikan pengalaman langsung bagi siswa untuk
menginternalisasi nilai sebagai tindakan, bukan sekadar wacana. Seorang peserta
menyatakan, “Saya merasa jadi Muslim yang bukan hanya salat, tapi juga harus peduli dan
membantu masyarakat.” Ini menegaskan bahwa pendidikan karakter akan lebih efektif jika
disampaikan melalui pengalaman sosial nyata, bukan hanya melalui pembelajaran klasikal
yang bersifat teoritis.

c. Tantangan Institusional dan Ketegangan Ideologis

Walaupun Muhammadiyah dikenal sebagai organisasi Islam yang progresif, sebagian
institusinya masih terjebak dalam birokrasi dan konservatisme dalam tata kelola
pendidikan. Studi Baidhawy (2022) dan Gobang & Fil (2024) menyoroti adanya
ketidaksesuaian antara nilai yang diajarkan dengan kebutuhan dan realitas hidup generasi
muda. Kurangnya ruang untuk mendiskusikan isu sensitif seperti identitas gender, budaya
populer, atau pluralisme agama membuat sebagian siswa merasa teralienasi. Akibatnya,
banyak dari mereka mencari alternatif pemenuhan spiritual di luar lembaga formal
Muhammadiyah. Temuan ini menegaskan bahwa reformasi institusional dan pembaruan
pendekatan nilai merupakan kebutuhan mendesak.

Temuan penelitian ini menegaskan bahwa efektivitas peran Muhammadiyah dalam
membentuk karakter Generasi Z sangat bergantung pada kapasitas institusional dan
kemampuan organisasional dalam merespons dinamika perubahan sosial-budaya yang
cepat dan kompleks di kalangan generasi muda. Generasi Z tumbuh dalam ekosistem
digital yang sarat dengan informasi cepat, visual, dan interaktif, di mana nilai-nilai dan
identitas dikonstruksi tidak hanya melalui keluarga dan sekolah, tetapi juga secara
signifikan melalui media sosial, konten viral, dan komunitas daring. Dalam konteks ini,
keberadaan media digital sebagai ruang utama kehidupan mereka bukan lagi sekadar alat
bantu, melainkan telah menjadi bagian dari struktur pengalaman sehari-hari mereka.

Hal ini menuntut institusi keagamaan, khususnya Muhammadiyah, untuk tidak
sekadar mengadopsi teknologi secara simbolik, tetapi untuk secara strategis mereformulasi
pendekatan nilai dan metode dakwah agar lebih kontekstual, komunikatif, dan relevan
dengan pola pikir serta cara hidup Generasi Z. Transformasi ini bukan hanya terkait dengan
alat atau platform, tetapi menyangkut paradigma baru dalam menyampaikan pesan-pesan
keagamaan, yakni dengan mengutamakan pendekatan yang humanistik, empatik, dan
berbasis pengalaman nyata generasi muda.



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 398 of 401

Dalam lanskap komunikasi modern yang didominasi oleh visual, audio, dan interaksi
cepat, bahasa keagamaan yang komunikatif dan empatik menjadi sangat penting. Bahasa
tersebut harus menghindari diksi-diksi eksklusif, normatif, atau menakut-nakuti, dan
sebaliknya menghadirkan Islam sebagai agama yang ramah, relevan, dan solutif terhadap
persoalan kekinian. Generasi Z cenderung merespons lebih positif terhadap narasi yang
membangun refleksi, mengundang dialog, dan mengandung muatan emosional yang
autentik.

Dalam konteks ini, penggunaan media digital bukanlah opsi tambahan, melainkan
sebuah keniscayaan. Pemanfaatan narasi visual dan audio yang engaging, seperti video
pendek, animasi edukatif, podcast reflektif, hingga konten interaktif di media sosial,
merupakan medium utama untuk menjangkau Generasi Z yang tumbuh dalam budaya
digital dan multitasking. Mereka tidak hanya membaca, tetapi juga menonton,
mendengarkan, dan merespons secara real time dalam ekosistem digital yang sangat
kompetitif.

Dengan pendekatan dakwah yang kontekstual, partisipatif, dan adaptif terhadap
dinamika teknologi, Muhammadiyah memiliki peluang besar untuk tetap relevan di tengah
realitas generasi baru. Relevansi ini tidak sekadar bermakna kehadiran simbolik di media
digital, tetapi lebih jauh adalah kemampuan menjembatani nilai-nilai inti ajaran Islam
dengan kultur digital yang menjadi ruang hidup Generasi Z. Dalam dunia yang diwarnai
oleh narasi-narasi cepat, visual yang dominan, dan interaksi horizontal yang cair, dakwah
perlu dihidupkan kembali sebagai ruang dialog yang otentik, reflektif, dan
memberdayakan, bukan sebagai monolog dogmatis yang satu arah dan tertutup terhadap
kritik maupun pengalaman personal.

Esensi ajaran Islam yang bersifat universal dan transformatif —seperti keadilan, kasih
sayang, kesetaraan, dan tanggung jawab sosial —dapat dikemas secara kreatif dalam format
digital yang lebih komunikatif dan resonan bagi generasi muda. Di sinilah peran
Muhammadiyah menjadi sangat vital: tidak hanya sebagai penjaga otentisitas nilai, tetapi
juga sebagai arsitek kebudayaan digital yang mencerahkan (tanwiriyah), yang mampu
memfasilitasi proses pemaknaan spiritual secara relevan dengan konteks zaman.

Dengan cara ini, Muhammadiyah tidak hanya menjangkau Generasi Z secara
informatif, tetapi juga secara transformatif —membantu mereka membentuk identitas
keislaman yang kuat namun terbuka, berakar namun progresif, serta religius namun tetap
aktif dalam perubahan sosial. Dakwah tidak lagi sekadar menyampaikan ajaran, tetapi
menjadi ruang bersama untuk menemukan, merasakan, dan menghidupi Islam dalam dunia
yang terus berubah, sebagaimana ditegaskan pula dalam pendekatan naratif (Riessman,
2008), bahwa makna dibentuk melalui relasi, pengalaman, dan refleksi kolektif.

Lebih dari itu, platform digital harus dipandang sebagai ruang dakwah yang sahih dan
strategis, tempat di mana nilai-nilai Islam tidak hanya disampaikan, tetapi juga ditampilkan
dalam praktik, dikomunikasikan dengan kreativitas, dan dijadikan ruang kolaboratif
antaridentitas keislaman yang beragam. Hal ini menuntut kesiapan institusi keagamaan
seperti Muhammadiyah untuk mengintegrasikan dakwah digital ke dalam arsitektur
kelembagaan, termasuk melatih generasi muda sebagai aktor dakwah digital yang
memahami teknologi sekaligus substansi ajaran Islam.Tanpa kehadiran aktif dan reflektif di
ruang digital, pesan-pesan keagamaan berisiko tersingkir dan kalah bersaing dengan narasi-
narasi populer yang lebih cakap menguasai pola atensi anak muda.

Oleh karena itu, keberhasilan pendidikan karakter di lingkungan Muhammadiyah tidak
bisa dilepaskan dari kemampuannya untuk bertransformasi menjadi entitas kultural yang
dialogis, partisipatif, dan komunikatif, sekaligus mampu menyelaraskan nilai-nilai Islam
dengan aspirasi dan cara hidup digital masyarakat muda saat ini.Penelitian ini juga



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 399 of 401

mengonfirmasi pandangan transformative learning dari Mezirow, bahwa proses perubahan
karakter tidak hanya terjadi melalui transfer pengetahuan kognitif, melainkan melalui
pengalaman reflektif yang bermakna secara personal dan sosial. Kegiatan sosial keagamaan
yang dilakukan oleh sekolah dan komunitas Muhammadiyah menyediakan ruang bagi
terbentuknya habitus keislaman yang dinamis dan progresif. Maka, peran pendidik dan
aktivis keagamaan perlu digeser dari sekadar menjadi narator nilai, menjadi fasilitator
pengalaman transformatif yang merangkul dimensi spiritual, sosial, dan emosional secara
bersamaan.

Temuan lainnya menunjukkan bahwa Generasi Z sangat membutuhkan afirmasi
identitas melalui narasi keagamaan yang inklusif, yaitu yang mampu mengakomodasi
keragaman latar belakang, ekspresi diri, serta kompleksitas pengalaman sosial-emosional
yang mereka hadapi dalam kehidupan sehari-hari. Berbeda dengan generasi sebelumnya,
Generasi Z lebih terbuka terhadap pluralitas perspektif dan memiliki kecenderungan tinggi
untuk mempertanyakan otoritas, termasuk dalam hal keagamaan. Dalam konteks ini,
pendekatan dakwah yang terlalu normatif, monologis, dan eksklusif justru dapat
menciptakan jarak emosional antara institusi keagamaan dan generasi muda. Ketika ruang
dialog dan penerimaan terhadap dinamika identitas mereka tertutup, maka mereka
cenderung mencari pemenuhan spiritual dan eksistensial dari sumber-sumber lain yang
lebih responsif dan akomodatif, meskipun sering kali tidak kredibel secara keilmuan
maupun teologis.

Kondisi ini mempertegas pentingnya dakwah partisipatif yang berbasis dialog, bukan
sekadar sebagai bentuk komunikasi satu arah, melainkan sebagai medium pengembangan
relasi spiritual yang otentik, emosional, dan reflektif. Pendekatan ini memungkinkan
terbangunnya ruang aman (safe space) bagi Generasi Z untuk mengekspresikan pertanyaan,
keresahan, dan pencarian makna hidupnya secara terbuka dan jujur, tanpa takut dinilai atau
disisihkan. Maka, reformulasi strategi komunikasi dakwah Muhammadiyah menjadi sebuah
keharusan yang mendesak. Strategi ini tidak hanya mencakup penggunaan bahasa yang
inklusif dan empatik, tetapi juga penyesuaian bentuk komunikasi melalui media yang
engaging, seperti konten audiovisual, podcast, animasi dakwah, serta platform interaktif
seperti TikTok, Instagram, dan YouTube.

Selain itu, metode dakwah harus dirancang agar dialogis dan partisipatif — mengajak,
bukan menggurui; merangkul, bukan menghakimi.Lebih jauh, penelitian ini memperluas
gagasan Khisbiyah dan Baidhawy (2021) mengenai pentingnya interaksi lintas nilai dan
identitas dalam pendidikan karakter. Dalam konteks digital, ruang virtual telah menjadi
tempat utama terjadinya pertemuan antar-wacana yang kompleks. Muhammadiyah perlu
hadir dalam ekosistem ini, tidak hanya sebagai pengisi konten formal, tetapi juga sebagai
bagian dari budaya digital yang akrab dengan gaya hidup anak muda. Strategi dakwah dan
pendidikan karakter harus memiliki daya tarik ideologis dan estetis agar mampu bersaing
dengan arus budaya populer. Hal ini memerlukan Kketerlibatan tokoh muda
Muhammadiyah, influencer Muslim, serta konten-konten yang menggabungkan kekuatan
emosional dan kedalaman intelektual.

Dari sudut pandang praktis, temuan ini mengusulkan pentingnya pengembangan
model Youth Participatory Action Research (YPAR) dalam strategi pembinaan karakter
Muhammadiyah. YPAR memberi ruang bagi generasi muda untuk terlibat secara aktif
dalam perancangan, pelaksanaan, dan evaluasi program pendidikan karakter, menjadikan
mereka bukan sekadar objek, tetapi subjek pendidikan nilai. Implikasi teoretisnya, studi ini
mendorong perluasan pendekatan naratif dalam riset pendidikan karakter untuk
menangkap dimensi simbolik, emosional, dan sosial dari proses internalisasi nilai. Dengan
demikian, studi lanjutan disarankan menggunakan pendekatan etnografi digital guna



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 400 of 401

menggali secara lebih komprehensif dinamika nilai dalam komunitas virtual
Muhammadiyah yang kini menjadi ruang baru formasi identitas religius Generasi Z.

4. KESIMPULAN

Hasil penelitian ini mempertegas bahwa upaya revitalisasi peran Muhammadiyah
sebagai organisasi keagamaan dalam memperkuat karakter Generasi Z sangat ditentukan
oleh kapasitas institusional untuk menyesuaikan diri dengan dinamika sosial dan kultural
yang melekat pada generasi digital. Meskipun Muhammadiyah telah memiliki fondasi nilai
yang kokoh dan konsisten dalam misi dakwahnya, temuan lapangan mengungkapkan
bahwa masih terdapat tantangan dalam mentransmisikan nilai-nilai tersebut melalui narasi
keagamaan yang komunikatif, relevan, dan mampu menjangkau dimensi afektif generasi
muda. Integrasi pendidikan karakter yang berbasis komunitas serta upaya mengaitkan nilai-
nilai Islam dengan realitas digital menunjukkan efektivitas dalam membentuk kesadaran
etis, spiritualitas kontekstual, dan rasa tanggung jawab sosial. Namun, tantangan masih
muncul akibat kendala struktural dan pendekatan normatif yang belum sepenuhnya adaptif
terhadap kebutuhan eksistensial peserta didik masa kini.

Secara teoritis, penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam perluasan
pendekatan pendidikan karakter, dengan menekankan urgensi pengembangan model yang
bersifat naratif dan partisipatif, terutama dalam konteks keagamaan. Temuan ini menambah
perspektif baru dalam diskursus literatur pendidikan Islam dengan mengusulkan adanya
rekonseptualisasi strategi dakwah dan pendidikan karakter di lingkungan Muhammadiyah
yang lebih kontekstual, inklusif, dan dialogis dalam menjawab kompleksitas generasi
digital. Di sisi praktis, studi ini merekomendasikan pentingnya pembaruan kurikulum
dakwah digital, pelibatan aktif generasi muda dalam proses perancangan program
keagamaan, serta inovasi dalam metode penyampaian nilai yang berfokus pada dialog
reflektif dan pengalaman langsung sebagai medium pembelajaran yang transformatif.

Dari sudut pandang kebijakan kelembagaan, penelitian ini menyarankan agar institusi
pendidikan Muhammadiyah menyusun pedoman transformasi pendidikan karakter yang
secara sistematis mengintegrasikan elemen media digital, pengalaman komunitas, dan
pelatihan dakwah berbasis kreativitas anak muda. Pedoman tersebut perlu dirancang
dengan fleksibilitas tinggi agar mampu merespons keragaman profil Generasi Z, tanpa
mengabaikan nilai-nilai dasar Islam berkemajuan yang menjadi fondasi ideologis
Muhammadiyah. Untuk memperdalam pemahaman dan memperkuat praktik, penelitian
lanjutan disarankan menggunakan pendekatan etnografi digital atau studi kasus komparatif
antar-wilayah untuk mengeksplorasi inovasi terbaik dari berbagai institusi Muhammadiyah
dalam implementasi pendidikan karakter. Dengan pendekatan tersebut, Muhammadiyah
memiliki peluang besar untuk terus memainkan peran sentral sebagai agen perubahan yang
mampu menawarkan model pendidikan karakter yang relevan, berkelanjutan, dan selaras
dengan tantangan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Baidhawy, Z. (2022). Islamic social capital and youth participation in religious organizations.
Journal of Islamic Studies and Society, 5(1), 56-74.
https:/ /doi.org/10.24042 /jiss.v5i1.10123

Gobang, J., & Fil, S. (2024). Strategi komunikasi dalam upaya penguatan karakter siswa
Muhammadiyah. Pendidikan dan Masyarakat, 3(1), 34-45.
https:/ /www.researchgate.net/publication/381023155



Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences 401 of 401

Khisbiyah, Y., & Baidhawy, Z. (2021). Interethnic and interreligious learning model in
Muhammadiyah. Journal of Humaniora, 33(2), 175-192.
https:/ /www.researchgate.net/publication/284799364

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Pratikno, A. S., & Rozie, F. (2024). Digitalisasi pembelajaran di sekolah dasar. ResearchGate.
https:/ /www .researchgate.net/publication/ [lengkapi URL jika tersedia]

Riessman, C. K. (2008). Narrative methods for the human sciences. Thousand Oaks, CA:
SAGE.

Syahrin, A. A. Noviani, F.,, & Mustika, B. (2024). Peran pesantren dalam penanaman
moderasi beragama: Tinjauan pustaka sistematis. Jurnal Al-Azhar Indonesia Seri
Humaniora, 6(1), 44-60.

Zayadi, Z. (2021). Gerakan progresif Muhammadiyah dalam pembaharuan pendidikan
Islam. Mawaizah: Jurnal Pengembangan Dakwabh, 15(1), 20-30.
https://doi.org/10.24042 /mawaizah.v15i1.10329

Zuriah, N., & Taufik, M. (2023). Revolusi mental dalam penguatan pendidikan karakter.
Sosiohumanika, 16(2), 90-110. https:/ /www.researchgate.net/publication/340816156



