
JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

e-ISSN: 3109-2101, p-ISSN: 2962-9403 

Email: jasadidaskrempyang@gmail.com  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

 

 
1 

 

SUFISME DAN KONFLIK KELUARGA: 

PERSPEKTIF EMOSI, CINTA, DAN PENANGANAN PERCERAIAN 
 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

STAI Darussalam Krempyang Nganjuk 

Email : duludin212@gmail.com.,  

Abstract: Family conflict is an increasingly prevalent social issue in modern 

society, including within Muslim communities. Legal approaches often fail to 

address the underlying psychological roots of such conflicts. This article 

proposes Sufism as an alternative psychological approach to addressing 

domestic disputes. By emphasizing the purification of the soul (tazkiyat al-

nafs), emotional regulation, and the spirituality of Divine love, Sufism is 

believed to offer inner peace and foster individual transformation that 

contributes to family harmony. Through a literature study of classical Sufi 

works such as those of Al-Ghazali, Rumi, and Ibn ‘Ata’illah, this article reveals 
that Sufism is not merely a spiritual doctrine but also a therapeutic medium 

relevant to conflict resolution and divorce. 

 

Keywords: Sufism, Islamic Psychology, Divorce, Family Conflict, Spirituality. 

Pendahuluan 

Konflik dalam relasi keluarga merupakan fenomena yang tidak 

terhindarkan dalam kehidupan rumah tangga. Dinamika hubungan antara 

suami-istri, orang tua-anak, atau antar anggota keluarga lainnya seringkali 

diwarnai dengan perbedaan pendapat, kepentingan, dan nilai yang berpotensi 

memunculkan ketegangan emosional.1 Ketidakmampuan mengelola emosi 

dalam situasi konflik dapat berdampak pada stabilitas hubungan dan 

                                                           
1 Weni Puspita, Manajemen Konflik (Suatu Pendekatan Psikologi, Komunikasi, dan 

Pendidikan) (Yogyakarta: IKAPI, 2018). 

mailto:jasadidaskrempyang@gmail.com
mailto:duludin212@gmail.com


2 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

kesejahteraan psikologis anggota keluarga.2 Sebagaimana diungkapkan dalam 

berbagai penelitian psikologi, emosi merupakan fenomena kompleks yang 

melibatkan perubahan fisik seperti pola pernapasan dan denyut jantung, serta 

secara psikologis mendorong perilaku tertentu. Emosi yang tidak terkendali 

berpotensi mengganggu fungsi intelektual dan mendorong perilaku negatif 

yang dapat memperkeruh situasi konflik dalam relasi keluarga.3  

Dalam konteks masyarakat modern dengan tekanan sosial, ekonomi, 

dan psikologis yang semakin kompleks, angka konflik keluarga yang berujung 

pada perceraian menunjukkan tren yang mengkhawatirkan. Data Badan Pusat 

Statistik di tahun 2023 menunjukkan peningkatan signifikan kasus perceraian 

di Indonesia dengan faktor dominan berupa ketidakmampuan mengelola 

konflik emosional. Kondisi ini memerlukan pendekatan komprehensif yang 

tidak hanya berfokus pada aspek hukum dan ekonomi, tetapi juga dimensi 

psikologis dan spiritual.4 Sufisme atau tasawuf, sebagai dimensi esoterik 

dalam Islam, menawarkan perspektif unik dalam memahami dan mengelola 

dinamika emosional yang menjadi akar dari berbagai konflik keluarga, melalui 

pendekatan penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan latihan spiritual (riyadhah). 

Beberapa penelitian terkini telah mengeksplorasi efektivitas 

pendekatan sufistik dalam pengelolaan emosi dan resolusi konflik. Raudhatul 

Jannah dan Ahmad Muttaqin (2022) dalam studinya tentang "Konseling 

Sufistik dalam Penanganan Konflik Rumah Tangga" menemukan bahwa 

integrasi prinsip-prinsip tasawuf seperti sabar, ikhlas, dan ridha dalam proses 

konseling keluarga secara signifikan meningkatkan kemampuan pasangan 

untuk mengelola emosi negatif dan membangun komunikasi yang lebih 

konstruktif. Temuan ini diperkuat oleh penelitian Nurhasanah dan Zulkifli 

(2021) yang mengungkapkan bahwa praktik dzikir dan muraqabah 

berkorelasi positif dengan kestabilan emosi dan kepuasan pernikahan pada 

120 pasangan yang diteliti di lima kota besar di Indonesia. Hal ini sejalan 

dengan kajian Nurul Hakiki (2022) yang menemukan bahwa nilai-nilai sufistik 

memiliki peran signifikan dalam proses bimbingan perkawinan, terutama 

                                                           
2 Muhammad Iqbal dan Kisma Fauzea, Psikologi Pasangan (Depok: Gema Insani, 2020). 
3 Kun Maryati, Sosiologi (Jakarta: Esis, 2006). 55. 
4 Iqbal dan Fauzea, Psikologi Pasangan. 



3 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

dalam membangun fondasi spiritual yang kokoh untuk menghadapi berbagai 

konflik.5  

Penerapan nilai-nilai sufistik dalam relasi keluarga juga mendapat perhatian 

dalam studi Ahmadi dan Rahman (2020) yang berjudul "Sufisme Kontemporer 

dan Harmoni Keluarga: Studi Kasus pada Komunitas Tarekat Naqsyabandiyah 

di Perkotaan". Penelitian tersebut mengidentifikasi bahwa keluarga yang aktif 

mengikuti ajaran tarekat memiliki tingkat resiliensi yang lebih tinggi dalam 

menghadapi konflik, terutama berkat penguatan cinta (mahabbah) dan kasih 

sayang (rahmah) sebagai pondasi relasi.6 Sejalan dengan itu, Hidayat (2019) 

dalam kajiannya tentang "Tasawuf Modern Hamka dan Relevansinya dengan 

Psikologi Positif dalam Konteks Keluarga" menyoroti bagaimana konsep 

kebahagiaan dalam perspektif sufistik Hamka dapat diintegrasikan dengan 

terapi keluarga kontemporer untuk membangun relasi yang lebih bermakna 

dan resilient terhadap konflik. 

Meskipun studi-studi tersebut telah menunjukkan potensi pendekatan 

sufistik dalam pengelolaan konflik keluarga, masih terdapat kesenjangan 

dalam literatur mengenai mekanisme spesifik bagaimana prinsip-prinsip 

tasawuf dapat dioperasionalisasikan dalam konteks perceraian. Penelitian 

Safitri dan Hasan (2023) tentang "Pendampingan Spiritual Pasca-Perceraian: 

Model Integrasi Sufisme dan Terapi Psikologis" merintis jalan dengan 

mengusulkan model intervensi yang mengkombinasikan praktik ruhaniah 

seperti dzikir terapi dan kontemplasi dengan pendekatan psikoterapi 

konvensional. Model ini menekankan transformasi pengalaman perceraian 

menjadi momentum pertumbuhan spiritual melalui proses penerimaan 

(ridha) dan kerelaan (tawakal) yang mendalam. 

Berdasarkan kajian-kajian tersebut, penelitian ini bermaksud 

mengeksplorasi lebih mendalam bagaimana prinsip-prinsip sufisme dapat 

diterapkan dalam pengelolaan emosi selama konflik keluarga, baik untuk 

pencegahan perceraian maupun pemulihan pasca-perceraian. Dengan 

mengintegrasikan perspektif tasawuf klasik dan kontemporer, penelitian ini 

                                                           
5 Nurul Hakiki, “Nilai-Nilai Sufistik dalam Proses Bimbingan Perkawinan,” Jurnal Riset 

Agama 2, no. 2 (2022): 445–62, https://doi.org/10.15575/jra.v2i2.18004. 
6 Maryati, Sosiologi. 55 



4 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

berupaya mengembangkan kerangka konseptual yang dapat menjadi landasan 

bagi pengembangan intervensi psikospritual yang efektif dalam membantu 

keluarga mengelola konflik secara konstruktif. Fokus utama diberikan pada 

bagaimana nilai-nilai seperti cinta (mahabbah), kasih sayang (rahmah), 

kesabaran (sabr), dan pemaafan ('afw) dapat diaktualisasikan dalam dinamika 

hubungan keluarga modern yang sarat dengan tantangan dan tekanan. 

 

Sufisme dan Pengelolaan Emosi dalam Konflik 

Penelitian dalam Saintifika Islamica: Jurnal Kajian Keislaman menyoroti 

bahwa emosi, meskipun didefinisikan secara beragam oleh para psikolog, 

dipahami sebagai fenomena kompleks yang melibatkan perubahan fisik 

seperti pola pernapasan, denyut jantung, serta aktivitas kelenjar, dan secara 

psikologis sebagai kondisi perasaan kuat yang mendorong perilaku nyata. 

Emosi yang tidak terkendali berpotensi mengganggu fungsi intelektual dan 

mendorong perilaku negatif. Ekspresi emosi, yang muncul secara spontan 

melalui perubahan wajah, nada suara, atau perilaku fisik, selain diwarisi 

secara genetik juga dibentuk melalui pengalaman sosial. Oleh karena itu, 

pengendalian emosi menjadi esensial dalam menjaga keseimbangan fisik dan 

psikis, khususnya dalam mereduksi dampak negatif emosi negatif, 

sebagaimana al-Qur'an memberikan arahan penting terkait pengelolaan emosi 

tersebut.7 

Sufisme atau tasawuf dalam Islam memberikan perhatian besar 

terhadap pengelolaan emosi sebagai bagian dari penyucian jiwa. Dalam 

perspektif tasawuf, emosi bukanlah sesuatu yang harus dihilangkan, 

melainkan harus disucikan dan diarahkan pada jalur yang sesuai dengan 

kehendak ilahi. Emosi yang berkaitan erat dengan qalb (hati) dipandang 

sebagai kekuatan batiniah yang, jika tidak dikendalikan, dapat 

menjerumuskan manusia ke dalam kehancuran moral dan spiritual. Oleh 

                                                           
7 Yahdinil Firda Nadhiroh, “Pengendalian Emosi (Kajian Religio-Psikologis tentang Psikologi 

Manusia),” Jurnal Saintifika Islamica 2, no. 1 (2015): 53–63, 

https://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/saintifikaislamica/article/download/284/283. 



5 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

karena itu, tasawuf berupaya untuk membentuk keseimbangan emosional 

melalui pendekatan rohaniah, dengan tujuan akhir mencapai kebahagiaan 

dunia dan akhirat. 

Sufisme sebagai pendekatan spiritual Islam menawarkan metode 

pengelolaan emosi yang efektif dalam konteks konflik rumah tangga. 

Pendekatan konseling sufistik menunjukkan bahwa praktik-praktik sufistik 

seperti tazkiyatun nafs (pembersihan jiwa) dan riyadhah (latihan spiritual) 

dapat membantu individu mengidentifikasi dan mengelola emosi negatif yang 

menjadi pemicu konflik.8 Proses ini melibatkan introspeksi mendalam 

(muhasabah) yang memungkinkan individu menyadari pola emosi destruktif 

dan menggantinya dengan respons yang lebih konstruktif dalam dinamika 

hubungan keluarga. 

Perspektif sufisme dalam resolusi konflik keluarga menekankan 

pentingnya kesadaran diri dan pengendalian hawa nafsu. Dalam pandangan 

sufistik, konflik sering berakar pada dominasi nafs ammarah (jiwa yang 

cenderung pada keburukan) yang mendorong sikap egoistik dan reaktif.9 

Pendekatan sufistik mengajarkan transformasi emosi melalui proses mujāhadah (perjuangan spiritual) yang bertujuan mengembangkan nafs 

muthma'innah (jiwa yang tenang), sehingga individu dapat merespons konflik 

dengan ketenangan dan kebijaksanaan. 

Kajian tentang perspektif Hamka mengenai tasawuf modern 

menggarisbawahi relevansi pendekatan sufistik dalam masyarakat 

kontemporer yang sarat dengan tekanan psikologis. Hamka menawarkan 

konsep "tasawuf modern" yang menekankan keseimbangan spiritualitas dan 

rasionalitas dalam menghadapi permasalahan, termasuk konflik rumah 

tangga.10 Dalam kerangka ini, pengelolaan emosi tidak dipandang sebagai 

penekanan atau pengabaian perasaan, melainkan sebagai proses penyaluran 

                                                           
8 Nadiatul Husna Faritsa, “Penyelesaian Konflik Rumah Tangga Dengan Pendekatan 

Konseling Sufistik (Studi Kasus di KUA Kecamatan Pagelaran Pringsewu)” (UIN Raden Intan 
Lampung, 2024). 

9 Mochammad Hesan et al., “Resolusi Konflik Keluarga Perspektif Hukum Islam dan 
Psikologi Keluarga,” Al-Qadlaya: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 1 (2021): 12–24. 

10 Muh Luqmanul Hakim, “Perspektif hamka tentang urgensi pendidikan tasawuf dalam 
kehidupan masyarakat modern” (UIN Mataram, 2022). 



6 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

emosi secara tepat melalui refleksi spiritual yang mendalam dan 

berkesinambungan, sehingga menghasilkan kematangan emosional yang 

esensial untuk harmonisasi hubungan keluarga. 

Prinsip-prinsip utama dalam tasawuf, seperti dzikir, muraqabah, sabar, 

zuhud, dan ridha, berfungsi sebagai instrumen untuk mengendalikan 

dorongan emosi negatif. Dzikir dan muraqabah, misalnya, mengajarkan 

kesadaran penuh terhadap kehadiran Allah, yang dapat meredakan ledakan 

emosi yang tidak terkendali. Sabar dan zuhud melatih seseorang untuk tidak 

mudah terombang-ambing oleh keinginan duniawi atau rasa kecewa, 

sedangkan ridha membentuk sikap penerimaan terhadap segala ketentuan 

ilahi tanpa sikap berlebihan dalam gembira maupun sedih. Melalui nilai-nilai 

ini, tasawuf memperkuat ketahanan emosional dan membimbing manusia 

untuk bertindak secara arif dalam berbagai situasi kehidupan. 

Dalam praktiknya, tasawuf menawarkan berbagai teknik konkret untuk 

mengelola emosi. Membaca Al-Qur'an dan berdzikir merupakan terapi 

spiritual yang efektif untuk menenangkan jiwa yang dilanda gejolak emosi. 

Wudhu dan shalat juga menjadi sarana pendinginan emosional, sebagaimana 

disabdakan Nabi Muhammad SAW bahwa kemarahan dapat dipadamkan 

dengan air. Khalwat, atau penyendirian dalam suasana yang penuh 

kekhusyukan, memberikan kesempatan bagi individu untuk mengolah 

emosinya secara lebih mendalam, merefleksikan diri, dan memperbaiki 

hubungan dengan Allah SWT.11 Teknik-teknik ini membentuk pendekatan 

sufistik yang integratif dalam membina keseimbangan emosi. 

Dalam konteks penyelesaian konflik, tasawuf memandang konflik 

bukan semata-mata sebagai pertentangan fisik atau sosial, tetapi sebagai ujian 

spiritual yang menuntut kematangan emosional dan kesempurnaan akhlak. 

Seorang sufi diajarkan untuk merespons konflik dengan penuh kesabaran, 

pemaafan, dan kasih sayang, bukan dengan kemarahan atau dendam. 

Pendekatan ini mengubah konflik menjadi peluang untuk meningkatkan 

kualitas spiritual, memperbaiki hubungan sosial, dan memperkuat solidaritas 

                                                           
11 Malikatun Khasanatil Marwah, “Makna Kesepian : Sebuah Kajian Tentang Psikologis Dan 

Piritual,” CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling Journal 04, no. 02 (2024): 209–19, 

https://doi.org/https://doi.org/10.51192/cons.v4i2.921 CONS-EDU. 



7 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

kemanusiaan. Dengan demikian, tasawuf berkontribusi besar dalam 

membangun masyarakat yang harmonis dan damai melalui transformasi 

individu yang sehat secara emosional. 

Relevansi ajaran tasawuf dalam pengelolaan emosi semakin penting di 

era modern yang ditandai dengan tekanan sosial, ketidakpastian, dan eskalasi 

konflik interpersonal. Penggabungan kecerdasan intelektual, emosional, dan 

spiritual sebagaimana ditawarkan tasawuf, menjadi kebutuhan mendesak 

untuk membentuk individu yang resilien dan harmonis. Sufisme tidak hanya 

mengajarkan ketenangan batin, tetapi juga membangun karakter yang mampu 

mengelola tekanan eksternal dengan bijaksana.12 Dengan penguatan nilai-nilai 

tasawuf, diharapkan lahir generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga kuat secara emosional dan luhur secara spiritual, sehingga mampu 

menghadapi tantangan zaman dengan ketenangan dan kedewasaan. 

 

Nilai Cinta dan Rahmat dalam Relasi Keluarga 

Relasi keluarga adalah bagian paling mendasar dari kehidupan sosial 

manusia.13 Dalam perspektif Islam, keluarga dibangun atas dasar nilai 

spiritual dan emosional yang kuat, yakni mawaddah (cinta) dan rahmah (kasih 

sayang), sebagaimana diabadikan dalam QS. Ar-Rum ayat 21. Dua nilai ini 

tidak hanya menjadi fondasi emosional, tetapi juga fondasi ilahiah yang 

menopang keutuhan rumah tangga. 

Nilai cinta dan rahmat dalam relasi keluarga merupakan fondasi utama 

yang diajarkan dalam Islam untuk membangun kehidupan rumah tangga yang 

harmonis dan sejahtera. Cinta (mawaddah) dipahami sebagai kasih sayang 

yang mendalam, ikhlas, dan tidak bersyarat, yang mendorong pasangan suami 

istri untuk saling mencintai, memahami, dan mendukung dalam setiap kondisi 

kehidupan. Sementara itu, rahmat merupakan bentuk kasih yang diwujudkan 

                                                           
12 Ilham Ramadhani Huda dan Satrio Artha Priyatna, “Studi Fenomenologi Kesejahteraan 

Emosional Praktisi Tasawuf,” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 2, no. 5 (2024): 105–18, 

https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i5.531. 
13 Wirda Wiranti Ritonga, “Peran dan Fungsi Keluarga Dalam Islam,” Islam & 

Contemporary Issues 1, no. 2 (2021): 47–53, https://doi.org/10.57251/ici.v1i2.91. 



8 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

dalam kelembutan, kepedulian, dan keinginan untuk melindungi serta 

menjaga kebahagiaan satu sama lain. Kedua nilai ini menjadi bagian dari cita-

cita pernikahan dalam Islam yang dikenal dengan konsep sakinah, mawaddah, 

wa rahmah. Rumah tangga yang berlandaskan cinta dan rahmat akan 

memancarkan ketenangan jiwa, kenyamanan emosional, serta mampu 

menumbuhkan empati dan kepedulian dalam keluarga, sehingga menjadikan 

hubungan antaranggota keluarga lebih kuat dan bermakna.14 

Cinta dan rahmat bukan sekadar ekspresi emosional, tetapi merupakan 

bagian dari tujuan mulia pernikahan yang berfungsi menjaga kehormatan, 

melindungi keturunan, serta membentuk masyarakat yang beradab. 

Hubungan suami istri yang dilandasi cinta dan rahmat akan menciptakan 

suasana spiritual yang kondusif bagi tumbuhnya keluarga Islami yang kuat 

dan tahan terhadap berbagai gangguan sosial maupun ekonomi. Nilai-nilai ini 

juga mendorong adanya komunikasi yang sehat, saling menghormati peran 

masing-masing, serta membangun kepercayaan di antara anggota keluarga. 

Fungsi cinta dalam keluarga tidak hanya berlaku dalam relasi pasangan, tetapi 

juga dalam mendidik anak-anak dengan penuh kelembutan dan kasih sayang. 

Anak yang tumbuh dalam lingkungan yang penuh cinta dan rahmat akan 

memiliki stabilitas emosional, kepercayaan diri, dan kecenderungan untuk 

meniru sikap positif orang tuanya.15 

Nilai cinta dan rahmat secara sinergis menjadi mekanisme utama 

dalam pencegahan dan penyelesaian konflik keluarga.16 Ketika cinta hadir, ego 

tidak mendominasi; ketika rahmat hidup, amarah dapat diredam. Keduanya 

menciptakan ruang dialog yang sehat dan mendorong solusi yang adil dan 

saling menghormati. Dalam relasi antara orang tua dan anak, cinta dan rahmat 

                                                           
14 Cholis Rosyidatul Husnah, “Konsep Ketahanan Keluarga Kemenpppa Dalam Perspektif 

Ekofeminisme Greta Claire Gaard Dan Maqashid Syariah Jamaludin Athiyah” (2022). 
15 Isnu Harjo Prayitno et al., “Konsep Ketahanan Keluarga Yang Ideal Untuk Menciptakan 

Keluarga Yang Tangguh Dan Sejahtera Di Kota Tangerang Selatan,” GARDA : Jurnal Pengabdian 

kepada Masyarakat 1, no. 2 (2021): 70–85. 
16 Musolli dan Faizatul Munawaroh Makhsusiyah, “Seni Mengelola Konflik Dalam Al-

Qur’an(Kajian Atas Surah Al-Hujurat Ayat 9-10),” Jurnal al-Murabbi 9, no. 1 (2023): 81–96, 

https://doi.org/10.35891/amb.v8i2.4717. 



9 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

juga membentuk iklim pengasuhan yang menumbuhkan kepribadian anak 

secara utuh. 

Namun, kehidupan modern menghadirkan tantangan yang tidak ringan 

bagi relasi keluarga: tekanan ekonomi, gaya hidup serba cepat, serta pengaruh 

individualisme sering kali menggerus nilai-nilai luhur dalam rumah tangga. 

Maka, penguatan cinta dan rahmat perlu dilakukan secara sadar dan 

berkesinambungan, melalui ibadah bersama, komunikasi yang jujur, serta 

komitmen untuk terus belajar memahami satu sama lain. 

Dengan menanamkan dan merawat nilai cinta serta rahmat, keluarga 

tidak hanya menjadi tempat tinggal fisik, tetapi juga menjadi ruang 

pertumbuhan spiritual dan emosional. Di dalamnya, setiap anggota keluarga 

merasa diterima, dimengerti, dan dicintai. Itulah hakikat dari keluarga sakinah 

yang menjadi dambaan dalam kehidupan dunia dan bekal menuju akhirat. 

Sufisme menempatkan cinta dan rahmat sebagai fondasi utama dalam 

membangun dan memelihara relasi keluarga yang harmonis. Konsep 

kebahagiaan menurut Tafsir Al-Azhar dan psikologi positif menjelaskan 

bahwa kebahagiaan dalam perspektif sufistik tidak terletak pada akumulasi 

materi atau pencapaian duniawi, melainkan pada kualitas hubungan 

interpersonal yang didasari oleh mahabbah (cinta) dan rahmah (kasih 

sayang).17 Relasi keluarga yang dibangun atas dasar nilai-nilai ini memiliki 

ketahanan yang lebih tinggi dalam menghadapi berbagai tantangan dan 

tekanan eksternal maupun internal. 

Kajian tentang metode kebahagiaan perspektif tasawuf modern Buya 

Hamka menyoroti bahwa cinta dalam konteks sufisme tidak hanya dipahami 

sebagai emosi temporer, tetapi sebagai kondisi spiritual yang mendalam yang 

menghasilkan sikap penerimaan, pengorbanan, dan komitmen 

berkelanjutan.18 Hamka menekankan bahwa rahmat dalam keluarga 

teraktualisasi melalui praktik futuwwah (kesatria spiritual) yang mencakup 

sikap mengutamakan kepentingan orang lain dan kesediaan untuk 

                                                           
17 Dewi Taviana Walida, “Konsep Kebahagiaan Perspektif Tafsir Al-Azhar dan Psikologi 

Positif” (Institut PTIQ Jakarta, 2023). 
18 Muhammad Fatehun Qarib, “Metode Kebahagiaan dalam Perspektif Tasawuf Modern 

Buya Hamka,” Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, 2021. 



10 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

memaafkan. Pendekatan ini memungkinkan anggota keluarga untuk melihat 

konflik bukan sebagai ancaman terhadap hubungan, melainkan sebagai 

kesempatan untuk memperdalam pemahaman dan memperkuat ikatan 

emosional. 

Konsep ini juga dikaitkan dengan psikologi Islam modern, yang 

menyoroti bagaimana nilai-nilai sufistik dapat diintegrasikan ke dalam 

intervensi kesehatan mental kontemporer. Pendekatan sufistik terhadap cinta 

dan rahmat menawarkan alternatif yang holistik dalam memahami dan 

mengelola dinamika keluarga dibandingkan dengan pendekatan psikologi 

barat yang cenderung berfokus pada aspek kognitif dan behavioral semata.19 

Nilai cinta dan rahmat dalam sufisme tidak hanya berfungsi sebagai perekat 

sosial, tetapi juga sebagai katalisator transformasi spiritual yang 

memungkinkan individu dan keluarga mencapai tingkat kesejahteraan 

psikologis dan spiritual yang lebih tinggi. 

Konsep cinta dalam sufisme (mahabbah) bersifat transenden.20 

Seorang sufi mencintai bukan untuk memiliki, melainkan untuk memberi dan 

memahami. Dalam relasi suami-istri, pendekatan mahabbah ini menciptakan 

iklim kasih sayang yang tidak bersyarat, menjauhkan dari perilaku manipulatif 

atau dominatif. 

 

Sufisme dalam Penanganan Perceraian 

Ketika perceraian menjadi jalan terakhir, pendekatan sufistik tetap 

relevan untuk menjaga stabilitas psikologis dan spiritual para pihak. Praktik 

seperti dzikir dan kontemplasi dapat membantu individu menerima takdir 

Allah dengan hati yang lapang, menghindari dendam, dan tetap menjaga 

hubungan baik demi anak-anak. 

                                                           
19 M Iqbal Abdurrohman dan Muhammad Adip, “Islamic Psychology as a Solution for 

Students’ Mental Health in the Modern Era,” Maklumat: Journal of Da’wah and Islamic Studies 3, 

no. 1 (2025): 47–57. 
20 Wahyu Budiantoro, “Konsep Cinta (Mahabbah) dalam Logika Komunikasi 

Transendental,” Amerta :Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 1, no. 1 (2021): 5, 

https://ejournal.amertamedia.co.id/index.php/amerta/article/view/3. 



11 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

Perceraian merupakan sebuah realitas sosial yang semakin marak 

terjadi di era modern, yang tidak hanya membawa dampak hukum dan 

ekonomi, tetapi juga menyisakan luka emosional dan psikologis mendalam 

bagi pihak-pihak yang terlibat. Dalam kondisi seperti ini, pendekatan spiritual 

menjadi sangat penting sebagai jalan penyembuhan dan penataan kembali 

keseimbangan batin. Sufisme, sebagai dimensi esoterik dalam Islam, 

menawarkan perspektif unik dan mendalam terhadap persoalan ini. Ajaran-

ajaran Sufi seperti kesabaran (ṣabr), kerelaan atas takdir (riḍā), dan 

pengendalian ego (nafs) dapat menjadi landasan kuat dalam memahami dan 

menyikapi perceraian, bukan sebagai kegagalan semata, melainkan sebagai 

jalan untuk menemukan kembali makna hidup dan kedekatan dengan Tuhan. 

Dalam pandangan Sufi, setiap peristiwa duniawi memiliki potensi spiritual 

untuk mengangkat derajat manusia, asalkan disikapi dengan kesadaran dan 

hati yang bersih. 

Salah satu prinsip utama dalam Sufisme adalah tazkiyah al-nafs, yaitu 

penyucian jiwa dari sifat-sifat buruk seperti amarah, dendam, kesombongan, 

dan keegoisan. Proses perceraian sering kali memperlihatkan letupan emosi 

yang tidak terkontrol, perdebatan sengit, dan keinginan untuk saling 

menyakiti. Dalam kondisi demikian, ajaran Sufisme mendorong individu untuk 

melakukan muhasabah (introspeksi diri) dan menyadari bahwa akar konflik 

tidak hanya terletak pada pasangan, tetapi juga pada diri sendiri. Melalui 

latihan dzikir, tafakur, dan penguatan kesadaran akan kehadiran Tuhan 

(muraqabah), individu dilatih untuk meredam hawa nafsu dan melihat 

permasalahan dari sudut pandang yang lebih jernih dan arif. Dengan 

demikian, perceraian dapat disikapi secara lebih tenang dan penuh hikmah, 

bahkan sebagai momentum transformasi spiritual. 

Selain itu, Sufisme mengajarkan pentingnya memaafkan (‘afw) sebagai 

salah satu langkah utama dalam menyembuhkan luka batin. Banyak pasangan 

yang setelah bercerai masih menyimpan rasa marah, kecewa, dan dendam 

terhadap mantan pasangannya, yang pada akhirnya menghambat proses 

pemulihan diri. Dalam tasawuf, memaafkan bukan hanya sikap kepada orang 

lain, tetapi juga bentuk pembebasan terhadap diri sendiri dari beban 

emosional yang membelenggu jiwa. Melalui pengalaman spiritual dan 



12 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

kedekatan dengan Tuhan, seseorang dapat membangun pemahaman bahwa 

setiap manusia adalah tempat salah, dan bahwa kasih Tuhan senantiasa 

meliputi mereka yang ikhlas melepaskan beban dan berusaha memperbaiki 

diri. Dalam konteks ini, memaafkan bukan berarti membenarkan kesalahan 

orang lain, melainkan memilih jalan kedamaian dan kemerdekaan batin. 

Lebih jauh lagi, pendekatan sufistik juga memperkuat ketahanan 

spiritual dan psikis individu dalam menghadapi pasca-perceraian. Spiritualitas 

mendalam yang dibangun melalui ajaran tasawuf menjadikan seseorang tidak 

mudah terpuruk dalam kesedihan atau rasa kehilangan. Melalui konsep cinta 

Ilahi (maḥabbah), seorang sufi menemukan sumber kasih sayang yang tidak 

bersyarat dan tidak bergantung pada manusia. Hal ini sangat relevan ketika 

seseorang merasa tidak dicintai atau ditinggalkan dalam proses perceraian. 

Rasa terhubung dengan Yang Mahakasih memberi ketenangan, harapan, dan 

semangat baru untuk menjalani hidup. Bahkan, dalam kondisi perceraian yang 

sulit, seperti ketika harus mengasuh anak sendiri atau menghadapi tekanan 

sosial, spiritualitas sufistik dapat menjadi sumber kekuatan batin yang luar 

biasa. 

Pendekatan sufistik dalam penanganan perceraian menawarkan 

paradigma unik yang menekankan aspek spiritual dan transformatif dari 

pengalaman perpisahan. Perspektif sufisme memandang perceraian bukan 

hanya sebagai fenomena hukum atau sosial, tetapi juga sebagai pengalaman 

spiritual yang berpotensi membawa pertumbuhan pribadi.21 Konsep ridha 

(kerelaan) dan tawakal (kepasrahan) menjadi kerangka spiritual yang 

memungkinkan individu untuk menerima dan melampaui trauma perceraian, 

sehingga dapat memulihkan keseimbangan psikologis dan spiritual. 

Praktik konseling sufistik di lembaga keagamaan seperti KUA 

memberikan ruang bagi pendampingan spiritual yang berfokus pada 

penyembuhan dan rekonsiliasi. Pendekatan ini mengintegrasikan prinsip-

prinsip sufistik seperti sabar (ketabahan), ikhlas (ketulusan), dan husnudzon 

(berprasangka baik) untuk membantu individu mengatasi emosi negatif 

seperti dendam, kemarahan, dan kesedihan yang seringkali mendominasi 

                                                           
21 Nur Rahmadhani Sholehah SN dan Ahmad Arifi, “Pendekatan Psikologi Perceraian 

dalam Pengkajian Islam,” An-natiq Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 4, no. 2 (2024): 148–61. 



13 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

proses perceraian.22 Melalui bimbingan spiritual yang intensif, individu 

didorong untuk mentransformasikan pengalaman perceraian menjadi 

kesempatan untuk introspeksi dan penyucian diri (tazkiyah). 

Aspek hukum Islam dalam perceraian yang diintegrasikan dengan 

prinsip-prinsip sufisme dan psikologi keluarga menunjukkan bahwa 

penanganan perceraian dengan pendekatan sufistik menekankan proses islah 

(rekonsiliasi) yang berpijak pada nilai-nilai keadilan ('adalah) dan ihsan 

(kebajikan).23 Pendekatan ini berusaha memastikan bahwa proses perceraian, 

jika memang tidak dapat dihindari, dilakukan dengan cara yang meminimalisir 

kerugian emosional dan spiritual bagi semua pihak, terutama anak-anak. 

Lebih jauh, sufisme menawarkan kerangka spiritual untuk membangun 

kehidupan pasca-perceraian yang bermakna melalui proses taubat 

(pertobatan), syukur (bersyukur), dan raja' (pengharapan), sehingga individu 

dapat memulai babak baru kehidupan dengan fondasi spiritual yang lebih 

kokoh. 

Pada akhirnya, Sufisme tidak hanya berfungsi sebagai filosofi hidup, 

tetapi juga sebagai metode penyembuhan psiko-spiritual yang aplikatif. Dalam 

pengembangan kontemporer, berbagai pendekatan terapi sufistik seperti 

dzikir terapi, meditasi islami, dan konseling spiritual mulai digunakan dalam 

pendampingan individu yang mengalami trauma pasca-perceraian. Terapi ini 

menyentuh aspek kognitif, emosional, dan spiritual secara menyeluruh. 

Dengan integrasi pendekatan ini, perceraian tidak lagi dipandang sebagai 

akhir dari segalanya, tetapi sebagai titik balik menuju kedewasaan emosional 

dan kematangan ruhani. Maka, Sufisme dapat memberikan kontribusi nyata 

dalam menciptakan penyelesaian konflik rumah tangga yang tidak destruktif, 

tetapi justru konstruktif dan mendalam secara spiritual. 

Dalam beberapa komunitas tarekat, praktik ruhaniah digunakan dalam 

proses mediasi atau pasca-perceraian sebagai bentuk spiritual healing. 

Pendekatan ini memperkuat mental, mengurangi kecemasan, serta mencegah 

depresi akibat perpisahan. 

                                                           
22 Faritsa, “Penyelesaian Konflik Rumah Tangga Dengan Pendekatan Konseling Sufistik 

(Studi Kasus di KUA Kecamatan Pagelaran Pringsewu).” 
23 Hesan et al., “Resolusi Konflik Keluarga Perspektif Hukum Islam dan Psikologi Keluarga.” 



14 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

 

Kesimpulan 

Sufisme menawarkan pendekatan holistik dan mendalam dalam 

penanganan konflik keluarga yang melibatkan aspek spiritual, emosional, dan 

psikologis secara terintegrasi. Melalui praktik tazkiyatun nafs, pengelolaan 

emosi berbasis spiritualitas, penguatan nilai cinta dan rahmat, serta 

transformasi spiritual dalam menghadapi perceraian, sufisme memberikan 

alternatif yang sangat relevan di tengah kompleksitas permasalahan keluarga 

modern. Pendekatan sufistik tidak hanya berfokus pada penyelesaian konflik 

jangka pendek, tetapi juga pada penyembuhan batin dan pengembangan 

kematangan spiritual yang berkelanjutan. Dengan demikian, sufisme 

membuktikan dirinya bukan sekadar doktrin mistik yang abstrak, melainkan 

metodologi praktis yang dapat diaplikasikan dalam mengatasi berbagai 

persoalan psikologis keluarga kontemporer, sekaligus memperkuat ketahanan 

keluarga muslim menghadapi berbagai tantangan zaman. 

 

Daftar Pustaka Abdurrohman, M Iqbal, dan Muhammad Adip. “Islamic Psychology as a Solution for Students’ Mental Health in the Modern Era.” Maklumat: 

Journal of Da’wah and Islamic Studies 3, no. 1 (2025): 47–57. Budiantoro, Wahyu. “Konsep Cinta (Mahabbah) dalam Logika Komunikasi Transendental.” Amerta :Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 1, no. 1 (2021): 

5. https://ejournal.amertamedia.co.id/index.php/amerta/article/view/3. 

Faritsa, Nadiatul Husna. “Penyelesaian Konflik Rumah Tangga Dengan 
Pendekatan Konseling Sufistik (Studi Kasus di KUA Kecamatan Pagelaran Pringsewu).” UIN Raden Intan Lampung, 2024. Hakiki, Nurul. “Nilai-Nilai Sufistik dalam Proses Bimbingan Perkawinan.” 
Jurnal Riset Agama 2, no. 2 (2022): 445–62. 



15 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

https://doi.org/10.15575/jra.v2i2.18004. Hesan, Mochammad et al. “Resolusi Konflik Keluarga Perspektif Hukum Islam dan Psikologi Keluarga.” Al-Qadlaya: Jurnal Hukum Keluarga Islam 1, no. 1 

(2021): 12–24. Huda, Ilham Ramadhani, dan Satrio Artha Priyatna. “Studi Fenomenologi Kesejahteraan Emosional Praktisi Tasawuf.” Jurnal Budi Pekerti Agama 

Islam 2, no. 5 (2024): 105–18. https://doi.org/10.61132/jbpai.v2i5.531. Husnah, Cholis Rosyidatul. “Konsep Ketahanan Keluarga Kemenpppa Dalam 

Perspektif Ekofeminisme Greta Claire Gaard Dan Maqashid Syariah Jamaludin Athiyah,” 2022. 
Iqbal, Muhammad, dan Kisma Fauzea. Psikologi Pasangan. Depok: Gema Insani, 

2020. Luqmanul Hakim, Muh. “Perspektif hamka tentang urgensi pendidikan tasawuf dalam kehidupan masyarakat modern.” UIN Mataram, 2022. Marwah, Malikatun Khasanatil. “Makna Kesepian : Sebuah Kajian Tentang Psikologis Dan Piritual.” CONS-IEDU: Islamic Guidance and Counseling 

Journal 04, no. 02 (2024): 209–19. 

https://doi.org/https://doi.org/10.51192/cons.v4i2.921 CONS-EDU. 

Maryati, Kun. Sosiologi. Jakarta: Esis, 2006. Musolli, dan Faizatul Munawaroh Makhsusiyah. “Seni Mengelola Konflik 
Dalam Al-Qur’an(Kajian Atas Surah Al-Hujurat Ayat 9-10).” Jurnal al-

Murabbi 9, no. 1 (2023): 81–96. 

https://doi.org/10.35891/amb.v8i2.4717. Nadhiroh, Yahdinil Firda. “Pengendalian Emosi (Kajian Religio-Psikologis tentang Psikologi Manusia).” Jurnal Saintifika Islamica 2, no. 1 (2015): 53–
63. 

https://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/saintifikaislamica/article/dow

nload/284/283. 



16 

 

 

   

JAS MERAH  

Jurnal Hukum dan Ahwal al-Syakhsiyyah  

Vol: 4, No: 2, Mei 2025 

 

Abdul Hafidz Miftahuddin, Khozinatul Asrori 

Sufisme Dan Konflik Keluarga ….. 

 

Prayitno, Isnu Harjo et al. “Konsep Ketahanan Keluarga Yang Ideal Untuk 
Menciptakan Keluarga Yang Tangguh Dan Sejahtera Di Kota Tangerang Selatan.” GARDA : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat 1, no. 2 (2021): 

70–85. 

Puspita, Weni. Manajemen Konflik (Suatu Pendekatan Psikologi, Komunikasi, 

dan Pendidikan). Yogyakarta: IKAPI, 2018. Qarib, Muhammad Fatehun. “Metode Kebahagiaan dalam Perspektif Tasawuf Modern Buya Hamka.” Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, 2021. 

Ritonga, Wirda Wiranti. “Peran dan Fungsi Keluarga Dalam Islam.” Islam & 

Contemporary Issues 1, no. 2 (2021): 47–53. 

https://doi.org/10.57251/ici.v1i2.91. SN, Nur Rahmadhani Sholehah, dan Ahmad Arifi. “Pendekatan Psikologi Perceraian dalam Pengkajian Islam.” An-natiq Jurnal Kajian Islam 

Interdisipliner 4, no. 2 (2024): 148–61. Walida, Dewi Taviana. “Konsep Kebahagiaan Perspektif Tafsir Al-Azhar dan Psikologi Positif.” Institut PTIQ Jakarta, 2023. 
 


