PEMAHAMAN PENDIDIKAN MULTIKULTURAL
ISLAM DAN KRISTEN MENURUT PANDANGAN M.
TALBI

‘IYALULLAH: AFKAR JADIDAH FI ‘ALAQAH AL—-
MUSLIMIN’

Ellya Rakhmawati
Mahasiswa Program Doktor Psikologi Pendidikan Islam Universitas
rakhmawati.ellya@gmail.com

M. Amin Abdullah.

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
mm.amin_abdullah@yahoo.com
Tri Suyati.
Universitas PGRI Semarang
trisuyati.ts @gmail.com

Abstrak

Dalam pandangan M. Talbi, kita melihat suatu dimensi yang lebih
praktis daripada dalam pandangan Arkoun, dan lain—lain. M. Talbi
menggambarkan dialog sebagai salah satu bagian yang penting bagi
manusia untuk menjadi religius dan manusiawi, menjadi seorang yang
sepenuhnya berserah diri kepada kehendak Allah. Orang Kristen dan
Muslim bersama-sama membuat perdamaian dan keadilan antara dua
komunitas agama. Sebagai objek dari dialog Muslim—Kristen, M. Talbi
mempelajari warisan nilai spiritual dari agama yang mengikuti tradisi
alkitabiah. Talbi juga menjelaskan bahwa dari perspektif Qur’aniah, dialog
merupakan suatu persoalan keagamaan yang diperintahkan oleh Wahyu.
Seluruh Wahyu sebagaimana dilihat oleh M. Talbi dalam kalimat Qur’an,
memerintahkan manusia, Nabi, Umat Muslim, untuk terlibat dalam dialog
dengan manusia pada umumnya, dan khususnya dengan orang—orang
beriman dari agama kitab. Inti dari pemahaman keagamaan tentang dialog
adalah “rekonsiliasi atau penyelenggaraan hubungan baru™.
Kata kunci: M. Talbi, Dialog, Muslim, Kristiani.

Abstract

In M. Talbi’s view, we see a more practical dimension than in
Arkoun’s view, and so on. M. Talbi describes dialogue as one of the most
important parts for humanity to be religious and humane, to be fully
committed to the will of God. Christians and Muslims together make peace
and justice between two religious communities. As the object of Muslim-
Christian dialogue, M. Talbi studied the heritage of the spiritual value of a
religion that follows the biblical tradition. M. Talbi also explained that from

FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019. P-ISSN 2441-
2401; e-ISSN 2477-5622


mailto:rakhmawati.ellya@gmail.com
mailto:mm.amin_abdullah@yahoo.com
mailto:trisuyati.ts@gmail.com

Ellya Rakhmawati dkk, Pemahaman Pendidikan Multikultural Islam dan Kristen

the Qur’anic perspective, dialogue is a religious issue commanded by
Revelation. The entire Revelation as M. Talbi sees in the Qur’anic sentence,
commands the people, the Prophet, the Muslims, to engage in dialogue with
men in general, and especially with believers from the religion of the book.
The essence of religious understanding of dialogue is "reconciliation or the
organization of new relationships".

Keywords: M. Talbi, Dialogue, Muslim, Christian.

1087



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

Pendahuluan.

Artikel ini membahas tentang muslim and christian understanding menurut
pandangan M. Talbi. Mohamed Talbi adalah seorang sejarawan Tunisia atau
Islamologist pada abad pertengahan Afrika Utara. M. Talbi lahir di Tunis pada tahun
1921 serta M. Talbi belajar di Tunis dan Paris. Talbi adalah seorang pemikir teoritis
yang besar pada Islam serta misi dalam dunia modern'. Diantara M. Talbi yang modern
atau kepentingannya berupa Agama dan Politik, Islam dan demokrasi, Islam dan Hak
Asasi Manusia, Perempuan dalam Islam, Islam dan pluralisme agama, di mana dalam
konteks yang lebih luas pada penafsiran Al-Qur’an, analisis historis, dan Epistemologi
agama. Dalam diskusi mata pelajaran, Talbi membuat Al-Qur’an dan sumber agama
tradisional yang mengungkapan penggabungan Western (ide tertentu modern).
Pendidikan M. Talbi pada Program Doktoral di Paris (setelah perang) mencerminkan
sikap yang santai dalam menyatukan kaedah Islam dengan pemikiran modern Barat, dan
Talbi memiliki efek syarat belajar seperti integrasi. Talbi meninggal pada 1 Mei 20177

Profil M. Talbi adalah atipikal intelektual. Setelah karir panjang mengajar di SD
dan SLTP, M. Talbi lulus ujian kompetitif studi Arab. Menjelang kemerdekaan Tunisia,
M. Talbi bergabung dengan Institut Pendidikan Tinggi Tunis. Tahun 1955, M. Talbi
menjadi Dekan pertama sekolah surat dan ilmu manusia. M. Talbi adalah Ketua Sekolah
Sejarah sebelum mencurahkan penuh energi sebagai Direktur dari jurnal ilmiah Les
Cahiers de Tunisie (fr)3.

Tahun 1968, M. Talbi mempertahankan tesis PH.D di Sorbonne, berjudul “The
Aghlabid Emirat”, sejarah politik, membahas Dinasti Muslim pertama di Tunisia.
Ditulisnya dengan kejelasan dan forcefulness ekspresi; didukung oleh Arab dan sumber
Latin, tesis M. Talbi memberikan kontribusi besar terhadap pemahaman baru tentang
periode kunci dalam sejarah Ifrigiya dan Maghreb Timur serta kawasan hubungan
dengan selatan Italia. Talbi sebagai salah satu pendiri sekolah baru di Tunisia dan

sejarah Maghreb®.

' Al-Mukhassass d'Ibn Sida : études et index, éd. Imprimerie Officielle, Tunis, 1956
* Histoire Générale de la Tunisie (Collective Book), Tome II « Le Moyen Age », éd. Société Tunisienne
de Diffusion, Tunis, 1965
L'émirat aghlabide (186-296/800-909): Histoire Politique, éd. Adrien Maisonneuve, Paris, 1966
(ISBN 2-7200-0493-6)

Biographies Aghlabides Extraites des Madarik du Cadi Iyad (Critical Edition), éd. Imprimerie
Officielle De La République Tunisienne, Tunis, 1968

~

1088


https://en.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://en.wikipedia.org/wiki/Special:BookSources/2-7200-0493-6

Ellya Rakhmawati dkk, Pemahaman Pendidikan Multikultural Islam dan Kristen

M. Talbi menulis sejumlah besar artikel dan penulisan tentang Sejarah Islam pada
Abad Pertengahan, Islamologi dan (melakukan dialog Muslim—Kristen) dalam berbagai
jurnal, buku, ensiklopedia, termasuk sejumlah kontribusinya untuk Ensiklopedia Islam
Edisi Kedua (misal: artikel tentang Ibn Khaldun). M. Talbi banyak berpartisipasi dalam
Konferensi dan Kongres Internasional, serta M. Talbi bersama Mohammed Arkoun
yang menjadi salah satu peserta Muslim—Christian Research Group (Prancis: Groupe de
Recherche Islamo—Chretien atau GRIC) serta telah menerbitkan buku The Challenge of
the Scriptures—The Bible and the Qur’an. M. Talbi membahas sejarah perbudakan, serta
peran penting yang dimainkan oleh budak, pertanian dan ekonomi’. M. Talbi menjadi
Pemimpin Komite Kebudayaan Nasional sejak tahun 1983, dan editor Cahiers de
Tunisie (Revue de Sciences Humaines) sejak tahun 1969. Tahun 1971, M. Talbi
diundang untuk memberikan kuliah di Pontifical Institute of Arabic Studies di Roma®.

Akhir tahun 1990-an, M. Talbi berubah refleksi menuju meditasi yang mendalam
dan sistematis. Buku kecil berjudul “Universalitas Qur’an”, di mana ada sebuah esai
lucid sintesis, dan analisis. M. Talbi menulis bahwa sejarawan mengadopsi gaya
polemicist. M. Talbi diangkat sebagai Presiden dari Tunisia Academy of Sciences, Surat

dan Seni antara tahun 2011 dan 2012,

Pandangan M. Talbi Tentang Dialog Islam Dengan Kristen.

Pandangan M. Talbi menolak hubungan antara Shura dengan demokrasi. M. Talbi
berpendapat bahwa sementara yang diinginkan dalam dirinya sendiri, Shura adalah dari
waktu dan tempat yang tidak konsepsi demokrasi seperti yang kita tahu. M. Talbi
mengatakan bahwa peradaban Islam atau Western memiliki konsep demokratis sebelum
periode modern atau ketika demokrasi, sebagai ide politik dan praktek masih lahir-
setidaknya demokrasi sebagai istilah modern. Demokrasi menurut M. Talbi berarti suara
orang—orang yang menentukan peraturan dan bagaimana mereka memerintah, di mana
terkait dengan universal hak asasi manusia, kebebasan berekspresi, pluralisme agama,

dan persamaan hak di depan hukum. Demokrasi sejati untuk M. Talbi adalah bentuk

5 Ibn Khaldin et 1 'Histoire, éd. Société Tunisienne De Diffusion, Tunis, 1965, Rééd. Maison Tunisienne

De L'édition, Tunis, 1973, rééd. Cartaginoiseries, Carthage, 2006

® Biografi singkat M. Talbi yang dikutip dari beberapa sumber: Muslim in Dialogue, ,. 111: Christianity
Through Non—Christian Eyes, ,. 82: Richard J. Rousseau, S.J (peny.), Christianity and Islam: The
Struggling Dialogue (Pennsylvania 1985), 53

T Islam en dialogue, éd. Maison Tunisienne D'édition, Tunis, 1970.

1089



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

politik yang tepat pada zaman kita saat ini, seperti mewujudkan nilai-nilai Islam yang
benar®.

Selama tiga puluh tahun, M. Talbi telah berpartisipasi dalam sejumlah dialog
resmi dan pribadi dengan orang Kristen di Afrika Utara dan Eropa. Sebuah artikel
tentang Islam dan Barat diterbitkan pada tahun 1987, M. Talbi mengeluh tentang
kemiskinan serta inisiatif Muslim atau respons dari Euro-Arab atau dialog Islam-
Kristen. M. Talbi mengungkapkan bahwa Islam harus terbuka untuk dialog dengan
agama dan budaya lain. Dialog Muslim-Kristen tidak hanya dalam acara sosial tetapi
masalah agama, serta M. Talbi telah melakukan segala kemungkinan untuk
mempromosikan dialog di Tunisia dan tempat lain’.

M. Talbi menyampaikan beberapa pertanyaan, seperti “Mengapa begitu banyak
oposisi dan distorsi, celaan dan penyalahgunaan?”. Pertanyaan M. Talbi selanjutnya
berupa “Mengapa pada kenyataannya kekerasan menang di atas kebaikan hati
seseorang?'’. “Dapatkah seseorang memikirkan suatu cara yang lebih baik untuk
memulai suatu dialog yang efektif?”!!. Dari beberapa pertanyaan yang disampaikan M.
Talbi di acara Dialog Muslim-Kristen, ternyata memicu suatu permasalahan atau
kegelisahan akademik.

Untuk menjawab permasalahan atau kegelisahan akademik, terdapat kutipan buku
berjudul “A Common Word Between Us and You” dengan pengarang buku bernama
Jordan, sebagai berikut: Pujian yang mengingatkan orang-orang Muslim bahwa mereka
harus bersyukur dan percaya pada Tuhan YME dengan segala bentuk perasaan dan
emosi. Allah berfirman dalam Al Qur'an:

Dan jika kamu peduli untuk bertanya kepada mereka: Yang menciptakan langit
dan bumi, dan dibatasi matahari dan bulan. Mereka akan berkata: Tuhan. Lalu
bagaimana yang mereka berbalik?/ Tuhan membuat penyediaan untuk “Siapa ia
akan menyembah, dan berlutut untuk siapa?”. Allah mengetahui segala sesuatu./
Dan jika kamu peduli untuk bertanya kepada mereka: yang membuat air untuk
turun dari langit, dan dengan sentuhan bumi setelah kematian? Mereka

8 Islam et Dialogue, Réflexion Sur un Theme D 'actualité, éd. Maison Tunisienne D'édition, Tunis, 1972.

°  Etude d’histoire ifrigiyenne et de Civilisation Musulmane Médiévale, éd. Université de Tunis, Tunis,
1982.

"9 “Islam and Dialogue”, 84 (tambahan dalam kurung oleh penulis)

' Woly, Nicolas, J. 2008. Perjumpaan di Serambi Imam: Suatu Studi Tentang Pandangan Para Teolog
Muslim dan Kristen Mengenai Hubungan Antar Agama. Jakarta: Gunung Mulia

1090



Ellya Rakhmawati dkk, Pemahaman Pendidikan Multikultural Islam dan Kristen

sesungguhnya berkata: Tuhan. Katakanlah: Terpujilah Allah! Tapi kebanyakan
dari mereka tidak memiliki rasa. (Al-'Ankabut 29: 61—63)12.

Sejarah Masa Lalu Agama Islam-Kristen Menurut Pandangan M. Talbi.

Sejauh menyangkut Islamolog Kristen, M. Talbi mengatakan bahwa ada suatu
pilihan yang luar biasa diantara para pakar dan para awam Islamolog, seperti Anawati,
Smith, Watt, Jomier dan Massignon, yang diakui sebagai “Gurunya dari seluruh
kehidupannya menampakkan suatu dialog yang hidupB”.

Di lain pihak, M. Talbi mengeluh tentang kurangnya para teolog dan pemikir
Muslim yang menaruh perhatian terhadap studi tentang agama Kristen. M. Talbi
mengatakan bahwa kita tidak dapat menyebut satu ahli tentang agama Kristen yang
dapat disejajarkan dengan banyak kaum awam Kristen dan para rohaniwan Kristen yang
merupakan pakar Islamologi. Disimpulkan bahwa Umat Kristen dan Muslim
dipersiapkan secara tidak setara untuk melakukan dialog. Gagasan ini didasarkan pada
kenyataan bahwa teologi Kristen, menurut pemahaman M. Talbi dan Arkoun, atau telah
mampu mengambil pelajaran dari berbagai konfrontasi dengan sistem intelektual lain'.

Dalam situasi seperti ini, M. Talbi menekankan bahwa Islam harus mengatasi
kesulitan. Bersamaan dengan usaha mengatasi kesulitan berkurangnya para pelaku
dialog, usaha pembebasan dari beban sejarah masa lalu, dan perkembangan teologis
yang tidak sama dibandingkan dengan yang dimiliki komunitas Kristen, M. Talbi
menyebutkan solusi yang disarankan oleh rekannya bernama Mohammed Arkoun,
meminta umat Kristen untuk mengadakan semacam teologi inter-religius seperti yang
diajukan Askari".

Berdasarkan sejarah masa lalu, M. Talbi mengajak kita untuk meninggalkan
perasaan superior dengan berkata ‘“Mari kita mengatakan secara jelas kepada setiap

orang yang digoda oleh semangat petualangan bahwa perselisihan diantara agama

12 Imam Feisal Abdul Rauf. -. Co-founder and Chairman of the Board of the Cordoba Initiative; Founder
of the ASMA Society (American Society forMuslim Advancement); Imam of Masjid Al-Farah, NY,
NY, USA.

" Lih. Giulio Basetti-Sani, O. F. M. Louis Massignon (1883—1962), Christian Ecumenist. Prophet of
Intereligious Reconciliation; Diedit dan Diterjemahkan oleh Allan Harris Cutler (Chicago, 1974).

'* Ibid, loc. Cit: Christianity and Islam: The Struggling Dialogue, 54; Terjemahan dan Transliterasi ayat—
ayat Qur’an adalah oleh Talbi (Penulis bertanggungjawab untuk terjemahan dari Bahasa Inggris ke
Bahasa Indonesia).

' Ibid, loc. Cit: Christianity and Islam: The Struggling Dialogue, ,. 86-88; Terjemahan dan Transliterasi
ayat—ayat Qur’an adalah oleh Talbi (Penulis bertanggungjawab untuk terjemahan dari Bahasa Inggris
ke Bahasa Indonesia).

1091



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

universal yang tidak lagi memiliki kesempatan untuk menghasilkan kemenangan
konklusif dibandingkan dengan apa yang telah diperoleh di masa lalu”. Untuk
mendukung pernyataan, M. Talbi merujuk kepada W. Montgomery Watt, diyakininya
dengan mengatakan bahwa suatu kebenaran ketika Watt menulis “Apabila seorang
Kristen dan Muslim hanya saling mencari argumen melawan satu dengan yang lain,
maka mereka akan dengan mudah menemukan banyak hal, namun ini tidak akan
membawa mereka kepada dialog16. Sebuah penelitian Pew Research Centre pada tahun
2015, mencatat Islam sebagai agama dengan tingkat pertumbuhan populasi tertinggi di
Dunia. Secara umum, pemeluk agama Samawi (Yahudi) masih mendominasi di tahun

2050".

Konseptual Dialog Islam Dengan Kristen Menurut Pandangan M. Talbi.
M. Talbi menunjuk solusi yang diajukan Arkoun dalam salah satu karya

(Supplication of a Muslim to Christians), di mana menurut M. Talbi dengan Arkoun
secara sederhana mengatakan'®: “Berdasarkan kondisi ini, Umat Kristen dapat
mengambil alih dan menjamin masa depan keagamaan Islam dengan determinasi yang
sama, komitmen yang total dan kedalaman keyakinan yang sama seperti yang dilakukan
terhadap agama Kristen. Bagi kita, ini adalah cara terbaik untuk mempersiapkan dialog
di masa mendatang karena ketika seorang berusaha untuk membebaskan orang lain,
maka pada waktu yang sama, ia membebaskan dirinya”.

M. Talbi berkeyakinan bahwa masih ada kemungkinan dialog diantara mitra
dialog yang tidak merahasiakan keyakinannya sendiri. Berdasarkan keyakinan, M. Talbi
membuat sketsa tentang sebuah modus operandi bagi dialog yang efektif antara Islam
dengan Kristen. Sebelum menjelaskan sasaran dan tujuan dialog tersebut, M. Talbi
membuat beberapa point awal sebagai persyaratan bagi dialog yang akan digambarkan
secara singkat dalam pembahasan selanjutnya.

Ada beberapa kendala yang pengaruhnya yang dapat kita atasi, kemudian

berusaha diperkecil guna untuk mendorong suatu dialog yang bermanfaat dan efektif.

16 W.M. Watt. Islamic Revelation in the Modern World, Edinburgh, 1970, 121, diktutip oleh Talbi dalam
“Islam and Dialogue”, 88. Untuk informasi lebih lanjut mengenai posisi Watt tentang pokok ini, lihat
W.M. Watt, “Thoughts on Muslim—Christian Dialogue”, dalam Hamdard Islamicus, Vol. I Number 1
(Summer, 1978), 1-52; Idem, Islam and Christianity Today. A Contribution to Dialogue, London
1983 (edisi Bahasa Indonesia, Islam dan Kristen. Suatu Sumbangan Pemikiran untuk Dialog,
diterjemahkan oleh E. Syafrudien, Jakarta 1991); Idem, Muslim—Christian Encounters, London 1991.
http://www.dw.com/id/masa-depan-agama-di-dunia/g-37344902. Masa Depan Agama di Dunia

' Talbi dalam Ibid, , 87.

17

1092


http://www.dw.com/id/masa-depan-agama-di-dunia/g-37344902

Ellya Rakhmawati dkk, Pemahaman Pendidikan Multikultural Islam dan Kristen

Untuk mencapai tujuan tersebut, M. Talbi menyarankan bahwa kita harus menghindari
spirit kontroversi, spirit kompromi, dan perasaan puas diri. Menurut M. Talbi, kedua
sikap berupa spirit kontroversi dan spirit kompromi merupakan sumber
kesalahpahaman, dan kekecewaan. Untuk mengatasi pengaruh dari kedua sikap
berbahaya, M. Talbi mengemukakan beberapa langkah mendesak yang perlu diikuti,
antara lain:

Pertama, kita harus menghindari kontroversi.Terlepas dari setiap reaksi positif
berkaitan dengan polemik teologis, M. Talbi seperti Askari'’ yang menganggap bahwa
semangat berpolemik antara Islam dengan Kristen telah mencapai “kehancuran yang
luar biasa” di abad pertengahan. Kehancuran yang disebabkan oleh polemik, dari segi
material, segi moral dan intelektual, dengan membuat karikatur dan menyebarkan
kepalsuan atau kebohongan yang mengatasnamakan kebenaran. Kedua, Mencermati
bahwa batas—batas yang telah berubah. Panggilan untuk dialog diantara agama dunia
didorong oleh fakta dewasa ini bahwa garis pemisah diantara berbagai iman yang
berbeda, tidak lagi berada dalam arah yang semula. Ada suatu persaingan diantara
gagasan yang diinspirasikan dan terjadi seiring dengan perubahan sosial dunia modern
yang pesat, serta dibentuk oleh keyakinan agama dan gagasan yang berfungsi sebagai
agama masyarakat modern. M. Talbi menulis “Pertentangan yang jauh lebih mendalam
justru terjadi diantara mereka yang berusaha untuk mengejar nasib manusia tanpa
menghiraukan Allah, dan mereka menyerahkan masa depan manusia ke dalam tangan
Allah dan melalui Allah; antara mereka yang tanpa peduli berserah pada mitos usang
dari semua bentuk agama, dan mereka yang terus meyakini kebenaran yang tidak
terbatas dan kekal®’.

Ketiga, Memahami “peralihan agama” atau “konversi” sebagai suatu
perkembangan spiritual yang personal dan unik dari individu. M. Talbi mengajak kita
untuk menyadari bahwa agama di dunia berada pada pijakan yang sama. Oleh karena
itu, peristiwa peralihan agama tidak lagi terjadi karena adanya proselitisme dan
polemik. Peristiwa peralihan agama bagi mereka yang berpindah dari satu agama ke
agama lain harus di mengerti sebagai buah dari suatu drama psikologis individual yang
intens. Peristiwa peralihan agama tidak lagi disebabkan oleh perang argumentasi untuk

menaklukkan seseorang. Bertolak dari hal yang sangat mendasar adalah bermanfaat

' Lihat Askari, Spiritual Quest, 24-28; Inter—Religion, 122-128.
2" Tslam and Dialogue, 89

1093



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

mengamati pendapat M. Talbi tentang “kebebasan beragama”. M. Talbi menegaskan
bahwa dari perspektif Qur’aniah, kebebasan beragama pada hakikatnya dilandasi oleh
“kodrat kemanusiaan yang diatur secara llahi (divinely ordered nature of humanity)”.
M. Talbi menulis tentang “Dari perspektif Muslim dan berdasarkan ajaran pokok
Qur’an, kebebasan beragama pada hakikatnya merupakan suatu penghargaan terhadap
kedaulatan Allah dan misteri rencana Allah bagi kemanusiaan, yang telah diberikan hak
istimewa untuk menentukan nasib seseorang sesuai dengan tanggungjawab di bumi dan
alam baka. Hakikatnya, menghargai kebebasan manusia adalah menghargai rencana
Allah. Untuk menjadi seorang Muslim sejati adalah berserah kepada rencana ini.>'
Keempat, Setia melaksanakan tugas Kerasulan.M. Talbi mengingatkan dialog
bukan suatu latihan seni berkompromi. Dialog harus dikondisikan sebagai suatu
“ketulusan total” dari setiap partisipan. Suatu dialog yang efektif menuntut setiap orang
untuk menjadi diri sendiri seutuhnya tanpa bersifat agresif atau kompromistis. M. Talbi
menekankan dalam dialog yang harus ada suatu “Roh Kerasulan”, namun Roh ini harus
dibersihkan dari bahaya polemik dan proselitisme. Roh Kerasulan pada dasarnya
merupakan suatu keterbukaan yang penuh perhatian terhadap orang di sekitar kita; suatu
usaha mencari kebenaran tiada henti melalui pendalaman dan pemahaman nilai—nilai
iman; sebagai analisis terakhir, merupakan kesaksian yang murni. 21 Kerasulan dalam
Bahasa Arab disebut Jihad yang secara etimologis tidak ada hubungan dengan
“perang”. Untuk memahami secara tepat pandangan kerasulan ini harus dimengerti
dalam hubungan dengan konsep Jihad, sebaiknya kita mencermati pendapat M. Talbi,
berupa: Secara esensial dan radikal, Jihad adalah suatu usaha yang ekstrem dan total di
jalan Allah (fisabil Allah). Di dalam tradisi telah jelas bahwa bentuk yang paling murni,
dramatis dan membuahkan hasil adalah Al-Jihad Al-Akbar, yaitu petarungan yang
terjadi di dalam kerahasiaan suara hati seseorang. Ini berarti bahwa bentuk paling murni
dari kerasulan adalah kesaksian akan kehidupan di mana perjuangan untuk
kesempurnaan moral mencapai hasil. Bentuk Kerasulan melalui kesaksian adalah satu—
satunya yang membuahkan hasil dan sesuai dengan pemikiran modern. Bentuk

Kerasulan ini tidak membutuhkan proselitism.e22

*!' Ibid, 467; 481 - 482

** Ibid, 90-91 (Kursif oleh Talbi, sedangkan tambahan dalam kurung oleh penulis). Penulis bernama
Woly, Nicolas, J. 2008. Perjumpaan di Serambi Imam: Suatu studi tentang Pandangan Para Teolog
Muslim dan Kristen Mengenai Hubungan Antar Agama. Jakarta: Gunung Mulia

1094



Ellya Rakhmawati dkk, Pemahaman Pendidikan Multikultural Islam dan Kristen

Kelima, Menyadari kemajemukan jalan keselamatan.Dalam pembahasan diatas, kita
telah memahami bahwa hanya Tuhan yang paling berdaulat untuk mengalihkan manusia
dari agama A ke agama B. Kita perlu menyadari bahwa menghakimi adalah hak
prerogatif Allah. M. Talbi menegaskan bahwa pada akhirnya Allah tetap sepenuhnya
dan bebas dalam menghakimi dan kita harus menyerahkan diri dengan penuh keyakinan
kepada kebijaksanaanNya. Untuk mengambil bagian dalam dialog dengan orang
beragama, sebagaimana perspektif diatas, menuntut pengakuan bahwa mitra dialog
adalah orang—orang yang mencari keselamatan yang dikerjakan oleh Allah baginya, M.
Talbi merujuk kepada G. C. Anawati, yaitu: “Ketika saya ingin terlibat dalam dialog
dengan seorang Muslim, saya tidak harus memulainya dengan menempatkan dia di
dalam agama saya hanya karena dia seorang Muslim. Saya dapat meyakinkan dia
berdasarkan kondisi tertentu, yang cukup di sadari, dia dapat menemukan keselamatan
dengan tetap sebagai seorang Muslim®.

M. Talbi menekankan perlunya pengakuan tentang fakta kemajemukan agama.
Akan tetapi, berkaitan dengan tugas Kerasulan, pengakuan ini termasuk pengakuan akan
kemajemukan jalan keselamatan atau tidak mengandung implikasi bahwa kita
merelatifkan Iman dan tidak mereduksi apa yang kita pegang teguh sebagai kebenaran.
M. Talbi menegaskan bahwa kesetiaan kepada Iman jauh lebih penting dan sebagai
konsekuensi, Iman kita tidak semata—mata hanya berarti menjadi anggota sebuah

kelompok sosiologis dan bukan semata—mata sebuah bentuk subordinasi.

Dialog Umat Islam dengan Kristen di Jerman.
Artikel dialog umat Islam dengan Kristen menurut M. Talbi diperkuat dengan

adanya artikel tentang Paus Fransiskus, yakni Paus Benediktus XVI, mendapat
pelajaran mengenai dialog dengan umat Islam yang tak lama setelah menjabat. Tahun
2006, setahun setelah naik tahta, Paus Benediktus memberikan pidato kontroversial di
Regensburg, Jerman. Ia mengutip seorang Kaisar Romawi Timur yang menuding Nabi
Muhammad sebagai tidak manusiawi dan hanya berbuat jahat. Pidatonya langsung
memprovokasi umat Muslim di seluruh penjuru dunia. Paus Benediktus
mengungkapkan "penyesalan yang mendalam" atas kesalahpahaman tersebut. la
berkunjung ke Turki tahun 2008 untuk menghidupkan kembali dialog Kristen dengan

Muslim. Namun pidato tersebut berdampak kerusakan dalam jangka panjang.

»  Sebagaimana dikutip oleh Talbi dalam Ibid, 92

1095


http://www.dw.de/pernyataan-penyesalan-pribadi-sri-paus/a-2942263

FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

Dua tahun lalu Universitas Al-Azhar di Kairo menghentikan dialog dengan
Vatikan. Alasan resmi yang diberikan adalah pernyataan Paus Benediktus tentang
serangan terhadap kaum Kristen di Mesir. "Di Kairo dipandang sebagai intervensi
terhadap urusan internal," ungkap Hamdan. Hubungan Kristen—Muslim dinodai konflik
yang tidak hanya di Mesir, tetapi di negara Afrika. Boubacar Seydou Toure, Kepala
Asosiasi Islam di Niger, menekankan pentingnya dialog. "Yang pertama kali harus
dilakukan Paus Fransiskus adalah mengupayakan dialog yang jujur antara Kristen
dengan Muslim", tukas Toure. "Saat umat kedua agama ini bergandeng tangan, maka
kami dapat hidup bersama dalam damai". Indonesia dengan 200 juta penganut agama
Islam, memiliki jumlah Muslim terbanyak dari negara manapun. Di sebuah negara
dimana umat Kristen menjadi minoritas, Azyumardi Azra dari Universitas Islam Negeri
(UIN) Jakarta berharap Paus Fransiskus dapat merangkul agama lain dan bukan memicu
kontroversi baru**.

Universitas Al-Azhar merespon positif perubahan kepemimpinan Gereja Katolik.
Mereka mengharapkan "hubungan yang lebih baik" dengan Vatikan. "Begitu ada
kebijakan baru, kami akan memulai lagi dialog dengan Vatikan", pungkas Mahmoud
Azab (seorang penasehat hubungan antar agama bagi Universitas Al-Azhar). Hamdan
menilai Paus Fransiskus harus mampu mengangkat topik penderitaan umat Kristen di
Mesir dan negara lain. "Penting untuk menghadapi ini bersama-sama, berdialog dengan
para ulama dan pemerintah untuk mencari solusi. Ini cara terbaik dan satu-satunya,"
tandas Hamdan.

Komentar serupa datang dari Sheikh Issa bin Shaaban Simba, seorang pemuka
agama di Tanzania. la berharap babak baru hubungan Gereja Katolik dengan Muslim
dapat dimulai. "Kami harus menjauh dari ketakutan, dan bergerak menuju harapan dan

. . . 25
perdamaian, dimana semua orang merasa sebagai saudara"~".

Metode Dialog Muslim dengan Kristen.
Metode dalam artikel ini membahas objek dari dialog Muslim dengan Islam

menurut M. Talbi berupa mempelajari warisan nilai spiritual dari agama yang mengikuti

tradisi alkitabiah, serta sebuah teologi bagi semua agama yang berkaitan dengan teologi

* Naumann, Nils. 2013. Harapan Kaum  Muslim  Terhadap  Paus  Fransiskus.

http://www.dw.com/id/harapan-kaum-muslim-terhadap-paus-fransiskus/a-16681321
Naumann, Nils. 2013. Harapan @ Kaum  Muslim  Terhadap  Paus  Fransiskus.
http://www.dw.com/id/harapan-kaum-muslim-terhadap-paus-fransiskus/a-16681321

25

1096


http://www.dw.de/sri-paus-di-afrika/a-4108381
http://www.dw.com/id/harapan-kaum-muslim-terhadap-paus-fransiskus/a-16681321
http://www.dw.com/id/harapan-kaum-muslim-terhadap-paus-fransiskus/a-16681321

Ellya Rakhmawati dkk, Pemahaman Pendidikan Multikultural Islam dan Kristen

moral dan teologi sosial yang secara langsung berhubungan dengan masalah tersebut
atau hanya dapat diperoleh melalui kerjasama antara mereka yang memiliki keyakinan
bahwa nasib manusia adalah bagian dari rencana Allah®®.

Pemahaman umum tentang keselamatan menggunakan suatu gagasan Qur’aniah
tentang hidayah (petunjuk), [lutf (perlindungan—pertolongan), tawfig (bantuan—
petunjuk), dalal (percobaan untuk masuk ke dalam kesesatan) dan lain—lain. Jika Islam
dengan Kristen tidak bersedia mempelajari nilai yang sama, maka hal tersebut tidak
akan membawa kepada suatu pemahaman yang lebih baik tentang suatu pendalaman
akan penghargaan kita yang bermanfaat bagi semua yang terkait, misal: memadukan
kebebasan manusia dengan eksistensi Allah yang transenden dengan Tuhan Yang
Mahakuasa.

Ayat yang melambangkan pengabdian Nabi Muhammad SAW dan sepenuhnya
kepada Tuhan. Jadi dalam Al-Qur’an, Allah memerintahkan umat Islam yang mencintai
Tuhan untuk mengikuti teladan, agar pada akhirnya bisa dicintai oleh Tuhan:

Katakanlah (Muhammad), “Jika kamu mencintai Allah, ikutilah aku, niscaya

Allah mencintaimu dan mengampuni dosa—dosamu”. Allah Maha Pengampun

lagi Maha Penyayang (Al ‘Imran 3:31).

Cinta Allah dalam Islam adalah bagian dari pengabdian lengkap kepada Allah; Ini
bukan sekadar emosi parsial. Perintah Allah dalam Al Qur’an, Katakanlah:
menyembah, berkorban, kehidupan dan kematian saya adalah untuk Allah. Panggilan
untuk mengabdikan dan melekat pada hati dan jiwa Allah, yang jauh dari panggilan
untuk sekadar emosi atau suasana hati, sebenarnya merupakan perintah yang
membutuhkan semua rahmat, cinta kepada Allah. Ini menuntut cinta, di mana hati
paling dalam dan seluruh jiwa-dengan kecerdasan, kehendak dan perasaan-
berpartisipasi melalui pengabdian.

Namun, di berbagai tempat di seluruh Dunia, Alkitab terjadi dalam bentuk dan
versi yang sedikit berbeda. Misal, dalam Matius (22:37) (Kasihilah Tuhan, Allahmu
dengan segenap hatimu dan dengan segenap jiwamu dan dengan segenap akal budimu).
Kata Bahasa Yunani untuk "hati" adalah kardia, kata untuk "jiwa" adalah jiwa, dan kata
untuk "pikiran" adalah dianoia. Dalam versi dari Mark (12:30) (Dan kamu akan

mencintai Allahmu dengan segenap hatimu, dan dengan jiwamu, dan dengan akal

% Tbid, 96

1097



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

budimu, dan dengan segenap kekuatanmu), kata "kekuatan" ditambahkan pada yang
disebutkan diatas, menerjemahkan kata “Iskus” dalam bahasa Yunani. Kata-kata firman
dalam Lukas (10:27) (yang dikonfirmasi oleh Yesus Kristus dalam Lukas (10:28)
mengandung empat istilah yang sama dengan Markus (12:30). Kata-kata dalam Markus
(12:32) (yang disetujui oleh Yesus Kristus dalam Markus (12:34) mengandung tiga

istilah kardia ("hati"), dianoia ("pikiran"), dan iskus ("kekuatan")27.

Dialog Dengan Wahyu Menurut Pandangan M. Talbi.

Dalam esai, Islam and Dialogue—Some Reflections on Current Topic, M. Talbi
menjelaskan pandangannya tentang perlunya Islam terlibat dalam dialog yang sungguh—
sungguh dengan umat Kristen®®. M. Talbi memulai esainya dengan suatu penekanan
terhadap makna hubungan yang erat antara Dialog dengan Wahyu. M. Talbi
menjelaskan dari perspektif Qur’aniah, dialog merupakan suatu persoalan keagamaan
yang diperintahkan oleh Wahyu. Seluruh Wahyu sebagaimana dilihat oleh M. Talbi
dalam kalimat Qur’an yang memerintahkan manusia, Nabi, umat Muslim untuk terlibat
dalam dialog dengan manusia pada umumnya, dan khususnya dengan orang—orang
beriman dari agama kitab. Inti dari pemahaman keagamaan tentang dialog adalah
“rekonsiliasi (penyelenggaraan hubungan baru)”. Menurut M. Talbi, dialog adalah hal
pertama dan terpenting dalam rangka penyelenggaraan kontak yang baru dengan dunia
pada umumnyazg. M. Talbi merujuk pada apa yang dikatakan Qur’an sebagai berikut™:

Berserulah kamu kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah (bi-I-hikma) dan
peringatan yang baik (wa-I-maw izat al-hasana), dan berbantahlah dengan mereka
di dalam cara yang baik (wa jadilhum bi-I-lati hiya absan). Sesungguhnya Tuhan
mengetahui dengan baik sekali tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya (inna
rabaka huwa a’lamu biman dalla ‘an sabilihi) dan Dia mengetahui dengan baik

*7 Jordan. 2009. A Common Word Between Us and You. The Royal Aal Al-Bayt Institute For Islamic

Thought , 22

Esai ini adalah bentuk final dari kuliah yang diberikannya di Roma dan Tunis. Versi Bahasa Inggris

dipublikasikan untuk pertama kali dalam Encounter: Documents for Muslim—Christian

Understanding, No. 11 & 12, Januari and February 1975. Kemudian diterbitkan kembali dua kali:

pertama dalam Rousseau (peny.), Christianity and Islam: The Struggling Dialogue, ,. 53—73, dan

kemudian dalam Griffiths (peny.), Christianity Through Non—Christian Eyes, 82-101. Studi ini

menggunakan versi dalam Griffiths dan selanjutnya disebut sebagai “Islam and Dialogue”.

Studi ini merujuk pula esai Talbi “Religious Liberty: A Muslim Perspective” dalam Muslims in

Dialogue, ,. 465—482. Esai ini diterbitkan dalam L. Swidler (peny.), Religious Liberty and Human

Rights in Nations and in Religions (Philadelphia / New York, 1987), 175-187

* Ibid, loc. Cit: Christianity and Islam: The Struggling Dialogue, ,. 54; Terjemahan dan transliterasi ayat—
ayat Qur’an adalah oleh Talbi (Penulis bertanggungjawab untuk terjemahan dari Bahasa Inggris ke
Bahasa Indonesia)

28

29

1098



Ellya Rakhmawati dkk, Pemahaman Pendidikan Multikultural Islam dan Kristen

sekali orang-orang yang dibimbing (wa huwa a’lamu bi-l-muhtadin) (Qur’an,
Sura 16: 125).
Berdasarkan pesan Qur’an, M. Talbi menyatakan bahwa Islam dan Umat Muslim

menyadari ajakan Wahyu untuk berdialog dengan orang—orang disekitarnya. Harus
terjadi demikian karena semua bentuk ideologi monolitis, sebagaimana diingatkan M.
Talbi pada awal esainya Islam and Dialogue, sedang berada dalam proses disintegrasi,
sedangkan pluralisme budaya sedang menjadi nyata dan tidak dapat dipungkiri oleh
siapapun.

Menurut M. Talbi, tujuan dialog yang benar dan tepat, apapun situasi dan objek
adalah “Senantiasa menghidupkan kembali Iman kita, menyelamatkannya dari kondisi
suam kuku dan mempertahankan kita untuk tetap dalam ijtihad, yakni upaya sungguh—
sungguh melakukan refleksi dan penelitian®".

Bagi M. Talbi untuk menjadi seorang Muslim sejati, berarti hidup dalam suatu
dialog yang santun dengan semua orang dari agama, ideologi lain dan terutama berserah
diri kepada Allah. Kita harus menunjukkan kepedulian terhadap orang di sekitar kita.
Kita memiliki kewajiban terhadap mereka; kita tidak hidup di pulau kecil yang
terpencil. Sikap kesantuan yang diajarkan Qur’an harus disebarkan secara luas kepada
segenap umat manusia, yang beriman dan tidak beriman, kecuali bagi mereka yang
“berbuat salah”, yakni mereka yang berlaku tidak adil dan kasar serta dengan sengaja
menggunakan tangan besi, secara fisik atau kata—kata. Dalam kasus seperti itu, jauh
lebih baik menghindari apa yang disebut dialog demi menghindari terjadinya sesuatu

yang lebih buruk™.

Penutup.

M. Talbi berpendapat bahwa sejarah di masa lampau, di mana Islam memperoleh
hak untuk memperoeh Kerajaan, dan pengaruhnya melalui kekerasan, seperti
peperangan yang adil atau yang dapat dibenarkan pada saat masuknya Islam dalam
panggung sejarah, tidak mencelakakan semangat pesan Wahyu yang bersifat permanen.
Yang dimaksud M. Talbi dengan “semangat pesan Wahyu” adalah panggilan untuk
menggalang hubungan yang baik dan saling menghargai dengan orang—orang disekitar.
Namun demikian, sejarah tersebut juga menjadi kendala yang dirasakan dalam dialog

Islam dan Kristen.

' Tbid, 100 (kursif oleh penulis)
2" Muslim in Dialogue, 472-472 (kursif, oleh penulis)

1099



FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

Peperangan yang terjadi pada masa lampau, M. Talbi menyatakan: “adalah sangat
penting untuk memaparkan secara jelas bahwa ayat—ayat (Qur’an) yang mendorong
peperangan pada dasarnya merupakan penerapan yang bersifat sesaat, yang
dihubungkan dengan kemungkinan khusus yang dewasa ini diharapkan menjadi sesuatu
yang hanya terjadi di masa lalu. Semangat yang mendalam dari pesan Wahyu adalah
menggalang hubungan yang baik dan saling menghargai dengan orang lain. Kita harus
menemukan kembali semangat pesan Wahyu agar dapat berjalan ke arah percakapan
tentang semua kesalahpahaman yang telah menghalangi dialog di masa lalu, serta yang
kini terancam akan terhalang karena kesulitan lainnya yang dijumpai dewasa ini*.

Kesulitan terbesar menurut M. Talbi adalah perbedaan antara mereka yang
berpartisipasi dalam dialog, serta tingkat kajian yang tidak sama dalam tradisi. M. Talbi
menyatakan kekhawatirannya tentang situasi yang M. Talbi sebut sebagai “Kurangnya
para pelaku dialog” yang serius. Situasi ini diperburuk oleh perkembangan teologis
yang tidak sama. M. Talbi menjelaskan bahwa perkembangan teologi tradisional dalam
Islam sendiri tidak selalu diarahkan sesuai dengan garis semangat yang mendalam dan
permanen dari pesan Wahyu, yang pada saat sekarang dalam pengertian tertentu justru
menjadi kendala untuk dialog, meskipun semua umat Muslim terikat dengan ajaran
pokok Qur’an, teologi tradisional Muslim berkembang dengan cara yang karena alasan

historis tidak selalu sesuai dengan semangat Qur’an™".

¥ Ibid, loc. Cit: Christianity and Islam: The Struggling Dialogue, 84; Terjemahan dan Transliterasi

Ayat—ayat Qur’an adalah oleh Talbi (Penulis bertanggungjawab untuk terjemahan dari Bahasa Inggris
ke Bahasa Indonesia).

** Biografi singkat M. Talbi yang dikutip dari beberapa sumber: Muslim in Dialogue, 473.

1100



Ellya Rakhmawati dkk, Pemahaman Pendidikan Multikultural Islam dan Kristen

Daftar Pustaka

Al-Mukhassass d'Ibn Sida: érudes et index, éd. Imprimerie Officielle, Tunis, 1956

Biographies Aghlabides Extraites des Madarik du Cadi Iyad (Critical Edition), éd.
Imprimerie Officielle De La République Tunisienne, Tunis, 1968.

Christianity and Islam: The Struggling Dialogue, Terjemahan dan Transliterasi Ayat—
ayat Qur’an adalah oleh Talbi (Penulis bertanggungjawab untuk terjemahan dari
Bahasa Inggris ke Bahasa Indonesia).

Christianity Through Non—Christian Eyes. Studi ini menggunakan versi dalam Griffiths
dan selanjutnya disebut sebagai “Islam and Dialogue”.

Etude d’histoire ifrigiyenne et de Civilisation Musulmane Médiévale, éd. Université de
Tunis, Tunis, 1982.

Histoire Générale de la Tunisie (Collective Book), Tome II « Le Moyen Age », éd.
Société Tunisienne de Diffusion, Tunis, 1965.

Ibn Khaldiin et 'Histoire, éd. Société Tunisienne De Diffusion, Tunis, 1965, Rééd.
Maison Tunisienne De L'édition, Tunis, 1973, rééd. Cartaginoiseries, Carthage,
2006.

Imam Feisal Abdul Rauf. -. Co-founder and Chairman of the Board of the Cordoba
Initiative; Founder of the ASMA Society (American Society forMuslim
Advancement); Imam of Masjid Al-Farah, NY, NY, USA.

Islam en dialogue, €d. Maison Tunisienne D'édition, Tunis, 1970.

Islam et Dialogue, Réflexion Sur un Theme D'actualité, éd. Maison Tunisienne
D'édition, Tunis, 1972.

Jordan. 2009. A Common Word Between Us and You. The Royal Aal Al-Bayt Institute
For Islamic Thought.

L'émirat aghlabide (186-296/800-909): Histoire Politique, éd. Adrien Maisonneuve,
Paris, 1966 (ISBN 2-7200-0493-6).

Lih. Giulio Basetti—Sani, O. F. M. Louis Massignon (1883—-1962), Christian Ecumenist.
Prophet of Intereligious Reconciliation; Diedit dan Diterjemahkan oleh Allan
Harris Cutler. Chicago, 1974.

Masa Depan Agama di Dunia. http://www.dw.com/id/masa-depan-agama-di-dunia/g-

37344902.

1101


https://en.wikipedia.org/wiki/International_Standard_Book_Number
https://en.wikipedia.org/wiki/Special:BookSources/2-7200-0493-6
http://www.dw.com/id/masa-depan-agama-di-dunia/g-37344902
http://www.dw.com/id/masa-depan-agama-di-dunia/g-37344902

FIKROTUNA; Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam Volume. 9, Nomor. 1, Juli 2019

Naumann, Nils. 2013. Harapan Kaum Muslim Terhadap Paus Fransiskus.
http://www.dw.com/id/harapan-kaum-muslim-terhadap-paus-fransiskus/a-
16681321

Talbi “Religious Liberty: A Muslim Perspective” dalam Muslims in Dialogue, L.
Swidler (peny.), Religious Liberty and Human Rights in Nations and in
Religions Philadelphia, New York, 1987.

W.M. Watt. Islamic Revelation in the Modern World, Edinburgh, 1970,

W.M. WattThoughts on Muslim—Christian Dialogue”, dalam Hamdard Islamicus, Vol. I
Number 1 (Summer, 1978), him. 1-52; Idem, Islam and Christianity Today. A
Contribution to Dialogue, London 1983 (edisi Bahasa Indonesia, Islam dan
Kristen. Suatu Sumbangan Pemikiran untuk Dialog, diterjemahkan oleh E.
Syafrudien, Jakarta 1991); Idem, Muslim—Christian Encounters, London 1991.

Woly, Nicolas, J. 2008. Perjumpaan di Serambi Imam: Suatu Studi Tentang Pandangan
Para Teolog Muslim dan Kristen Mengenai Hubungan Antar Agama. Jakarta:
Gunung Mulia

Woly, Nicolas, J. 2008. Perjumpaan di Serambi Imam: Suatu studi tentang Pandangan
Para Teolog Muslim dan Kristen Mengenai Hubungan Antar Agama. Jakarta:
Gunung Mulia.

1102


http://www.dw.com/id/harapan-kaum-muslim-terhadap-paus-fransiskus/a-16681321
http://www.dw.com/id/harapan-kaum-muslim-terhadap-paus-fransiskus/a-16681321

