Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156 Vol. 7, No. 3, Oktober 2025: 264-268

RELASI HISTORIS DAN SOSIOKULTURAL ANTARA SUNDA, PRIANGAN, DAN JAWA
BARAT: SEBUAH TINJAUAN KRITIS

Mumuh Muhsin Zakaria
Dosen Departemen Sejarah dan Filologi, Fakultas I[lImu Budaya, Universitas Padjadjaran, Sumedang.
E-mail: mumuh.muhsin@unpad.ac.id

ABSTRAK. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis relasi antara tiga entitas: Sunda, Priangan, dan Jawa Barat.
Banyak kalangan menyamakan ketiganya, padahal masing-masing memiliki konteks, batasan, dan makna yang
berbeda. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis-sosiologis melalui studi
literatur terhadap sumber-sumber. Hasil analisis menunjukkan bahwa: (1) Sunda merujuk pada identitas
etnokultural yang lebih luas, melampaui batas Provinsi Jawa Barat sekarang, yang ditandai oleh bahasa, sistem
keyakinan, dan adat istiadat; (2) Priangan adalah konstruksi kolonial Belanda yang terbentuk dari Mataram dan
VOC, yang membentuk identitas aristokratik, budaya “menak”, dan menjadi jantung kebudayaan Sunda modern;
(3) Jawa Barat adalah produk negara-bangsa (nation-state) Indonesia pasca-kemerdekaan yang membekukan dan
mengadministrasikan keragaman di dalamnya ke dalam satu wilayah pemerintahan. Ketiganya saling beririsan dan
membentuk dialektika yang terus berlangsung, di mana Jawa Barat menjadi wadah politis, Priangan sebagai inti
kultural yang dominan, dan Sunda sebagai payung identitas yang lebih inklusif namun juga terkadang tereksklusi
oleh dominasi narasi Prianganisasi. Pemahaman terhadap relasi ini penting untuk kebijakan pembangunan yang
inklusif dan pelestarian keragaman budaya di tingkat lokal.

Kata kunci: Sunda; Priangan; Jawa Barat; Identitas; Sejarah; Sosiokultural.

HISTORICAL AND SOCIOCULTURAL RELATIONS BETWEEN SUNDANESE, PRIANGAN, AND
WEST JAVA: A CRITICAL REVIEW

ABSTRACT. This article aims to analyze the complex relations between three entities: Sunda, Priangan, and West
Java. Many parties often equate the three, whereas each has different contexts, boundaries, and meanings. This
research uses a qualitative method with a historical-sociological approach through a literature study. The analysis
results show that: (1) Sunda refers to a broader ethnocultural identity, beyond the current borders of West Java
Province, characterized by language, belief systems, and customs, (2) Priangan is a colonial Dutch construction
Jformed from Mataram and VOC influences, which shaped an aristocratic identity, “menak” culture, and became
the heart of modern Sundanese culture; (3) West Java is a product of the post-independence Indonesian nation-
state that froze and administered the diversity within it into one governmental region. The three intersect and form
an ongoing dialectic, where West Java is the political container, Priangan is the dominant cultural core, and Sunda
is a more inclusive identity umbrella that is sometimes marginalized by the dominance of the Prianganization
narrative. Understanding this relationship is crucial for inclusive development policies and the preservation of
cultural diversity at the local level.

Keywords: Sunda; Priangan; West Java, Identity; History; Sociocultural.

PENDAHULUAN

Provinsi Jawa Barat, sebagai salah satu
provinsi dengan populasi terbesar di Indonesia,
sering diidentikkan secara simplistik dengan
kebudayaan Sunda. Dalam narasi populer dan
bahkan dalam beberapa diskusi akademis, istilah
"Orang Sunda,”" "Urang Priangan," dan "Warga
Jawa Barat" sering digunakan secara bergantian.
Namun, pengidentifikasian seperti ini mengabur-
kan kompleksitas historis, sosiologis, dan
kultural yang melekat pada masing-masing
konsep. Ketiganya—Sunda, Priangan, dan Jawa
Barat—adalah entitas yang terbentuk dalam
konteks zaman yang berbeda, dengan logika
pembentukannya masing-masing.

Sunda, pertama-tama, adalah sebuah
entitas etnokultural yang akarnya dapat ditelusuri
jauh ke masa pra-Islam, dengan kerajaan-

kerajaan seperti Kerajaan Taruma-nagara dan
Kerajaan Sunda (Ekadjati, 2005). Identitas Sunda
dibangun di atas fondasi bahasa, sistem
kosmologi, dan adat istiadat yang khas. Ruang
lingkupnya tidak pernah terbatas secara ketat
pada wilayah adminis-tratif Jawa Barat masa
kini, melainkan mencakup pula sebagian Banten,
Jakarta, Cirebon, dan bahkan wilayah-wilayah
yang kini masuk Jawa Tengah (seperti Brebes).
Priangan, di sisi lain, adalah sebuah
wilayah inti di Tatar Sunda yang mengalami
konstruksi sosial-politik yang sangat kuat pada
masa kolonial. Istilah ini merujuk pada dataran
tinggi di bagian tenggara Jawa Barat yang
menjadi basis sistem tanam paksa (Preanger-
stelsel) kopi (Breman, 2014). Pembentukan
Karesidenan Priangan oleh Belanda tidak hanya
merupakan keputusan administratif, tetapi juga
sebuah proses politik yang menciptakan kelas elit

Relasi Historis dan Sosiokultural antara Sunda, Priangan, dan Jawa Barat: Sebuah Tinjauan Kritis
(Mumuh Muhsin Zakaria)


mailto:mumuh.muhsin@unpad.ac.id

Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156 265

priyayi Sunda (menak) yang bekerja sama
dengan kolonial. Wilayah inilah yang kemudian
paling kuat mengklaim dan merepresentasikan
"Kesundaan" yang otentik, sehingga memar-
ginalkan varian-varian kebudayaan Sunda lain di
wilayah utara (Cirebon) dan barat (Banten)
(Ekadjati, 1981).

Jawa Barat adalah entitas yang paling
muda. Ia lahir dari proses politik pasca-
kemerdekaan Indonesia. Sebagai sebuah provin-
si, ia adalah alat negara untuk mengatur, meng-
administrasi, dan memerintah. Batas-batasnya
adalah produk kompromi politik, bukan murni
kesatuan kultural. Dalam wadah inilah, keragam-
an sub-etnis dan budaya Sunda (termasuk
Priangan, Sunda Banten, dan Sunda Cirebon)
"dibekukan" menjadi satu label administratif.

Permasalahan yang muncul adalah domi-
nannya narasi kebudayaan Priangan dalam
mewakili seluruh identitas Jawa Barat, yang
sering disebut sebagai "Prianganisasi". Hal ini
berimplikasi pada kebijakan budaya, pendidikan,
dan bahkan pembangunan ekonomi yang tidak
selalu merata. Oleh karena itu, artikel ini
bermaksud untuk menguraikan secara kritis relasi
historis dan sosiokultural antara Sunda, Priangan,
dan Jawa Barat dengan pertanyaan penelitian:
Bagaimana ketiga entitas ini terbentuk dan
berinteraksi, serta apa implikasi dari dialektika
tersebut terhadap konstruksi identitas dan
kebijakan di Jawa Barat kontemporer?

METODE

Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan historis-sosiologis.
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
studi kepustakaan (/ibrary research) terhadap
sejumlah sumber terutama sumber sekunder.
Sumber tersebut meliputi buku, jurnal ilmiah,
artikel, dan publikasi akademis lain yang relevan
dengan topik pembahasan.

Data yang terkumpul dianalisis secara
kritis dengan teknik analisis isi (content analysis)
dan analisis historis. Analisis dilakukan dengan
merekonstruksi sejarah terbentuknya masing-
masing entitas, mengidentifikasi titik-temu dan
ketegangan di antara mereka, serta menginter-
pretasikan makna sosiokultural dari relasi
tersebut dalam konteks kekinian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Sunda: Etnisitas, Bahasa, dan Ruang
Kultur yang Melampaui Batas.
Identitas Sunda pada dasarnya adalah
sebuah konstruksi yang berdiri di atas tiga pilar

utama: bahasa, agama/kepercayaan, dan sejarah
bersama. Bahasa Sunda, dengan berbagai
tingkatannya (alus, sedeng, loma, kasar),
merupakan penanda identitas yang paling nyata
(Anderson, 2006). Namun, perlu dicatat bahwa
bahasa Sunda sendiri memiliki dialek-dialek
yang beragam, seperti dialek Banten, Bogor,
Priangan, dan Cirebon, yang mencerminkan
variasi internal dalam kebudayaan Sunda
(Fadholi & Supriatin, 2016; Akhmad, 2024).

Dalam perspektif sejarah, kerajaan Sunda
pra-Islam, terutama Pajajaran yang beribu kota di
Pakuan (sekarang Bogor), menjadi mitos asal-
usul (origin myth) yang powerful bagi orang
Sunda (Ekadjati, 2005). Kejatuhan Pajajaran oleh
kesultanan Banten dan Cirebon yang telah
memeluk Islam menandai babak baru, di mana
identitas Sunda mulai berasimilasi dengan Islam,
menciptakan sintesis yang khas, berbeda dengan
Jawa yang lebih kuat dipengaruhi oleh tradisi
Hindu-Budha di tingkat istana (Danasasmita,
2003).

Ruang kultural Sunda, atau yang dikenal
sebagai Tatar Sunda/Pasundan, secara tradisional
lebih luas dari Jawa Barat sekarang. Edi S.
Ekadjati  (2005) memetakan wilayah ini
mencakup seluruh Provinsi Jawa Barat, Banten,
Jakarta, dan bagian barat Jawa Tengah. Cirebon,
meski memiliki percampuran budaya Sunda-
Jawa yang kuat, tetap dianggap sebagai bagian
dari dunia Sunda, meski sering berada di
pinggiran (periphery). Dengan demikian, Sunda
adalah entitas yang cair dan tidak terikat oleh
batas administratif modern (Ekadjati, 2005).

2. Priangan: Konstruksi Kolonial dan Kelas
Menak.

"Parahyangan" berasal dari kata "hyang"
atau "rahyang", yang kemudian mendapat
awalan "para-" dan akhiran "-an", atau awalan
"pa-" dan akhiran "-an." Ini adalah asal dari kata
"priangan". Kata ini dapat diartikan sebagai
"daerah tempat tinggal tuhan atau dewa (hyang)
yang harus dihormati" atau "daerah tempat
tinggal leluhur yang harus dihormati". Selain itu,
ada juga yang berpendapat bahwa kata
"priangan" berasal dari kata "prayangan", yang
berarti "menyerah dengan hati yang tulus".
Pengertian kedua ini berkaitan dengan peristiwa
sejarah, seperti penyerahan wilayah Tatar Sunda
oleh Pangeran Suriadiwangsa (Raja
Sumedanglarang) kepada Sultan Agung Mataram
pada tahun 1620 (Zakaria, 2009).

Pendapat yang kedua mengesankan bahwa
kata "priangan" baru muncul pada tahun 1620,
padahal kata itu sudah ada dan menjadi judul
sebuah naskah, "Carita Parahyangan", yang

Relasi Historis dan Sosiokultural antara Sunda, Priangan, dan Jawa Barat: Sebuah Tinjauan Kritis
(Mumuh Muhsin Zakaria)



266 Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156

ditulis sekitar akhir abad ke-16, masa akhir
Kerajaan Sunda (Darsa, 2004).

Priangan, sebagai wilayah inti, memiliki
sejarah yang berbeda dan sangat menentukan
wajah Jawa Barat sekarang. Awalnya, wilayah ini
berada di bawah pengaruh Kesultanan Mataram.
Setelah Perjanjian Gianti (1755), VOC semakin
leluasa menguasai wilayah ini. Pembentukan
Karesidenan Priangan pada awal abad ke-19
merupakan langkah politis Belanda untuk
mengontrol produksi kopi, komoditas yang
sangat menguntungkan (Breman, 2014).

Sistem tanam paksa kopi di Priangan
melahirkan sebuah struktur sosial yang unik. Para
bupati dan keluarga priyayi Sunda (yang disebut
menak) diangkat dan diberi kekuasaan oleh
Belanda untuk menggerakkan sistem ini. Mereka
menjadi perantara (intermediaries) antara
pemerintah kolonial dan rakyat. Kelas menak
inilah yang kemudian membentuk budaya
aristokrat Priangan, dengan nilai-nilai kesopanan,
seni (tembang Cianjuran, jaipongan), dan tata
krama yang sangat halus (Wessing, 1986). Kota-
kota seperti Bandung, Cianjur, Sumedang, Garut,
dan Tasikmalaya menjadi pusat dari budaya
"Sunda Priangan" ini (Lubis, 1998).

Dalam  perkembangannya, melalui
sistem pendidikan dan birokrasi kolonial, budaya
menak Priangan ini dihegemoni dan dianggap
sebagai representasi paling otentik dan "tinggi"
dari kebudayaan Sunda. Bahasa Sunda lemes
(halus) yang digunakan di kalangan menak
Priangan menjadi standar bahasa yang diajarkan
di sekolah-sekolah, sementara dialek-dialek lain
dianggap "kasar" (Gunardi et al., 1996). Inilah
awal dari proses "Prianganisasi" di mana budaya
dari satu sub-wilayah menjadi dominan atas sub-
wilayah lainnya.

3. Jawa Barat: Wadah Administratif dalam
Negara-Bangsa Indonesia.

Provinsi Jawa Barat berdiri pada 1 Januari
1926. Staatsblad (Lembaran Negara) Tahun 1925
Nomor 378 tanggal 14 Agustus mengatur
pembentukannya. Saat itu, orang Sunda
menyebutnya Provinsi Pasundan. Jawa Barat
adalah provinsi pertama yang dibentuk. Setelah
itu, pada tahun 1928, Provincie QOost Java
(Provinsi Jawa Timur) dibentuk, dan pada tahun
1929, Provincie Midden Java (Provinsi Jawa
Tengah). Pada awalnya, Provinsi Jawa Barat
terdiri dari lima keresidenan dan enam kotapraja
(stadsgemeente). Banten, Batavia (Jakarta),
Buitenzorg (Bogor), Priangan, dan Cirebon
adalah lima keresidenan, dan keenam kotaptaja
adalah Batavia, Meester Cornelis, Buitenzorg,

Bandung, Cirebon, dan Sukabumi (Ekadjati,
1995; Zakaria, 2009).

Provinsi ini menjadi alat negara untuk
menjalankan pemerintahan, pembangunan, dan
pelayanan publik. Batas-batasnya adalah hasil
dari pertimbangan geopolitik, yang memisahkan
Banten (yang kemudian menjadi provinsi sendiri
pada tahun 2000) dan mempertahankan Cirebon
dalam wilayah Jawa Barat.

Sebagai sebuah wadah administratif, Jawa
Barat adalah entitas yang heterogen. Di dalamnya
terdapat bukan hanya orang Sunda dari berbagai
sub-budaya (Priangan, Banten, Cirebon, dsb.),
tetapi juga komunitas Jawa (di perbatasan dengan
Jawa Tengah), Betawi, serta pendatang dari
berbagai suku bangsa Indonesia. Negara, melalui
kebijakannya, cenderung menyederhanakan
keragaman ini. Misalnya, muatan lokal di
sekolah-sekolah Jawa Barat sering kali hanya
mengajarkan bahasa dan budaya Sunda standar
(yang bernuansa Priangan), mengabaikan
kekhasan lokal daerah lain seperti Banten dan
Cirebon (Kusmanto et al., 2024).

Pemerintah Provinsi Jawa Barat, dalam
upaya melestarikan budaya, sering kali
mempromosikan simbol-simbol yang berasal dari
jantung  Priangan. Tembang  Cianjuran,
Jaipongan, dan Upacara Seren Taun dari
komunitas adat Cigugur Kuningan misalnya,
lebih sering ditampilkan mewakili "Budaya Jawa
Barat" daripada seni Debus dari Banten atau Tari
Topeng dari Cirebon. Hal ini semakin
mengukuhkan hegemoni budaya Priangan di
dalam ruang politik Jawa Barat.

4. Dialektika Sunda, Priangan, dan Jawa
Barat: Konvergensi dan Ketegangan.
Relasi antara ketiga entitas ini adalah
dialektis, penuh dengan konvergensi dan
ketegangan. Konvergensi; dalam praktiknya,
Jawa Barat menjadi panggung di mana identitas
Sunda, dengan varian Priangannya yang
dominan, dipertunjukkan dan direproduksi. Bagi
banyak orang luar, Jawa Barat adalah Sunda, dan
Sunda adalah Priangan. Peta budaya Indonesia
pun sering menyederhanakan demikian. Ibu kota
Provinsi Jawa Barat, Bandung, yang notabene
adalah jantung Priangan, menjadi pusat gravitasi
politik, ekonomi, dan budaya, sehingga semakin
memperkuat persepsi ini (Garna, 2008).
Ketegangan; ketegangan muncul dari
proses marginalisasi. Masyarakat Sunda Banten,
misalnya, dengan karakter budaya yang lebih
egaliter dan religius (dipengaruhi Islam yang
lebih ortodoks), sering merasa bahwa identitas
mereka tidak sepenuhnya terwakili dalam narasi

Relasi Historis dan Sosiokultural antara Sunda, Priangan, dan Jawa Barat: Sebuah Tinjauan Kritis
(Mumuh Muhsin Zakaria)



Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156 267

besar "Jawa Barat" yang bernuansa Priangan
(Maunati, 2015). Demikian pula dengan
masyarakat Cirebon yang memiliki tradisi
“keprabon” (keraton) dan seni yang merupakan
sintesis Sunda-Jawa, sering kali merasa berada di
"persimpangan” dan tidak sepenuhnya diterima
baik dalam dunia Sunda maupun Jawa (Wiyata,
2015).

Ketegangan lain muncul dari globalisasi
dan urbanisasi. Kota-kota besar di Jawa Barat
seperti Bekasi, Depok, dan Bogor telah menjadi
sangat kosmopolitan. Di sana, identitas Sunda
tidak lagi menjadi identitas dominan, melainkan
satu dari banyak identitas. Hal ini menciptakan
tantangan baru bagi pelestarian bahasa dan
budaya Sunda, bahkan dalam varian Priangan
sekalipun.

5. Implikasi terhadap Kebijakan dan Masa
Depan.

Pemahaman yang kritis tentang relasi ini
sangat penting bagi perumusan kebijakan yang
adil dan inklusif. Kebijakan Budaya; pemerintah
Provinsi Jawa Barat perlu mengadopsi
pendekatan multikultural dalam kebijakan
budayanya (Kleden, 2004). Alih-alih hanya
mempromosikan budaya Priangan, harus ada
pengakuan dan ruang yang sama bagi kekhasan
budaya Sunda Banten, Sunda Cirebon, dan
lainnya. Muatan lokal di sekolah harus fleksibel
dan mengakomodasi keragaman dialek dan
tradisi setempat.

Pembangunan  Wilayah; pemahaman
bahwa Jawa Barat bukan hanya Priangan dapat
mendorong pembangunan yang lebih merata.
Fokus pembangunan tidak boleh hanya terpusat
di Bandung Raya dan sekitarnya, tetapi juga
harus memperkuat pusat-pusat pertumbuhan lain
seperti Banten dan Cirebon, dengan mempertim-
bangkan potensi dan karakteristik khasnya.

Riset dan Akademisi; dunia akademik
perlu lebih banyak menghasilkan penelitian yang
mengungkap dinamika dan keragaman internal
dalam masyarakat Sunda dan Jawa Barat. Hal ini
akan memberikan landasan teoretis yang kuat
bagi upaya dekonstruksi narasi dominan dan
rekonstruksi narasi yang lebih inklusif.

SIMPULAN

Sunda, Priangan, dan Jawa Barat adalah
tiga entitas yang saling berhubungan namun tidak
identik. Sunda adalah payung etnokultural yang
luas dan cair. Priangan adalah jantung
kebudayaan Sunda yang terbentuk melalui proses
kolonial dan memiliki pengaruh yang sangat

dominan. Sementara Jawa Barat adalah wadah
administratif negara-bangsa Indonesia yang
membekukan keragaman di dalamnya.

Relasi ketiganya ditandai oleh dialektika
yang terus berlangsung. Di satu sisi, terjadi
konvergensi di mana Jawa Barat menjadi
representasi politik dari Sunda, dengan Priangan
sebagai inti kulturalnya. Di sisi lain, terdapat
ketegangan yang disebabkan oleh dominasi
budaya  Priangan  (Prianganisasi)  yang
meminggirkan varian-varian kebudayaan Sunda
lainnya di wilayah Banten, Cirebon, dan daerah
pinggiran lain.

Agar pembangunan dan pelestarian
budaya di Jawa Barat dapat berjalan secara adil
dan berkelanjutan, diperlukan kesadaran kritis
akan kompleksitas relasi ini. Pengakuan terhadap
keragaman internal dan penghindaran dari
penyamarataan adalah kunci untuk membangun
Jawa Barat yang inklusif, di mana semua anak
bangsanya, baik yang Sunda Priangan, Sunda
Banten, Sunda Cirebon, maupun non-Sunda,
merasa memiliki ruang dan diakui kontribusinya.

DAFTAR PUSTAKA

Akhmad, 1. dan I. S. H. (2024). Analisis
Perbandingan Dialekbahasa Sunda di Jawa
Barat (Kajian Linguistik Sinkronis).
Prosiding Seminar Hasil Penelitian dan
PKMISBI Bandung, 196-204.

Anderson, B. R. O. (2006). Language and
Power: Exploring Political Cultures in
Indonesia. Cornell University Press.

Breman, J. (2014). Keuntungan Kolonial dari
Kerja Paksa, Sistem Priangan dari Tanam
Paksa Kopi di Jawa, 1720-1870. Yayasan
Pustaka Obor Indonesia.

Danasasmita, S. (2003). Nyukcruk Sajarah
Pakuan Pajajaran jeung Prabu Siliwangi.
Girimukti.

Darsa, U. A. (2004). “Kropak 406, Carita
Parahyangan  dan  Fragmen  Carita
Parahyangan*, Makalah  disampaikan
dalam Kegiatan Bedah Naskah Kuna yang
diselenggarakan oleh Balai Pengelolaan
Museum Negeri Sri Baduga.

Ekadjati, E.S. (1981). Historiografi Priangan.

Ekadjati, E.S. (1995). Sunda, Nusantara, dan
Indonesia; Suatu Tinjauan Sejarah. Pidato
Pengukuhan Jabatan Guru Besar dalam
Ilmu Sejarah Fakultas Sastra Universitas
Padjadjaran  pada Hari Sabtu, 16

Relasi Historis dan Sosiokultural antara Sunda, Priangan, dan Jawa Barat: Sebuah Tinjauan Kritis
(Mumuh Muhsin Zakaria)



268 Jurnal Kajian Budaya dan Humaniora — ISSN 2656-7156

Desember *1995.

Ekadjati, E.S. (2005). Kebudayaan Sunda; suatu
Pendekatan Sejarah (Vol. 1). Pustaka Jaya.

Elson, R.E. (1994). Village Java under the
Cultivation System, 1830-1870. Allen and
Unwin.

Fadholi, A., & Supriatin, D. (2016). Sistem Pola
Tanam di Wilayah Priangan Berdasakan
Klasifikasi Iklim Oldeman. Jurnal Geografi
Gea, 12(2). https://doi.org/10.17509/gea.
v12i2.1788

Garna, J.K. (2008). Budaya Sunda: melintasi
waktu menantang masa depan. Lembaga
Penelitian Unpad dan Judistira Garna
Foundation.

Gunardi, G., Abdulwahid, 1., Umsari, O.S., &
Wahya.  (1996).  Undak-Usuk  dan
Dampaknya dalam Perilaku Berbahasa
Sunda. Pusat Pembinaan dan
Pengembangan Bahasa.

Kleden, 1. (2004). Kebudayaan  dan
Pembangunan. LP3ES.

Kusmanto, K., Setyobudi, 1., & Yuningsih, Y.

(2024). Pelajaran Bahasa Sunda di
Kabupaten Cirebon. Jurnal Budaya Etnika,
8(2), 1-14.

Lubis, N.H. (1998). Kehidupan Kaum Ménak
Priangan  1800-1942. Pusat Informasi
Kebudayaan Sunda.

Maunati, Y. (ed. . (2015). Banten: Masa Lalu dan
Kini. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Wessing, R. (1986). The Soul of Ambiguity: The
Tiger in Southeast Asia. Center for
Southeast Asian Studies Northern Illinois
University.

Wiyata, A.L. (2015). Carita Wong Cirebon:
Membedah Identitas Etnik & Budaya.
Pustaka Pelajar.

Zakaria, M.M. (2009). Sunda, Priangan, dan
Jawa Barat .

Relasi Historis dan Sosiokultural antara Sunda, Priangan, dan Jawa Barat: Sebuah Tinjauan Kritis
(Mumuh Muhsin Zakaria)



