Journal of Islamic Economics SR

¥ \*{9%
e A DIWAN Q0

Institut Ummul Quro Al-Islami Bogor

Volume 5 No. 1 September 2025 http://jurnal.iuqibogor.ac.id

GERAKAN KOIN NU SEBAGAI AKTUALISASI ETIKA SPIRITUAL ISLAM DI
TENGAH MASYARAKAT NAHDIYIN

Diki Ahmad
Sekolah Tinggi [Imu Ekonomi dan Bisnis Syariah Nahdlatul Ulama Garut

dikiahmad11@gmail.com

ABSTRAK

Gerakan KOIN NU merupakan fenomena sosial-keagamaan yang mencerminkan aktualisasi nilai-
nilai etika spiritual Islam dalam kehidupan masyarakat Nahdiyin. Studi ini bertujuan untuk mengkaji
secara mendalam bagaimana Gerakan KOIN NU yang diinisiasi oleh LAZISNU PCNU Kabupaten Garut
merepresentasikan semangat solidaritas, kesederhanaan, dan kemandirian umat dalam bingkai
nilai-nilai spiritualitas Islam. Melalui pendekatan kualitatif-deskriptif dan teknik studi lapangan,
wawancara, serta dokumentasi, penulis menemukan bahwa KOIN NU bukan sekadar pengumpulan
dana, tetapi menjadi gerakan spiritual yang memadukan aspek batin dan aksi nyata. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Gerakan KOIN NU tidak hanya menjadi instrumen penghimpunan dana umat,
tetapi juga berfungsi sebagai wahana edukasi moral dan spiritual. Masyarakat Nahdiyin turut aktif
dalam menyisihkan sebagian hartanya secara rutin, yang secara tidak langsung menumbuhkan
kesadaran kolektif dan rasa memiliki terhadap gerakan sosial berbasis nilai-nilai keagamaan. Lebih
jauh, gerakan ini mampu memperkuat identitas keagamaan dan kebudayaan lokal serta mengurangi
ketergantungan terhadap bantuan eksternal. Dengan demikian, Gerakan KOIN NU dapat dipahami
sebagai bentuk praksis etika spiritual Islam yang bersifat inklusif dan transformatif di tengah
kehidupan masyarakat Nahdiyin. Studi ini memberikan kontribusi pada pemahaman tentang
dinamika filantropi Islam dan penguatan gerakan akar rumput sebagai strategi pemberdayaan
komunitas berbasis nilai spiritual.

Kata kunci: Gerakan KOIN NU, Etika Spiritual Islam, Masyarakat Nahdiyin

ABSTRACT

The KOIN NU movement is a socio-religious phenomenon that reflects the actualization of Islamic
spiritual ethics within the life of Nahdliyyin society. This study aims to examine in depth how the KOIN
NU movement, initiated by LAZISNU PCNU Garut Regency, represents the spirit of solidarity, simplicity,
and communal self-reliance framed within Islamic spiritual values. Using a qualitative-descriptive
approach through field studies, interviews, and documentation techniques, the author finds that KOIN
NU is not merely a fundraising initiative but a spiritual movement that integrates inner values with
tangible action. The findings reveal that the KOIN NU movement functions not only as a means of
collecting community donations, but also serves as a moral and spiritual educational platform. The
Nahdliyyin community actively participates in regularly allocating a portion of their assets, which
indirectly fosters collective awareness and a shared sense of ownership toward a faith-based social
movement. Furthermore, this initiative strengthens religious and local cultural identity while reducing
dependency on external aid. Thus, KOIN NU can be understood as a praxis of Islamic spiritual ethics that
is inclusive and transformative amid the lives of Nahdliyyin society. This study contributes to a broader
understanding of Islamic philanthropy dynamics and grassroots movements as strategies for
community empowerment based on spiritual values.

Keywords: KOIN NU Movement, Islamic Spiritual Ethics, Nahdliyyin Community

215

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://jurnal.iuqibogor.ac.id/
mailto:dikiahmad11@gmail.com

PENDAHULUAN

Belakangan ini, trend zakat, infaq, dan shadaqah di masyarakat sangat tinggi,
khususnya di Indonesia. Hal ini dapat dilihat dari menjamurnya pendirian lembaga amil
zakat yang didirikan oleh masyarakat melalui organisasi kemasyarakatannya. Hal tersebut
juga diikuti dengan kesadaran masyarakat dalam berzakat, berinfaq, dan bersedekah.
Terlebih lagi, Indonesia dikenal pula sebagai salah satu negara paling dermawan di
dunia(Rafie, 2023). Salah satu faktor tersebut tidak lepas dari peran keberagamaan
(religiousity) masyarakat Indonesia sendiri yang mayoritas beragama Islam, karena zakat
sendiri merupakan salah satu rukun Islam. Islam merupakan agama yang sangat perhatian
dalam membangun peradaban, salah satunya melalui pemberdayaan ekonomi umat.
Ekonomi umat tersebut salah satu di antaranya adalah melalui upaya ajaran Islam dalam
membangun kesadaran umat untuk berdonasi dalam bentuk zakat, infak, dana sosial
keagamaan lainnya, dan sedekah. Dalam penghimpunannya (fundraising), Lembaga Amil
Zakat (LAZ) berlomba-lomba untuk membangun strategi yang efektif dan efisien. Ada yang
melakukan sosialisasi di ruang-ruang kegiatan sosial keagamaan seperti pengajian, ruang
konten sosial media, dan sebagainya. Di Nahdlatul Ulama sendiri, melalui LAZISNU, kini
sedang menggalakkan Gerakan Kotak Infak Nahdlatul Ulama (KOIN NU).

Metode pengumpulan infak dalam bentuk Gerakan KOIN NU ini digagas oleh KH.
Ma'ruf Islamuddin pada tahun 2015. Beliau terilhami oleh kegiatan serupa yang ada di Desa
Nanggerang, Kecamatan Cicurug, Kab. Sukabumi, yang sebelumnya telah berhasil
mengumpulkan 300 juta dalam setahun (Kasanah, 2021). Dalam hal ini, warga Nahdiyin
mengisi uang melalui kotak infak (KOIN) yang disebar di tiap-tiap UPZIS di tingkat MWCNU
sampai ke tingkat ranting dan anak ranting. Singkatnya, kotak infak ini disebar ke rumah-
rumah Nahdiyin (jamaah Nahdlatul Ulama) dengan harapan agar setiap masyarakat bisa
mengisi KOIN tersebut. KOIN ini bukan berarti uang receh, sehingga uang kertas dalam
nominal berapapun bisa diisikan ke dalam kotak infak yang telah didistribusikan oleh
petugas. Walaupun dalam prakteknya sebagian besar KOIN tersebut diisi dengan uang
receh. Hal tersebut menjadi maklum karena pada dasarnya gerakan KOIN NU tidak bersifat
memaksa dan tidak mentargetkan munfiq (orang berinfaq) harus mengisi dengan besaran
nominal tertentu(Direksi NU Care-LAZISNU PCNU Garut, 2024). Gerakan KOIN NU oleh
LAZISNU PCNU Kabupaten Garut dimulai sejak akhir tahun 2023. Dari sejak berjalannya,
gerakan KOIN NU ini selalu mengalami kenaikan yang signifikan dari waktu ke waktu. Hal
ini merupakan bentuk konkret dari aktualisasi nilai-nilai etika spiritual Islam yang
membentuk karakter umat. Kanaikan jumlah infak dan jumlah munfik ini juga merupakan
bukti konkret kinerja pengurus LAZISNU yang beriringan dengan meningkatnya
kepercayaan munfik. Nilai-nilai seperti ikhlas, tawadhu, dan zuhud menjadi landasan dalam
berinteraksi dan berkontribusi terhadap sesama. Gerakan ini tidak hanya berfungsi sebagai
sistem penggalangan dana, tetapi juga sebagai media pembentukan kesadaran kolektif dan
spiritualitas sosial.

216

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gambar 1. Perolehan KOIN NU LAZISNU Garut 2024 & 2025

.807. TOTAL KOIN N ARUT 2024
L —— SN LC R 20 R TOTAL KOIN NU GARUT 2025

MARET Rp 11.811.500

[APRIL Rp 7.246.100 MARET Rp. 52.148.950
mEl Rp 9.211.500 APRIL Ro. 58.481.200 | = e e T
Ut Rp. 8.622.000 ME Rp 57318050
[} 8.732.100 JUNI Rp. 64.752.050
vy |
3

[AGUSTUS Rp 14.556.700
[SEPTEMBER Rp 18.984.050
[OKTOBER Rp 27.015.900
INOVEMBER Rp 41.054.700
DESEMBER Rp 45.852.650

AGUSTUS
SEPTEMBER

OKTOBER [ Ro.
NOVEMBER Rp
DESEMBER Rp

GRAFIK PEROLEHAN KOIN NU PCNU GARUT GRAFIK PEROLEHAN KOIN NU PCNU GARUT

Grafik Perolehan KOIN NU Tahun 2024 Grafik Perolehan KOIN NU Tahun 2025

Rpds 852,650

Rot1054.700
527,015,900
Ro18.981.050
o1 556700
Rpt1.811.500
07.703510.061.808
507,16 9921150958 622.0088.722.100
I I mmmnl
. I I I
N N & © S e & 2
N O P &
Ea & & ¢
&g L TS

§
r

BULAN

Dalam satu tahun pelaksanaannya, sepanjang tahun 2024, KOIN NU Garut berhasil
menghimpun dana lebih dari 212 juta rupiah melalui 7.500 kotak infak yang tersebar di
berbagai titik(Setiawan, 2023). Adapun dari Januari sampai pada pertengahan bulan Juli
2025, LAZISNU Garut berhasil menghimpun lebih dari 366 juta rupiah melalui 10.000 kotak
infak yang tersebar di berbagai titik. Dana tersebut dikelola secara transparan dan
didistribusikan untuk program sosial, pendidikan, kesehatan, dan pemberdayaan ekonomi
umat(Direksi NU Care-LAZISNU PCNU Garut, 2024). Partisipasi masyarakat yang tinggi
menunjukkan adanya internalisasi nilai-nilai etika spiritual Islam dalam praktik keseharian,
seperti semangat berbagi, kepedulian, dan keikhlasan.

Fenomena ini mencerminkan semangat filantropi Islam yang tidak hanya bersifat
karitatif, tetapi juga transformatif. Dalam konteks masyarakat Nahdiyin, filantropi menjadi
sarana aktualisasi nilai-nilai spiritual dan penguatan identitas keagamaan. Gerakan Koin NU
juga memperlihatkan bagaimana lembaga keagamaan dapat mengelola dana umat secara
modern, akuntabel, transparan, dan profesional, serta berkontribusi pada pembangunan
sosial berbasis nilai-nilai Islam. Di tengah arus modernisasi dan globalisasi, masyarakat
Nahdiyin menghadapi tantangan dalam mempertahankan nilai-nilai spiritual Islam yang
menekankan keikhlasan, solidaritas, dan kemandirian. Gerakan KOIN NU yang tengah
dijalankan oleh LAZISNU PCNU Kabupaten Garut muncul sebagai respons terhadap
kebutuhan aktualisasi etika spiritual Islam dalam kehidupan sosial umat. Gerakan ini bukan
sekadar mekanisme penghimpunan dana, melainkan bentuk praksis nilai-nilai keagamaan
yang terinternalisasi dalam tindakan kolektif masyarakat berupa pemberdayaan umat atau
masyarakat.

Pemberdayaan sendiri adalah suatu proses untuk memberikan daya kepada pihak
yang lemah agar terjadi keseimbangan. Pemberdayaan menekankan pada aspek
pendelegasian kekuasaan, memberi wewenang, atau pengalihan kekuasaan kepada
individu atau kelompok sehingga mampu mengatur diri dan lingkungannya sesuai dengan
keinginan, potensi, dan kemampuan yang dimilikinya. Selain itu, pemberdayaan juga

217

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

memiliki makna dorongan atau motivasi, bimbingan, atau pendampingan, dalam
meningkatkan kemampuan individu atau kelompok untuk mampu mandiri(Anwas, 2013).

Saat ini, pemberdayaan masyarakat tidak hanya menjadi tanggung jawab
perusahaan melalui program Corporate Social Responsibility (CSR), tetapi juga dapat
dilakukan oleh lembaga amil zakat, terutama dalam penghimpunan dan penyaluran dana
zakat. Program ini menjadi alternatif bagi lembaga amil zakat untuk mengelola dana secara
produktif (Aflah, 2009). Adapun Gerakan KOIN NU pada dasarnya adalah konsep
pemberdayaan ekonomi umat dalam rangka perbaikan ekonomi di masyarakat, karena
pada dasarnya petugas di tingkat desa diprioritaskan kepada mereka yang masih pra-
sejahtera. Program pemberdayaan dapat berupa bantuan modal usaha, baik dalam bentuk
barang seperti benih tanaman atau gerobak, maupun dalam bentuk uang yang digunakan
untuk usaha. Melalui zakat produktif, Lembaga Amil Zakat (LAZ) berperan membantu
pemerintah mengurangi kemiskinan dan pengangguran. Harapannya, program ini dapat
menumbuhkan kesadaran serta membentuk sikap dan perilaku yang lebih mandiri.
(Khasanah, 2010)

LAZ sendiri adalah institusi pengelola zakat yang dibentuk oleh masyarakat untuk
kepentingan dakwah, pendidikan, sosial, dan kesejahteraan umat Islam. Lembaga ini perlu
mendapatkan pengukuhan dan pembinaan dari pemerintah agar dapat menjalankan
tugasnya secara optimal (Wijayanti & Hendrick, 2008). Adapun LAZISNU (Lembaga Amil
Zakat Infak dan Sedekah Nahdlatul Ulama) Garut merupakan lembaga yang berada di
bawah naungan Nahdlatul Ulama yang fokus bergerak dalam pengelolaan zakat, infaq, dan
sedekah di tingkat kabupaten sebagai upaya untuk menyelesaikan permasalahan yang ada
di wilayah kabupaten dengan memanfaatkan potensi zakat, infak, dan sedekah yang ada.
LAZISNU PCNU Kabupaten Garut adalah lembaga yang berada di kabupaten Garut yang
bergerak dalam mengumpulkan, pemanfaatan, pendistribusian dana zakat, infak, dan
sedekah. LAZISNU Garut ini beralamat di JI. Suherman No. 117, Kec. Tarogong Kaler, Kab.
Garut 44151. LAZISNU Kabupaten Garut berdiri bersamaan dengan hari lahir NU yang ke
94 atau bertepatan pada tanggal 17 Januari 2017.

Dengan demikian, penting untuk mengkaji Gerakan Koin NU sebagai bentuk
aktualisasi etika spiritual Islam. Hal tersebut karena, gerakan ini diharapkan mampu untuk
membangun kemandirian umat dan memperkuat solidaritas sosial di tengah masyarakat
Nahdiyin (Nurani, Bahar, & Munir, 2025). Oleh karena itu, penulis tertarik untuk melakukan
penelitian ini.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi
kasus terhadap Gerakan KOIN NU yang dikelola oleh LAZISNU PCNU Kabupaten Garut.
Pendekatan ini dipilih untuk menggali secara mendalam praktik filantropi Islam berbasis
komunitas yang menggabungkan nilai spiritual dan aksi sosial. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui observasi lapangan terhadap aktivitas penghimpunan dan penyaluran
dana, wawancara mendalam dengan pengurus LAZISNU dan partisipan gerakan, serta
dokumentasi kegiatan organisasi. Proses ini memungkinkan peneliti memperoleh data yang
kaya dan kontekstual, sesuai dengan karakteristik gerakan akar rumput yang bersifat

218

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

partisipatif dan religius.

Analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan secara induktif. Validitas data diperkuat melalui triangulasi sumber dan teknik,
yaitu dengan membandingkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi untuk
memastikan konsistensi dan keabsahan informasi (Miles, A. Michael Huberman, & Saldafia,
2014). Teknik ini memungkinkan peneliti memahami fenomena secara holistik dan
mendalam, serta menangkap dinamika sosial dan spiritual yang melatarbelakangi gerakan
KOIN NU sebagai bentuk aktualisasi nilai-nilai keislaman dalam konteks lokal. Pendekatan
ini sejalan dengan prinsip triangulasi yang dikembangkan oleh Denzin dan dijelaskan secara
komprehensif oleh Rahardjo dalam kajian metodologi penelitian kualitatif(Rahardjo, 2010).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Selayang Pandang LAZISNU PCNU Kabupaten Garut

Sejarah filantropi Nahdlatul Ulama (NU) beriringan dengan sejarah lahirnya
organisasi itu sendiri. Tiga embrio awal yang menjadi fondasi NU adalah Nahdlatul Wathan
(1916) sebagai gerakan kebangkitan nasional, Tashwirul Afkar (1918) sebagai forum
pemikiran sosial-keagamaan kaum santri, dan Nahdlatut Tujjar (1918) sebagai gerakan
ekonomi rakyat yang digagas oleh para saudagar pesantren. Ketiga pilar ini menjadi cikal
bakal lahirnya NU pada tahun 1926 di bawah kepemimpinan Hadrotus Syekh KH Hasyim
Asy'ari sebagai Rais Akbar. Beliau merumuskan Qanun Asasi dan I'tiqad Ahlussunnah wal
Jamaah sebagai pedoman berpikir dan bertindak warga NU dalam bidang sosial,
keagamaan, dan politik(Direksi NU Care-LAZISNU PCNU Garut, 2024).

Dalam perkembangan modern, NU mendirikan Lembaga Amil Zakat Infaq dan
Shadaqah Nahdlatul Ulama (LAZISNU) pada tahun 2004 sebagai amanah dari Muktamar NU
ke-31 di Asrama Haji Donohudan, Boyolali, Jawa Tengah. LAZISNU kemudian melakukan
rebranding menjadi NU CARE-LAZISNU untuk memperkuat identitas sebagai lembaga
filantropi Islam yang profesional dan terpercaya. NU CARE-LAZISNU berkhidmat untuk
membantu kesejahteraan umat melalui pendayagunaan dana Zakat, Infak, Sedekah (ZIS),
dan dana Corporate Social Responsibility (CSR). Secara hukum, NU CARE-LAZISNU telah
dikukuhkan sebagai Lembaga Amil Zakat Nasional melalui Surat Keputusan Menteri Agama
RI No. 65/2005, dan mendapatkan izin operasional nasional melalui SK Menteri Agama RI
No. 255 Tahun 2016, yang diperpanjang dengan SK No. 89 Tahun 2022(Direksi NU Care-
LAZISNU PCNU Garut, 2024).

Di tingkat lokal, NU CARE-LAZISNU Kabupaten Garut merupakan perpanjangan
tangan dari Pengurus Pusat LAZISNU untuk melaksanakan tugas pengelolaan dana zakat
dan infaq di wilayah Kabupaten Garut. Legalitas operasionalnya ditetapkan melalui Surat
Keputusan Pengurus Pusat LAZISNU No. 021/C/SK/A.II/LAZISNU-PBNU/II1/2023, yang
memberikan kewenangan kepada UPZIS NU CARE-LAZISNU Kabupaten Garut untuk
menghimpun dan mendistribusikan dana ZIS secara sah dan terstruktur(Direksi NU Care-
LAZISNU PCNU Garut, 2024). Sebagai lembaga berskala kabupaten atau kota, LAZISNU
Garut terus berkomitmen menanamkan kesadaran zakat, infaq, dan sedekah kepada
masyarakat serta memastikan bahwa dana yang dihimpun memberikan manfaat nyata bagi
kesejahteraan umat.

219

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deskripsi Umum Gerakan KOIN NU

Gerakan KOIN NU atau kencleng NU adalah gerakan nahdliyin untuk mengumpulkan
uang yang diisi oleh warga Nahdiyin melalui kotak infak (KOIN) yang disebar di tiap-tiap
UPZIS di tingkat MWC NU sampai ke tingkat ranting dan anak ranting. Singkatnya, kotak
infak ini disebar ke rumah-rumah dengan harapan agar setiap masyarakat bisa mengisi
KOIN tersebut. KOIN ini bukan berarti uang receh, sehingga uang kertas dalam nominal
berapapun bisa diisikan ke dalam kotak infak yang telah didistribusikan oleh petugas.
Walaupun dalam prakteknya sebagian besar koin tersebut diisi dengan uang receh. Hal
tersebut menjadi maklum karena pada dasarnya Gerakan KOIN NU tidak bersifat memaksa
dan tidak mentargetkan uang harus diisi dengan besaran nominal tertentu.

Gerakan KOIN NU (Kotak Infak Nahdlatul Ulama) muncul sebagai respons inovatif
terhadap kebutuhan umat akan sistem penghimpunan dana yang mudah diakses,
transparan, dan selaras dengan nilai-nilai keagamaan. Dalam konteks masyarakat
Nahdliyyin, pendekatan ini menjawab tantangan filantropi modern dengan
mengintegrasikan praktik tradisional infak harian ke dalam sistem yang terstruktur dan
akuntabel. KOIN NU tidak hanya menjadi instrumen ekonomi sosial, tetapi juga simbol
gerakan kolektif yang memperkuat solidaritas dan kemandirian umat melalui kontribusi
infak yang dikumpulkan secara rutin dari rumah-rumah warga.

Perkembangan filantropi Islam di Indonesia sangat dipengaruhi oleh pendekatan
lokal yang menekankan nilai spiritual dan partisipasi komunitas. Praktik zakat, infak, dan
sedekah tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga merupakan ekspresi sosial yang mengakar
dalam budaya masyarakat (Maftuhin, 2022). Pendekatan lokal ini memungkinkan filantropi
Islam untuk berkembang secara inklusif dan adaptif, dengan melibatkan tokoh agama,
struktur organisasi keislaman, dan jaringan sosial yang sudah mapan seperti NU.

Gerakan KOIN NU menjadi contoh konkret dari penerapan pendekatan lokal
tersebut. Dengan memanfaatkan jaringan struktural NU dari tingkat pusat hingga ranting
desa, KOIN NU berhasil membangun sistem penghimpunan dana yang tidak hanya efisien,
tetapi juga dipercaya oleh masyarakat. Transparansi pengelolaan, pelaporan berkala, dan
penggunaan dana untuk program pendidikan, kesehatan, dan pemberdayaan ekonomi umat
menjadikan KOIN NU sebagai model filantropi Islam berbasis komunitas yang relevan
dengan tantangan zaman. Inisiatif ini menunjukkan bahwa filantropi yang berakar pada
nilai spiritual dan partisipasi lokal dapat menjadi kekuatan transformatif dalam
membangun kemandirian dan kesejahteraan umat(Indiraphasa, 2021).

Gerakan KOIN NU memiliki tujuan sebagai berikut:

a. Menggalang dana infaq masyarakat secara transparan dan bertanggungjawab sesuai
perundang-undangan yang berlaku;

b. Mendayagunakan dana infaq masyarakat untuk pemberdayaan di bidang-bidang seperti:
pendidikan, keagamaan, sosial dan kebencanaan, dan peningkatan taraf hidup
masyarakat miskin; meningkatkan kualitas pelayanan organisasi kepada masyarakat
dan penguatan kelembagaan organisasi Nahdlatul Ulama beserta lembaga dan badan
otonomnya.

Prinsip program Gerakan KOIN NU Garut adalah : penggalangan infak dan sedekah
dari, oleh, dan untuk warga masyarakat dan organisasi Nahdlatul Ulama. Adapun filosofinya

220

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

adalah bukan menarik uang dari masyarakat, melainkan membangun kesadaran

masyarakat dalam berinfak & bersedekah. Selain itu, dalam KOIN ini juga tersedia QRIS

untuk mempermudah masyarakat dalam berzakat, berinfak, maupun bersedekah.
Program Gerakan KOIN NU Garut bersifat instruktif dan mengikat secara struktural,
dalam pengertian semua struktur organisasi Nahdlatul Ulama, Lembaga dan Badan

Otonomnya di tingkatan yang ada, berkewajiban untuk mensukseskan dengan menjadi

bagian di dalamnya (menjadi Munfiq). Semua struktur organisasi Nahdlatul Ulama,

Lembaga dan Badan Otonomnya di tingkatan yang ada, tidak diperbolehkan untuk

melaksanakan Program Sejenis di wilayahnya masing-masing.(Direksi NU Care-LAZISNU

PCNU Garut, 2024)

LAZISNU PCNU Garut menerapkan tiga strategi utama dalam pengumpulan zakat,

infak, dan sedekah, yaitu (Sam, 2025):

a. Pembentukan unit pengumpul zakat - Setiap lembaga amil zakat dapat mendirikan Unit
Pengumpul Zakat, Infak, dan Sedekah (UPZIS) di berbagai kecamatan atau Majelis Wakil
Cabang Nahdlatul Ulama (MWCNU) hingga ke desa atau Pengurus Ranting Nahdlatul
Ulama (PRNU) untuk memperluas jangkauan penghimpunan dana;

b. Membentuk Jaringan Pengelola Zakat Infak dan Sedekah (JPZIS) dan Mitra Pengelola
Zakat (MPZ);

c. Pembukaan konter penerimaan zakat - Menyediakan loket penerimaan zakat di kantor
dengan desain yang representatif, menyerupai layanan lembaga keuangan profesional,
guna meningkatkan kenyamanan dan kepercayaan muzakki;

d. Pembukaan rekening bank khusus - Membuka rekening bank terpisah untuk zakat,
infak, sedekah, dan wakaf, sehingga memudahkan muzakki dalam menyalurkan dana
sesuai peruntukannya serta membantu pengelola dalam pendistribusian dana secara
transparan dan efisien.

Partisipasi Masyarakat Nahdiyin

Partisipasi aktif masyarakat dalam menyisihkan uang infak untuk kegiatan sosial
bukan sekadar tindakan ekonomi kecil, melainkan cerminan dari internalisasi nilai-nilai
spiritual seperti keikhlasan dan semangat gotong royong. Praktik ini menunjukkan bahwa
filantropi tidak selalu bergantung pada jumlah besar, tetapi pada konsistensi dan kesadaran
kolektif untuk berbagi. Dalam konteks masyarakat Nahdiyin, misalnya, tradisi menyumbang
secara rutin melalui kotak amal masjid atau program sedekah harian menjadi bagian dari
budaya yang mengakar dan diwariskan lintas generasi.

Otoritas agama lokal memainkan peran penting dalam membentuk praktik
keagamaan sehari-hari, termasuk dalam aktivitas filantropi berbasis komunitas.(Alanuari,
2022) Para imam dan tokoh agama tidak hanya menjadi panutan spiritual, tetapi juga aktor
sosial yang mampu menggerakkan partisipasi masyarakat dalam kegiatan amal
Kepercayaan terhadap otoritas agama lokal memperkuat legitimasi program filantropi dan
mendorong keterlibatan warga secara sukarela dan berkelanjutan.

Hal ini sejalan dengan laporan [Indonesia Philanthropy Outlook 2022, yang
menunjukkan bahwa lebih dari 80% dana filantropi di Indonesia disalurkan melalui
lembaga berbasis agama (Effendy, 2022). Hal ini menegaskan bahwa agama bukan hanya

221

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sumber motivasi spiritual, tetapi juga fondasi institusional dalam pengelolaan dan
distribusi dana sosial. Dalam konteks ini, partisipasi masyarakat dalam menyisihkan uang
infak menjadi bagian dari ekosistem filantropi yang didorong oleh nilai-nilai religius dan
kepemimpinan lokal yang kredibel.

Pada dasarnya, program gerakan KOIN NU ini memiliki filosofi “bukan menarik uang
dari masyarakat, melainkan membangun kesadaran masyarakat dalam berinfak dan
bersedekah (Hasyim, 2025). Masyarakat tidak hanya menjadi munfik, akan tetapi turut
menerima manfaat dan diberdayakan. Sebagaimana skema gerakan KOIN NU, fokus warga
NU adalah sebagai subyek dan bukan sebagai obyek. Artinya, warga NU bukanlah obyek
yang terus-menerus dieksploitasi untuk dimintai infaknya, akan tetapi warga NU juga harus
betul-betul menerima manfaatnya, misalnya diikutsertakan dalam program-program
pemberdayaan sebagaimana program-program di LAZISNU PCNU Garut yang terdiri terdiri
dari 5+1 pilar LAZISNU, yaitu pendidikan (NU Care Cerdas), ekonomi (NU Care Berdaya),
kesehatan (NU Care Sehat), sosial-keagamaan (NU Care Damai), sosial kemanusiaan (NU
Care Hijau), dan penguatan kelembagaan (Al-Bahar, 2023).

Selain pemberdayaan dalam bentuk program pilar-pilar LAZISNU, pemberdayaan
dalam gerakan KOIN NU ini juga terjadi pada kegiatan fundraising, yang dalam hal ini
melibatkan warga NU dan badan otonom NU seperti muslimat, fatayat, ansor, IPNU, dan
IPPNU. Pemberdayaan ini berupa pembagian tugas penghimpunan KOIN NU dari cabang
untuk skala kabupaten, majelis wakil cabang untuk skala kecamatan, hingga ranting NU
untuk skala desa. Dengan program pemberdayaan tersebut, Lembaga Amil Zakat Infaq dan
Shadagah Nahdlatul Ulama (LAZISNU) melalui Gerakan KOIN NU mampu membuka
lapangan kerja sampingan baru bagi masyarakat di desa-desa sehingga eksistensi mereka
lebih produktif. Dengan pemberdayaan ini diharapkan akan tercipta pemahaman dan
kesadaran serta membentuk sikap dan perilaku hidup individu dan kelompok menuju
kemandirian(Khasanah, 2010). Lebih jauh lagi, dana zakat infaq dan shadaqah (ZIS) yang
terhimpun itu juga kemudian sangat bermanfaat dalam program kemandirian umat. Jelas
sudah bahwa gerakan KOIN NU ini hadir dari, oleh, dan untuk warga masyarakat dan
organisasi Nahdlatul Ulama.

Dimensi Etika Spiritual dalam Gerakan

Gerakan filantropi berbasis komunitas, seperti KOIN NU dan sedekah harian,
mencerminkan aktualisasi nilai-nilai etika spiritual Islam dalam kehidupan sosial umat
Islam. Nilai ikhlas tercermin dalam kesediaan masyarakat memberi tanpa pamrih, zuhud
dalam sikap tidak terikat pada materi, dan tawakal dalam kepercayaan bahwa rezeki yang
dibagikan akan diganti oleh Allah. Praktik ini menunjukkan bahwa etika spiritual Islam
bukan hanya ajaran spiritual individual, tetapi juga dapat menjadi landasan etis bagi
tindakan kolektif yang berdampak nyata dalam kehidupan sosial.

Etika Islam bersifat multidimensional, mencakup aspek spiritual, teologis, dan
sosial. Nilai-nilai akhlak seperti keikhlasan dan tawakal tidak hanya berfungsi dalam
hubungan vertikal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga dalam relasi sosial yang
mendorong solidaritas dan keadilan. Perspektif ini memperluas pemahaman tentang
tasawuf sebagai sumber etika sosial yang mampu menjawab tantangan kemiskinan,

222

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ketimpangan, dan keterasingan dalam masyarakat modern(Nasution & Masyithoh, 2024).

Dengan mengintegrasikan dimensi spiritual dan sosial, gerakan berbasis etika
spiritual seperti ini berpotensi menjadi model etika transformatif dalam pembangunan
masyarakat. Ketika nilai-nilai etika spiritual Islam diaktualisasikan dalam bentuk program
pemberdayaan, pendidikan, dan bantuan kemanusiaan, maka spiritualitas tidak lagi
terpisah dari realitas sosial. Sebaliknya, ia menjadi kekuatan moral yang menggerakkan
perubahan, memperkuat kohesi sosial, dan membentuk karakter masyarakat yang
berintegritas dan berkeadilan.

Dampak Sosial dan Keagamaan

Gerakan filantropi Islam seperti KOIN NU dan sedekah harian telah menunjukkan
efektivitasnya dalam menjawab kebutuhan dasar masyarakat melalui pengalokasian dana
yang strategis. Dana yang dihimpun digunakan untuk mendukung sektor pendidikan,
layanan kesehatan, dan bantuan sosial, yang tidak hanya memberikan manfaat langsung,
tetapi juga memperkuat identitas keagamaan umat. Praktik berbagi yang berlandaskan nilai
spiritual seperti ikhlas dan tawakal menjadi fondasi moral yang mendorong partisipasi aktif
masyarakat. Ketika kontribusi kecil dari individu dikumpulkan dan dikelola secara kolektif,
tumbuh rasa memiliki dan kemandirian sosial yang memperkuat kohesi komunitas.

Dalam buku Harmoni Filantropi Islam, dijelaskan bahwa amal dan zakat memiliki
potensi besar dalam membentuk kesejahteraan sosial yang berkelanjutan. Buku ini
menyoroti bagaimana praktik filantropi Islam, jika dikelola secara transparan dan
partisipatif, mampu menciptakan ekosistem sosial yang adil dan penuh kasih sayang.
Supriyadi menekankan bahwa amal bukan sekadar pemberian, melainkan instrumen
pembangunan yang menghubungkan dimensi spiritual dan sosial umat Islam dalam satu
gerakan yang utuh dan berdaya guna (Supriyadi, 2024). Melalui gerakan ini, umat tidak
hanya menjadi penerima manfaat, tetapi juga pelaku perubahan sosial.

Lebih jauh, pendekatan filantropi Islam yang mengintegrasikan nilai keagamaan
dengan kebutuhan sosial telah terbukti efektif dalam membangun ketahanan masyarakat.
Program pendidikan berbasis dana zakat, diskon pengobatan di klinik kesehatan dan rumah
sakit, dan bantuan sosial untuk kelompok rentan menjadi contoh konkret dari bagaimana
dana yang dihimpun dapat menggerakkan perubahan struktural (Sutiawan, 2025). Dengan
dukungan darilembaga keagamaan dan partisipasi masyarakat, filantropi Islam tidak hanya
menjadi solusi jangka pendek, tetapi juga strategi jangka panjang untuk mewujudkan
kesejahteraan yang inklusif dan berkelanjutan.

Lebih dari sekadar respons terhadap kemiskinan, gerakan ini juga berfungsi sebagai
mekanisme pembangunan sosial yang berbasis spiritualitas. Ketika umat Islam terlibat
dalam praktik filantropi yang terstruktur, mereka tidak hanya memenuhi kewajiban agama,
tetapi juga membangun sistem solidaritas yang memperkuat daya tahan sosial. Hal ini
sejalan dengan prinsip keuangan sosial Islam yang menekankan keadilan distribusi dan
pemberdayaan kelompok marginal, sebagaimana dijelaskan oleh Alfian et al. (2025) dalam
kajian tentang peran Islamic Social Finance dalam pencapaian Sustainable Development
Goals (SDGs)(Alfian, Jaswir, Wira, & Novia, 2025).

Dengan demikian, gerakan filantropi Islam seperti KOIN NU bukan hanya menjadi

223

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

solusi karitatif, tetapi juga model pembangunan berbasis nilai. Ketika amal dan zakat
dikelola secara profesional dan partisipatif, mereka menjadi kekuatan transformatif yang
mampu membentuk masyarakat yang berdaya, beriman, dan berkeadilan. Dalam konteks
Indonesia yang plural dan dinamis, pendekatan ini menunjukkan bahwa spiritualitas Islam
dapat menjadi fondasi etis dan praktis dalam membangun kesejahteraan sosial yang
berkelanjutan.

Kritik dan Tantangan Gerakan

Tantangan utama dalam pengelolaan filantropi Islam di era kontemporer mencakup
tiga aspek krusial: transparansi pengelolaan dana, konsistensi partisipasi masyarakat, dan
digitalisasi sistem penghimpunan. Transparansi menjadi fondasi kepercayaan publik
terhadap lembaga zakat, sementara partisipasi yang konsisten menunjukkan keberhasilan
internalisasi nilai-nilai keagamaan dalam praktik sosial. Di sisi lain, digitalisasi menjadi
kebutuhan mendesak untuk menjangkau generasi muda dan memperluas akses
penghimpunan dana secara efisien dan akuntabel(Mauludin & Herianingrum, 2022). Sejauh
ini, NU Care LAZISNU PCNU Kabupaten Garut juga telah berupaya membuat aplikasi digital
yang dapat diakses secara terbatas pada link https://taplink.cc/nucarelazisnupcnugarut
(Hasyim, 2025).

Dalam kajian terbaru, dijelaskan bahwa regulasi dan figh filantropi Islam perlu
diperkuat agar lembaga zakat dapat berfungsi optimal dalam konteks modern. Penting
diupayakan sinkronisasi antara hukum positif dan prinsip-prinsip syariah dalam
pengelolaan zakat, infak, dan sedekah. Ketika regulasi tidak adaptif terhadap
perkembangan teknologi dan dinamika sosial, maka lembaga zakat berisiko kehilangan
relevansi dan efektivitasnya dalam menjawab kebutuhan umat(Nurhasanah, Ihwanudin,
Saripudin, & Fathurrahman, 2024). Hal tersebut banyak terjadi di lapangan, begitu pula di
Kabupaten Garut, setidaknya terdapat beberapa UPZIS MWCNU yang menarik infak dari
masyarakat tetapi tidak mengantongi izin operasional dari LAZISNU PCNU Kabupaten Garut
sebagaimana diatur dalam buku ketentuan LAZISNU PBNU (Mubarok, 2025).

Penguatan regulasi dan figh mestinya tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
strategis dalam membangun ekosistem filantropi yang berkelanjutan. Dengan landasan
hukum yang jelas dan sistem digital yang terintegrasi, lembaga zakat dapat meningkatkan
akuntabilitas, memperluas jangkauan, dan memperkuat dampak sosial dari dana yang
dihimpun. Oleh karena itu, kolaborasi antara akademisi, regulator, dan praktisi menjadi
kunci dalam merumuskan kebijakan yang responsif terhadap tantangan zaman, sekaligus
menjaga integritas nilai-nilai Islam dalam praktik filantropi.

Analisis Teoritis dan Kontekstual

Gerakan KOIN NU (Kotak Infak Nahdlatul Ulama) dapat dikaji sebagai manifestasi
dari gerakan akar rumput yang berakar pada spiritualitas Islam dan nilai-nilai sosial
keagamaan. Sebagai bentuk filantropi berbasis komunitas, KOIN NU tidak hanya berfungsi
sebagai mekanisme penghimpunan dana, tetapi juga sebagai ruang aktualisasi nilai-nilai
tasawuf seperti ikhlas, tawakal, dan zuhud dalam kehidupan sosial. Gerakan ini
mengedepankan inklusivitas dengan melibatkan seluruh lapisan masyarakat, dari anak-

224

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://taplink.cc/nucarelazisnupcnugarut

anak hingga lansia, dalam praktik infak harian yang sederhana namun bermakna. Dalam
perspektif teori gerakan sosial, KOIN NU dapat dikategorikan sebagai gerakan transformatif
yang menggabungkan spiritualitas dan aksi kolektif untuk membangun kemandirian umat.

Secara kontekstual, KOIN NU lahir dari kebutuhan masyarakat akan sistem
filantropi yang mudah diakses, transparan, dan sesuai dengan nilai-nilai keagamaan lokal.
Dalam konteks Nahdiyin, gerakan ini menjadi bagian dari tradisi keagamaan yang telah
lama mengakar, seperti sedekah Jumat, kotak amal masjid, dan infak rutin. Keberhasilan
KOIN NU dalam menjangkau masyarakat desa hingga kota menunjukkan bahwa pendekatan
lokal yang berbasis nilai spiritual memiliki daya jangkau dan daya ubah yang kuat
(Maftuhin, 2022). Selain itu, gerakan KOIN NU ini bukanlah program formalitas dan
sementara, akan tetapi gerakan KOIN NU ini diproyeksikan sebagai pengembangan
filantropi Islam yang berkelanjutan.

Dari sudut pandang historis dan kebangsaan, gerakan keagamaan lokal memiliki
peran penting dalam membentuk solidaritas sosial dan identitas kebangsaan. Hal ini dapat
dilihat dari perjuangan umat Islam di Indonesia yang tidak hanya berlangsung di ranah
politik dan pendidikan, tetapi juga melalui gerakan sosial berbasis nilai keagamaan yang
mengakar di masyarakat (Haris, 2024). KOIN NU sebagai gerakan lokal yang lahir dari
rahim organisasi keagamaan seperti NU, menjadi bagian dari warisan perjuangan umat
Islam dalam membangun bangsa yang berkeadilan dan berkepribadian.

Secara teoritis, gerakan KOIN NU dapat dianalisis melalui pendekatan etika sosial
Islam dan teori modal sosial. Etika sosial Islam menekankan pentingnya amal sebagai
bentuk tanggung jawab sosial yang berlandaskan iman, sementara teori modal sosial
melihat partisipasi masyarakat dalam KOIN NU sebagai bentuk jaringan kepercayaan dan
solidaritas yang memperkuat kohesi sosial. Ketika masyarakat terlibat aktif dalam
menyumbang dan mengelola dana secara kolektif, terbentuklah modal sosial yang dapat
digunakan untuk pembangunan pendidikan, kesehatan, dan ekonomi umat. Inilah yang
menjadikan KOIN NU bukan sekadar gerakan amal, tetapi juga instrumen pembangunan
sosial berbasis spiritualitas.

Dengan demikian, KOIN NU dapat diposisikan sebagai model gerakan akar rumput
yang inklusif dan transformatif, yang menggabungkan nilai-nilai tasawuf, etika sosial Islam,
dan semangat kebangsaan dalam satu gerakan yang utuh. Gerakan ini menunjukkan bahwa
spiritualitas Islam tidak hanya bersifat personal, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang
mampu menggerakkan perubahan struktural. Dalam konteks Indonesia yang plural dan
dinamis, KOIN NU menjadi bukti bahwa gerakan keagamaan lokal dapat menjadi kekuatan
moral dan sosial dalam membangun masyarakat yang berdaya, beriman, dan berkeadilan.

SIMPULAN

Penelitian ini menemukan bahwa Gerakan KOIN NU yang digerakkan oleh LAZISNU
PCNU Kabupaten Garut bukan sekadar instrumen penghimpunan dana umat, melainkan
representasi konkret dari aktualisasi etika spiritual Islam dalam kehidupan sosial
masyarakat Nahdiyin. Nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, dan solidaritas tidak
hanya menjadi prinsip normatif, tetapi diinternalisasi dalam praktik keseharian melalui
partisipasi aktif warga dalam menyisihkan infak. Gerakan ini menunjukkan bahwa

225

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spiritualitas Islam dapat menjadi kekuatan sosial yang menggerakkan perubahan dari
bawah, dengan karakter partisipatif, inklusif, dan berkelanjutan.

Temuan ini memperkuat posisi spiritualitas sebagai dimensi utama dalam kajian
filantropi Islam kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dan
metode studi kasus, penelitian berhasil mengungkap makna simbolik dan fungsi sosial dari
gerakan KOIN NU sebagai bentuk harakah keagamaan yang berakar pada komunitas.
Validitas data diperkuat melalui triangulasi sumber dan teknik, termasuk observasi
lapangan, wawancara mendalam, dan dokumentasi kegiatan. Pendekatan ini sejalan dengan
pandangan Denzin dan Rahardjo yang menekankan pentingnya triangulasi dalam
memahami fenomena sosial secara holistik dan kontekstual.

Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan pada ruang lingkup geografis yang
hanya mencakup Kabupaten Garut, sehingga belum dapat menggambarkan dinamika
gerakan serupa di wilayah lain. Selain itu, pendekatan non-kuantitatif yang digunakan
belum mampu mengukur dampak ekonomi secara terukur, seperti peningkatan
pendapatan mustahik atau efisiensi distribusi dana. Oleh karena itu, studi lanjutan perlu
dilakukan dengan pendekatan komparatif antar daerah dan integrasi metode kuantitatif,
seperti analisis statistik dan survei dampak, untuk memperkuat generalisasi dan efektivitas
model gerakan filantropi berbasis spiritualitas Islam.

Lebih jauh, aspek digitalisasi zakat menjadi peluang penting yang layak dikaji dalam
penelitian selanjutnya. Transformasi digital telah terbukti meningkatkan efisiensi
penghimpunan dan distribusi zakat, memperluas jangkauan muzaki, serta memperkuat
transparansi dan akuntabilitas lembaga amil zakat. Integrasi teknologi digital dalam
gerakan KOIN NU dapat menjadi strategi inovatif untuk memperkuat kemandirian ekonomi
umat dan memperluas dampak sosial gerakan. Dengan demikian, pengembangan filantropi
Islam berbasis spiritualitas dan teknologi menjadi arah strategis dalam pembangunan
sosial yang berkeadilan dan berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

Aflah, N. (2009). Arsitektur Zakat Indonesia. Jakarta: Ul-Press.

Alanuari. (2022). Otoritas Agama dari Akar Rumput Islam Indonesia. Islam Nusantara, 111(1),
93-102.

Al-Bahar, H. A. (2023). KETENTUAN LAZISNU PBNU 2023. Jakarta: LAZISNU PBNU.

Alfian, A. M,, Jaswir, ., Wira, A., & Novia, A. (2025). Peran Keuangan Sosial Islam dalam
Mencapai Sustainable Development Goals. Jurnal Masharif Al-Syariah: Jurnal Ekonomi
Dan Perbankan Syariah, 10. https://doi.org/10.30651/jms.v10i1.25106

Anwas, 0. M. (2013). Pemberdayaan Masyarakat di Era Global. Bandung: Alfabeta.

Direksi NU Care-LAZISNU PCNU Garut. (2024). Dokumen LAZISNU PCNU Kab. Garut.

Effendy, M. (2022). Indonesia Philantropy Outlook: Perkembangan dan Proyeksi Filantropi di
Indonesia Tahun 2022. Jakarta.

Haris, A. (2024). Akar Sejarah Perjuangan Umat Islam Indonesia. Tasikmalaya: Perkumpulan
Rumah Cemerlang Indonesia.

Indiraphasa, N. S. (2021). Koin NU, Kemandirian Nahdliyin untuk Kemaslahatan Umat. NU
Online.

226

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kasanah, N. (2021). Model filantropi Nahdliyin : Menghimpun Infak Menebar Manfaat Melalui
Gerakan KOIN NU. Penerbit Adab.

Khasanah, U. (2010). Manajemen Zakat Modern; Instrumen Pemberdayaan Ekonomi Umat.
Malang: UIN Maliki Press.

Maftuhin, A. (2022). Filantropi Islam: Pengantar Teori dan Praktik. Yogyakarta: Magnum
Pustaka.

Mauludin, M. R, & Herianingrum, S. (2022). Pengaruh Digital Zakat Terhadap Penghimpunan
Zakat dan Kinerja Lembaga Amil Zakat. Jurnal Ekonomi Syariah Teori Dan Terapan,
9(1), 47. https://doi.org/10.20473 /vol9iss20221pp47-58

Miles, M. B., A. Michael Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A
Methods Sourcebook (3rd ed.). Los Angeles: SAGE.

Nasution, N. A. [. A, & Masyithoh, S. (2024). Integrasi Akhlak dalam Dimensi Spiritual,
Teologis, Syariat, Pendidikan, dam Filosofis. Tahdzib Al-Akhlaq: Jurnal Pendidikan
Islam, 7(1), 120-133. https://doi.org/10.34005/tahdzib.v7i1.3767

Nurani, F., Bahar, R., & Munir, A. A. A. (2025). Aktualisasi Nilai-Nilai Tasawuf Sebagai Solusi
Problematika Sosial di Era Digital. Al-Ittizaan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam, 8(1),
71-81. Retrieved from http://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/alittizaan /index

Nurhasanah, N., lhwanudin, N., Saripudin, U., & Fathurrahman, M. R. (2024). Filantropi Islam:
Figh dan Regulasinya di Indonesia. Bandung: Widina Media Utama. Retrieved from
www.freepik.com

Rafie, B. T. (2023, January 30). World Giving Index 2022, Indonesia Negara Paling Dermawan
di Dunia selama 5 Tahun.

Rahardjo, M. (2010). Triangulasi dalam Penelitian Kualitatif.

Setiawan, K. (2023). Setahun Program Koin NU Garut Himpun Rp212 Juta di 2024. NU Online.

Supriyadi. (2024). Harmoni Filantropi Islam. Yogyakarta: Relasi Inti Media.

Wijayanti, A., & Hendrick. (2008). Mukjizat Zakat. Solo: Pustaka Iltizam.

227

Ad- Diwan: Journal of Islamic Economics

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

