Sophia Dharma: Jurnal Filsafat, Agama Hindu, dan Masyarakat

e-ISSN: 2829-6958 * https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/
Volume 8 Nomor 2, Oktober 2025

PENGABDIAN RELIGIUS (BHAKTI) SEBAGAI RESPON TERHADAP
MITOLOGI RAPAT PARA DEWA (DEWA MAPASAMUHAN) DALAM

KIDUNG WARGASARI

I Putu Suweka Oka Sugiharta’, Ni Nengah Sudarsini’
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar’
Institut Agama Hindu Negeri Gde Pudja Mataram?
suwekaoka@gmail.com’, ngahsudarsini@gmail.com’

Abstract

Keywords:
Bhakti, Dewa
Mapasamuhan
Mythology,
Kidung
Wargasari

When the role of religion is confused by worldly elements,
education cannot carry out its role properly. The aspirations
of most humans are no longer to become human beings with
noble character but to shift towards material orientations.
Education was also affected and led to mercantilism. Many
educational centers are then imaged as business centers
rather than character building places. Religious devotion is a
damper for the explosion of egoism in humans. In Hinduism
religious service is called bhakti. This term is contained in
many religious texts, including the Kidung Wargasari. The
purpose of this research is to get an in-depth description of
Religious Service Education (bhakti) in the Kidung
Wargasari. The method used in this research is a qualitative
method with content analysis in the text. The results of this
study are that in the Kidung Wargasari there is self-devotion
education (bhakti) such as devotion as educational worship,
self-purification before praying, worship using offerings,
belief in statues as manifestations of God, sincerity to serve
God, apologies for all mistakes, worship with art, love for the
environment, and religious unity

Abstrak

Kata kunci:
Bhakti,
Mitologi Dewa
Mapasamuhan,
Kidung
Wargasari

Agama  dan  pendidikan sama-sama  berpotensi
disalahtafsirkan. Pada kondisi penyalahtafsiran cita-cita
manusia bukan lagi menjadi manusia berakhlak mulia
melainkan beralih ke orientasi material. Secara mengkhusus
musuh terbesar pendidikan adalah merkantilisme sebab dapat
merubah pusat-pusat pembentukan karakter menjadi tempat
bisnis. Hanya ketaatan religius yang mampu memurnikan
kembali pikiran manusia dari ketercemaran. Agama dan

71


https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/
mailto:suwekaoka@gmail.com1
mailto:ngahsudarsini@gmail.com2

pendidikan sejatinya saling menjaga satu sama lain. Agama
berperan memberikan bahan kajian pendidikan, sementara itu
pendidikan membantu tahapan-tahapan penerapan ajaran
agama. Dalam agama Hindu, ketaatan religius diistilahkan
sebagai bhakti. Ketaatan religius tidak bisa diraih secara
instan. Salah satu jalan untuk menyuburkan bhakti adalah
dengan memaknai mitologi dewa-dewa. Tujuan penelitian
ini adalah untuk mendapatkan gambaran mendalam tentang
pengabdian religius (bhakti) sebagai respon terhadap
mitologi rapat para dewa (déwa mapasamuhan) dalam
Kidung Wargasari. Metode yang digunakan dalam penelitian
ini adalah metode kualitatif dengan analisis isi teks. Hasil
dari penelitian ini adalah Mitologi déwa mapasamuhan pada
Kidung Wargasari direspon melalui aspek-aspek pengabdian
religius (bhakti) seperti ibadah yang mendidik, penyucian diri
sebelum berdoa, ibadah dengan menggunakan sesaji,
kepercayaan terhadap patung sebagai manifestasi Tuhan,
keikhlasan pengabdian kepada Tuhan, permohonan maaf atas
segala kekeliruan, peribadatan melalui seni, cinta lingkungan,
dan persatuan umat.

Pendahuluan

Perkembangan zaman yang semakin menegaskan pengagungan materi membuat
guncangan-guncangan hebat pada berbagai aspek kehidupan manusia. Pendidikan
merupakan salah satu aspek kehidupan yang terdampak. Awalnya pendidikan bekerjasama
erat dengan agama untuk mengadabkan manusia. Banyak bukti yang menunjukkan jika
kelahiran pendidikan berhutang budi kepada agama. Ajaran-ajaran kesucian dalam agama
dijadikan landasan untuk membangun sendi-sendi pendidikan. Sebagaimana dalam Agama
Hindu mulanya sekolah-sekolah didirikan oleh orang-orang suci terpelajar. Sekolah-sekolah
tersebut selain bertujuan mengkaji kitab suci juga disertai dengan pembinaan moral. Cara
mendidik pada sekolah-sekolah religius dalam Agama Hindu sangat lekat dengan dimensi
ketuhanan. Murid diarahkan untuk memiliki pengabdian religius (bhakti) kepada Tuhan atau
manifestasi-manifestasiNya. Output dari sekolah seperti itu selain matang dalam kajian kitab
suci secara teoretis juga memiliki karakter mulia. Orangtua yang mengetahui reputasi guru-
guru yang mengajar pada suatu sekolah religius kemudian berlomba-lomba untuk
menyekolahkan anaknya pada tempat tersebut. Seluruh keluarga atau komunitas dapat
diterangi oleh anak-anak yang berhasil menamatkan pendidikannya pada suatu pusat
pendidikan religius.

Pengabdian religius (bhakti) merupakan temuan yang sangat mengagumkan dalam
peradaban manusia. Temuan tersebut adalah hasil pemikiran dan perenungan yang tidak

instan. Kelemahan dan hal-hal mengagumkan yang ditemuinya dalam kehidupan mendorong

72



manusia untuk melakukan pencarian terhadap causa prima. Hingga akhirnya manusia
menemukan pusat dari semua itu adalah entitas yang sangat luhur dan abstrak. Sushrutha et
al., (2014) menyatakan kitab suci Hindu kuno mengkonseptualisasikan kekuatan alam
sebagai Tuhan atau Devata (dewa yang menerangi [div]). Pada semua peradaban kuno
pemujaan terhadap Tuhan dan kekuatan alam semesta merupakan suatu kelaziman. Sebab
segala bentuk energi yang terwujud dalam kekuatan alam (matahari, api dan sebagainya)
maupun yang tidak berwujud (prana, manas, dan sebagainya), dianggap sebagai bagian dari
Tuhan. Penyembahan mengandung gagasan balas budi kepada suatu bentuk energi sumber
yang selanjutnya dimanfaatkan untuk segala aspek kehidupan. Pemujaan kepada Dewa
(upasana) dapat berupa pemujaan terhadap wujud manifes, kebaktian, pemanfaatan sarana
yang kompleks, doa, pembacaan atau pelantunan ayat-ayat suci, pengkajian kitab suci, serta
meditasi. Semua bentuk pengabdian religius tersebut secara tidak langsung mengarahkan
perilaku manusia kepada keteraturan yang semakin berkualitas. Hal ini sejalan dengan cita-
cita utama pendidikan sebagai proses penteraturan perilaku manusia. Tujuan Penelitian ini
adalah untuk mendapatkan gambaran mendalam tentang aspek-aspek pengabdian religius
(bhakti) sebagai respon terhadap mitologi rapat para Dewa (Déwa Mapasamuhan) Dalam
Kidung Wargasari

Metode

Metode dalam penelitian ini tergolong ke dalam jenis kualitatif, sebab dalam
prosesnya dilakukan analisis terhadap paparan suatu teks/ manuskrip. Jelas bila unsur yang
diteliti dalam teks/ manuskrip tersebut bersifat non angka. Secara lebih mengkhusus metode
kualitatif yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis isi (content analysis) teks.
Proses content analysis dilakukan dengan melakukan pencermatan mendalam terhadap
susunan kata-kata atau kalimat yang terdapat dalam teks. Pada teks yang diteliti kemudian
dapat ditemukan pesan-pesan atau nilai-nilai luhur yang digagas oleh penulis teks. Pada
penelitian ini mitologi rapat para Dewa (Déwa Mapasamuhan) dalam Kidung Wargasari

dikaji untuk menemukan aspek-aspek pengabdian religius (bhakti).

Variabel bebas pada penelitian ini adalah Mitologi Rapat Para Dewa (Déwa
Mapasamuhan) dalam Kidung Wargasari, sedangkan variabel terikatnya adalah pengabdian
religius (bhakti). Sumber data primer kajian ini adalah Kidung Wargasari, sementara data
sekundernya didapatkan dari hasil-hasil riset terdahulu yang sejalan dengan permasalahan
yang dikaji. Analisis data pada penelitian ini dilakukan dengan mengikuti prosedur Miles
dan Huberman yakni data yang telah terkumpul kemudian direduksi, disajikan, dan

dilakukan penarikan kesimpulan/ verifikasi.
73



Hasil dan Pembahasan
1. Hasil Penelitian

Mitologi Rapat Para Dewa (Déwa Mapasamuhan)

Mitologi yang berkaitan dengan manifestasi-manifestasi Tuhan yang suci dapat
menjadi sumber keteladanan manusia. Bohari dan Agustian (2023) menyatakan jika mitos
melibatkan dewa atau setengah dewa sebagai tokoh protagonis. Jelas sosok dewa atau
setengah dewa tersebut mustahil dapat diidentifikasi secara visual. Dalam Kidung Wargasari
digambarkan jika dewa-dewa beserta makhluk-makhluk suci yang menjadi bawahannya juga
memiliki struktur serta kebiasaan seperti layaknya manusia. Secara spesifik Kidung
Wargasari 58 menggambarkan terjadinya rapat para dewa di tempat suci (pura) :

Nyatur desa lda rawuh

Saking Sapta-patalané maring Pasamuhan pupul

Makadi Hyang Giri Pati

Nguniwéh Bhatara Sakti

Bhatara Guru ring Wiswa

Maniisa nira anuhur

Ring Pasamuhan Malinggih

Terjemahannya :

Para dewa berdatangan dari keempat penjuru mata angin, seperti Hyang Giri Pati (Siwa),
demikian pula disertai Bhatara Sakti, Bhatara Guru menyusup pada segalanya, manusia
melakukan penyambutan, duduk pada bangunan suci tempat berkumpulnya pada dewa
(pasamuhan).

Diyakini bahwa ketika mengadakan pasamuhan (rapat) para dewa juga
membicarakan hal-hal penting yang berkaitan dengan masa depan seluruh dunia beserta
isinya. Manusia sebagai salah satu makhluk yang menghuni dunia mesti mampu memaknai
pasamuhan tesebut. Terdapat tiga prinsip esensial yang dapat dipetik manusia dari
pasamuhan para dewa seperti keadilan, cinta kasih tanpa batas, dan upaya membalas/
mendukung upaya-upaya suci Tuhan. Prinsip keadilan menampilkan bahwa para dewa
memperlakukan segala makhluk dengan cara yang sama atau setara. Sebab setiap makhluk
memiliki peran tersendiri di alam semesta. Manakala kehidupan salah satu makhluk
terganggu maka dapat mengganggu harmoni makhluk lainnya. Prinsip cinta kasih tanpa
batas menampakkan upaya keras dewa-dewa untuk menciptakan dan memelihara alam
semesta beserta isinya yang dilakukan tanpa pamrih. Kualitas kesucian yang sangat kuat
menyebabkan dewa-dewa bersedia mencurahkan kriya sakti (kekuatan kerja) pada setiap
ciptaan. Sementara kesadaran untuk mendukung/ membalas upaya-upaya suci Tuhan

merupakan puncak perenungan manusia terhadap dua prinsip sebelumnya. Pada fase ini

terjadi perubahan tingkah laku pada manusia yang berusaha semaksimal mungkin menaati
74



aturan-aturan suci Tuhan. Ketiga prinsip esensial dari mitologi déwa mapasamuhan

melahirkan pengabdian religius (bhakti) dengan seluruh aspeknya yang kompleks.

Pembahasan

Bhakti Sebagai Respon Terhadap Mitologi Déwa Mapasamuhan
Pengabdian religius (bhakti) merupakan salah satu jalan untuk mencapai Tuhan dalam

Agama Hindu. Panda, (2018:) menyatakan istilah bhakti berasal dari akar kata Sanskerta
bhaj yang berarti membagi, berbagi, mengambil bagian, berpartisipasi, dan menjadi milik.
Bhakti juga berarti keterikatan, pengabdian kepada, kegemaran, penghormatan, iman atau
cinta, ibadah, dan kesalehan terhadap sesuatu sebagai prinsip spiritual, agama, maupun
sarana keselamatan. Dalam tradisi India, Bhakti yoga adalah mistisisme cinta ilahi yang
merupakan suatu jalan spiritual yang identik dengan pemahaman mendalam tentang
kesatuan dan keharmonisan abadi antara individu dengan Yang Ilahi (Makhluk Universal)
maupun semua makhluk. Disamping itu, bhakti yoga yang juga disebut bhakti marga
merupakan jalan atau latihan spiritual dalam agama Hindu yang berfokus pada pengabdian
penuh kasih terhadap dewa pujaan tertentu.

Terdapat pula pendapat-pendapat yang lebih kritis tentang eksistensi bhakti. (Bhatt, 2014)
menyebutkan bhakti memiliki kelebihan dan kekurangan. Kelebihannya, bhakti merupakan
cara termudah dan alamiah untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. Kekurangannya adalah
bentuknya yang kasar terkadang dapat menjelma menjadi fanatisme mengerikan. Pemuja-
pemuja fanatik yang melakukan penyimpangan umumnya direkrut di bawah alasan bhakti
palsu. Kecintaan kepada objek yang dicintai namun tanpa disertai dengan cinta integral
rentan menimbulkan penolakan terhadap objek-objek yang lain. Bhakti yang asli dapat
melenyapkan rasa takut sehingga pelaku-pelakunya terbebas pula dari kebencian. Bhakti
merupakan serangkaian usaha pembinaan mental guna merealisasikan ajaran-ajaran agama
yang dimulai dengan ibadah biasa dan diakhiri dengan intensitas cinta tertinggi kepada
Tuhan (Ishvara). Rahasia dalam bhakti-yoga adalah dimilikinya wawasan terhadap berbagai
bentuk nafsu, perasaan, dan emosi dalam hati manusia yang selanjutnya harus dikontrol
dengan hati-hati serta diarahkan kepada tujuan yang lebih luhur. Dalam Kidung Wargasari 8
dinyatakan:

Bhakti margané kawuwus
Kéngin limbak ring jagaté
Panugrah Ida kalungsur
Margi ngabhakti ring Widi
Ngayat Bhatara Bhatari
Nitya karma mamuja

Ring Kahyangan Agung

75



Pageh-pugun mangastiti

Terjemahannya :

Bhakti Marga namanya yang kini dibicarakan agar menyebar ke seluruh penjuru dunia.
Berkat Tuhanlah yang dicita-citakan dari jalan ini. Praktik jalan ini dicirikan dengan
pemujaan kepada Tuhan secara rutin dan penuh keteguhan hati pada tempat-tempat suci.
Bhakti yang ditampilkan dalam Kidung Wargasari berkaitan dengan proses edukasi.
Pemujaan yang dilukiskan tidak hanya berhenti pada penyembahan buta, namun
menampilkan struktur belajar yang utuh. Naibaho, (2020) berpandangan jika belajar
merupakan suatu proses untuk memperoleh perubahan sikap, kognisi, dan keterampilan dari
tingkat bawah ke tingkat atas, atau dari kekurangan menuju nilai tambah yang terjadi secara
sadar atau tidak sadar dari guru ke siswa, dari figure-figur berpengetahuan ke siswa, dan
bahkan dari orang tua ke anak. Indikator utama belajar adalah jika seseorang dapat bertindak
dengan sikap, kognisi, dan keterampilan yang berbeda dari sebelumnya serta akibat dampak
belajar yang diterimanya mengalami perubahan yang semakin positif pada tiga wilayah
kehidupan. Perilaku adalah kesanggupan seseorang untuk bertindak atas dasar pikiran dan
petunjuk hati nuraninya dalam melakukan sesuatu. Tiga wilayah kehidupan yang
mempengaruhi perilaku seperti kondisi keluarga, lingkungan sekolah, dan lingkungan
teman sebaya.

Berdasarkan perspektif religius, Hidayah et al., (2021) menemukan bila pembiasaan
beribadah dapat membantu mengkondisikan siswa korban perceraian, siswa dengan latar
belakang ekonomi yang tidak memadai, siswa yang tidak memiliki ketaatan beribadah, dan
siswa yang memiliki struktur kepribadian lemah. Kondisi peserta didik semacam itu
sejatinya sangat membutuhkan bantuan pendidikan. Secara umum, siswa yang awalnya
memiliki kepribadian yang tidak disiplin dapat menjadi orang yang berguna bagi masyarakat
melalui bantuan pendidikan. Individu dapat pula mengalami ketaatan dalam beragama
seperti dari yang tidak pernah berdoa samasekali menjadi terbiasa berdoa secara teratur, bagi
yang terbiasa begadang menjadi tidur lebih awal, serta menunaikan kewajiban-kewajiban
agama lainnya. Pembentukan kebiasaan baru ini pada gilirannya juga meningkatkan
kedisiplinan dalam bersekolah. Upaya pembiasaan beribadah dengan demikian ditujukan
untuk menciptakan kehidupan yang penuh berkah dan bahagia. Dalam prakteknya pada
proses pendidikan, ketika murid-murid tengah belajar membuat pola ibadah baru yang
penuh kedisiplinan, berarti juga berpengaruh kepada kelancaran kegiatan belajar mengajar.
Siswa menjadi memiliki ketatatan dalam menghadiri kelas dan menyelesaikan tugas-tugas
dengan baik. Secara internal siswa menjadi sadar bahwa hal tersebut akan membantunya

berbuat lebih baik di kemudian hari. Pembiasaan beribadah berpengaruh pada remaja dalam

76



banyak aspek, sebab dapat menghasilkan perubahan pola kesadaran, tidak hanya meliputi
dimensi religius tetapi juga dimensi sifat-sifat kepribadian yang mewakili modal psikologis
bagi kecerahan masa depan. Pendidik semestinya dapat mencari pilihan lain ketika
menemukan siswa yang bermasalah seperti terus-menerus ketinggalan kelas dan tidak
menyelesaikan tugas sekolah sebagaimana mestinya. Sebelum mengambil keputusan untuk
mengeluarkan siswa-siswa semacam itu, pendidik hendaknya berupaya menerapkan cara-
cara religius. Cara tersebut juga membuat lembaga pendidikan menjadi terkesan lebih
dewasa.

Penyucian diri Sebelum Bersembahyang
Ide kesucian dalam Agama Hindu meliputi dimensi asketis maupun profan. Aspek kesucian

asketis seringkali menjadi inspirasi untuk mewujudkan kebersihan dalam dimensi profan.
Dalam Agama Hindu terdapat istilah bhita suddhi atau tattva suddhi. Sturgess, (2014)
menyatakan bhiita suddhi atau tattva suddhi merupakan praktik meditasi pemurnian diri
menurut pandangan yoga tantra dan kundalini. Tattva berasal dari dua suku kata, fat berarti
itu dan tva berarti bersifat. Tattva dengan demikian berarti keituan atau esensi yang
melahirkan perasaan atau keberadaan. Tattva suddhi atau bhiita Suddhi berarti pemurnian
unsur-unsur. Bhita suddhi memurnikan unsur energy halus dari chakra seperti tanah, air,
api, udara, dan ether. Calon yogi kemudian dipersiapkan untuk membangkitkan kundalini
(daya hidup). Bhiita suddhi bekerja dengan melakukan pemurnian tidak hanya pada tubuh
fisik tetapi juga tubuh halus (sitkshma sharira) serta tubuh kausal (karana sharira). Apabila
tanpa pemurnian maka dimensi pikiran tidak mungkin untuk mencapai tingkat kesadaran
yang lebih tinggi. Latihan ini secara sistematis berfokus pada masing-masing cakra di
susumnd, sambil menggunakan visualisasi yantra, pranayama, dan pengulangan bija
mantra. Bhiita suddhi memurnikan hati dan pikiran,serta membuka saluran energi. Langkah
ini dapat menenangkan pikiran dan melatihnya untuk berkonsentrasi secara mendalam,
mengarahkan kepada fokus pada satu titik, serta pencapaian keheningan. Latihan ini menjadi
praktik pemurnian batin yang sangat efektif bagi para meditator Kriya Yoga dan Raja Yoga.

Selanjutnya Saputra et al., 2022) berpandangan jika penyucian diri sangat penting karena
pada dasarnya setiap mahluk adalah suci. Sebagai pancaran Tuhan, jiwa manusia juga adalah
suci. Kekotoran batin yang membelenggu manusia tidak lain muncul dari pikiran, perkataan,
dan tindakan. Selanjutnya penyucian diri menjadi sesuatu yang esensial dan harus dilakukan
oleh setiap orang guna meneguhkan unsur ketuhanan dalam dirinya. Sejalan dengan itu,
(Tiwari et al., 2020) menyatakan konsep kebersihan (shaucha) sangatlah penting dalam
tradisi Sanatana Dharma. Kebersihan atau kemurnian sesuatu akan menentukan benda

tersebut dapat digunakan atau tidak. Pentingnya mencuci tangan, membersihkan badan,
77



membersihkan lingkungan, dan mensterilkan benda yang akan dipergunakan membuat
pemanfaatannya menjadi tidak terhambat. Penggunaan benda kotor dianggap sebagai dosa
dalam tradisi kuno. Dalam konsep Sanatana Dharma sangatlah penting untuk mencuci
tangan sebelum makan maupun sebelum melaksanakan upacara apapun. Dipandang penting
pula untuk mencuci tangan dengan air atau benda-benda pembersih lainnya setelah pergi ke
toilet. Kidung Wargasari 37 menyatakan :

Kara sodhana rumuhun

Raris pujain asepé

Menyan astanggi ngelantur

Raris ngukup tangan kalih

Laju dé mangku ngastuti

Nunas tirtha panglukatan

Tirtha swéta kamandalu

Winadahan kundi manik

Terjemahan :

Membersihkan tanganlah yang pertama-tama harus dilakukan, selanjutnya barulah
dilanjutkan dengan membacakan doa pada dupa. Sarananya yang dipergunakan kemudian
adalah asap pembakaran dari bahan-bahan yang serba harum. Sesudah kedua tangan diasapi,
pendeta lalu memimpin doa untuk memohon air suci pembersih yang diumpamakan
berwadahkan teko permata.

Dalam Kidung Wargasari disarankan untuk melakukan pembersihan fisik terlebih dahulu.
Pembersihan fisik bermanfaat untuk menimbulkan rasa nyaman pada pikiran untuk
melakukan pemujaan. Manakala tubuh kotor maka pikiran juga menjadi terkontaminasi oleh
hal-hal negatif yang dapat menghilangkan kenyamanan dan ketenangan. Pembersihan fisik
yang paling umum dalam Agama Hindu diwakili oleh pembersihan tangan (kara sodhana).
Tangan merupakan karmendria (alat gerak) yang dapat menyimbolkan banyak hal. Apabila
tangan masih kotor maka dianggap belum sempurna untuk meraih kebersihan. Termasuk
kebersihan rohani. Anak-anak yang dibina dalam pendidikan maupun agama pertama-tama
mesti diajarkan untuk membersihkan diri. Kecakapan pada dimensi kebersihan memiliki
dampak yang sangat luas bagi perkembangan individu.

Pemujaan Bersaranakan Banten
Banten memegang peranan penting bagi umat Hindu di Bali. Sujarwiyanti et al., (2020)

menyatakan banten merupakan infrastruktur bagi umat Hindu untuk mendekatkan diri
kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Banten adalah bentuk rasa syukur, cinta, dan
pengabdian karena telah diberkati dengan berbagai hadiah ketika menjalani kehidupan di
dunia. Pada dasarnya, banten hanyalah salah satu dari sekian banyak cara berkomunikasi
dengan pencipta, kendatipun demikian tidak berarti hal itu tidak penting. Banten merupakan
perwujudan bahasa religius. Suastika, (2021) menguraikan jika persembahan berbagai

macam sesajian yang berisi beras, buah, telur, daging ayam, bunga, porosan, canang,
78



kemenyan dan lain-lain, berpeluang tampak aneh bagi orang-orang yang tidak mengenal
secara mendalam konsep Hinduisme di Bali. Bagi masyarakat Hindu Bali,
mempersembahkan sesajen merupakan kegiatan rutin yang dilakukan setiap hari untuk
memohon keselamatan, keharmonisan, dan kesucian dunia beserta isinya.

Sejatinya banten memiliki nilai simbolik yang menunjukkan harapan/ permohonan manusia
kepada Tuhan. Chakraborty et al., (2022) menyatakan simbol memiliki hubungan yang
sudah terjalin semenjak lama dengan mitos (kisah-kisah suci yang mendefinisikan keadaan
manusia dan hubungan manusia dengan dimensi yang sakral atau suci). Hal tersebut
acapkali berisi kumpulan bentuk simbolik, tindakan, ekspresi, objek, mitos makhluk-
makhluk sakral, dan benda-benda material yang menjadi pembawanya sesuai dengan
maksud serta tujuan simbolisnya. Terkadang sulit membedakan antara mitos dan kompleks
simbol koheren yang dibawa dalam bentuk cerita. Rincian dan konteks dari ajaran agama,
dogma, dan teologi juga menghasilkan, membentuk nilai-nilai simbolik, serta mengacu pada
representasi simbolik tradisional. Struktur simbol dan representasi bergambar diarahkan
kepada kaitannya dengan dogma dan pernyataan teologis. Dalam pemujaan, tindakan
individu, dan benda yang digunakan dalam ritual diberi makna simbolis sehingga
selanjutnya melampaui tujuan praktis langsungnya. Dimensi ajaib dalam ritual juga
menggunakan berbagai bentukan simbol, gambar, dan tindakan simbolik yang dilihat
sebagai hal yang paralel dengan ciri khas penggunaan simbol pada agama. Dalam Kidung
Wargasari 12 babanten dinyatakan berfungsi sebagai pemohon kehadiran Tuhan :

Irika lda kasungsung

Liningga ring kayangané

Babanten maka panuhur

Anggen nyekalayang bhakti

Warnin bhakti nénten panggih

Sakalayang antuk yajiia

Sami bantené mamuput

Sang Bhakti lan kabhaktinin

Terjemahan :

Disanalah Tuhan dimuliakan dan dipuja pada tempat suci. Sesajian dipergunakan sebagai
sarana memohon kehadiran Yang Suci. Sekaligus mencirikan kesungguhan pengabdian
religius. Sebab bentuk pengabdian itu sangat sulit diamati, oleh karenanya disimbolkan
dalam persembahan suci. Keseluruhan bagian sesajian itulah yang menjembatani
keterhubungan antara pemuja dan yang dipuja.

Banten bukanlah sesajian yang tercitra hanya sebagai alat untuk melakukan gratifikasi

kepada Tuhan. Pada pengertiannya yang asli banten adalah media untuk menghubungkan
manusia dengan Tuhan. Bahan-bahan banten juga dihasilkan dari hasil kerja keras manusia
dan tidak boleh diperoleh dari cara-cara yang tidak baik. Hasil kerja keras yang suci itu

kemudian dipersembahkan dengan penuh ketulusan. Orang-orang yang mempersembahkan

79



banten secara tidak langsung sedang mengimitasi sifat-sifat Tuhan. Bagi individu yang
dididik dengan media banten berbagai sifat luhur dapat bertumbuh dalam dirinya seperti
keikhlasan berbagi, tidak serakah, rasa syukur, rasa terimakasih, empati, dan sebagainya.

Keyakinan kepada Arca Sebagai Manifestasi Tuhan
Umat Hindu membenarkan jika pemujaan dapat dilakukan dengan media simbolik dari

perwujudan Tuhan. Hal ini bukanlah bermaksud merendahkan Tuhan kepada perwujudan-
perwujudan material. Tujuannya yang sebenarnya adalah untuk memudahkan umat untuk
mendapatkan pemahaman tentang Tuhan. Khajegir & Afroogh, (2019) menyatakan
Brahman memiliki derajat yang berbeda dalam pandangan Vedantisme. Pada keadaan stabil,
yaitu dalam kesatuan, imobilitas, dan kualitas, Brahman disebut Nirguna. Dalam posisi ini
Brahman hanya dapat dipahami hanya dengan pengetahuan mahatinggi.

Lebih lanjut Wani, 2013) menyatakan aspek Tuhan yang berkaitan dengan penciptaan
disebut Saguna Brahman. Guna dalam hal ini berarti atribut. Saguna juga adalah aspek yang
memanifestasikan dirinya melalui ilusi kosmik. Hal inilah yang menjadi alasan jika banyak
Purana ditulis dengan berbagai bentuk dan simbol diberikan kepada Saguna Ishwara yang
digambarkan sebagai dewa pribadi atau Ishta Devata. Setiap orang dapat berkonsentrasi
pada Ishta Devata sebagai tangga untuk mencapai kesadaran yang lebih tinggi dari
Keilahian Yang Maha Kuasa. Sebagian besar manusia tidak dapat berpuas diri hanya dengan
aspek impersonal dari Tuhan. Hal inilah yang menjadi latar belakang tradisi Bhakti dapat
berakar di Tanah India yang mencapai puncaknya pada abad pertengahan. Pemujaan dewa-
dewa tertentu berserta inkarnasi atau manifestasinya berkembang pula selama periode
tersebut.

Hindu memberikan kebebasan kepada para pemeluknya dalam menghubungkan diri dengan
Tuhan. Hal ini menyebabkan munculnya banyak penggambaran manifestasi Tuhan.
Licyamma, (2016) menyatakan penganut Hindu menyembah berbagai nama Dewa.
Umumnya para pemuja maupun pengamat dapat menafsirkan dewa-dewa yang berbeda
beserta representasi simbolisnya. Sejatinya sangatlah mustahil untuk mendapatkan
pemahaman yang utuh mengenai Tuhan yang tak terbatas ke dalam pikiran manusia yang
penuh keterbatasan. Didorong oleh pemahaman tersebut para Rsi kemudian menemukan
cara terbaik untuk mendekati Tuhan yang tak terbatas melalui simbologi. Penyimbolan dapat
menuntun pikiran yang penuh keterbatasan menuju dimensi yang tak terbatas. Licyamma
mencontohkan pemujaan Ganapati. Istilah Ganapati bermakna Tuhan dari keseluruhan
entitas fisik yang kasar. Dalam keseluruhan keberadaan fisik ada kekuatan Tuhan yang
tersembunyi. Jika seseorang berkehendak untuk melampaui dimensi fisik ini maka kekuatan

kasar akan menariknya ke bawah yang disebut Vigna (rintangan). Manakala seseorang
80



memberi hormat kepada Ganesha maka diharapkan dapat meminimalisir segala penghalang
dan membantu pencapaian kesempurnaan. Dalam Kidung Wargasari 15 dinyatakan :

Panuhuré kukus harum

Pangarccana Bhatarané

Pinratisténg Bhuana Agung

Sakabwatane ngastuti

Ngiring Bhatara Bhatari

Kadegang maring pratima

Liningga ring meru

Laju inastuti

Terjemahannya :

Sarana untuk memohon kehadiranNya adalah asap beraroma harum. Sebagai penghormatan
bagi manifestasi Tuhan. Didasari kesungguhan hati berkeinginan memuja dan mengabdikan
diri kepada para manifestasi Tuhan. Semua entitas suci itu diwujudkan dalam simbol-simbol
(pratima) yang selanjutnya ditempatkan pada menara suci (meru) untuk senantiasa dipuja.
Dalam Kidung Wargasari wujud Tuhan digambarkan dengan nuansa antropomorfik. Seperti
layaknya manusia, Tuhan diyakini menyukai unsur-unsur yang juga digemari oleh sebagian
besar manusia seperti asap dupa yang berbau harum. Dalam dimensi pendidikan, melalui
pembiasaan kepada aspek-aspek yang teratur seperti keselarasan/ keindahan menyebabkan
individu dominan terlibat pada peran-peran yang positif dan konstruktif.

Ketulusan Melayani Tuhan

Melalui penghatayan terhadap jasa-jasa Tuhan yang sangat luar biasa manusia kemudian
rela melakukan pengorbanan sekaligus mengabdikan diri. Rambachan (dalam Schuurman
2016) berpandangan bahwa dalam tradisi Hindu, para pemuja Tuhan (bhakta) umumnya
juga menganggap dirinya sebagai pelayan (sevaka) Tuhan. Penekanan Agama Hindu pada
imanensi ilahi menawarkan cara khusus untuk memahami makna mencintai serta melayani
Tuhan. Kepedulian dan perhatian individu terhadap kebutuhan orang lain adalah cara
melayani Tuhan yang hadir secara nyata pada semua makhluk. Ajaran ini secara terus
menerus menjadi sumber inspirasi yang mendalam bagi umat Hindu yang berusaha
menghubungkan ajaran agamanya dengan dimensi pelayanan di dunia.

Bhakti bukanlah sekadar pengabdian yang dipenuhi kepura-puraan. Bhangaokar (dalam
Jensen, 2020) menyatakan seva (pelayanan tanpa pamrih) adalah bagian integral dari bhakti
dipersembahkan bagi dewa-dewa tertentu maupun untuk para guru suci. Secara bersama-
sama, bhakti dan seva dapat memperkuat pemahaman dharma dengan memadukan unsur-
unsur spiritualitas serta kehendak individu untuk berkontribusi secara konstruktif pada
upaya-upaya komunal. Seva merupakan aktivitas dalam organisasi-organisasi serbasis iman.
Dalam masyarakat Hindu India para pemuja dengan jumlah besar umumnya tertarik kepada
berbagai ashram yang ada disana, tempat para pemuja tinggal bersama atau tanpa guru
penuntun dengan terlibat dalam berbagai kegiatan spiritual secara kolektif. Banyak prakarsa

filantrofis, seperti menyediakan layanan kesehatan dan pendidikan yang mulanya berasal

81



dari prakarsa spiritual semacam itu. Sebagian besar tempat-tempat tersebut selanjutnya
dijalankan sepenuhnya dari sumbangan, ilham spiritual, dan kontribusi kerja sukarela
(shram daan) yang dilakukan oleh para anggota komunitas suci.

Bhakti menjadi alasan yang cukup dominan bagi orang-orang yang tertarik kepada Hindu.
Jurgensmeyer dan McMahon (dalam Ilchman et al., 1998:) menyatakan gagasan pelayanan
sebagai bentuk persembahan lekat dengan perkembangan agama Hindu. Perkembangan
tersebut menghasilkan praktik pengorbanan waktu dan kewajiban-kewajiban tertentu untuk
memelihara dewa-dewi dalam kuil. Pada periode abad pertengahan misalnya, ketika cinta
kepada Tuhan (bhakti) menjadi genre utama ekspresi religius, persembahan acapkali
ditujukan kepada Tuhan sebagai perbuatan penuh kasih. Seva kemudian menjadi sarana
dominan dari dedikasi religius. Perbedaan antara seva dan dan bukan semata-mata
perbedaan dangkal antara pemberian materi dan pemberian pelayanan. Dalam pemahaman
bhakti tentang seva dan dan terdapat pula perbedaan motivasi. Seva adalah tindakan reflektif
cinta, sedangkan dan merupakan sebuah ekspresi dari kewajiban. Dalam bhakti Hinduisme,
Tuhan umumnya dipahami melalui jasa seorang penuntun (guru), yang dalam banyak kasus
kemudian menjadi objek pelayanan kasih. Kendatipun demikian tetap saja, tindakan penuh
kebaikan dan kemurahan hati kepada orang selain guru juga dianggap sebagai seva bagi
guru, karena para guru memerintahkan murid-muridnya untuk melayani sesama. Demikian
pula para murid yang melakukan pelayanan juga menerima pelayanan dari guru dalam
bentuk lain seperti pemberian pengetahuan-pengetahuan utama. Sama halnya dengan dan,
ganjaran untuk seva adalah pahala karma. Sedangkan pengertian dan cenderung berpusat
pada benda-pemberian, oleh karenanya apabila dipahami dengan kedangkalan pikiran akan
tampak hanya mengistimewakan orang-orang yang mampu secara ekonomi untuk
memberikan sumbangan material. Padahal penduduk desa yang paling miskin sekalipun
sejatinya dapat mempersembahkan dan dalam bentuk sekuntum bunga, sepotong roti, atau
air sumur yang manis, seva bahkan lebih mudah diakses oleh siapa saja yang bersedia
menyediakan waktu dan pengabdian. Dalam Kidung Wargasari 28 dinyatakan :

Idep Bhatara wus turun

Aturang pangreresiké

Wajik tangan wajik suku

Cacab wedak mwang sasarik

Lenga asem sunggar suri

Iring lda masucian

Laju ngastawa rumuhun

“Pukulun Hyang Pasupati”

Terjemahan :

Laksana perwujudan Tuhan benar-benar hadir untuk diberikan persembahan sarana
pembersihan. Sarana pembersihan tangan dan kaki suci. Beserta segenap sarana untuk

82



menghias diri. Selanjutnya diantarkan Beliau menuju tempat penyucian setelah dipuja
terlebih dahulu. Oh Tuhan Perwujud Pasupati
Para pemuja yang memiliki bhakti mendalam tidak akan menyimpan kepamrihan dalam

hatinya ketika melakukan pemujaan. Bentuk pelayanan kepada simbol-simbol Tuhan yang
antrofomorfik sejatinya merupakan refleksi pelayanan bagi sesama. Orang-orang yang
terbiasa dan memiliki ketulusan untuk melayani manifestasi-manifestasi Tuhan yang telah
disimbolkan akan dengan antusias pula melakukan pelayanan kepada setiap makhluk.

Permohonan Maaf atas Segala Kesalahan
Penganut bhakti menyadari pula bila kehidupannya di dunia tidak luput dari kekeliruan-

kekeliruan. Whitman, (2007) menguraikan jika penderitaan baik fisik maupun mental
dianggap berhubungan dengan karma. Hal ini merupakan konsekuensi dari tindakan yang
tidak pantas di masa lalu ataupun masa kini (mental, verbal, atau fisik). Dimensi tersebut
tidak dilihat hanya sebatas hukuman tetapi sebagai konsekuensi alami dari hukum moral
alam semesta dalam merespon perilaku-perilaku negatif yang telah diperbuat. Tradisi Hindu
mengedepankan ketransparanan terhadap penderitaan dengan menerimanya sebagai
konsekuensi yang adil dan selanjutnya menghasilkan kesadaran jika penderitaan memiliki
konsekuensi logis. Manakala seseorang pada masa kini merasakan ketidakadilan, nasib
buruk, atau penderitaan maka perlu menyadari bahwa segala yang dialaminya tersebut
merupakan akibat dari perbuatan-perbuataannya di masa lampau. Kendatipun seseorang
tidak sepenuhnya mengingat kesalahan-kesalahan yang diperbuatnya di masa lampau,
terlebih yang berasal dari lintas kelahiran namun kearifan untuk menerimanya sangatlah
bermanfaat. Melalui keiklhasan menerima segala hasil perbuatan baik positif maupun
negatif membuat seseorang dapat berfokus pada pelaksanaan tugas kesehariannya. Apabila
seseorang terjebak dalam amarah, frustasi, kekecewaan, dan luka-luka batin lainnya ketika
mengalami sesuatu yang buruk dalam kehidupannya maka tidak akan memiliki kemampuan
yang cukup untuk keluar dari penderitaan. Bagaimanapun keburukan kehidupan harus
diperjuangkan untuk meraih sesuatu yang lebih baik.

Dalam berbagai teks keagamaan terdapat pandangan yang beragam tentang kesalahan/ dosa.
Achari, (2017) menerangkan dalam Rig Veda terdapat gagasan yang samar tentang dosa
yakni sebagai semacam pelanggaran melawan dewa yang mengakibatkan penyakit,
kemalangan, kekeringan, konflik, dan sebagainya. Sesuatu yang disebut dosa sejatinya
tidaklah terperinci, namun sejumlah sinonim digunakan berupaya untuk membangun
gagasan tentang hal tersebut seperti aga (skandal, pelanggaran), agha (ketidakmurnian,
kecelakaan, dan kesusahan), abhidroha (cedera), emas (kesialan), durita (nasib buruk,

kesulitan), senjarta (perbuatan buruk), drugdha (tindakan jahat, menyakitkan), amhas,

83



urjina, droha (melukai, kedengkian, dan perbuatan menyakitkan), kilbisah (noda,
kekotoran). Terdapat banyak Sithkta yang ditujukan terutama kepada Varuma memohon
pengampunannya dari perbuatan-perbuatan tersebut serta menahan amarah atau
hukumannya atas pelanggaran yang dilakukan. Konsep Veda tentang dosa adalah anrtam
yang memiliki sinonim dengan ketidakbenaran karena pelanggaran terhadap hukum semesta
atau keteraturan (rtam)

Terdapat berbagai istilah dalam Agama Hindu yang berkaitan dengan upaya permohonan
maaf atas dosa-dosa atau kekeliruan lainnya. Kumar, (2020) mengemukakan konsep
Praysachitta yang dapat dilacak dalam Veda. Kendatipun demikian, pada beberapa contoh
seperti dalam Taittiriya Samhita I11.1.2.4 dan I1.1.9.3, istilah ini hanyalah menyiratkan
kesalahan yang terjadi secara kebetulan atau kecelakaan. Rasa penyesalan yang terkait
dengan perbuatan-perbuatan tersebut pada konteksnya tidak ada hubungannya dengan dosa.
Sementara pada beberapa Purana penebusan kesalahan dinyatakan dapat dilakukan dengan
cara-cara yang lebih mudah. Misalnya hanya dengan mengingat manifestasi Tuhan dalam
wujud Narayana dinyatakan mampu menghapus semua dosa. Sebagaimana Prayaschitta
dalam Narada Purana dinyatakan sebagai penghapus lima kejahatan tercela. Tentu saja
pelakunya dituntun untuk melakukan kewajiban-kewajiban yang dapat mengkompensasinya.
Istilah Prayaschitta berasal dari kata Praya yang artinya mendekati tapa dan Chitta yang
berarti menyelesaikan. Prayaschitta dengan demikian diyakini secara kuat dapat menjadi
sarana ampuh bagi penghapusan dosa. Resi Narada, dalam Narada Purana misalnya
menyatakan bahwa membunuh Brahmana, mabuk atau candu obat-obatan terlarang, mencuri
emas, mengabil hak pada tempat tidur guru, dan menjadi penghubung dalam perbuatan jahat
adalah dosa berat. Dalam Kidung Wargasari 27 dinyatakan

Jinah satak selaé katur

Samplah galin ngatih ngéténg

Hasing kirang hasing luput

Manusa nira mamidi

Gung rna ampura ugi

Om Sriya wé namo namah swaha

Puput atur

Bhatara nywécchanin

Terjemahan :

Uang berjumpah dua ratus dua puluh lima dijadikan sarana persembahan. Sangat jelas
mendatangkan penyatuan. Segala kekurangan menjadi termaafkan. Manusia yang
terkungkung dosa senantiasa meminta pengampunan. Om Sriya wé namo namah swaha.
Pada penghujung pemujaan, para dewa merestui.

Barang-barang berharga atau upaya yang keras serta sulit seringkali dikorbankan oleh

manusia untuk menetralisasi dosa-dosa maupun kesalahan yang telah diperbuatnya.

Kendatipun para pelakunya mengetahui dengan jelas jika akibat dari dosa-dosa atau
84



kesalahan tidak dapat diperbaiki dengan sempurna melalui berbagai upaya penebusan
tersebut. Setidaknya orang-orang yang dididik dengan ide tentang dosa/ kesalahan menjadi
paham jika suatu dosa/kesalahan harus dipertanggungjawabkan. Individu-individu tersebut
kemudian memilih menghindari dosa/ kesalahan.

Pemujaan dengan Seni
Ritual-ritual keagamaan, terutama di Bali berkaitan erat dengan eksistensi seni. Beck, (2019)

menerangkan bila musik dalam tradisi Hindu di India yang dikenal sebagai Sangita serta
dianggap berasal dari dimensi ketuhanan oleh karenanya sangat dekat dengan eksistensi
dewa maupun dewi Hindu. Dewi Sarasvati digambarkan dengan instrumen Vina di
tanganNya diyakini sebagai pelindung musik ilahi. Brahma sebagai pencipta alam semesta
sambil memainkan simbal tanganNya. Wisnu sebagai pemelihara membunyikan cangkang
keong dan memainkan seruling dalam bentuk Avatara yang dikenal sebagai Kresna. Siva
sebagai Nataraja memainkan gendang Damaru selama tarian peleburan kosmik. Sangita
dengan demikian memiliki tiga divisi yakni vokal, instrumental, dan gerak (tari). Lebih jauh
Beck berpendapat eksistensi musik rohani terkait dengan gerakan bhakti yang muncul di
India selatan pada abad keenam Masehi. Ketika itu, kelompok-kelompok bhakti yang
terpisah muncul sebagai kekuatan utama yang mendukung Hinduisme dan berpusat pada
pengabdian religius. Semangat tersebut tercermin dalam lirik-lirik nyanyian yang disusun
terutama dalam bahasa sehari-hari, seperti Tamil, Telugu, dan Kannada. Banyak pula
muncul gaya musik kebaktian baru yang mencirikan identitas kedaerahan yang diformalkan
untuk mengiringi ritual pada kuil-kuil abad pertengahan. Trend tersebut sesuai dengan
pengertian sederhana dari estetika yang mencerminkan musik sebagai sebuah persembahan
serta sarana menuju persekutuan dengan dewa tertentu yang difavoritkan. Dalam teisme
personal yang berkembang, Brahman dipahami sebagai Tuhan tertinggi, sementara
manifestasinya sebagai Wisnu, Siva, atau Sakti dipercaya menjadi sumber dari semua Rasa
(kenikmatan atau rasa estetis). Pengalaman emosional dan pengabdian yang ditanamkan
oleh para musisi pada benak pendengarnya memiliki kesan keilahian serta menjadi bagian
tak terpisahkan dari tradisi bhakti.

Musik memang terlihat memiliki peran komunal dalam ritual-ritual keagamaan. Heimarck,
(2022:48) menyebutkan bahwa sebagian besar upacara keagamaan terutama yang
dilaksanakan dengan durasi panjang membutuhkan iringan musik, tetapi di luar peran
religius utama tersebut musik juga berfungsi sebagai alat spiritual dalam banyak tradisi. Alat
musik memang dapat berfungsi sebagai alat ritual dalam konteks tertentu, misalnya
instrumen perkusi seperti keong dan idiofon (kerincingan yang dimainkan dengan cara

dikocok) memeriahkan nyanyian arati di wilayah Asia Selatan dan dapat pula dilihat
85



berfungsi sebagai alat ritual dalam pengaturan ini. Dalam hal tersebut, perkusi berperan
meningkatkan keefektifan nyanyian. Sementara dalam konteks religius atau spiritual, musik
dapat berfungsi sebagaimana dupa, suara, atau keheningan untuk meditasi. Musik dan
mantra dengan demikian adalah alat yang digunakan untuk melaksanakan agenda spiritual
dan selanjutnya menghadirkan penerangan rohani. Kidung Wargasari 30 mengungkapkan :

Maduluran balaganjur

Tan pegat warga sariné

Lalonték lan umbul-umbul

Dwaja lawan pangawin

Pajeng pagut pajeng sari

Kamawoné bulun merak

Mukya pedang lawan arug

Jempana mwang joli

Terjemahannya :

Diiringi musik balaganjur dan lantunan wargasari yang tak putus. Panji kebesaran, senjata
suci, dan payung suci. Berhiaskan bulu merak. Pada barisan paling depan adalah senjata
suci. Tandu-tandu kebesaran.

Pada tradisi ritual umat Hindu di Bali mempersembahkan beragam bentuk seni merupakan

ungkapan pengabdian para penekun bhakti. Diyakini para manifestasi Tuhan menyukai hal-
hal yang indah. Disamping itu, umat kebanyakan juga menggemari keindahan. Dalam
beberapa segi, pertujukan kesenian dianggap dapat menarik perhatian umat untuk
mendatangi tempat suci atau terlibat pada ritual-ritual keagamaan. Anak-anak yang belum
terlalu mengerti tentang esensi bhakti dapat dibangkitkan daya tariknya terhadap tempat suci
dan ritual-ritual keagamaan dengan seni.

Cinta Lingkungan
Seorang penganut Hindu yang taat akan memiliki kecintaan mendalam kepada alam. Singh

(2022) menyatakan Agama Hindu telah menjadi pusat penyatuan bagi manusia dan
lingkungan alam. Hindu sebagai agama tertua memiliki banyak bentuk alami pada ritual-
ritual pemujaannya. Dalam Agama Hindu ditemukan spontanitas kesadaran dan keyakinan
terhadap berbagai aspek alam seperti hewan, unggas, atau tumbuh-tumbuhan. Penyembahan
alam adalah hal yang umum pada peradaban yang lebih tua serta dapat dipicu oleh
kekejaman maupun daya tarik kekuatannya. Para penyembah umumnya mengharapkan belas
kasihan atau bantuan kekuatan alam. Misalnya Dewa Matahari telah menjadi dewa umum
untuk hampir semua budaya yang berusia tua. Orang-orang primitif menyembah kekuatan
alam deterministik untuk meringankan efek buruk dalam kehidupannya atau mewujudkan
kemakmuran. Dalam agama Hindu, sungai seperti Gangga ditetapkan sebagai Ibu karena air
dianggap sebagai bentuk dasar kehidupan atau hutan disembah sebagai alur suci yang
merupakan instrumen untuk menyediakan oksigen dan produk berharga lainnya. Sastra Veda

selanjutnya (sekitar 1500 SM) menonjolkan keseimbangan integral antara Manusia, Alam,
86



dan Tuhan. Kekuatan alam dianggap sebagai perwujudan Tuhan itu sendiri sehingga
merupakan entitas yang terhormat. Veda melukiskan lingkungan alam yang indah di bumi
dan memerintahkan manusia untuk tidak mengotorinya. Dalam RgVeda disebutkan bahwa
alam semesta ini terbentuk dari lima elemen hakiki seperti bumi, air, udara, api, dan ruang.
Kelima elemen ini memberikan dasar bagi kehidupan dalam segala hal dan manusia
diarahkan untuk melestarikannya. Yajur Veda mengungkakan tentang pendamaian dan
penyelarasan semua komponen bumi. Atharva Veda menganggap bumi sebagai ibu dan
ciptaan sebagai keturunannya. Kidung Wargasari 40 dan 41 menyebutkan :

Bhatara ring Gunung Agung

Manusa nunas tirthané

Tirtha trebesan gunung

Nirmala ning maklening

Winadahan Kundi manik

Bhatara ring Gunung Lebah

Titiang nunas tirthan danu

Kanggén manirthain

Terjemahannya :

Para dewa yang bersthana di Gunung Agung. Seluruh manusia memohon air suci yang
mengalir dari gunung. Wujudnya sangat bening, berwadahkan teko permata. Para Dewa
yang bersemayam di Gunung Lebah hamba memohon air suci dari danau sebagai sarana
penyucian.

Manglukat banten puniki

Tritisan Telaga-Wajané

Malejeg anagel siku

Salukat tlenging jaladi

Manglukat babanten sami

Mampeh muksah nyatur désa

Terjemahannya :

Menyucikan sesajian ini. Percikan Telaga Waja. Memancar dan melengkung. Penyucian di
tengah samudera. Mampu menyucikan seluruh sesajian. Menyebar ke segala arah.

Kecintaan manusia kepada lingkungan sejatinya memelihara keberlangsungan hidupnya di
dunia. Manusia mustahil hidup tanpa bantuan alam. Agama dan pendidikan menekankan
pelestarian alam karena keduanya berlangsung dalam alam. Tempat-tempat suci dan tempat-
tempat belajar hanya dapat berdiri serta berfungsi dengan baik pada kondisi alam yang
memadai.

Persatuan Religius
Agama Hindu telah menyadari pentingya persatuan. Fasale (2012) menerangkan jika dasar

politik dan struktur sosial pada zaman Rig-Veda adalah keluarga. Anggota dari suatu
keluarga tinggal pada rumah yang sama. Rumah-rumah pada zaman ini diduga dibangun
dari bahan kayu atau alang-alang. Pada setiap rumah terdapat perapian (agnisala),

disamping juga ruangan untuk duduk dan tempat khusus bagi wanita. Kepala rumah tangga

87



disebut grihapati atau dampati. Para kepala rumah tangga melakukan perbuatan-perbuatan
yang bertujuan untuk mendidik anggota keluarganya. Perbuatan tersebut baik menunjukkan
penghargaan maupun hukuman. Hiburan favorit dari golongan pria adalah balapan, berburu,
dan tarian perang. Terlacak pula jenis hiburan lain seperti bermain dadu, tinju, tari-tarian,
dan musik. Kaum wanita umumnya suka menampilkan kepiawaiannya dalam menari dan
bernyanyi dengan disertai iringan musik.

Setiap aktivitas keagamaan dalam Agama Hindu tidak bisa dilepaskan dari pergaulan
antarmanusia. Artana et al., (2019) berpendapat jika pergaulan merupakan suatu hubungan
yang terjalin antar individu yang melibatkan emosi (perasaan), pikiran, perilaku, dan
identitas diri dalam kelompok. Hal tersebut dilakukan oleh individu dengan individu,
individu dengan kelompok, dan antar kelompok. Lazimnya dalam interaksi sosial, terdapat
pesan yang disampaikan melalui wacana. Dengan demikian, khalayak dapat memahami dan
berkenan mengikuti hal-hal yang diinginkan oleh wacana tersebut. Penyatuan atau
penanaman ideologi oleh guru spiritual jelas berfungsi bagi otoritas kelompok agama
tertentu dalam mencapai kebahagiaan lahir dan batin. Sebaliknya, interaksi guru spiritual
dengan pengikutnya bersaranakan wacana membuat pengikutnya sangat bergantung pada
parampara. Penanaman ideologi bhakti yoga oleh paramparara menjadi standar otoritas
aliran keagamaan yang mewajibkan setiap pengikut komunitas untuk mematuhinya, tidak
terkecuali bagi para guru spiritual. Akibatnya seorang guru spiritual akan menyampaikan
kebenaran yang dianut dalam nuansa terbatas mengenai struktur atau kaidah-kaidah yang
berlaku dalam masyarakat mazhab. Dalam Kidung Wargasari 25 dinyatakan :

Pedekané lanang wadu

Manguntap Bhatara kabéh

Tedun ring Kahyangan Agung

Ayat mangaturang wali

Jan banggul dwé mangiring

Aneda wara nugraha

Galang apadang dirghayu

Tan kahanan wisti

Terjemahannya :

Para pemuja laki-laki perempuan memuja para dewa. Hadir di tempat pemujaan. Umat
dengan penuh keyakinan memuja. Dipimpin pendeta. Para pemuja menerima berkat dewa-
dewa. Mendapatkan jalan terang dan panjang umur. Dijauhkan dari mara bahaya.

Pencegahan penyimpangan perilaku pada manusia dapat dimulai dengan memilihkan
pergaulan yang baik semenjak usia sedini mungkin. AG, (2017) menguraikan bahwa
kenakalan yang muncul selama masa kanak-kanak/remaja sebagian besar stabil pada

berbagai fase yang selanjutnya dapat menimbulkan berbagai masalah seperti kenakalan

remaja, masalah relasional remaja, dan kriminalitas orang dewasa. Para orangtua kemudian
88



acapkali dipersalahkan atas kekacauan yang diperbuat oleh anaknya. Sejatinya sangatlah
penting untuk memperbaiki bibit-bibit kecil kenakalan sejak dini guna mencegah munculnya
masalah yang lebih serius di kemudian hari. Kata parenting berasal dari bahasa Latin Pario
yang berarti memberikan hidup, berarti bukan sekadar melahirkan. Menariknya dalam
Bahasa Inggris, kata parenting digunakan baik sebagai kata benda maupun kata kerja.
Sebagai kata benda, parenting mengacu pada proses pengasuhan anak oleh orang tuanya.
Sebagai kata kerja mengasuh anak berarti menjadi atau bertindak sebagai ayah, ibu, maupun
pengasuh bagi seorang individu yang memerlukan asuhan intensif. Parenting menjadi sangat
komprehensif karena melibatkan serangkaian variabel seperti kewajiban orang tua, metode
pengasuhan, nilai-nilai yang dianut orang tua, jalan yang ditempuh anak untuk berkembang
dan memperoleh keterampilan belajar, sosialisasi, perilaku, hubungan interpersonal,
tanggung jawab, dan pengambilan keputusan. Jelaslah pengasuhan mencakup berbagai
aspek yang membentuk kepribadian seorang anak secara keseluruhan. Proses pengasuhan
anak merupakan kegiatan yang sangat menyenangkan asalkan orang tua siap untuk memikul
tanggung jawab dalam membesarkan anak. Sebaliknya apabila hal tersebut tidak
dipersiapkan dengan baik maka akan mendatangkan berbagai macam hambatan. Pengasuhan
dapat bersifat biologis maupun sebagai proses sosial apabila dilihat dari kacamata interaksi
antara orang tua dan anak. Orangtua dalam proses tersebut dapat memenuhi berbagai
kebutuhan anak seperti kebutuhan fisik, emosional, psikologis, intelektual, dan sosial.
Meskipun peran orangtua sangat primer dalam proses pengasuhan namun bukan berarti
proses tersebut hanya bisa dilakukan oleh orangtua kandung saja. Pengasuhan juga bisa
dilakukan oleh pihak lain seperti pengasuh, wali, kakek-nenek, guru, simpatisan, anggota
keluarga, bahkan semua orang yang mampu merawat dan memelihara kepribadian anak,
secara fisik, mental, emosional, moral, intelektual, dan sosial. Sekaligus menangani sistem
kepercayaan, sikap, perilaku, dan nilai bagi anak. Mengasuh anak dengan demikian
mengacu pada metode lintas waktu dan konteks. Dalam Kidung Wargasari 62 dinyatakan :

Hénak asanak aputu

Makrama mawadésané

Asantana lanang wadhu

Ayu bagus mapekik

Mlaksana dharma yukti

Tan karangsukan kala

Bhuta Dengen Bhuta Biru

Sabran tan lali ring Widhi

Terjemahannya :

Bergembira besaudara dan berketurunan. Menjadi warga masyarakat. Berketurunan laki-laki
dan perempuan. Sangat cantik dan tampan. Melaksanakan kebenaran sejati. Dijauhkan dari
sifat-sifat buruk seperti Bhuta Dengen Bhuta Biru. Selama masih ingat kepada Tuhan.

89



Puncak dari bhakti yang dilukiskan dalam Kidung Wargasari tidaklah terlalu terburu-buru
menjangkau alam rohani. Manfaat tersebut terlebih dahulu dilukiskan dalam hubungan
antarsesama manusia di bumi. Dalam konteks pendidikan, hubungan yang baik antarsesama
manusia hanya bisa terjalin dengan baik apabila anggota-anggota dari suatu komunitas sosial
terdidik dengan matang. Pada proses menuju pematangan tersebut nilai-nilai agama juga
meresap ke dalam tubuh pendidikan.

Kesimpulan

Mitologi déwa mapasamuhan dalam Kidung Wargasari menarasikan bahwa pada hari-hari
terpilih para dewa mengadakan rapat di tempat suci. Jelang pasamuhan tersebut umat secara
bersama-sama mempersiapkan tempat dan sarana-sarana khusus untuk menyambut
kedatangan para dewa. Dalam prosesi itu terdapat aspek yang lebih esensial seperti
tanggungjawab masing-masing individu untuk mempersiapkan dirinya melakukan
pengabdian religius (bhakti). Ajaran bhakti yang terdapat dalam Kidung Wargasari
bukanlah pengabdian yang hanya mengedepankan fanatisme agama. Pengabdian religius
yang terkandung dalam konsep bhakti menunjukkan dimensi kedewasaan iman. Bhakti
dalam Kidung Wargasari menunjukkan suatu proses panjang yang menempa penganut
Hindu sehingga tidak melakukan penyimpangan perilaku dengan mengatasnamakan agama.
Pada proses pematangan tersebut sejatinya edukasi nilai-nilai keagamaan yang patut tengah
berlangsung. Tahapan-tahapan yang dilalui oleh penganut Hindu dalam bhakti yang edukatif
tidak hanya meliputi dimensi-dimensi yang abstrak. Aspek-aspek praktis juga turut
dipertimbangkan, tentunya dengan dipayungi oleh nilai-nilai religius yang simbolik.
Membersihkan diri merupakan sisi filosofi-praktis pertama yang ditekankan oleh Kidung
Wargasari. Bentuknya yang paling umum terlihat dari gerakan simbolik untuk
membersihkan tangan sebelum bersembahyang. Selanjutnya pembersihan diri secara
simbolik ini dinyatakan linier dengan kesucian fisikal-praktik. Antara kesucian fisik dan
rohani dianggap semakin melengkapi. Pemujaan yang dilakukan berupaya dilengkapi
dengan persembahan-persembahan yang mengandung nilai simbolik (banten). Anjuran
untuk mempersembahkan banten bukanlah untuk membebani pemuja. Hal ini hanyalah
bentuk peneguhan keyakinan dan ujian ketulusan pikiran pemuja. Penerima dari
pesembahan-persembahan suci digambarkan dalam perwujudan antrofomorfik dari
manifestasi-manifestasi Tuhan. Pewujudan Tuhan ke dalam dimensi antrofomorfik sejatinya
bertujuan untuk memudahkan umat dari segala kalangan untuk melakukan pemujaan dan
pelayanan. Puncak dari bhakti adalah ketulusan untuk melayani Tuhan beserta manifestasi-

manifestasinya secara simbolik maupun makhluk-makhlukNya di dunia.
90



Para pelaku-pelaku bhakti meyakini jika Tuhan beserta manifestasi-manifestasiNya tidak
menyukai ataupun menyukai perbuatan-perbuatan tertentu. Perilaku yang tidak disukai
Tuhan adalah kesalahan atau dosa. Para pemuja kemudian berupaya keras untuk
memperbaiki dosa-dosa atau kesalahan yang telah dilakukannya. Sementara perbuatan yang
disukai Tuhan dan manifestasi-manifestasiNya adalah yang berhubungan dengan keindahan
dan keselarasan. Seni kemudian dijadikan salah satu bagian dari pemujaan Tuhan. Dalam
Kidung Wargasari dipikirkan juga cara untuk mewujudkan suasana lingkungan pemujaan
yang produktif. Hal pertama yang dilakukan adalah melestarikan lingkungan alam, sebab
pemujaan yang dilakukan manusia tidak bisa dilepaskan dari dukungan alam. Cara kedua
yang perlu dilakukan adalah menjaga hubungan harmonis dengan sesama manusia, karena
pemujaan yang optimal hanya bisa dilakukan manakala antarsesama manusia saling

mengasihi.

Daftar Pustaka

Agustian, T. (2023). ISSN 2407-5299 SOSIAL HORIZON : Jurnal Pendidikan Sosial
Mitologi dan Mitos Suku Dayak Golik Goa Thang Raya di Desa Pemodis Kecamatan
Beduai Kabupaten Sanggau ( Kajian Historiografi Tradisional ) SOSIAL HORIZON :
Jurnal Pendidikan Sosial , Penulisan sejar. 10(3).

Artana, I. W., Suda, I. K., & Winaja, I. W. (2019). Achieving physical and spiritual
happiness on bhakti yoga. International Journal of Linguistics, Literature and Culture,
5(4), 7-18. https://doi.org/10.21744/ijllc.v5n4.685

Beck, G. L. (2019). Sacred music and hindu religious experience: From ancient roots to the
modern classical tradition. Religions, 10(2). https://doi.org/10.3390/rel10020085

Centre, S. S. (n.d.). Concept of Bhakti-yoga in Indian Tradition : A Critique. 210-217.

Chakraborty, H., Guha, P., & Chatterjee, S. (2022). The Symbolic Identity Of Hindu
Religiosity And Environment. Indian Journal of Public Health, 6(7), 2119-2126.

Cohen, Y., & Enayat, H. (2023). and Islam. 3(2), 1-5.
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/pdf/10.1002/9781119671619#page=96

Fasale, M. K., & Veda, A. (2012). a Study of the Early Vedic Age in Ancient India. 3(3),
129-132.

Heimarck, B. R. (2022). Musical Ritual and Ritual Music: Music as a Spiritual Tool and
Religious  Ritual ~ Accompaniment.  Muzikoloski ~ Zbornik,  58(1), 43-59.
https://doi.org/10.4312/mz.58.1.43-59

Hidayah, R., Mu’awanah, E., Zambhari, A., Munardji, & Naqiyah. (2021). Learning worship
as a way to improve students’ discipline, motivation, and achievement at school.
Journal of Ethnic and Cultural Studies, 8(3), 292-310.
https://doi.org/10.29333/ejecs/748

91



Ilchman, W. F., Katz, S. N., & Queen, E. L. (1998). Philanthropy in the World’s Traditions.
Indiana University Press. https://books.google.co.id/books?id=zMY ViaXor6¢cC

Jensen, L. A. (2020). The Oxford Handbook of Moral Development: An Interdisciplinary
Perspective. Oxford University Press.
https://books.google.co.id/books?id=OcXLDwAAQBAJ

Jitendra Bhatt B-, N., Appt, A., Road, Z., & Gujarat, J. (2014). The Concept of Bhakti-
Yoga. International Journal of Research in Humanities and Social Sciences,
2(January), 1. www.raijjmr.com

Khajegir, A. reza, & Afroogh, M. reza. (2019). The Dignity and Unity of Atman and
Brahman in Vedanta School- Hinduism Study. Journal of Philosophy and Ethics, 1(1),
13-19. https://doi.org/10.22259/2642-8415.0101002

Kumar, K. (2020). Prayashchitta Sadhana A Psycho-Spiritual Approach.pdf. 2020(June).

Licyamma, I. C. (2016). Hinduism and its Symbols. International Journal of Management,
Technology, and Social Sciences, 1(1), 14-20.
https://doi.org/10.47992/ijmts.2581.6012.0002

Naibaho., D. (2020). The Impact of Worship to Students’ Attitude at Schools. 414(Iceshe
2019), 209-212. https://doi.org/10.2991/assehr.k.200311.042

Achari, Pandit Sri Rama Ramanuja. (2017). Hindu Concepts of Sin.

Saputra, K. A. K., Pradnyanitasari, P. D., & Putri, P. Y. A. (2022). “I” Developed
Accounting Through Self-Purification Towards Sattwam- Based Self-Awareness.

International Journal of Management Studies and Social Science Research, 4(2), 228—
233.

Schuurman, C. (2016). Calling in Today’s World. William B. Eerdmans Publishing
Company. https://books.google.co.id/books?id=GI8xDwAAQBAJ

Setty, G. A. (2017). Parenting & child development: Insights from ancient Indian texts.
International Journal of Sanskrit Research, 4(2), 12—18. www.anantaajournal.com

Sturgess, S. (2014). The Book of Chakras & Subtle Bodies. Watkins Media Limited.
https://books.google.co.id/books?id=sQfLCQAAQBAJ

Suastika, I. N. (2021). The Process and Meaning of the Manusa Yadnya Ceremony for the
Hindu Bali Community. International Journal of Social Science and ..., 5(1), 155-160.
https://ejournal.undiksha.ac.id/index.php/IJSSB/article/view/29279%0Ahttps://ejournal
.undiksha.ac.id/index.php/IJSSB/article/download/29279/18692

Sujarwiyanti, W., Sinaga, R. M., & Pargito. (2020). Preparation of Bali Hindu Communities
and Society Hindu Java in the Implementation of Nyepi Rituals in Hanura Village
Teluk Pandan District Pesawaran Regency. International Journal of Research and
Innovation in Social Science (IJRISS), 4(9), 342-346.
http://repository.lppm.unila.ac.id/id/eprint/45689%0Ahttp://repository.lppm.unila.ac.id/
45689/1/artikel 2.pdf

Sushrutha, S., Nagendra, H. R., & Bhat, R. (2014). The Significance of Fire Offering in
92



Hindu society. ljmer, 7(3), 260-273.

Tiwari, A., Manar, M. K., Singh, S. K., Mohan, U., Panday, K., & Mohan, U. (2020).
Traditions & customs of ancient indian culture and their role in covid 19 pandemic
prevention and control. Indian Journal of Community Health, 32(2), 317-323.
https://doi.org/10.47203/ijch.2020.v32102.003

Whitman, S. M. (2007). Pain and Suffering as Viewed by the Hindu Religion. Journal of
Pain, 8(8), 607—613. https://doi.org/10.1016/j.jpain.2007.02.430

Worship, N., Study, C., & Villages, S. (2022). Asian Resonance Nature Worship among
Hindus : A Case Study of Select Villages from Haryana. 0976, 64—68.

93



