
71  

Sophia Dharma: Jurnal Filsafat, Agama Hindu, dan Masyarakat 

e-ISSN: 2829-6958 * https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/ 

Volume 8 Nomor 2, Oktober 2025 

 

 

 

 

PENGABDIAN RELIGIUS (BHAKTI) SEBAGAI RESPON TERHADAP 

MITOLOGI RAPAT PARA DEWA (DÉWA MAPASAMUHAN) DALAM 

KIDUNG WARGASARI 

 

I Putu Suweka Oka Sugiharta1,     Ni Nengah Sudarsini2 

Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar1 

Institut Agama Hindu Negeri Gde Pudja Mataram2 

suwekaoka@gmail.com1, ngahsudarsini@gmail.com2 
 

  Abstract 
Keywords: 
Bhakti, Dewa 
Mapasamuhan 
Mythology, 
Kidung 
Wargasari 

 

 When the role of religion is confused by worldly elements, 

education cannot carry out its role properly. The aspirations 

of most humans are no longer to become human beings with 

noble character but to shift towards material orientations. 

Education was also affected and led to mercantilism. Many 

educational centers are then imaged as business centers 

rather than character building places. Religious devotion is a 

damper for the explosion of egoism in humans. In Hinduism 

religious service is called bhakti. This term is contained in 

many religious texts, including the Kidung Wargasari. The 

purpose of this research is to get an in-depth description of 

Religious Service Education (bhakti) in the Kidung 

Wargasari. The method used in this research is a qualitative 

method with content analysis in the text. The results of this 

study are that in the Kidung Wargasari there is self-devotion 

education (bhakti) such as devotion as educational worship, 

self-purification before praying, worship using offerings, 

belief in statues as manifestations of God, sincerity to serve 

God, apologies for all mistakes, worship with art, love for the 

environment, and religious unity 

 

 
  Abstrak 

 
Kata kunci: 
Bhakti, 
Mitologi Dewa 
Mapasamuhan, 
Kidung 
Wargasari 

 

 Agama dan pendidikan sama-sama berpotensi 

disalahtafsirkan. Pada kondisi penyalahtafsiran cita-cita 

manusia bukan lagi menjadi manusia berakhlak mulia 

melainkan beralih ke orientasi material. Secara mengkhusus 

musuh terbesar pendidikan adalah merkantilisme sebab dapat 

merubah pusat-pusat pembentukan karakter menjadi tempat 

bisnis. Hanya ketaatan religius yang mampu memurnikan 

kembali pikiran manusia dari ketercemaran. Agama dan 

https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/
mailto:suwekaoka@gmail.com1
mailto:ngahsudarsini@gmail.com2


72  

pendidikan sejatinya saling menjaga satu sama lain. Agama 

berperan memberikan bahan kajian pendidikan, sementara itu 

pendidikan membantu tahapan-tahapan penerapan ajaran 

agama. Dalam agama Hindu, ketaatan religius diistilahkan 

sebagai bhakti. Ketaatan religius tidak bisa diraih secara 

instan. Salah satu jalan untuk menyuburkan bhakti adalah 

dengan memaknai mitologi dewa-dewa.  Tujuan penelitian 

ini adalah untuk mendapatkan gambaran mendalam tentang 

pengabdian religius (bhakti) sebagai respon terhadap 

mitologi rapat para dewa (déwa mapasamuhan) dalam 

Kidung Wargasari. Metode yang digunakan dalam penelitian 

ini adalah metode kualitatif dengan analisis isi teks. Hasil 

dari penelitian ini adalah Mitologi déwa mapasamuhan pada 

Kidung Wargasari direspon melalui aspek-aspek pengabdian 

religius (bhakti) seperti ibadah yang mendidik, penyucian diri 

sebelum berdoa, ibadah dengan menggunakan sesaji, 

kepercayaan terhadap patung sebagai manifestasi Tuhan, 

keikhlasan pengabdian kepada Tuhan, permohonan maaf atas 

segala kekeliruan, peribadatan melalui seni, cinta lingkungan, 

dan persatuan umat. 
 

Pendahuluan 

Perkembangan zaman yang semakin menegaskan pengagungan materi membuat 

guncangan-guncangan hebat pada berbagai aspek kehidupan manusia. Pendidikan 

merupakan salah satu aspek kehidupan yang terdampak. Awalnya pendidikan bekerjasama 

erat dengan agama untuk mengadabkan manusia. Banyak bukti yang menunjukkan jika 

kelahiran pendidikan berhutang budi kepada agama. Ajaran-ajaran kesucian dalam agama 

dijadikan landasan untuk membangun sendi-sendi pendidikan. Sebagaimana dalam Agama 

Hindu mulanya sekolah-sekolah didirikan oleh orang-orang suci terpelajar. Sekolah-sekolah 

tersebut selain bertujuan mengkaji kitab suci juga disertai dengan pembinaan moral. Cara 

mendidik pada sekolah-sekolah religius dalam Agama Hindu sangat lekat dengan dimensi 

ketuhanan. Murid diarahkan untuk memiliki pengabdian religius (bhakti) kepada Tuhan atau 

manifestasi-manifestasiNya. Output dari sekolah seperti itu selain matang dalam kajian kitab 

suci secara teoretis juga memiliki karakter mulia. Orangtua yang mengetahui reputasi guru-

guru yang mengajar pada suatu sekolah religius kemudian berlomba-lomba untuk 

menyekolahkan anaknya pada tempat tersebut. Seluruh keluarga atau komunitas dapat 

diterangi oleh anak-anak yang berhasil menamatkan pendidikannya pada suatu pusat 

pendidikan religius. 

Pengabdian religius (bhakti) merupakan temuan yang sangat mengagumkan dalam 

peradaban manusia. Temuan tersebut adalah hasil pemikiran dan perenungan yang tidak 

instan. Kelemahan dan hal-hal mengagumkan yang ditemuinya dalam kehidupan mendorong 



73  

manusia untuk melakukan pencarian terhadap causa prima. Hingga akhirnya manusia 

menemukan pusat dari semua itu adalah entitas yang sangat luhur dan abstrak. Sushrutha et 

al., (2014) menyatakan kitab suci Hindu kuno mengkonseptualisasikan kekuatan alam 

sebagai Tuhan atau Devata (dewa yang menerangi [div]). Pada semua peradaban kuno 

pemujaan terhadap Tuhan  dan kekuatan alam semesta  merupakan suatu kelaziman. Sebab 

segala bentuk energi yang terwujud dalam kekuatan alam (matahari, api dan sebagainya) 

maupun yang tidak berwujud (prana, manas, dan sebagainya), dianggap sebagai bagian dari 

Tuhan. Penyembahan  mengandung gagasan balas budi kepada suatu bentuk energi sumber 

yang selanjutnya dimanfaatkan untuk segala aspek kehidupan. Pemujaan kepada Dewa 

(upasana) dapat berupa pemujaan terhadap wujud manifes, kebaktian, pemanfaatan sarana 

yang kompleks, doa, pembacaan atau pelantunan ayat-ayat suci, pengkajian kitab suci, serta 

meditasi. Semua bentuk pengabdian religius tersebut secara tidak langsung mengarahkan 

perilaku manusia kepada keteraturan yang semakin berkualitas. Hal ini sejalan dengan cita-

cita utama pendidikan sebagai proses penteraturan perilaku manusia. Tujuan Penelitian ini 

adalah untuk mendapatkan gambaran mendalam tentang aspek-aspek pengabdian religius 

(bhakti) sebagai respon terhadap mitologi rapat para Dewa (Déwa Mapasamuhan) Dalam 

Kidung Wargasari  

Metode 

Metode dalam penelitian ini tergolong ke dalam jenis kualitatif, sebab dalam 

prosesnya dilakukan analisis terhadap paparan suatu teks/ manuskrip. Jelas bila unsur yang 

diteliti dalam teks/ manuskrip tersebut bersifat non angka. Secara lebih mengkhusus metode 

kualitatif yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis isi (content analysis) teks. 

Proses content analysis dilakukan dengan melakukan pencermatan mendalam terhadap 

susunan kata-kata atau kalimat yang terdapat dalam teks. Pada teks yang diteliti kemudian 

dapat ditemukan pesan-pesan atau nilai-nilai luhur yang digagas oleh penulis teks. Pada 

penelitian ini mitologi rapat para Dewa (Déwa Mapasamuhan) dalam Kidung Wargasari 

dikaji untuk menemukan aspek-aspek pengabdian religius (bhakti). 

Variabel bebas pada penelitian ini adalah Mitologi Rapat Para Dewa (Déwa 

Mapasamuhan) dalam Kidung Wargasari, sedangkan variabel terikatnya adalah pengabdian 

religius (bhakti).  Sumber data primer kajian ini adalah Kidung Wargasari, sementara data 

sekundernya didapatkan dari hasil-hasil riset terdahulu yang sejalan dengan permasalahan 

yang dikaji. Analisis data pada penelitian ini dilakukan dengan mengikuti prosedur Miles 

dan Huberman yakni data yang telah terkumpul kemudian direduksi, disajikan, dan 

dilakukan penarikan kesimpulan/ verifikasi.     



74  

 
Hasil dan Pembahasan 

1. Hasil Penelitian 

Mitologi Rapat Para Dewa (Déwa Mapasamuhan) 
 

 Mitologi yang berkaitan dengan manifestasi-manifestasi Tuhan yang suci dapat 

menjadi sumber keteladanan manusia. Bohari dan Agustian (2023) menyatakan jika mitos 

melibatkan dewa atau setengah dewa sebagai tokoh protagonis. Jelas sosok dewa atau 

setengah dewa tersebut mustahil dapat diidentifikasi secara visual. Dalam Kidung Wargasari 

digambarkan jika dewa-dewa beserta makhluk-makhluk suci yang menjadi bawahannya juga 

memiliki struktur serta kebiasaan seperti layaknya manusia. Secara spesifik Kidung 

Wargasari 58 menggambarkan terjadinya rapat para dewa di tempat suci (pura) : 

Nyatur deṣa Ida rawuh  
Saking Sapta-pātālané maring Pasamuhan pupul  
Makadi Hyang Giri Pati  

Nguniwéh Bhatara Ṣakti  
Bhatara Guru ring Wiswa 

Mānūsa nira anuhur 

Ring Pasamuhan Malinggih 

Terjemahannya : 

Para dewa berdatangan dari keempat penjuru mata angin, seperti Hyang Giri Pati (Siwa), 

demikian pula disertai Bhatara Ṣakti, Bhatara Guru menyusup pada segalanya, manusia 
melakukan penyambutan, duduk pada bangunan suci tempat berkumpulnya pada dewa 

(pasamuhan).   

 

Diyakini bahwa ketika mengadakan pasamuhan (rapat) para dewa juga 

membicarakan hal-hal penting yang berkaitan dengan masa depan seluruh dunia beserta 

isinya. Manusia sebagai salah satu makhluk yang menghuni dunia mesti mampu memaknai 

pasamuhan tesebut. Terdapat tiga prinsip esensial yang dapat dipetik manusia dari 

pasamuhan para dewa seperti keadilan, cinta kasih tanpa batas, dan upaya membalas/ 

mendukung upaya-upaya suci Tuhan. Prinsip keadilan menampilkan bahwa para dewa 

memperlakukan segala makhluk dengan cara yang sama atau setara. Sebab setiap makhluk 

memiliki peran tersendiri di alam semesta. Manakala kehidupan salah satu makhluk 

terganggu maka dapat mengganggu harmoni makhluk lainnya. Prinsip cinta kasih tanpa 

batas menampakkan upaya keras dewa-dewa untuk menciptakan dan memelihara alam 

semesta beserta isinya yang dilakukan tanpa pamrih. Kualitas kesucian yang sangat kuat 

menyebabkan dewa-dewa bersedia mencurahkan kriya sakti (kekuatan kerja) pada setiap 

ciptaan. Sementara kesadaran untuk mendukung/ membalas upaya-upaya suci Tuhan 

merupakan puncak perenungan manusia terhadap dua prinsip sebelumnya. Pada fase ini 

terjadi perubahan tingkah laku pada manusia yang berusaha semaksimal mungkin menaati 



75  

aturan-aturan suci Tuhan. Ketiga prinsip esensial dari mitologi déwa mapasamuhan 

melahirkan pengabdian religius (bhakti) dengan seluruh aspeknya yang kompleks.  

 

Pembahasan 

Bhakti Sebagai Respon Terhadap Mitologi Déwa Mapasamuhan 

Pengabdian religius (bhakti) merupakan salah satu jalan untuk mencapai Tuhan dalam 

Agama Hindu. Panda, (2018:) menyatakan istilah bhakti berasal dari akar kata Sanskerta 

bhaj yang berarti membagi, berbagi, mengambil bagian, berpartisipasi, dan menjadi milik. 

Bhakti juga berarti keterikatan, pengabdian kepada, kegemaran, penghormatan, iman atau 

cinta, ibadah, dan kesalehan terhadap sesuatu sebagai prinsip spiritual, agama, maupun 

sarana keselamatan. Dalam tradisi India, Bhakti yoga adalah mistisisme cinta ilahi yang 

merupakan suatu jalan spiritual yang identik dengan pemahaman mendalam tentang 

kesatuan dan keharmonisan abadi antara individu dengan Yang Ilahi (Makhluk Universal) 

maupun semua makhluk. Disamping itu, bhakti yoga yang juga disebut bhakti mārga 

merupakan jalan atau latihan spiritual dalam agama Hindu yang berfokus pada pengabdian 

penuh kasih terhadap dewa pujaan tertentu. 

Terdapat pula pendapat-pendapat yang lebih kritis tentang eksistensi bhakti. (Bhatt, 2014) 

menyebutkan bhakti memiliki kelebihan dan kekurangan. Kelebihannya, bhakti merupakan 

cara termudah dan alamiah untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. Kekurangannya adalah 

bentuknya yang kasar terkadang dapat menjelma menjadi fanatisme mengerikan. Pemuja-

pemuja fanatik yang melakukan penyimpangan umumnya direkrut di bawah alasan bhakti 

palsu. Kecintaan kepada objek yang dicintai namun tanpa disertai dengan cinta integral 

rentan menimbulkan penolakan terhadap objek-objek yang lain. Bhakti yang asli dapat 

melenyapkan rasa takut sehingga pelaku-pelakunya terbebas pula dari kebencian. Bhakti 

merupakan serangkaian usaha pembinaan mental guna merealisasikan ajaran-ajaran agama 

yang dimulai dengan ibadah biasa dan diakhiri dengan intensitas cinta tertinggi kepada 

Tuhan (Ishvara). Rahasia dalam bhakti-yoga adalah dimilikinya wawasan terhadap berbagai 

bentuk nafsu, perasaan, dan emosi dalam hati manusia yang selanjutnya harus dikontrol 

dengan hati-hati serta diarahkan kepada tujuan yang lebih luhur. Dalam Kidung Wargasari 8 

dinyatakan:  

Bhakti margané kawuwus 

Kéngin limbak ring jagaté 

Panugrah Ida kalungsur 

Margi ngabhakti ring Widi 

Ngayat Bhatara Bhatari 

Nitya karma mamuja 

Ring Kahyangan Agung 



76  

Pageh-pugun mangastiti 

Terjemahannya : 

Bhakti Marga namanya yang kini dibicarakan agar menyebar ke seluruh penjuru dunia. 

Berkat Tuhanlah yang dicita-citakan dari jalan ini. Praktik jalan ini dicirikan dengan 

pemujaan kepada Tuhan secara rutin dan penuh keteguhan hati pada tempat-tempat suci.   

 

Bhakti yang ditampilkan dalam Kidung Wargasari berkaitan dengan proses edukasi. 

Pemujaan yang dilukiskan tidak hanya berhenti pada penyembahan buta, namun 

menampilkan struktur belajar yang utuh. Naibaho, (2020) berpandangan jika belajar 

merupakan suatu proses untuk memperoleh perubahan sikap, kognisi, dan keterampilan dari 

tingkat bawah ke tingkat atas, atau dari kekurangan menuju nilai tambah yang terjadi secara 

sadar atau tidak sadar dari guru ke siswa, dari figure-figur berpengetahuan ke siswa, dan 

bahkan dari orang tua ke anak. Indikator utama belajar adalah jika seseorang dapat bertindak 

dengan sikap, kognisi, dan keterampilan yang berbeda dari sebelumnya serta akibat dampak 

belajar yang diterimanya mengalami perubahan yang semakin positif pada tiga wilayah 

kehidupan. Perilaku adalah kesanggupan seseorang untuk bertindak atas dasar pikiran dan 

petunjuk hati nuraninya dalam melakukan sesuatu. Tiga wilayah kehidupan yang 

mempengaruhi perilaku seperti kondisi keluarga,  lingkungan sekolah, dan lingkungan 

teman sebaya.  

Berdasarkan perspektif religius, Hidayah et al., (2021) menemukan bila pembiasaan 

beribadah dapat membantu mengkondisikan siswa korban perceraian, siswa dengan latar 

belakang ekonomi yang tidak memadai, siswa yang tidak memiliki ketaatan beribadah, dan 

siswa yang memiliki struktur kepribadian lemah. Kondisi peserta didik semacam itu 

sejatinya sangat membutuhkan bantuan pendidikan. Secara umum, siswa yang  awalnya 

memiliki kepribadian yang tidak disiplin dapat menjadi orang yang berguna bagi masyarakat 

melalui bantuan pendidikan. Individu dapat pula mengalami ketaatan dalam beragama 

seperti dari yang tidak pernah berdoa samasekali menjadi terbiasa berdoa secara teratur, bagi 

yang terbiasa begadang menjadi tidur lebih awal, serta menunaikan kewajiban-kewajiban 

agama lainnya. Pembentukan kebiasaan baru ini pada gilirannya juga meningkatkan 

kedisiplinan dalam bersekolah. Upaya pembiasaan beribadah dengan demikian ditujukan 

untuk menciptakan kehidupan yang penuh berkah dan bahagia. Dalam prakteknya pada 

proses pendidikan, ketika murid-murid tengah belajar membuat pola ibadah baru yang 

penuh kedisiplinan, berarti juga berpengaruh kepada kelancaran kegiatan belajar mengajar. 

Siswa menjadi memiliki ketatatan dalam menghadiri kelas dan menyelesaikan tugas-tugas 

dengan baik. Secara internal siswa menjadi sadar bahwa hal tersebut akan membantunya 

berbuat lebih baik di kemudian hari. Pembiasaan beribadah berpengaruh pada remaja dalam 



77  

banyak aspek, sebab dapat menghasilkan  perubahan pola kesadaran, tidak hanya meliputi 

dimensi religius tetapi juga dimensi sifat-sifat kepribadian yang  mewakili modal psikologis 

bagi kecerahan masa depan. Pendidik semestinya dapat mencari pilihan lain ketika 

menemukan siswa yang bermasalah seperti terus-menerus ketinggalan kelas dan tidak 

menyelesaikan tugas sekolah sebagaimana mestinya. Sebelum mengambil keputusan untuk 

mengeluarkan siswa-siswa semacam itu, pendidik hendaknya berupaya menerapkan cara-

cara religius. Cara tersebut juga membuat lembaga pendidikan menjadi terkesan lebih 

dewasa.  

Penyucian diri Sebelum Bersembahyang 

Ide kesucian dalam Agama Hindu meliputi dimensi asketis maupun profan. Aspek kesucian 

asketis seringkali menjadi inspirasi untuk mewujudkan kebersihan dalam dimensi profan. 

Dalam Agama Hindu terdapat istilah  bhūta śuddhi atau tattva śuddhi. Sturgess, (2014) 

menyatakan bhūta śuddhi atau tattva śuddhi merupakan praktik meditasi pemurnian diri 

menurut pandangan yoga tantra dan kuṇḍalinī. Tattva berasal dari dua suku kata, tat berarti 

itu dan tva berarti bersifat. Tattva dengan demikian berarti keituan atau esensi yang 

melahirkan perasaan atau keberadaan. Tattva śuddhi atau bhūta śuddhi berarti pemurnian 

unsur-unsur. Bhūta śuddhi memurnikan unsur energy halus dari chakra seperti tanah, air, 

api, udara, dan ether. Calon yogi kemudian dipersiapkan untuk membangkitkan kuṇḍalinī 

(daya hidup). Bhūta śuddhi bekerja dengan melakukan pemurnian tidak hanya pada tubuh 

fisik tetapi juga tubuh halus (sūkshma sharīra) serta tubuh kausal (kāraṇa sharīra). Apabila 

tanpa pemurnian maka dimensi pikiran tidak mungkin untuk mencapai tingkat kesadaran 

yang lebih tinggi. Latihan ini secara sistematis berfokus pada masing-masing cakra di 

suṣumnā, sambil menggunakan visualisasi yantra, pranayama, dan pengulangan bija 

mantra. Bhūta śuddhi memurnikan hati dan pikiran,serta membuka saluran energi. Langkah 

ini dapat menenangkan pikiran dan melatihnya untuk berkonsentrasi secara mendalam, 

mengarahkan kepada fokus pada satu titik, serta pencapaian keheningan. Latihan ini menjadi 

praktik pemurnian batin yang sangat efektif bagi para meditator Kriya Yoga dan Raja Yoga. 

Selanjutnya Saputra et al., 2022) berpandangan jika penyucian diri sangat penting karena 

pada dasarnya setiap mahluk adalah suci. Sebagai pancaran Tuhan, jiwa manusia juga adalah 

suci. Kekotoran batin yang membelenggu manusia tidak lain muncul dari pikiran, perkataan, 

dan tindakan. Selanjutnya penyucian diri menjadi sesuatu yang esensial dan harus dilakukan 

oleh setiap orang guna meneguhkan unsur ketuhanan dalam dirinya. Sejalan dengan itu, 

(Tiwari et al., 2020) menyatakan konsep kebersihan (shaucha) sangatlah penting dalam 

tradisi Sanatana Dharma. Kebersihan atau kemurnian sesuatu akan menentukan benda 

tersebut dapat digunakan atau tidak. Pentingnya mencuci tangan, membersihkan badan, 



78  

membersihkan lingkungan, dan mensterilkan benda yang akan dipergunakan membuat 

pemanfaatannya menjadi tidak terhambat. Penggunaan benda kotor dianggap sebagai dosa 

dalam tradisi kuno. Dalam konsep Sanatana Dharma sangatlah penting untuk mencuci 

tangan sebelum makan maupun sebelum melaksanakan upacara apapun. Dipandang penting 

pula untuk mencuci tangan dengan air atau benda-benda pembersih lainnya setelah pergi ke 

toilet. Kidung Wargasari 37 menyatakan : 

Kara sodhana rumuhun 

Raris pujain asepé 

Menyan astanggi ngelantur 

Raris ngukup tangan kalih 

Laju dé mangku ngastuti 

Nunas tirtha panglukatan 

Tirtha swéta kamandalu 

Winadahan kundi manik 

Terjemahan : 

Membersihkan tanganlah yang pertama-tama harus dilakukan, selanjutnya barulah 

dilanjutkan dengan membacakan doa pada dupa. Sarananya yang dipergunakan kemudian 

adalah asap pembakaran dari bahan-bahan yang serba harum. Sesudah kedua tangan diasapi, 

pendeta lalu memimpin doa untuk memohon air suci pembersih yang diumpamakan 

berwadahkan teko permata. 

 

Dalam Kidung Wargasari disarankan untuk melakukan pembersihan fisik terlebih dahulu. 

Pembersihan fisik bermanfaat untuk menimbulkan rasa nyaman pada pikiran untuk 

melakukan pemujaan. Manakala tubuh kotor maka pikiran juga menjadi terkontaminasi oleh 

hal-hal negatif yang dapat menghilangkan kenyamanan dan ketenangan. Pembersihan fisik 

yang paling umum dalam Agama Hindu diwakili oleh pembersihan tangan (kara sodhana). 

Tangan merupakan karmendria (alat gerak) yang dapat menyimbolkan banyak hal. Apabila 

tangan masih kotor maka dianggap belum sempurna untuk meraih kebersihan. Termasuk 

kebersihan rohani. Anak-anak yang dibina dalam pendidikan maupun agama pertama-tama 

mesti diajarkan untuk membersihkan diri. Kecakapan pada dimensi kebersihan memiliki 

dampak yang sangat luas bagi perkembangan individu.  

Pemujaan Bersaranakan Banten 
Banten memegang peranan penting bagi umat Hindu di Bali. Sujarwiyanti et al., (2020) 

menyatakan banten merupakan infrastruktur bagi umat Hindu untuk mendekatkan diri 

kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Banten adalah bentuk rasa syukur, cinta, dan 

pengabdian karena telah diberkati dengan berbagai hadiah ketika menjalani kehidupan di 

dunia. Pada dasarnya, banten hanyalah salah satu dari sekian banyak cara berkomunikasi 

dengan pencipta, kendatipun demikian tidak berarti hal itu tidak penting. Banten merupakan 

perwujudan bahasa religius. Suastika, (2021) menguraikan jika persembahan berbagai 

macam sesajian yang berisi beras, buah, telur, daging ayam, bunga, porosan, canang, 



79  

kemenyan dan lain-lain, berpeluang tampak aneh bagi orang-orang yang tidak mengenal 

secara mendalam konsep Hinduisme di Bali. Bagi masyarakat Hindu Bali, 

mempersembahkan sesajen merupakan kegiatan rutin yang dilakukan setiap hari untuk 

memohon keselamatan, keharmonisan, dan kesucian dunia beserta isinya.  

Sejatinya banten memiliki nilai simbolik yang menunjukkan harapan/ permohonan manusia 

kepada Tuhan. Chakraborty et al., (2022) menyatakan simbol memiliki hubungan yang 

sudah terjalin semenjak lama dengan mitos (kisah-kisah suci yang mendefinisikan keadaan 

manusia dan hubungan manusia dengan dimensi yang sakral atau suci). Hal tersebut 

acapkali berisi kumpulan bentuk simbolik, tindakan, ekspresi, objek, mitos makhluk-

makhluk sakral, dan benda-benda material yang menjadi pembawanya sesuai dengan 

maksud serta tujuan simbolisnya. Terkadang sulit membedakan antara mitos dan kompleks 

simbol koheren yang dibawa dalam bentuk cerita. Rincian dan konteks dari ajaran agama, 

dogma, dan teologi juga menghasilkan, membentuk nilai-nilai simbolik, serta mengacu pada 

representasi simbolik tradisional. Struktur simbol dan representasi bergambar diarahkan 

kepada kaitannya dengan dogma dan pernyataan teologis. Dalam pemujaan, tindakan 

individu, dan benda yang digunakan dalam ritual diberi makna simbolis sehingga 

selanjutnya melampaui tujuan praktis langsungnya. Dimensi ajaib dalam ritual juga 

menggunakan berbagai bentukan simbol, gambar, dan tindakan simbolik yang dilihat 

sebagai hal yang paralel dengan ciri khas penggunaan simbol pada agama. Dalam Kidung 

Wargasari 12 babanten dinyatakan berfungsi sebagai pemohon kehadiran Tuhan : 

Irika Ida kasungsung 

Liningga ring kayangané 

Babanten maka panuhur 

Anggen nyekalayang bhakti 

Warnin bhakti nénten panggih 

Sakalayang antuk yajña 

Sami bantené mamuput 

Sang Bhakti lan kabhaktinin 

Terjemahan : 

Disanalah Tuhan dimuliakan dan dipuja pada tempat suci. Sesajian dipergunakan sebagai 

sarana memohon kehadiran Yang Suci. Sekaligus mencirikan kesungguhan pengabdian 

religius. Sebab bentuk pengabdian itu sangat sulit diamati, oleh karenanya disimbolkan 

dalam persembahan suci. Keseluruhan bagian sesajian itulah yang menjembatani 

keterhubungan antara pemuja dan yang dipuja. 

Banten bukanlah sesajian yang tercitra hanya sebagai alat untuk melakukan gratifikasi 

kepada Tuhan. Pada pengertiannya yang asli banten adalah media untuk menghubungkan 

manusia dengan Tuhan. Bahan-bahan banten juga dihasilkan dari hasil kerja keras manusia 

dan tidak boleh diperoleh dari cara-cara yang tidak baik. Hasil kerja keras yang suci itu 

kemudian dipersembahkan dengan penuh ketulusan. Orang-orang yang mempersembahkan 



80  

banten secara tidak langsung sedang mengimitasi sifat-sifat Tuhan. Bagi individu yang 

dididik dengan media banten berbagai sifat luhur dapat bertumbuh dalam dirinya seperti 

keikhlasan berbagi, tidak serakah, rasa syukur, rasa terimakasih, empati, dan sebagainya.  

Keyakinan kepada Arca Sebagai Manifestasi Tuhan 

Umat Hindu membenarkan jika pemujaan dapat dilakukan dengan media simbolik dari 

perwujudan Tuhan. Hal ini bukanlah bermaksud merendahkan Tuhan kepada perwujudan-

perwujudan material. Tujuannya yang sebenarnya adalah untuk memudahkan umat untuk 

mendapatkan pemahaman tentang Tuhan. Khajegir & Afroogh, (2019) menyatakan 

Brahman memiliki derajat yang berbeda dalam pandangan Vedantisme. Pada keadaan stabil, 

yaitu dalam kesatuan, imobilitas, dan kualitas, Brahman disebut Nirguna. Dalam posisi ini 

Brahman hanya dapat dipahami hanya dengan pengetahuan mahatinggi. 

Lebih lanjut Wani, 2013) menyatakan aspek Tuhan yang berkaitan dengan penciptaan 

disebut Saguna Brahman. Guna dalam hal ini berarti atribut. Saguna juga adalah aspek yang 

memanifestasikan dirinya melalui ilusi kosmik. Hal inilah yang menjadi alasan jika banyak 

Purana ditulis dengan berbagai bentuk dan simbol diberikan kepada Saguna Ishwara yang 

digambarkan sebagai dewa pribadi atau Ishta Devata. Setiap orang dapat berkonsentrasi 

pada Ishta Devata sebagai tangga untuk mencapai kesadaran yang lebih tinggi dari 

Keilahian Yang Maha Kuasa. Sebagian besar manusia tidak dapat berpuas diri hanya dengan 

aspek impersonal dari Tuhan. Hal inilah yang menjadi latar belakang tradisi Bhakti dapat 

berakar di Tanah India yang mencapai puncaknya pada abad pertengahan. Pemujaan dewa-

dewa tertentu berserta inkarnasi atau manifestasinya berkembang pula selama periode 

tersebut.  

Hindu memberikan kebebasan kepada para pemeluknya dalam menghubungkan diri dengan 

Tuhan. Hal ini menyebabkan munculnya banyak penggambaran manifestasi Tuhan. 

Licyamma, (2016) menyatakan penganut Hindu menyembah berbagai nama Dewa. 

Umumnya para pemuja maupun pengamat dapat menafsirkan dewa-dewa yang berbeda 

beserta representasi simbolisnya. Sejatinya sangatlah mustahil untuk mendapatkan 

pemahaman yang utuh mengenai Tuhan yang tak terbatas ke dalam pikiran manusia yang 

penuh keterbatasan. Didorong oleh pemahaman tersebut para Rsi kemudian menemukan 

cara terbaik untuk mendekati Tuhan yang tak terbatas melalui simbologi. Penyimbolan dapat 

menuntun pikiran yang penuh keterbatasan menuju dimensi yang tak terbatas. Licyamma 

mencontohkan pemujaan Ganapati. Istilah Ganapati bermakna Tuhan dari keseluruhan 

entitas fisik yang kasar. Dalam keseluruhan keberadaan fisik ada kekuatan Tuhan yang 

tersembunyi. Jika seseorang berkehendak untuk melampaui dimensi fisik ini maka kekuatan 

kasar akan menariknya ke bawah yang disebut Vigna (rintangan). Manakala seseorang 



81  

memberi hormat kepada Ganesha maka diharapkan dapat meminimalisir segala penghalang 

dan membantu pencapaian kesempurnaan. Dalam Kidung Wargasari 15 dinyatakan : 

Panuhuré kukus harum 

Pangarccana Bhatarané 

Pinratisténg Bhuana Agung 

Sakabwatane ngastuti 

Ngiring Bhatara Bhatari 

Kadegang maring pratima 

Liningga ring meru 

Laju inastuti 

Terjemahannya : 

Sarana untuk memohon kehadiranNya adalah asap beraroma harum. Sebagai penghormatan 

bagi manifestasi Tuhan. Didasari kesungguhan hati berkeinginan memuja dan mengabdikan 

diri kepada para manifestasi Tuhan. Semua entitas suci itu diwujudkan dalam simbol-simbol 

(pratima) yang selanjutnya ditempatkan pada menara suci (meru) untuk senantiasa dipuja. 

Dalam Kidung Wargasari wujud Tuhan digambarkan dengan nuansa antropomorfik. Seperti 

layaknya manusia, Tuhan diyakini menyukai unsur-unsur yang juga digemari oleh sebagian 

besar manusia seperti asap dupa yang berbau harum. Dalam dimensi pendidikan, melalui 

pembiasaan kepada aspek-aspek yang teratur seperti keselarasan/ keindahan menyebabkan 

individu dominan terlibat pada peran-peran yang positif dan konstruktif.  

 

Ketulusan Melayani Tuhan 

Melalui penghatayan terhadap jasa-jasa Tuhan yang sangat luar biasa manusia kemudian 

rela melakukan pengorbanan sekaligus mengabdikan diri. Rambachan (dalam Schuurman 

2016) berpandangan bahwa dalam tradisi Hindu, para pemuja Tuhan (bhakta) umumnya 

juga menganggap dirinya sebagai pelayan (sevaka) Tuhan. Penekanan Agama Hindu pada 

imanensi ilahi menawarkan cara khusus untuk memahami makna mencintai serta melayani 

Tuhan. Kepedulian dan perhatian individu terhadap kebutuhan orang lain adalah cara 

melayani Tuhan yang hadir secara nyata pada semua makhluk. Ajaran ini secara terus 

menerus menjadi sumber inspirasi yang mendalam bagi umat Hindu yang berusaha 

menghubungkan ajaran agamanya dengan dimensi pelayanan di dunia. 

Bhakti bukanlah sekadar pengabdian yang dipenuhi kepura-puraan. Bhangaokar (dalam 

Jensen, 2020) menyatakan seva (pelayanan tanpa pamrih) adalah bagian integral dari bhakti 

dipersembahkan bagi dewa-dewa tertentu maupun untuk para guru suci. Secara bersama-

sama, bhakti dan seva dapat memperkuat pemahaman dharma dengan memadukan unsur-

unsur spiritualitas serta kehendak individu untuk berkontribusi secara konstruktif pada 

upaya-upaya komunal. Seva merupakan aktivitas dalam organisasi-organisasi serbasis iman. 

Dalam masyarakat Hindu India para pemuja dengan jumlah besar umumnya tertarik kepada 

berbagai ashram yang ada disana, tempat para pemuja tinggal bersama atau tanpa guru 

penuntun dengan terlibat dalam berbagai kegiatan spiritual secara kolektif. Banyak prakarsa 

filantrofis, seperti menyediakan layanan kesehatan dan pendidikan yang mulanya berasal 



82  

dari prakarsa spiritual semacam itu. Sebagian besar tempat-tempat tersebut selanjutnya 

dijalankan sepenuhnya dari sumbangan, ilham spiritual, dan kontribusi kerja sukarela 

(shram daan) yang dilakukan oleh para anggota komunitas suci. 

Bhakti menjadi alasan yang cukup dominan bagi orang-orang yang tertarik kepada Hindu. 

Jurgensmeyer dan McMahon (dalam Ilchman et al., 1998:) menyatakan gagasan pelayanan 

sebagai bentuk persembahan lekat dengan perkembangan agama Hindu. Perkembangan 

tersebut menghasilkan praktik pengorbanan waktu dan kewajiban-kewajiban tertentu untuk 

memelihara dewa-dewi dalam kuil. Pada periode abad pertengahan misalnya, ketika cinta 

kepada Tuhan (bhakti) menjadi genre utama ekspresi religius, persembahan acapkali 

ditujukan kepada Tuhan sebagai perbuatan penuh kasih. Seva kemudian menjadi sarana 

dominan dari dedikasi religius. Perbedaan antara seva dan dan bukan semata-mata 

perbedaan dangkal antara pemberian materi dan pemberian pelayanan. Dalam pemahaman 

bhakti tentang seva dan dan terdapat pula perbedaan motivasi. Seva adalah tindakan reflektif 

cinta, sedangkan dan merupakan sebuah ekspresi dari kewajiban. Dalam bhakti Hinduisme, 

Tuhan umumnya dipahami melalui jasa seorang penuntun (guru), yang dalam banyak kasus 

kemudian menjadi objek pelayanan kasih. Kendatipun demikian tetap saja, tindakan penuh 

kebaikan dan kemurahan hati kepada orang selain guru juga dianggap sebagai seva bagi 

guru, karena para guru memerintahkan murid-muridnya untuk melayani sesama. Demikian 

pula para murid yang melakukan pelayanan juga menerima pelayanan dari guru dalam 

bentuk lain seperti pemberian pengetahuan-pengetahuan utama. Sama halnya dengan dan, 

ganjaran untuk seva adalah pahala karma. Sedangkan pengertian dan cenderung berpusat 

pada benda-pemberian, oleh karenanya apabila dipahami dengan kedangkalan pikiran akan 

tampak hanya mengistimewakan orang-orang yang mampu secara ekonomi untuk 

memberikan sumbangan material. Padahal penduduk desa yang paling miskin sekalipun 

sejatinya dapat mempersembahkan dan dalam bentuk sekuntum bunga, sepotong roti, atau 

air sumur yang manis, seva bahkan lebih mudah diakses oleh siapa saja yang bersedia 

menyediakan waktu dan pengabdian. Dalam Kidung Wargasari 28 dinyatakan : 

Idep Bhatara wus turun 

Aturang pangreresiké 

Wajik tangan wajik suku 

Cacab wedak mwang sasarik 

Lenga asem sunggar suri 

Iring Ida masucian 

Laju ngastawa rumuhun 

“Pukulun Hyang Pasupati” 

Terjemahan : 

Laksana perwujudan Tuhan benar-benar hadir untuk diberikan persembahan sarana 

pembersihan. Sarana pembersihan tangan dan kaki suci. Beserta segenap sarana untuk 



83  

menghias diri. Selanjutnya diantarkan Beliau menuju tempat penyucian setelah dipuja 

terlebih dahulu. Oh Tuhan Perwujud Pasupati 

Para pemuja yang memiliki bhakti mendalam tidak akan menyimpan kepamrihan dalam 

hatinya ketika melakukan pemujaan. Bentuk pelayanan kepada simbol-simbol Tuhan yang 

antrofomorfik sejatinya merupakan refleksi pelayanan bagi sesama. Orang-orang yang 

terbiasa dan memiliki ketulusan untuk melayani manifestasi-manifestasi Tuhan yang telah 

disimbolkan akan dengan antusias pula melakukan pelayanan kepada setiap makhluk.   

Permohonan Maaf atas Segala Kesalahan 

Penganut bhakti menyadari pula bila kehidupannya di dunia tidak luput dari kekeliruan-

kekeliruan. Whitman, (2007) menguraikan jika penderitaan baik fisik maupun mental 

dianggap berhubungan dengan karma. Hal ini merupakan konsekuensi dari tindakan yang 

tidak pantas di masa lalu ataupun masa kini (mental, verbal, atau fisik). Dimensi tersebut 

tidak dilihat hanya sebatas hukuman tetapi sebagai konsekuensi alami dari hukum moral 

alam semesta dalam merespon perilaku-perilaku negatif yang telah diperbuat. Tradisi Hindu 

mengedepankan ketransparanan terhadap penderitaan dengan menerimanya sebagai 

konsekuensi yang adil dan selanjutnya menghasilkan kesadaran jika penderitaan memiliki 

konsekuensi logis. Manakala seseorang pada masa kini merasakan ketidakadilan, nasib 

buruk, atau penderitaan maka perlu menyadari bahwa segala yang dialaminya tersebut 

merupakan akibat dari perbuatan-perbuataannya di masa lampau. Kendatipun seseorang 

tidak sepenuhnya mengingat kesalahan-kesalahan yang diperbuatnya di masa lampau, 

terlebih yang berasal dari lintas kelahiran namun kearifan untuk menerimanya sangatlah 

bermanfaat. Melalui keiklhasan menerima segala hasil perbuatan baik positif maupun 

negatif membuat seseorang dapat berfokus pada pelaksanaan tugas kesehariannya. Apabila 

seseorang terjebak dalam amarah, frustasi, kekecewaan, dan luka-luka batin lainnya ketika 

mengalami sesuatu yang buruk dalam kehidupannya maka tidak akan memiliki kemampuan 

yang cukup untuk keluar dari penderitaan. Bagaimanapun keburukan kehidupan harus 

diperjuangkan untuk meraih sesuatu yang lebih baik.  

Dalam berbagai teks keagamaan terdapat pandangan yang beragam tentang kesalahan/ dosa. 

Achari, (2017) menerangkan dalam Rig Veda terdapat gagasan yang samar tentang dosa 

yakni sebagai semacam pelanggaran melawan dewa yang mengakibatkan penyakit, 

kemalangan, kekeringan, konflik, dan sebagainya. Sesuatu yang disebut dosa sejatinya 

tidaklah terperinci, namun sejumlah sinonim digunakan berupaya untuk membangun 

gagasan tentang hal tersebut seperti āga (skandal, pelanggaran), agha (ketidakmurnian, 

kecelakaan, dan kesusahan), abhidroha (cedera), enas (kesialan), durita (nasib buruk, 

kesulitan), senjaṛta (perbuatan buruk), drugdha (tindakan jahat, menyakitkan), amhas, 



84  

urjina, droha (melukai, kedengkian, dan perbuatan menyakitkan), kilbiṣaḥ (noda, 

kekotoran). Terdapat banyak Sūkta yang ditujukan terutama kepada Varuṇa memohon 

pengampunannya dari perbuatan-perbuatan tersebut serta menahan amarah atau 

hukumannya atas pelanggaran yang dilakukan. Konsep Veda tentang dosa adalah anṛtam 

yang memiliki sinonim dengan ketidakbenaran karena pelanggaran terhadap hukum semesta 

atau keteraturan (ṛtaṁ) 

Terdapat berbagai istilah dalam Agama Hindu yang berkaitan dengan upaya permohonan 

maaf atas dosa-dosa atau kekeliruan lainnya. Kumar, (2020) mengemukakan konsep 

Prāysachitta yang dapat dilacak dalam Veda. Kendatipun demikian, pada beberapa contoh 

seperti dalam Taittiriya Samhita II.1.2.4 dan II.1.9.3, istilah ini hanyalah menyiratkan 

kesalahan yang terjadi secara kebetulan atau kecelakaan. Rasa penyesalan yang terkait 

dengan perbuatan-perbuatan tersebut pada konteksnya tidak ada hubungannya dengan dosa. 

Sementara pada beberapa Purana penebusan kesalahan dinyatakan dapat dilakukan dengan 

cara-cara yang lebih mudah. Misalnya hanya dengan mengingat manifestasi Tuhan dalam 

wujud Narayana dinyatakan mampu menghapus semua dosa. Sebagaimana Prāyaschitta 

dalam Narada Purana dinyatakan sebagai penghapus lima kejahatan tercela. Tentu saja 

pelakunya dituntun untuk melakukan kewajiban-kewajiban yang dapat mengkompensasinya. 

Istilah Prayaschitta berasal dari kata Prāya yang artinya mendekati tapa dan Chitta yang 

berarti menyelesaikan. Prāyaschitta dengan demikian diyakini secara kuat dapat menjadi 

sarana ampuh bagi penghapusan dosa. Resi Narada, dalam Narada Purana misalnya 

menyatakan bahwa membunuh Brahmana, mabuk atau candu obat-obatan terlarang, mencuri 

emas, mengabil hak pada tempat tidur guru, dan menjadi penghubung dalam perbuatan jahat 

adalah dosa berat. Dalam Kidung Wargasari 27 dinyatakan 

Jinah satak selaé katur 

Samplah galin ngatih ngéténg  

Hasing kirang hasing luput 

Manusa nira mamidi 

Gung rna ampura ugi 

Om Sriya wé namo namah swaha 

Puput atur 

Bhatara nywécchanin 

Terjemahan : 

Uang berjumpah dua ratus dua puluh lima dijadikan sarana persembahan. Sangat jelas 

mendatangkan penyatuan. Segala kekurangan menjadi termaafkan. Manusia yang 

terkungkung dosa senantiasa meminta pengampunan. Om Sriya wé namo namah swaha. 

Pada penghujung pemujaan, para dewa merestui.  

Barang-barang berharga atau upaya yang keras serta sulit seringkali dikorbankan oleh 

manusia untuk menetralisasi dosa-dosa maupun kesalahan yang telah diperbuatnya. 

Kendatipun para pelakunya mengetahui dengan jelas jika akibat dari dosa-dosa atau 



85  

kesalahan tidak dapat diperbaiki dengan sempurna melalui berbagai upaya penebusan 

tersebut. Setidaknya orang-orang yang dididik dengan ide tentang dosa/ kesalahan menjadi 

paham jika suatu dosa/kesalahan harus dipertanggungjawabkan. Individu-individu tersebut 

kemudian memilih menghindari dosa/ kesalahan.  

Pemujaan dengan Seni 

Ritual-ritual keagamaan, terutama di Bali berkaitan erat dengan eksistensi seni. Beck, (2019) 

menerangkan bila musik dalam tradisi Hindu di India yang dikenal sebagai Sangīta serta 

dianggap berasal dari dimensi ketuhanan oleh karenanya sangat dekat dengan eksistensi 

dewa maupun dewi Hindu. Dewi Sarasvati digambarkan dengan instrumen Vina di 

tanganNya diyakini sebagai pelindung musik ilahi. Brahma sebagai pencipta alam semesta 

sambil memainkan simbal tanganNya. Wisnu sebagai pemelihara  membunyikan cangkang 

keong dan memainkan seruling dalam bentuk Avatara yang dikenal sebagai Kresna. Siva 

sebagai Nataraja memainkan gendang Damaru selama tarian peleburan kosmik. Sangīta 

dengan demikian memiliki tiga divisi yakni vokal, instrumental, dan gerak (tari).  Lebih jauh 

Beck berpendapat eksistensi musik rohani terkait dengan gerakan bhakti yang muncul di 

India selatan pada abad keenam Masehi. Ketika itu, kelompok-kelompok bhakti yang 

terpisah muncul sebagai kekuatan utama yang mendukung Hinduisme dan berpusat pada 

pengabdian religius. Semangat tersebut tercermin dalam lirik-lirik nyanyian yang disusun 

terutama dalam bahasa sehari-hari, seperti Tamil, Telugu, dan Kannada. Banyak pula 

muncul gaya musik kebaktian baru yang mencirikan identitas kedaerahan yang diformalkan 

untuk mengiringi ritual pada kuil-kuil abad pertengahan. Trend tersebut sesuai dengan 

pengertian sederhana dari estetika yang mencerminkan musik sebagai sebuah persembahan 

serta sarana menuju persekutuan dengan dewa tertentu yang difavoritkan. Dalam teisme 

personal yang berkembang, Brahman dipahami sebagai Tuhan tertinggi, sementara 

manifestasinya sebagai Wisnu, Siva, atau Sakti dipercaya menjadi sumber dari semua Rasa 

(kenikmatan atau rasa estetis). Pengalaman emosional dan pengabdian yang ditanamkan 

oleh para musisi pada benak pendengarnya memiliki kesan keilahian serta menjadi bagian 

tak terpisahkan dari tradisi bhakti. 

Musik memang terlihat memiliki peran komunal dalam ritual-ritual keagamaan. Heimarck, 

(2022:48) menyebutkan bahwa sebagian besar upacara keagamaan terutama yang 

dilaksanakan dengan durasi panjang membutuhkan iringan musik, tetapi di luar peran 

religius utama tersebut musik juga berfungsi sebagai alat spiritual dalam banyak tradisi. Alat 

musik memang dapat berfungsi sebagai alat ritual dalam konteks tertentu, misalnya 

instrumen perkusi seperti keong dan idiofon (kerincingan yang dimainkan dengan cara 

dikocok) memeriahkan nyanyian arati di wilayah Asia Selatan dan dapat pula dilihat 



86  

berfungsi sebagai alat ritual dalam pengaturan ini. Dalam hal tersebut, perkusi berperan 

meningkatkan keefektifan nyanyian. Sementara dalam konteks religius atau spiritual, musik 

dapat berfungsi sebagaimana dupa, suara, atau keheningan untuk meditasi. Musik dan 

mantra dengan demikian adalah alat yang digunakan untuk melaksanakan agenda spiritual 

dan selanjutnya menghadirkan penerangan rohani. Kidung Wargasari  30 mengungkapkan : 

 Maduluran balaganjur 

Tan pegat warga sariné 

Lalonték lan umbul-umbul 

Dwaja lawan pangawin 

Pajeng pagut pajeng sari 

Kamawoné bulun merak 

Mukya pedang lawan arug 

Jempana mwang joli 

Terjemahannya : 

Diiringi musik balaganjur dan lantunan wargasari yang tak putus. Panji kebesaran, senjata 

suci, dan payung suci. Berhiaskan bulu merak. Pada barisan paling depan adalah senjata 

suci. Tandu-tandu kebesaran. 

Pada tradisi ritual umat Hindu di Bali mempersembahkan beragam bentuk seni merupakan 

ungkapan pengabdian para penekun bhakti. Diyakini para manifestasi Tuhan menyukai hal-

hal yang indah. Disamping itu, umat kebanyakan juga menggemari keindahan. Dalam 

beberapa segi, pertujukan kesenian dianggap dapat menarik perhatian umat untuk 

mendatangi tempat suci atau terlibat pada ritual-ritual keagamaan. Anak-anak yang belum 

terlalu mengerti tentang esensi bhakti dapat dibangkitkan daya tariknya terhadap tempat suci 

dan ritual-ritual keagamaan dengan seni.  

Cinta Lingkungan 

Seorang penganut Hindu yang taat akan memiliki kecintaan mendalam kepada alam. Singh 

(2022) menyatakan Agama Hindu telah menjadi pusat penyatuan bagi manusia dan 

lingkungan alam. Hindu sebagai agama tertua memiliki banyak bentuk alami pada ritual-

ritual pemujaannya. Dalam Agama Hindu ditemukan spontanitas kesadaran dan keyakinan 

terhadap berbagai aspek alam seperti hewan, unggas, atau tumbuh-tumbuhan. Penyembahan 

alam adalah hal yang umum pada peradaban yang lebih tua serta dapat dipicu oleh 

kekejaman maupun daya tarik kekuatannya. Para penyembah umumnya mengharapkan belas 

kasihan atau bantuan kekuatan alam. Misalnya Dewa Matahari telah menjadi dewa umum 

untuk hampir semua budaya yang berusia tua. Orang-orang primitif menyembah kekuatan 

alam deterministik untuk meringankan efek buruk dalam kehidupannya atau mewujudkan 

kemakmuran. Dalam agama Hindu, sungai seperti Gangga ditetapkan sebagai Ibu karena air 

dianggap sebagai bentuk dasar kehidupan atau hutan disembah sebagai alur suci yang 

merupakan instrumen untuk menyediakan oksigen dan produk berharga lainnya. Sastra Veda 

selanjutnya (sekitar 1500 SM) menonjolkan keseimbangan integral antara Manusia, Alam, 



87  

dan Tuhan. Kekuatan alam dianggap sebagai perwujudan Tuhan itu sendiri sehingga 

merupakan entitas yang terhormat. Veda melukiskan lingkungan alam yang indah di bumi 

dan memerintahkan manusia untuk tidak mengotorinya. Dalam RgVeda disebutkan bahwa 

alam semesta ini terbentuk dari lima  elemen hakiki seperti  bumi, air, udara, api, dan ruang. 

Kelima elemen ini memberikan dasar bagi kehidupan dalam segala hal dan manusia 

diarahkan untuk melestarikannya. Yajur Veda mengungkakan tentang pendamaian dan 

penyelarasan semua komponen bumi. Atharva Veda menganggap bumi sebagai ibu dan 

ciptaan sebagai keturunannya. Kidung Wargasari 40 dan 41 menyebutkan : 

Bhatara ring Gunung Agung 

Manusa nunas tirthané 

Tirtha trebesan gunung  

Nirmala ning maklening 

Winadahan Kundi manik 

Bhatara ring Gunung Lebah 

Titiang nunas tirthan danu 

Kanggén manirthain 

Terjemahannya : 

Para dewa yang bersthana di Gunung Agung. Seluruh manusia memohon air suci yang 

mengalir dari gunung. Wujudnya sangat bening, berwadahkan teko permata. Para Dewa 

yang bersemayam di Gunung Lebah hamba memohon air suci dari danau sebagai sarana 

penyucian. 

Manglukat banten puniki 

Tritisan Telaga-Wajané 

Malejeg anagel siku 

Salukat tlenging jaladi 

Manglukat babanten sami 

Mampeh muksah nyatur désa 

Terjemahannya : 

Menyucikan sesajian ini. Percikan Telaga Waja. Memancar dan melengkung. Penyucian di 

tengah samudera. Mampu menyucikan seluruh sesajian. Menyebar ke segala arah.  

 

Kecintaan manusia kepada lingkungan sejatinya memelihara keberlangsungan hidupnya di 

dunia. Manusia mustahil hidup tanpa bantuan alam. Agama dan pendidikan menekankan 

pelestarian alam karena keduanya berlangsung dalam alam. Tempat-tempat suci dan tempat-

tempat belajar hanya dapat berdiri serta berfungsi dengan baik pada kondisi alam yang 

memadai.  

Persatuan Religius 

Agama Hindu telah menyadari pentingya persatuan. Fasale (2012) menerangkan jika dasar 

politik dan struktur sosial pada zaman Rig-Veda adalah keluarga. Anggota dari suatu 

keluarga tinggal pada rumah yang sama. Rumah-rumah pada zaman ini diduga dibangun 

dari bahan kayu atau alang-alang. Pada setiap rumah terdapat perapian (agnisala), 

disamping juga ruangan untuk duduk dan tempat khusus bagi wanita. Kepala rumah tangga 



88  

disebut grihapati atau dampati. Para kepala rumah tangga melakukan perbuatan-perbuatan 

yang bertujuan untuk mendidik anggota keluarganya. Perbuatan tersebut baik menunjukkan 

penghargaan maupun hukuman. Hiburan favorit dari golongan pria adalah balapan, berburu, 

dan tarian perang. Terlacak pula jenis hiburan lain seperti bermain dadu, tinju, tari-tarian, 

dan musik. Kaum wanita umumnya suka menampilkan kepiawaiannya dalam menari dan 

bernyanyi dengan disertai iringan musik.  

Setiap aktivitas keagamaan dalam Agama Hindu tidak bisa dilepaskan dari pergaulan 

antarmanusia. Artana et al., (2019) berpendapat jika pergaulan merupakan suatu hubungan 

yang terjalin antar individu yang melibatkan emosi (perasaan), pikiran, perilaku, dan 

identitas diri dalam kelompok. Hal tersebut dilakukan oleh individu dengan individu, 

individu dengan kelompok, dan antar kelompok. Lazimnya dalam interaksi sosial, terdapat 

pesan yang disampaikan melalui wacana. Dengan demikian, khalayak dapat memahami dan 

berkenan mengikuti hal-hal yang diinginkan oleh wacana tersebut. Penyatuan atau 

penanaman ideologi oleh guru spiritual jelas berfungsi bagi otoritas kelompok agama 

tertentu dalam mencapai kebahagiaan lahir dan batin. Sebaliknya, interaksi guru spiritual 

dengan pengikutnya bersaranakan wacana membuat pengikutnya sangat bergantung pada 

parampara. Penanaman ideologi bhakti yoga oleh paramparara menjadi standar otoritas 

aliran keagamaan yang mewajibkan setiap pengikut komunitas untuk mematuhinya, tidak 

terkecuali bagi para guru spiritual. Akibatnya seorang guru spiritual akan menyampaikan 

kebenaran yang dianut dalam nuansa terbatas mengenai struktur atau kaidah-kaidah yang 

berlaku dalam masyarakat mazhab. Dalam Kidung Wargasari 25 dinyatakan : 

Pedekané lanang wadu 

Manguntap Bhatara kabéh 

Tedun ring Kahyangan Agung 

Ayat mangaturang wali 

Jan banggul dwé mangiring 

Aneda wara nugraha 

Galang apadang dirghayu 

Tan kahanan wisti 

Terjemahannya : 

Para pemuja laki-laki perempuan memuja para dewa. Hadir di tempat pemujaan. Umat 

dengan penuh keyakinan memuja. Dipimpin pendeta. Para pemuja menerima berkat dewa-

dewa. Mendapatkan jalan terang dan panjang umur. Dijauhkan dari mara bahaya.  

 

Pencegahan penyimpangan perilaku pada manusia dapat dimulai dengan memilihkan 

pergaulan yang baik semenjak usia sedini mungkin. AG, (2017) menguraikan bahwa 

kenakalan yang muncul selama masa kanak-kanak/remaja sebagian besar stabil pada 

berbagai fase yang selanjutnya dapat menimbulkan berbagai masalah seperti kenakalan 

remaja, masalah relasional remaja, dan kriminalitas orang dewasa. Para orangtua kemudian 



89  

acapkali dipersalahkan atas kekacauan yang diperbuat oleh anaknya. Sejatinya sangatlah 

penting untuk memperbaiki bibit-bibit kecil kenakalan sejak dini guna mencegah munculnya 

masalah yang lebih serius di kemudian hari. Kata parenting berasal dari bahasa Latin Pario 

yang berarti memberikan hidup, berarti bukan sekadar melahirkan. Menariknya dalam 

Bahasa Inggris, kata parenting digunakan baik sebagai kata benda maupun kata kerja. 

Sebagai kata benda, parenting mengacu pada proses pengasuhan anak oleh orang tuanya. 

Sebagai kata kerja mengasuh anak berarti menjadi atau bertindak sebagai ayah, ibu, maupun 

pengasuh bagi seorang individu yang memerlukan asuhan intensif. Parenting menjadi sangat 

komprehensif karena melibatkan serangkaian variabel seperti kewajiban orang tua, metode 

pengasuhan, nilai-nilai yang dianut orang tua, jalan yang ditempuh anak untuk berkembang 

dan memperoleh keterampilan belajar, sosialisasi, perilaku, hubungan interpersonal, 

tanggung jawab, dan pengambilan keputusan. Jelaslah pengasuhan mencakup berbagai 

aspek yang membentuk kepribadian seorang anak secara keseluruhan. Proses pengasuhan 

anak merupakan kegiatan yang sangat menyenangkan asalkan orang tua siap untuk memikul 

tanggung jawab dalam membesarkan anak. Sebaliknya apabila hal tersebut tidak 

dipersiapkan dengan baik maka akan mendatangkan berbagai macam hambatan. Pengasuhan 

dapat bersifat biologis maupun sebagai proses sosial apabila dilihat dari kacamata interaksi 

antara orang tua dan anak. Orangtua dalam proses tersebut dapat memenuhi berbagai 

kebutuhan anak seperti kebutuhan fisik, emosional, psikologis, intelektual, dan sosial.  

Meskipun peran orangtua sangat primer dalam proses pengasuhan namun bukan berarti 

proses tersebut hanya bisa dilakukan oleh orangtua kandung saja. Pengasuhan juga bisa 

dilakukan oleh pihak lain seperti pengasuh, wali, kakek-nenek, guru, simpatisan, anggota 

keluarga, bahkan semua orang yang mampu merawat dan memelihara kepribadian anak, 

secara fisik, mental, emosional, moral, intelektual, dan sosial. Sekaligus menangani sistem 

kepercayaan, sikap, perilaku, dan nilai bagi anak. Mengasuh anak dengan demikian 

mengacu pada metode lintas waktu dan konteks. Dalam Kidung Wargasari 62 dinyatakan : 

Hénak asanak aputu 

Makrama mawadésané 

Asantana lanang wadhu 

Ayu bagus mapekik 

Mlaksana dharma yukti 

Tan karangsukan kala 

Bhuta Dengen Bhuta Biru 

Sabran tan lali ring Widhi 

Terjemahannya : 

Bergembira besaudara dan berketurunan. Menjadi warga masyarakat. Berketurunan laki-laki 

dan perempuan. Sangat cantik dan tampan. Melaksanakan kebenaran sejati. Dijauhkan dari 

sifat-sifat buruk seperti Bhuta Dengen Bhuta Biru. Selama masih ingat kepada Tuhan. 



90  

 

Puncak dari bhakti yang dilukiskan dalam Kidung Wargasari tidaklah terlalu terburu-buru 

menjangkau alam rohani. Manfaat tersebut terlebih dahulu dilukiskan dalam hubungan 

antarsesama manusia di bumi. Dalam konteks pendidikan, hubungan yang baik antarsesama 

manusia hanya bisa terjalin dengan baik apabila anggota-anggota dari suatu komunitas sosial 

terdidik dengan matang. Pada proses menuju pematangan tersebut nilai-nilai agama juga 

meresap ke dalam tubuh pendidikan.    

Kesimpulan 

Mitologi déwa mapasamuhan dalam Kidung Wargasari menarasikan bahwa pada hari-hari 

terpilih para dewa mengadakan rapat di tempat suci. Jelang pasamuhan tersebut umat secara 

bersama-sama mempersiapkan tempat dan sarana-sarana khusus untuk menyambut 

kedatangan para dewa. Dalam prosesi itu terdapat aspek yang lebih esensial seperti 

tanggungjawab masing-masing individu untuk mempersiapkan dirinya melakukan 

pengabdian religius (bhakti).  Ajaran bhakti yang terdapat dalam Kidung Wargasari 

bukanlah pengabdian yang hanya mengedepankan fanatisme agama. Pengabdian religius 

yang terkandung dalam konsep bhakti menunjukkan dimensi kedewasaan iman. Bhakti 

dalam Kidung Wargasari menunjukkan suatu proses panjang yang menempa penganut 

Hindu sehingga tidak melakukan penyimpangan perilaku dengan mengatasnamakan agama. 

Pada proses pematangan tersebut sejatinya edukasi nilai-nilai keagamaan yang patut tengah 

berlangsung. Tahapan-tahapan yang dilalui oleh penganut Hindu dalam bhakti yang edukatif 

tidak hanya meliputi dimensi-dimensi yang abstrak. Aspek-aspek praktis juga turut 

dipertimbangkan, tentunya dengan dipayungi oleh nilai-nilai religius yang simbolik.  

Membersihkan diri merupakan sisi filosofi-praktis pertama yang ditekankan oleh Kidung 

Wargasari. Bentuknya yang paling umum terlihat dari gerakan simbolik untuk 

membersihkan tangan sebelum bersembahyang. Selanjutnya pembersihan diri secara 

simbolik ini dinyatakan linier dengan kesucian fisikal-praktik. Antara kesucian fisik dan 

rohani dianggap semakin melengkapi. Pemujaan yang dilakukan berupaya dilengkapi 

dengan persembahan-persembahan yang mengandung nilai simbolik (banten). Anjuran 

untuk mempersembahkan banten bukanlah untuk membebani pemuja. Hal ini hanyalah 

bentuk peneguhan keyakinan dan ujian ketulusan pikiran pemuja. Penerima dari 

pesembahan-persembahan suci digambarkan dalam perwujudan antrofomorfik dari 

manifestasi-manifestasi Tuhan. Pewujudan Tuhan ke dalam dimensi antrofomorfik sejatinya 

bertujuan untuk memudahkan umat dari segala kalangan untuk melakukan pemujaan dan 

pelayanan. Puncak dari bhakti adalah ketulusan untuk melayani Tuhan beserta manifestasi-

manifestasinya secara simbolik maupun makhluk-makhlukNya di dunia. 



91  

Para pelaku-pelaku bhakti meyakini jika Tuhan beserta manifestasi-manifestasiNya tidak 

menyukai ataupun menyukai perbuatan-perbuatan tertentu. Perilaku yang tidak disukai 

Tuhan adalah kesalahan atau dosa. Para pemuja kemudian berupaya keras untuk 

memperbaiki dosa-dosa atau kesalahan yang telah dilakukannya. Sementara perbuatan yang 

disukai Tuhan dan manifestasi-manifestasiNya adalah yang berhubungan dengan keindahan 

dan keselarasan. Seni kemudian dijadikan salah satu bagian dari pemujaan Tuhan. Dalam 

Kidung Wargasari dipikirkan juga cara untuk mewujudkan suasana lingkungan pemujaan 

yang produktif. Hal pertama yang dilakukan adalah melestarikan lingkungan alam, sebab 

pemujaan yang dilakukan manusia tidak bisa dilepaskan dari dukungan alam. Cara kedua 

yang perlu dilakukan adalah menjaga hubungan harmonis dengan sesama manusia, karena 

pemujaan yang optimal hanya bisa dilakukan manakala antarsesama manusia saling 

mengasihi.    

Daftar Pustaka 

Agustian, T. (2023). ISSN 2407-5299 SOSIAL HORIZON : Jurnal Pendidikan Sosial 
Mitologi dan Mitos Suku Dayak Golik Goa Thang Raya di Desa Pemodis Kecamatan 

Beduai Kabupaten Sanggau ( Kajian Historiografi Tradisional ) SOSIAL HORIZON : 
Jurnal Pendidikan Sosial , Penulisan sejar. 10(3). 

Artana, I. W., Suda, I. K., & Winaja, I. W. (2019). Achieving physical and spiritual 

happiness on bhakti yoga. International Journal of Linguistics, Literature and Culture, 

5(4), 7–18. https://doi.org/10.21744/ijllc.v5n4.685 

Beck, G. L. (2019). Sacred music and hindu religious experience: From ancient roots to the 

modern classical tradition. Religions, 10(2). https://doi.org/10.3390/rel10020085 

Centre, S. S. (n.d.). Concept of Bhakti-yoga in Indian Tradition : A Critique. 210–217. 

Chakraborty, H., Guha, P., & Chatterjee, S. (2022). The Symbolic Identity Of Hindu 

Religiosity And Environment. Indian Journal of Public Health, 6(7), 2119–2126. 

Cohen, Y., & Enayat, H. (2023). and Islam. 3(2), 1–5. 

https://onlinelibrary.wiley.com/doi/pdf/10.1002/9781119671619#page=96 

Fasale, M. K., & Veda, A. (2012). a Study of the Early Vedic Age in Ancient India. 3(3), 

129–132. 

Heimarck, B. R. (2022). Musical Ritual and Ritual Music: Music as a Spiritual Tool and 

Religious Ritual Accompaniment. Muzikoloski Zbornik, 58(1), 43–59. 

https://doi.org/10.4312/mz.58.1.43-59 

Hidayah, R., Mu’awanah, E., Zamhari, A., Munardji, & Naqiyah. (2021). Learning worship 
as a way to improve students’ discipline, motivation, and achievement at school. 
Journal of Ethnic and Cultural Studies, 8(3), 292–310. 

https://doi.org/10.29333/ejecs/748 



92  

Ilchman, W. F., Katz, S. N., & Queen, E. L. (1998). Philanthropy in the World’s Traditions. 

Indiana University Press. https://books.google.co.id/books?id=zMYViaXor6cC 

Jensen, L. A. (2020). The Oxford Handbook of Moral Development: An Interdisciplinary 

Perspective. Oxford University Press. 

https://books.google.co.id/books?id=OcXLDwAAQBAJ 

Jitendra Bhatt B-, N., Appt, A., Road, Z., & Gujarat, J. (2014). The Concept of Bhakti-

Yoga. International Journal of Research in Humanities and Social Sciences, 

2(January), 1. www.raijmr.com 

Khajegir, A. reza, & Afroogh, M. reza. (2019). The Dignity and Unity of Atman and 

Brahman in Vedanta School- Hinduism Study. Journal of Philosophy and Ethics, 1(1), 

13–19. https://doi.org/10.22259/2642-8415.0101002 

Kumar, K. (2020). Prāyashchitta Sādhanā A Psycho-Spiritual Approach.pdf. 2020(June). 

Licyamma, I. C. (2016). Hinduism and its Symbols. International Journal of Management, 

Technology, and Social Sciences, 1(1), 14–20. 

https://doi.org/10.47992/ijmts.2581.6012.0002 

Naibaho., D. (2020). The Impact of Worship to Students’ Attitude at Schools. 414(Iceshe 

2019), 209–212. https://doi.org/10.2991/assehr.k.200311.042 

Achari, Pandit Sri Rama Ramanuja. (2017). Hindu Concepts of Sin. 

Saputra, K. A. K., Pradnyanitasari, P. D., & Putri, P. Y. A. (2022). “I” Developed 
Accounting Through Self-Purification Towards Sattwam- Based Self-Awareness. 

International Journal of Management Studies and Social Science Research, 4(2), 228–
233. 

Schuurman, C. (2016). Calling in Today’s World. William B. Eerdmans Publishing 

Company. https://books.google.co.id/books?id=GJ8xDwAAQBAJ 

Setty, G. A. (2017). Parenting & child development: Insights from ancient Indian texts. 

International Journal of Sanskrit Research, 4(2), 12–18. www.anantaajournal.com 

Sturgess, S. (2014). The Book of Chakras & Subtle Bodies. Watkins Media Limited. 

https://books.google.co.id/books?id=sQfLCQAAQBAJ 

Suastika, I. N. (2021). The Process and Meaning of the Manusa Yadnya Ceremony for the 

Hindu Bali Community. International Journal of Social Science and …, 5(1), 155–160. 

https://ejournal.undiksha.ac.id/index.php/IJSSB/article/view/29279%0Ahttps://ejournal

.undiksha.ac.id/index.php/IJSSB/article/download/29279/18692 

Sujarwiyanti, W., Sinaga, R. M., & Pargito. (2020). Preparation of Bali Hindu Communities 

and Society Hindu Java in the Implementation of Nyepi Rituals in Hanura Village 

Teluk Pandan District Pesawaran Regency. International Journal of Research and 

Innovation in Social Science (IJRISS), 4(9), 342–346. 

http://repository.lppm.unila.ac.id/id/eprint/45689%0Ahttp://repository.lppm.unila.ac.id/

45689/1/artikel 2.pdf 

Sushrutha, S., Nagendra, H. R., & Bhat, R. (2014). The Significance of Fire Offering in 



93  

Hindu society. Ijmer, 7(3), 260–273. 

Tiwari, A., Manar, M. K., Singh, S. K., Mohan, U., Panday, K., & Mohan, U. (2020). 

Traditions & customs of ancient indian culture and their role in covid 19 pandemic 

prevention and control. Indian Journal of Community Health, 32(2), 317–323. 

https://doi.org/10.47203/ijch.2020.v32i02.003 

Whitman, S. M. (2007). Pain and Suffering as Viewed by the Hindu Religion. Journal of 

Pain, 8(8), 607–613. https://doi.org/10.1016/j.jpain.2007.02.430 

Worship, N., Study, C., & Villages, S. (2022). Asian Resonance Nature Worship among 

Hindus : A Case Study of Select Villages from Haryana. 0976, 64–68. 

 
 


