Dinamika Kehidupan Gong Kebyar
Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

'"Pande Made Sukerta, 2Indra Gunara Rochyat, *Muhammad Fauzi
Program Studi Desain Komunikasi Visual, Fakultas Desain dan Industri Kreatif (FDIK),
Univesitas Esa Unggul Jakarta
Email: pande.made@esaunggul.ac.id’, indragunara@esaunggul.ac.id?, azie.f@esaunggul.ac.id’

ABSTRACT

This study aims to explain the survival and development of the Gong Kebyar Gamelan ensemble within
Bali. Gong Kebyar is one of the most developed gamelan ensembles in Bali. Formally, there are two types
of Gong Kebyar: North Balinese and South Balinese. Musically, there are four styles: Buleleng-style Gong
Kebyar, Tabanan-style Gong Kebyar, Badung-style Gong Kebyar, and Gianyar-style Gong Kebyar, each
of which has developed within its respective cultural regions. The growth and development of the Gong
Kebyar ensemble is determined by the environment and dynamics of its society, an interesting factor
to study from the perspective of cultural paradigms related to form, function, and meaning. Data were
collected through observation, interviews, and literature review, and analyzed in accordance with the
research objectives. The results of this study indicate that the reality of Gong Kebyar today tends toward
uniformity, a process that contributes to the survival and development of Gong Kebyar in Bali.

Keywords: Gong Kebyar, Cultural Paradigm, Uniformity, and Society
ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan bahwa barungan gamelan gong kebyar hidup
dan berkembang di tengah masyarakat. Gong kebyar merupakan salah satu jenis barungan
gamelan yang paling berkembang di Bali. Dari segi bentuk gamelan gong kebyar ada dua, yaitu
bentuk gamelan gong kebyar Bali Utara dan gong kebyar Bali Selatan, sedangkan secara musikal
terdapat empat gaya, yaitu gong kebyar gaya Buleleng, gong kebyar gaya Tabanan, gong kebyar gaya
Badung, dan gong kebyar gaya Gianyar yang berkembang di wilayah budayanya masing-masing.
Pertumbuhan dan perkembangan barungan gamelan gong kebyar, ditentukan oleh lingkungan
dan dinamika masyarakatnya salah satu faktor menarik untuk dikaji dari perspektif paradigma
budaya yang terkait dengan bentuk, fungsi, dan makna. Pengumpulan data dilakukan dengan
cara observasi, wawancara, studi pustaka, dan dianalisis sesuai dengan tujuan penelitian. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa realitas kehidupan gong kebyar sekarang cendrung mengarah
keseragaman yang merupakan proses untuk mewujudkan kehidupan dan perkembangan gong
kebyar di Bali.

Kata kunci: Gong Kebyar, Paradigma Budaya, Keseragaman, dan Masyarakat

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

598
PENDAHULUAN

Paradigma budaya sebagai model atau
kerangka konseptual digunakan sebagai
“pisau analitis” untuk “membedah, mengkaji,
dan menjelaskan” fenomena budaya. Untuk
itu ketajaman pandangan teoritis konseptual
merupakan kunci agar rahasia di balik
gejala yang bersifat empiris dapat dijadikan
sebagai fakta budaya. Sistem itu dibangun
oleh

utama yang saling berhubungan, yaitu data

seperangkat ~ komponen-komponen

(fenomena budaya), empiris, pendekatan
(metodologi), dan kerangka teori (teori
kebudayaan).

Fenomena budaya sebagai data,
merupakan  produk  manusia  yang

merupakan mahluk sosial yang diwariskan
dari satu generasi kegenerasi berikutnya
yang didalamnya termasuk perilaku yang
memiliki makna dalam kehidupan sosial.
Wujudnya antara lain produk daya cipta
seni sebagai ekspresi nilai-nilai dan gagasan-
gagasan kehidupan, dan sistem nilai budaya.
Fenomena merupakan realitas budaya yang
dapat diamati dengan pancaindra, sehingga
dibutuhkan kepekaan kultural.

Salah

adalah “keseluruhan hasil pemikiran manusia

satu pengertian kebudayaan

(baik berwujud pengertian, pola tingkah laku,
maupun benda hasil karya manusia) yang
diterima sebagai milik bersama dalam suatu
masyarakat” (dalam Bagus, 1997, hlm. 3).
Dikatakan juga bahwa kebudayaan adalah
sebagai suatu usaha dan hasil usaha manusia
dan masyarakat untuk mencukupi segala
kebutuhansertahasratnyadalam memperbaiki
nasib hidupnya. Kebudayaan pada hakikatnya

merupakan manifestasi kepribadian suatu

masyarakat, artinya identitas masyarakat
tercermin dalam orientasi yang menunjukkan
pandangan hidup serta sistem nilainya dalam
persepsi untuk melihat dan menanggapi
dunia luarnya, dalam pola serta sikap hidup
yang diwujudkan dalam tingkah laku sehari-
hari, serta gaya hidup yang mewarnai peri
kehidupannya (Poespowardojo, 1993, hlm.
121).
Dalamkehidupandanperkembangannya,
kebudayaan selalu mengalami perubahan
sesuai dengan dinamika masyarakatnya yang
bersifat kekinian. Perubahan budaya adalah
perubahan yang terjadi sebagai akibat dari
berbagai “kejadian” atau proses pada suatu
bangsa, dalam hal ini terkait pula berbagainilai
lain, dalam rangka teori yang berbeda-beda
untuk menjelaskan perubahan tesebut (Bagus,
1997, hlm. 3). Kebudayaan akan berkembang
apabila ada keseimbangan antara challenge
dan response. Kalau challenge terlalu besar,
sedangkan kemampuan untuk response terlalu
kecil, maka kebudayaan itu akan terdesak.
Sebaliknya challenge terlalu kecil, kreativitas
masyarakat tidak tumbuh (Poespowardojo,
1993, him. 124). Edi Sedyawati (dalam Bagus,
1997, hlm. 3-4) mengungkapkan bahwa unsur-
unsur kebudayaan yang dianggap sebagai
penentu identitas budaya, atau dianggap juga
sebagai pendorong bagi terbentuk, bertahan,
maupun berubahnya kebudayaan.
yang  hidup
berkembang ditengah-tengah masyarakatnya,

Kebudayaan dan

masing-masing mempunyai makna yang
bentuknya berupa nilai-nilai maupun nilai-
nilai dasar yang diyakini oleh masyarakat
lingkungannya. Dengan adanya nilai-nilai

budaya yang berbeda-beda dimasing-masing

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

daerah, maka muncullah identitas budaya
yang merupakan sebagai inti budaya. Inti
budaya yang berupa nilai dan barungan nilai-
nilai dasar adalah suatu gagasan pemikiran
yang terintegrasi menjadi pengarah bagi
perilaku manusia dalam masyarakat yang
bersangkutan (dalam Bagus, 1997, hlm. 7).
Paradigma budaya merupakan cara
berpikir =~ bagaimana cara memandang,
bagaimana dasarnya, dan tujuannya dalam
mencermati suatu fenomena budaya yang
terjadi dalam masyarakat. Apabila paradigma
budaya yang merupakan cara berpikir ini
diaplikasikan dalam pembangunan yang
berwawasan budaya dan pembangunan
berbudaya yang didalamnya telah terkandung
pendekatan

budaya yang menjelaskan

yang
menyangkut masalah dasar pembangunan

bagaimana cara pandang, yaitu
dan dengan cara apa pembangunan itu

dilaksanakan, serta bagaimana tujuan
pembangunanitu. Untuk lebihjelas paradigma
budaya dalam kontek pembangunan yang
berwawasan budaya dan pembangunan
berbudaya, maka pemikirannya harus dipilah-
pilah secara rinci beberapa pemilahan pikiran
tersebut di antaranya sebagai berikut.

1. Cara pandang bagaimana seharusnya
pembangunan itu memberikan makna
kepada masyarakat, sehingga dapat
memperkokoh jati diri manusia

Indonesia sebagai suatu bangsa.

2. Pembangunan berwawasan budaya
itu tidak lain tujuan pembangunan
yang bersasaran manusia Indonesia
yang seutuhnya secara menyeluruh.
Seutuhnya adalah suatu wujud yang

memperlihatkan hasil pembangunan

599
yang memberikan kebahagiaan lahir
dan batin, selaras, seimbang, dan serasi,
sedangkan menyeluruh maksudnya
adalah seluruh masyarakat Indonesia
dengan tidak memandang mayoritas-

minoritas, desa-kota. Dengan demikian

maka budaya dipandang sebagai
kekuatan/daya  yang  memberikan
pengali/multiplier. Oleh karena itu,
budaya harus diboboti sehingga

menjadi daya dukung yang menjamin
pembangunan berkelanjutan.
maka

Berdasarkan wuraian di atas

paradigma  budaya telah  meletakkan
kosmologinya pada hubungan keserasihan
dan keseimbangan yang berpokok pada
manusia sebagai subjek dan dalam prosesnya
untuk “menjadi” tidak tergeser jati dirinya
ialah

sebagai mahluk monodualis

yang
mempersepsikan manusia yang utuh sebagai
satu kesatuan lahir dan batin (Pusat Penelitian
Universitas Udayana, 1992, hlm. 2).

Dengan paparan paradigma budaya
yang diaplikasikan dalam pembangunan
berwawasan budaya dan pembangunan

budaya, @ dapat  disimpulkan = bahwa

didalamnya terkandung makna dan fungsi

yang
Bentuk dan fungsi merupakan wujud luar

sekaligus terkait dengan bentuk.
dari fenomena budaya, sedangkan makna
merupakan suatu wujud yang terdapat dalam
diri manusianya sendiri. Suatu fenomena
budaya yang wujudnya berbagai bentuk,
selalu mempunyai makna yang diberikan oleh
masyarakat pendukungnya, sehingga makna
dari suatu fenomena budaya terletak dalam

masyarakatnya sendiri.

Pendekatan (ke-) budayaan (-an),

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

600
yang mengacu pada “paradigma budaya”
yang mempunyai bingkai cara pandang,
dasar, dan tujuan. Ketiga bingkai tersebut
akan melahirkan tiga konsep yang masing-
masing saling berkaitan, yaitu bentuk, fungsi,
dan makna. Dalam pandangannya, aspek

“" i

bentuk menyoroti dan membatasi “apa
(ontologi) yang ingin diketahui. Aspek fungsi
merupakan hasil kerja yang teratur, terurut,
dan terpadu yang mengacu pada “bagaimana”
(epistimologi). Aspek makna (aksiologi)
digunakan untuk menemukan kebenaran
secara empirik dan rasional yang terkait guna
dan demi kehidupan manusia, sehingga ilmu
tidak bebas nilai. Dalam hal ini bentuk, fungsi,
dan makna tidak dipahami secara harafiah
karena pada dasarnya bentuk merupakan
identifikasi masalah, fungsi adalah interaksi
yang terjadi dalam masalah yang diidentifikasi
dan makna tidak lain dampak yang muncul
terhadap masyarakat atau manusia yang
menjadi subjek penelitian dari masalah yang
diindentifikasi dan interaksi terjadi.

Dengan paparan di atas, maka gong
kebyar sebagai salah satu jenis seni karawitan
(barungan gamelan) dapat dijadikan sebagai
obyek dengan pendekatan paradigma budaya
dengan bingkai bentuk, fungsi, dan makna.
Gamelan gong kebyar merupakan salah satu
jenis barungan gamelan yang paling subur
kehidupan dan perkembangannya di Bali.
Kesuburan kehidupan dan perkembangan
ini, dapat dilihat dari jumlah barungan yang
ada di Bali. Hampir setiap banjar memiliki
barungan gamelan gong kebyar. Kepemilikan
barungan gamelan dimasing-masing banjar
untuk memenuhi

kebutuhan masyarakat

dalam hal pelaksanaan upacara dan hiburan.

Kedudukan barungan gamelan dalam upacara
tidak sebagai pelengkap, tetapi merupakan
unsur atau komponen yang harus ada. Hal ini
sesuai dengan konsep pancagita yang artinya
lima suara, yaitu suara mantra, genta, kidung,
gamelan, dan kentongan (kulkul). Selain
itu fungsi barungan gamelan gong kebyar
dipandang sangat luwes, artinya barungan
gamelan tersebut dapat digunakan dalam
semua jenis upacara, sehingga barungan
gamelan gong kebyar bisa hidup dan
berkembang. Selain itu barungan gamelan gong
kebyar dapat digunakan untuk menyajikan
gending-gending dari jenis barungan gamelan
lainnya, antara lain jenis gending-gending
gong gede dan semar pagulingan saih lima
termasuk gending-gending pelegongan.
Dengan fungsi dan keluwesan gong
kebyar, berdampak pada terujudnyanilai yang
dapat menunjang kehidupan masyarakat.
Seperti yang terjadi pada gamelan angklung
di Jawa Barat yang memiliki banyak nilai
ekonomi, pendidikan, sosial, budaya, moral,
dan etika yang terkait dengan kreativitas dan
pengembangan karakter bangsa (Hermawan,
2013). Adaduajenis gending gong kebyar, yaitu
jenis gending petegak dan jenis gending tari, di
mana secara garis besar masih menggunakan
struktur gending yang digunakan pada jenis
gending dari barungan gamelan lain, yaitu
bagian gending kawitan, pengawak, dan pekaad
dengan persyaratan mungkus (membungkus)
ditambah dengan fungsinya sebagai iringan
tari (Ardipal, 2015; Galingging et al., 2023).
Dengan keberadaan gong kebyar tersebut
yang merupakan dinamika kehidupannya
sebagai alasan untuk menulis obyek penelitian

ini.

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

METODE

Penelitian ini merupakan jenis penelitian
kualitatif dengan pendekatan interdisiplin.
Pendekatan ini mengkaji dan menganalis
objek
yang terkait dengan perspektif budaya.

penelitian  secara  komprehensif
Dalam penelitian kualitatif posisi sumber
data manusia (narasumber). Peneliti dan
narasumber memiliki posisi yang sama, dan
bukan

tanggapan, tetapi bisa lebih memilih arah

narasumber sekedar memberikan
dan selera dalam penyajian informasi yang
dimiliki. (Sutopo, 2002, hlm. 50). Analisis
dilakukan untuk menggambarkan fakta-fakta
yang dapat memberikan pandangan yang
lebih mendalam dan menyeluruh mengenai
permasalahan yang akan dibahas (Sedyawati,
2004, hlm. 2).

Data penelitian ini diperoleh dari
observasi, wawancara, studi pustaka, dan
selanjutnya dianalisis sesuai dengan tujuan
penelitian. Data yang diperoleh dari kegiatan
observasidengan carapeneliti terlibatlangsung
sebagai partisipan (participant observation)
artinya menjadi bagian dari kelompok yang
ditelitinya. Selain itu, peneliti juga mengamati
kegiatan-kegiatan yang dilakukan mulai
dari persiapan sampai pergelarannya di
antaranya pergelaran dalam bentuk festival/
meébarung baik di tingkat kabupaten maupun
propinsi, seperti Pesta Kesenian Bali (PKB)
maupun pergelaran mandiri (tidak mebarung).
Pengamatan berpartisipasi dipilih untuk
menjalin hubungan baik dengan informan
(Endraswara, 2006, hlm. 204). Wawancara

narasumber di

telah

dilakukan dengan para

antaranya Wayan Beratha

yang
dipilih berdasarkan kepakarannya dengan

601

mengadakan dialog secara perorangan.
Selain itu data penelitian diperoleh dari hasil
kegiatan kelompok yang berbentuk kegiatan
sarasehan seperti kegiatan sangkepan seniman-
seniman.

Untuk menentukan informan digunakan
konsep Spradley (1997, hlm. 61) dan Bernard
(1994, hlm. 166) yang prinsipnya menghendaki
informan itu harus paham terhadap budaya
yang dibutuhkan (dalam Endraswara, 2006,
hlm. 203). Sumber data yang lain diperoleh
dari pustaka yang berasal dari berbagai
tempat, yaitu Perpustakaan Gedung Kertya,
Puri Kawanan di Singaraja, Musium Bali, Pusat
Dokumentasi (Pusdok) Propinsi Bali, Dinas
Kebudayaan Propinsi Bali,

Fakultas

Perpustakaan

Sastra  Universitas = Udayana,
Perpustakaan ISI Surakarta, Bappeda Propinsi
Bali, dan Pemerintah Daerah Tingkat II
Kabupaten Buleleng. Bentuk dari sumber data
penelitian ini buku atau majalah di antaranya

majalah Bhawanagara dan Surya Kanta.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Gong Kebyar Ditinjau dari Bentuk, Fungsi,
Makna

Gong kebyar adalah salah satu barungan
gamelan Bali yang terdiri atas berbagai jenis
dan bentuk fungguhan yang dibuat dari kayu,
bambu, prunggu, kulit, dan kawat yang
menggunakan laras pelog lima nada (di Bali
disebut pelog atut lima). Barungan gamelan
gong kebyar menggunakan dua puluh jenis
tungguhan,  yaitu: tungquhan  trompong,
barangan/riyong, kendang, penyacah, jublag,
jegogan, ugal (giying), pemade, kantil, kajar,

ceng-ceng gecek, ceng-ceng kopyak, kenong,

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

602
suling, rebab, gong, kempul, bebende, kenong,
dan kempli. Masing-masing jenis gangsa
(giying, pemade, dan kantil) menggunakan
sepuluh bilah yang dipukul oleh seorang
dengan menggunakan satu pangqul (alat
pemukul instrumen). Dalam kehidupannya,
gong kebyar mengalami perkembangan
dalam hal perubahan bentuk, penambahan
penggunaan jenis tungguhan yang disebabkan
oleh perkembangan bentuk repertoar yang
disajikan dalam barungan gamelan gong
kebyar.
Menurut I Wayan Beratha (empu/
seniman karawitan Bali), gamelan gong
kebyar dilihat dari segi bentuknya di Bali ada
dua, yaitu bentuk gamelan gong kebyar Bali
Utara dan bentuk gamelan gong kebyar Bali
Selatan. Ditinjau dari musikalnya secara garis
besar gong kebyar terdapat empat gaya, yaitu
gong kebyar gaya Buleleng, gong kebyar gaya
Tabanan, gong kebyar gaya Badung, dan gong
kebyar gaya Gianyar yang masing-masing gaya
hidup dan berkembang di wilayah budayanya
masing-masing. Munculnya gaya dalam Gong
Kebyar, dampak dari penggunaan garap dalam
menyajikan sebuah karya. (wawancara, tahun
2003). Hal ini juga disampaikan oleh para
empu/seniman lainnya, yaitu di antaranya
bapak I Wayan Begeg (almarhum) dan bapak

Putu Sumiasa (almarhum). (wawancara, tahun

2003).

a. Bentuk

Gong kebyar dilihat dari aspek bentuk
dapat diamati dari segi bentuk bilah, bentuk
tungguhan, yang

jenis-jenis  tungguhan

digunakan, dan teba wilayah nada.

Gambar 1. Tungguhan Gangsa Gong Kebyar
Bali Selatan
Dok. Pande Made Sukerta

Gambar 2. Tungguhan Gangsa Gong Kebyar Bali
Utara
Dok. Pande Made Sukerta

1). Bentuk Bilah

Bentuk bilah yang digunakan dalam jenis
tungguhan gangsa (giying/ugal, pemade, dan
kantil) adalah bentuk bilah tundun klipes yang
dipasang dengan cara dipacek. Suara yang
dihasilkan dari bentuk bilah belahan penjalin
dan dipasang dengan cara dipacek akan dapat
menimbulkan suara yang relatif lebih pendek
dibandingkan dengan menggunakan bentuk
bilah kalor/usuk yang dipasang dengan cara
digantung seperti jenis tungqQuhan gangsa
yang digunakan pada gamelan gong kebyar
Bali Selatan.

Dampak suara gangsa yang lebih pendek

akan dapat menimbulkan ombak yang lebih

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

Gambar 3. Bentuk Bilah Usuk
Pada Tungguhan Gangsa Gong Kebyar Bali
Selatan
Dok. Pande Made Sukerta

Gambar 4. Bentuk Bilah Tundun Klipes
Pada Tungguhan Gangsa Gong Kebyar Bali Utara
Dok. Pande Made Sukerta

pendek, maka dari itu ombak suara gamelan
gong kebyar Bali Utara dibuat lebih cepat.
Dampak pendeknya ombak yang ditimbulkan
dari akan memberikan

suara gamelan,

kemungkinan untuk menyajikan suatu
gending yang temponya relatif lebih cepat.
2). Bentuk Tungguhan

Bentuk tungguhan yang digunakan dalam
gong kebyar terdapat perbedaan dengan
jenis barungan gamelan lainnya terutama
dalam jenis tungquhan gangsa yang terdiri
atas tungguhan giying, pemade, dan kantil.
Perbedaannya terletak pada penggunaan
bilah, yaitu sebanyak sepuluh bilah.
3). Jenis-jenis Tungguhan

Barungan  gamelan

gong  kebyar
menggunakan dua puluh jenis tungguhan,
yaitu fungguhan trompong, barangan/riyong,

kendang, penyacah, jublag, jegogan, ugal

603
(glying), pemade, kantil, kajar, ceng-ceng
gecek, ceng-ceng kopyak, kenong, suling,
rebab, gong, kempul, bebende, kenong, dan
kempli.
4). Teba Wilayah Nada
Teba wilayah nada dari dua jenis
tungguhan, yaitu tungguhan trompong dan
riyong/barangan yang digunakan dalam
barungan gamelan gong kebyar Bali Utara
lebih rendah satu angkep atau gembyang
dibandingkan nada

dengan tungguhan

yang
digunakan dalam gamelan gong kebyar Bali

trompong dan riyong/barangan
Selatan. Dampak tingginya nada kedua jenis
tungguhan tersebut, suara gamelan gong
kebyar Bali Utara dirasakan lebih rendah.
b. Fungsi

Fungsi gong kebyar dilihat dari segi
paradigma budaya dapat diamati dalam hal
fungsi sosial. Gong Kkbyar pada umumnya
dapat berfungsi ganda. Kegandaan fungsi
gong kebyar dapat dibagi menjadi dua, yaitu
fungsi dalam sajian kesenian dan fungsi
sosialnya. Fungsi gong kebyar dalam sajian
kesenian adalah sebagai berikut.

1). Gong kebyar dapat mengganti atau
menyajikan gending-gending dari jenis
barungan gamelan lainnya misalnya
menyajikan  gending-gending gong

gede (lelambatan), pengarjaan/
geguntangan, semar pegulingan saih
lima (palegongan), dan bebarongan.
Gong gede mempunyai barungan
khusus yang berbeda dengan gong
kebyar. Meskipun terdapat perbedaan
jenis  tungquhan  yang digunakan,
tetapi ada beberapa jenis tungguhan

yang sama. Jenis-jenis tungquhan yang

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025

tidak dimiliki oleh barungan gamelan
gong kebyar, yaitu tungguhan gangsa
jongkok (gangsa jongkok penunggal,
pengangkep, dan curing). Dalam
menyajikan gending-gending gong gede
pada barungan gamelan gong kebyar,
jenis tungguhan gangsa jongkok diganti
dengan tungquhan gangsa yang terdiri
atas tungguhan gangsa giying/ugal,
pemade, dan kantil, sedangkan jenis
tungguhan yang sama yang dimiliki oleh
kedua jenis barungan gamelan tersebut
tungguhan ceng-ceng kopyak, bebende,
dan kempli, sedangkan tungguhan yang
lain adalah sama yang dimiliki oleh
kedua jenis barungan gamelan tersebut,
seperti tungqguhan jegogan, jublag,
penyacah, trompong, riyong/barangan,
kendang, ceng-ceng gecek, kempul, dan
gong.

Barungan gamelan gong kebyar
dapat menyajikan gending-gending
pengarjaan yang seharusnya disajikan
pada jenis barungan gamelan pengarjaan
yang  disebut dengan  gamelan
geguntangan. Barungan gamelan
ini sebagian besar tungquhan yang
menggarap ritme menggunakan jenis
tungguhan  guntang, yang dibantu
oleh tungguhan tawa-tawa, gong pulu,
rebana, kendang, dan ceng-ceng ricik.
Satu-satunya pembawa gending dalam
barungan gamelan tersebut adalah
tungquhan suling, yaitu jenis suling titir
dan suling kekebyaran.

Gong kebyar digunakan
untuk menyajikan  gending-gending

palegongan, yang seharusnya gending-

gending palegongan disajikan dalam
jenisbarungan gamelansemarpegulingan
saih lima. Secara sepintas kedua jenis
barungan gamelan tersebut mempunyai
kesamaan antara lain masing-masing
menggunakan laras pelog lima (lima
nada), menggunakan jenis tungguhan
gangsa, kajar, ceng-ceng, kenong,
kendang, suling, rebab, jublag, jegog,
kenong, dan gong. Dalam menyajikan
gending palegongan ada beberapa jenis
tungquhan yang tidak digunakan dalam
gong kebyar, yaitu jenis tungguhan
kempul, kempli, riyong, dan trompong.
Jenis tungguhan riyong/barangan yang
digunakan dalam barungan gamelan
gong kebyar digunakan sebagai
pengganti trompong.

Gong kebyar digunakan untuk
menyajikan jenis gending bebarongan
permasalahannya sama dengan gong
kebyar digunakan untuk menyajikan
gending-gending palegongan hanya saja
dalam gending-gending bebarongan
menggunakan kendang tunggal (satu
jenis kendang). Selain fungsi tersebut
di atas, gong kebyar digunakan untuk
menyajikan gending tari dari jenis
lain, yaitu seperti jenis kesenian drama
Gong, dan primbon (topeng). Kedua
jenis kesenian tersebut tidak memiliki

barungan gamelan yang khusus.

2). Dari segi fungsi sosialnya gong kebyar

digunakan untuk keperluan hiburan
dan sebagai sarana Upacara Panca
Yadnya, yaitu lima jenis upacara suci
dalam agama Hindu yang bertujuan

untuk menjaga keseimbangan dan




Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

keharmonisan dalam kehidupan. Kelima
yadnya tersebut adalah Dewa Yadnya,
Pitra Yadnya, Rsi Yadnya, Manusa Yadnya,
dan Bhuta Yadnya. Upacara Dewa Yadnya
merupakan bentuk persembahan suci
kepada Tuhan Yang Maha Esa (Ida Sang
Hyang Widhi Wasa) dan manifestasinya,
yaitu para dewa. Pitra Yadnya merupakan
persembahan suci kepada leluhur dan
orang tua. Rsi Yadnya salah satu bentuk
persembahan suci dalam Agama Hindu
yang ditujukan kepada para rsi (orang
suci, guru, pendeta, pinandita, dan
sulinggih) sebagai wujud rasa syukur
dan penghormatan atas bimbingan
spiritual yang telah mereka berikan.
Manusa  Yadnya merupakan upacara
persembahan suci yang ditujukan
kepada manusia untuk memelihara,
membersihkan, dan menyucikan diri
selama hidupnya, dari kandungan
hingga akhir hayat. Upacara ini
bertujuan untuk memohon keselamatan,
kesejahteraan, dan  kesempurnaan
hidup, baik secara lahir maupun batin.
Bhuta Yadnya merupakan persembahan
suci kepada makhluk halus atau
kekuatan alam yang disebut Bhuta
Kala untuk menjaga keseimbangan
alam, menetralisir energi negatif, dan
memohon perlindungan dari gangguan
Bhuta Kala, sertamemohon agar kekuatan
negatif tersebut dapat bermanfaat bagi
kehidupan manusia

Jenis-jenis  barungan  gamelan
lainnya, fungsinya tidak seluwes gong
kebyar, misalnya gong gede hanya

digunakan untuk Upacara Dewa Yadnya

605
dan perkembangan terakhir digunakan
untuk menyajikan gending-gending
sendratari.

Fungsi sosial gong kebyar adalah
untuk keperluan hiburan (tontonan)
baik skunder maupun primer dan segala
jenis upacara (pancayadnya). Fungsi
gong kebyar dalam upacara digunakan
untuk memberikan suasana religius
sesuai dengan jenis upacaranya dengan
menyajikan  jenis  gending-gending
petegak (instrumental). Selain itu juga
digunakan untuk mengiringi tari baik
tari wali, bebali maupun tari balih-balihan.
Tari wali adalah jenis tarian sakral yang
dipentaskan dalam upacara keagamaan
Hindu di pura. Tarian ini dianggap
memiliki kekuatan magis dan berfungsi
sebagai persembahan suci untuk
menghormati dewa-dewi dan meminta
berkah yang hanya dipentaskan di area
terdalam pura (Jeroan) dan tidak boleh
dipentaskan untuk tujuan hiburan.
Tari bebali adalah jenis tarian Bali yang
berfungsi ganda, yaitu sebagai tarian
upacara (sakral) dan juga sebagai tarian
hiburan (semi-sakral) yang biasanya
dipentaskan di halaman tengah pura
(jaba tengah) pada saat upacara-upacara
tertentu atau acara penting lainnya.
Tari balih-balihan adalah jenis tarian Bali
yang berfungsi untuk hiburan yang
dipentaskan di luar lingkungan pura.
Jenis tarian ini tidak terikat dengan
upacara keagamaan.

Mencermati fungsi jenis barungan
gamelan gong kebyar dalam masyarakat,

maka dapat disimak tujuannya adalah

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

606

memenuhi  kebutuhan  kehidupan
manusia, sehingga dapat membentuk
manusia seutuhnya secara menyeluruh.
Seutuhnya adalah suatu wujud yang
memperlihatkan hasil pembangunan
yang memberikan kebahagiaan lahir
dan batin, selaras, seimbang, dan
serasi. Dengan demikian maka budaya
dipandang  sebagai  kekuatan/daya
yang memberikan pengali (multiplier).
Oleh karena itu, budaya harus diboboti
sehingga menjadi daya dukung yang
menjamin pembangunan berkelanjutan
(Pusat Penelitian Universitas Udayana,
1992, him. 2).
c. Makna
Dalam

barungan ~ gamelan

gong
kebyar terdapat nilai-nilai kehidupan yang

diwujudkan dalam simbol-simbol

yang
di dalamnya terkandung makna-makna.
Makna selau diberikan dan dipahami serta
terletak pada masyarakatnya. Maka dari
itu, setiap wujud yang mempunyai suatu
kandungan nilai selalu mengandung makna
didalamnya. Nilai yang mengandung makna
barungan gamelan gong kebyar dapat diamati
dari beberapa aspek, yaitu dari aspek fisik,
ungkapan seniman, dan karyanya (repertoar
gedingnya).

Kandungan nilai suatu karya musik
adalah nilai interinsik dan nilai sampiran. Nilai
instrinsik adalah nilai musikal, sedangkan
nilai sampirannya ada pada unsur-unsur
penyertanya, seperti libretto, gerak ilustratif,
atau dramatisasi. Nilai musikal yang inti
dari suatu karya musik terletak pada unsur-
unsurnya, seperti; sumber bunyi, kualitas
bunyi,

tangga nada, peluang modulasi,

harmoni, ritmik, melodi serta formula-
formula musikal yang dapat disusun secara
terbatas (Sedyawati, 1995/1996, hlm. 79). Nilai
seni dilihat pada dua aspeknya, yaitu: hakikat
karya seni” dan hakikat berkarya seni. Hakekat
karya seni bagi orang Bali adalah perwujudan
dari taksu, yaitu karisma yang diperoleh dari
kekuatan adi-kodrati, sedangkan hakekat
berkarya seni adalah mekarya, atau juga
disebut juga ngayah atau ngaturang ayah, yaitu
berbuat, atau khususnya berkaya seni, sesuai
dengan tuntutan tempat, waktu, dan situasi
(Sedyawati, 1995/1996, hlm. 94-97).

Bicara

tentang karya seni

yang
didalamnya terdapat nilai-nilai, sangat terkait
dengan lokal genius. Lokal genius mempunyai
kedudukan yang sentral, karena merupakan
kekuatan yang mampu bertahan terhadap
unsur-unsur yang datang dari luar dan yang
mampu pula berkembang untuk masa-masa
mendatang. Hilangnya atau musnahnya lokal
genius berarti pula memudarnya kepribadian
suatu masyarakat, sedangkan kuatnya lokal
genius untuk bertahan dan berkembang
menunjukkan pula kepribadian masyarakat.
Hubungan dan pergaulan dengan masyarakat
dan bangsa lain akan menimbulkan
proses akulturasi, di mana masing-masing
masyarakat  saling  memberikan  dan
menerima pengaruh. Suatu proses akulturasi

akhirnya mendatangkan dominasi

yang
kebudayaan asing berarti memusnahkan lokal
genius sebagai pencermin identitas budaya
masyarakat setempat. Sebaliknya akulturasi
yang mendatangkan integrasi, di mana
masyarakat mampu menyerap unsur-unsur
kebudayaan asing justru untuk memperkokoh

budaya setempat berarti menambah daya

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

tahan serta mengembangkan identitas budaya
masyarakat setempat (Poespowardojo, 1993,
hlm. 122).

Kandungan nilai yang terdapat dalam
kebersamaan

gong kebyar adalah nilai

(kegotongroyongan), perbedaan,
keseimbangan, tingkatan, jengah dan ngilis
1). Nilai Kebersamaan (kegotongroyongan)
Nilai kebersamaan dapat dilihat dari dua
sudut, yaitu pada penataan jenis tungguhan
dan jenis tungguhan yang digunakan. Pada
penataan jenis tungquhan dapat dikatakan
selalu masing-masing penabuh (pengrawit)
posisinya berhadap-hadapan yang sangat
menguntungkan saat

pada menyajikan

gending. Tujuan dari posisi berhadap-
hadapan penabuh satu dengan yang lain
adalah untuk dapat mengadakan interaksi
antara fabuh satu dengan yang lain dapat
mewujudkan kekompakan sajian gending,
dan dapat memberikan aba-aba untuk
perpindahan bagian gending berikutnya,
volume keras atau lirih dan selesainya suatu
sajian gending. Dalam satu barungan gamelan
selalu ada seorang penabuh sebagai pemimpin
yang memberikan aba-aba kepada penabuh
yang lain.

2). Nilai Perbedaan (Rwa Bhineda)

Nilai perbedaan atau kemungkinan besar
dapat disejajarkan dengan nilai rwa bhineda.
Perbedaan ini terdapat dalam satu jenis
tungguhan dan pada seluruh jenis tungquhan.
Yang dimasukkan perbedaan dalam konteks
ini adalah sesuatu yang berbeda yang
berada dalam bingkai yang sama, dan pada
akhirnya perbedaan tersebut akan menjadi
satu kesatuan yang dapat mewujudkan suatu

keharmonisan. Nilai perbedaan yang terdapat

607
dalam satu jenis tungguhan misalnya sistem
ngumbang-ngisep, pesu-mulih, lanang-wadon,
sedangkan perbedaan yang diwujudkan oleh
seluruh jenis tungguhan yang digunakan
misalnya mewujudkan garap galak-manis,
pesu-mulih, nada, dan warna suara/ bunyi
dalam satu barungan gamelan.

a). Ngumbang-ngisep

Istilah ngumbang-ngisep mempunyai dua
pengertian, yaitu sebagai berikut.

Pertama, istilah ngumbang-ngisep
digunakan untuk menunjukkan pada suara
duanada yang sama dengan sedikit perbedaan
frekuensi nada (tinggi rendah). Nada yang
lebih rendah disebut dengan ngumbang,
sedangkan nada yang lebih tinggi disebut
ngisep. Keduanada yang sama dan mempunyai
sedikit perbedaan frekuensi tersebut kalau
dipukul bersama akan menimbulkan ombak.
Ngumbang-ngisep terdapat pada tungguhan
yang menggunakan bilah baik yang dibuat
dari perunggu maupun bambu. Dampak
ngumbang-ngisep ini akan dapat memperkeras
suara gamelannya.

Kedua,

digunakan untuk menunjukkan permainan

istilah ngumbang-ngisep juga

volume sajian karawitan (bersama). Volume

keras disebut ngumbang atau nguncab,

yang lirih disebut

ngisep. Penggarapan volume ini akan dapat

sedangkan volume

mempertegas  penonjolan  kesan  suatu
gending.
b). Lanang wadon

Istilah ini terdiri atas dua kata, yaitu
lanang  dan wadon. Lanang  artinya laki-
laki, sedangkan wadon artinya perempuan.
istilah

Penggunaan lanang wadon dalam

karawitan untuk menunjukkan tinggi rendah

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

608
suara dalam satu jenis tungguhan. Jenis
kendang lanang suaranya relatif lebih tinggi,
sedangkan suara kendang wadon suaranya
relatif lebih rendah. Istilah lanang dan wadon
ini digunakan pada jenis tungguhan kendang
dan gong.
o). Galak-manis

Galak-manis adalah istilah yang berkaitan
dengan masalah keras lirih (volume) dan
cepat lambat (irama) dalam suatu penyajian
gending. Galak-manis merupakan kesatuan
hasil penggarapan volume dan tempo dalam
suatu gending. Misalnya dalam gending gesuri
atau bajra danta. Dalam gending tersebut
terdapat bagian gending yang digarap pelan
dengan volume lirih, irama tanggung dengan
volume tanggung, dan irama cepat dengan
volume yang keras. Fungsi galak manis adalah
dapat memperjelas roso atau suasana gending
yang disajikan.
d). Pesu-mulih (padang-ulihan di Jawa)

Istilah pesu-mulih terdiri atas dua kata,
yaitu pesu dan mulih. Pesu artinya ke luar
sedangkan mulih artinya pulang. Dalam
kalangan pengrawit Bali, istilah pesu-mulih
ini digunakan untuk menyebut kalimat lagu
suatu gending atau kalimat lagu dan letak
nada.  Pesu digunakan untuk menyebut
kalimat lagu yang mempunyai tekanan ringan
(tidak seleh atau padang: di Jawa) dan mulih
digunakan untuk menyebut kalimat lagu
yang mempunyai tekanan berat (seleh atau
ulihan: di Jawa). Istilah pesu-mulih ini juga
dapat digunakan untuk memberikan kesan
suatu nada yang letaknya pada ketukan atau
sabetan genap maupun ganjil khususnya pada
gending yang menggunakan tempo yang ajeg.

Pada gending yang menggunakan ketukan

atau tempo yang ajeg, nada yang terletak pada
ketukan/sabetan ganjil mempunyai kesan pesu,
sedangkan nada yang letaknya pada sabetan
genap mempunyai kesan mulih, sedangkan
sajian gending yang menggunakan ketukan
yang tidak ajeg kesan pesu-mulih terletak pada
alur melodi (tidak pada ketukan), seperti
pada gending bentuk kebyar, pengrangrang/
gineman atau yang sejenis. Dalam menentukan
bentuk gending, kalimat lagu pesu-mulih yang
paling menentukannya, sedangkan tabuhan
tungquhan struktural dengan kata lain hanya
berfungsi menggaris bawahi daripada tekanan
kalimat lagu. Salah satu contoh pesu-mulih
pada gending yang menggunakan tempo ajeg.

.0 . O . 0 . o

Keterangan

. : tekanan ringan

o : tekanan berat
e). Nada

Perbedaan nada yang terdapat pada
karawitan Bali, terletak pada penggunaan
jenis-jenis tungquhan struktural (tungguhan
adalah

yang tabuhan atau pukulannya berfungsi di

struktural jenis-jenis  tungguhan
antaranya untuk menekankan bentuk gending
seperti tungguhan kempul, gong, kempli,
kenong, kajar, bebende, klenang, gentorag,
gumanak, dan ceng-ceng (ceng-ceng ricik,
kekebyaran, dan ceng-ceng kopyak). Sekitar
tahun 1970-an jenis-jenis tungguhan tersebut
di atas nada atau bunyinya tidak sama
dengan nada jenis tungguhan lainnya yang
digunakan dalam satu barung gamelan. Pada
perkembangan karawitan Bali sekarang, ada
kecendrungan nada dari jenis-jenis tungguhan
kempul, kajar, kempli, kenong, dan gong

menggunakan salah satu nada yang digunakan

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

pada satu jenis tungquhan tertentu. Misalnya
nada gong (lanang dan wadon) menggunakan
nada dang dan dung yang mengambil nada
dari tungquhan jegogan. Dengan perubahan
penggunaan nada tersebut pada jenis-jenis
tungquhan tersebut, maka terjadi pergeseran
nilai estetika.
f). Warna

Dalam satu barungan gamelan yang
“besar” seperti barungan gamelan gong
kebyar, gong gede menggunakan warna suara
yang berbeda-beda yang ditimbulkan dari
jenis-jenis tungguhan. Jenis tungguhan gangsa
mempunyai warna yang berbeda dengan
tungguhan riyong, ceng-ceng, kempul, gong,
dan jegogan. Perbedaan warna suara dari
jenis-jenis tungguhan kemudian menyajikan
suatu gending dengan fungsi tungguhan
masing-masing, maka akan menimbulkan
keharmonisan.
3). Nilai Keseimbangan

Dalam penataan jenis-jenis tungguhan
dalamsatubarung gamelan, nilaikeseimbangan
selalu menjadi pertimbangan. Misalnya
dalam penataan jenis-jenis tungguhan gong
kebyar sebagai salah satu alternatif penataan
tungguhan, letak jenis tungquhan Gangsa
dengan tungqguhan riyong ditata berahadap-
hadapan. Pada deratan jenis tungguhan gangsa
(giying, pemade, dan kantil) terdapat jenis
tungquhan ketuk, kendang, rebab, dan suling,
sedangkan pada deretan jenis tungguhan
riyong/barangan terdapat tungguhan
kendang, penyacah, jublag, jegogan, gong,
kempul, kempli, dan kenong. Penataan
yang mempertimbangkan keseimbangan ini
dengan harapan supaya suara gamelan dapat

didengarkan secara merata, memudahkan

609
mengadakan interaksi antara penabuh satu
dengan lainnya, dan mempertimbangkan segi
keindahan secara visual supaya lebih menarik.
Nilai keseimbangan dapat dilihat dari segi
penataan jenis gangsa dalam gong kebyar,
sebelah kanan dan kiri tungguhan ugal/giying
masing-masing terdapat dua tungguh pemade
atau kantil yang menggunakan sistem
ngumbang ngisep dan pola tabuhan pemolos dan
penyandet.
4). Nilai Tingkatan

Dalam karawitan Bali nilai tingkatan
terdapat di beberapa hal di antaranya, yaitu
dalam hal patet/saih, tempo, dan volume.
Dalam laras pelog dan slendro masing-
masing terdapat tiga tingkatan patet/saih, yaitu
pada laras pelog terdapat lima patet, yaitu
patet tembung, selisir, lebeng, baro, dan sunaren.
Pada laras slendro terdapat tiga patet, yaitu:
patet segara wera, sekar kemoning, dan patet asep
menyan. Tingkatan pada tempo, yaitu: tempo
cepat, sedang, dan pelan. Tingkatan pada
volume, yaitu: keras, sedang, dan lirih.
5). Nilai Jengah

Perkembangan karawitan Bali, pada
umumnya di antaranya disebabkan adanya
nilai jengah. Jengah merupakan salah satu sifat
yang dimiliki oleh manusia yang didalamnya
tidak

mau kalah yang mempunyai nilai positif.

terkandung  sikap-sikap  arogan,
Nilai jengah ini dapat berwujud dalam hal
musikal atau kualitas tabuhan dan dapat
juga dilihat dari penggunaan sarana. Nilai
jengah dari penggunaan sarana di antaranya
yang
bentuknya mebarung, seperti yang terjadi di

dalam pertunjukkan gong kebyar

daerah Buleleng, sebelum mebarung dimulai,

biasanya salah satu anggota sekaha melihat

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

610
persiapan musuhnya degan cara menyamar
untuk melihat persiapannya. Misalnya calon
“musuhnya menggunakan barungan gamelan
yang polos (tidak diukir), bagaimana sekarang
supaya dapat menandinginya dengan cara
gamelan yang akan digunakan harus diukir,
jumlah tungquhan pemade yang digunakan
oleh lawannya sebanyak empat tungquh,
dari pihaknya supaya menggunakan lebih
dari empat tungguh, misalnya enam tungguh
pemade supaya suara gamelan lebih keras.
Dampak dari nilai jengah ini, hampir seluruh
jenis barungan gamelan di daerah Kabupaten
Buleleng menggunakan enam tungguh pemade
dalam satu barung gamelan gong kebyar dan
kebanyakan diukir pelawah-nya.
6). Nilai Ngilis

Ngilis artinya menonjol dalam hal ini
jelas didengarkan. Dalam gong kebyar ngilis
ini dapat diaplikasikan dalam tabuhan, yaitu
tabuhan pemolos dan penyandet. Perpaduan
pola tabuhan ini akan menimbulkan jalinan
(cecandetan). Cecandetan harus kedengaran
ngilis atau jelas antara pola tabuhan pemolos
dan penyandet. Ngilis atau jelas ini disebabkan
karena teknik tutupan atau tetekep yang baik.
Apabila tetekep-nya tidak baik, tidak akan jelas
kedengaran candetan tersebut.
7). Nilai Manis

Dalam karawitan Bali kata manis
mempunyai tiga pengertian, yaitu sebagai
berikut.

a) Istilah  manis  digunakan  untuk
mengungkapkan suatu kesan terhadap
satu barungan suara gamelan. Kesan
manis bersifat subyektif tiap orang akan
memupunyai kesan atau penilaian

yang berbeda terhadap suara gamelan.

Suara gamelan yang manis biasanya
mengandung unsur wilayah nada yang
tinggi

gamelan barungan gamelan lainnya.

dibandingkan wilayah suara
Misalnya wilayah suara gamelan semar
Pegulingan relatif lebih tinggi daripada
suara gamelan gong kebyar.
b) Penggunaan jenis tungguhan yang lebih
tinggi suaranya seperti dalam barungan
gamelan gender wayang adanya
tungguhan gender wayang barangan,
tungguhan kantil dalam gamelan gong
kebyar, tungquhan  penyacah/sunari
dalam gong kebyar Bali Utara, tungguhan
suling dalam semar pegulingan. Jenis
tungguhan ini akan lebih memaniskan
suara gamelan secara keseluruhan
yang dampaknya langsung pada sajian
gending.
c¢) Penggunaan wilayah nada yang tinggi
dalam gending atau suatu melodi,
ada  kecendrungan  menghasilkan
kesan manis, apalagi diikuti oleh sajian
tungquhan rebab dan suling.
nilai-nilai

Selain kehidupan

juga
terdapatnilai-nilai lain yang mempunyai
makna yang dilihat lima aspek, yaitu
ungkapan-ungkapan para seniman
penyaji dan sikap penabuh. Mengingat
beragamnya nilai-nilai yang dimiliki
gong kebyar di Bali, maka dalam tulisan
ini khusus mengungkapkan nilai-nilai

atau makna gong kebyar yang dimiliki

oleh masyarakat Buleleng sebagai
berikut.

1. Ungkapan-ukapan para seniman
Sukerta  (2006) menyebutkan ada

beberapa beberapa ungkapan para seniman

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

Gong Kebyar yang terkait dengan estetika dan
sikap di antaranya sebagai berikut.

a. Oon sing taen seger, artinya lemas tidak
pernah sehat. Ungkapanini disampaikan
oleh para seniman penyaji gong kebyar
dari Buleleng saat menyajikan jenis-jenis
gending palegongan, yaitu gending
kuntir. Ungkapan ini muncul karena
tidak sesuai dengan latar belakang
budayanya yang mempunyai sifat keras,
lincah, dan dinamis. Untuk gending
tari kuntir mempunyai karakter halus,
manis, gendingnya disajikan dengan
tempo yang relatif pelan.

b. Bayu sube seger buin di siamin, artinya

sudah besar disirami.

tenaga lagi

Ungkapan ini muncul apabila senimang

gong
gending-gending

kebyar ~ Buleleng  menyajikan

yang temponya
cepat seperti gending tari tarunajaya.
Ungkapan ini merupakan ungkapan
yang digunakan untuk menunjukkan
semangat para penabuh menyajikan
suatu repertoar yang sesuai dengan
latar belakang budayanya, seperti saat
penabuh Buleleng menyajikan gending
Tari Tarunajaya.

c. Konden nawang mndeng sube nagih
ndong, artinya belum tahu ndeng
sudah minta ndong. Ungkapan ini
biasanya diungkapkan oleh para pelatih
menilai yang dilatih bahwa belum bisa
menyajikan gending tertentu yang lebih
mudah, sudah minta gending yang lain
yang lebih sukar.

d. Yen konden mepeluh konden megamel
adane, artinya kalau belum ke luar

keringat belum  menabuh gamelan

611
namanya. Ungkapan ini dilontarkan oleh
seniman-seniman penyaji gong kebyar
Buleleng yang merupakan ungkapan
emosional. Ungkapan ini terkait dengan
yang

dinamis, maka saat menyajikan suatu

karakter sajian gendingnya
gending harus ke luar keringatnya.

Ungkapan tersebut dan didukung
oleh unsur-unsur tungguhan, kondisi atau
iklim alamnya, dengan tidak disengaja
sajilan gending-gending gong kebyar selalu
disajikan dengan tempo yang relatif cepat dan
volume yang lebih keras. Sajian gending gaya
bulelengan kiranya tidak bisa dibandingkan
dengan sajian gending dari daerah lain yang
mempunyai bentuk tungguhan, kondisi daerah
yang berbeda-beda. Dengan adanya perbedaan
inilah yang menyebabkan munculnya gaya
dari masing-masing daerah. Meskipun sajian
gending gaya bulelengan relatif lebih cepat dan
keras, tetap ada di dalamnya berbagai rasa
seperti di antaranya rasa gagah, manis, lincah,
dan sedih. Dalam suatu penilaian gong kebyar
tidak bisa diungkapkan rasa yang mempunyai
kadar yang seragam atau sama. Apabila
mempunyai standarisasi rasa penilaian akan
muncul keseragaman.
2. Sikap Penabuh

Dengan dilandasi kondisi wilayah
atau iklim yang relatif panas, akan sangat
berpengaruh dalam sikap penabuh dalam
menyajikan Gending-gending Gong Kebyar.
Kalau diamati sajian gending-gending
gong kebyar dari daerah lain (di luar
daerah Kabupaten Buleleng), sikap penabuh
dengan “kalem” atau polosnya menyajikan
suatu gending,

sehingga sikap tersebut

dapat mempengaruhi rasa gending yang

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

612
dimunculkan. Lain halnya sikap penabuh dari
daerah Buleleng pada umumnya bersifat
akrobatik terutama pada penabuh jenis-jenis
tungguhan tertentu misalnya penabuh giying/
ugal, kendang, trompong, dan ceng-ceng
gecek. Sifat ini muncul apabila pertunjukan
gong kebyar yang bentuknya mebarung yang
biasanya muncul apabila diawali oleh pihak
lawan.

Sikap penabuh yang menunjukkan rasa
emosionalnya dapat diwujudkan sebagai
berikut.

a. Memukul atau memainkan tungquhan
dengan menggerakkan badan, kepala,
menaikan

menaikan dan

pangguinya;
b. Masing-masing penabuh menggunakan

tangan,

bunga yang dibuat dari kertas emas

atau yang sejenis diletakan pada destar

(udeng), sehingga pada saat menyajikan

gending, bunga tersebut akan bergerak;
c. Salah satu bagian dari pelawah tungguhan

kajar/ketuk dapat digerakkan.

Seluruh

gerakan  penabuh

yang
merupakan ungkapan emosional tersebut
dimulai apabila diawali dari pihak lawan,
kemudian pihaknya mulai mengimbangi
pihak lawannya dengan cara yang lebih
akrobatik (“bebas”).

selain menunjukkan kemampuan salah satu

Sikap akrobatik ini

penabuh dari tungquhan tertentu (kendang,
ugal, dan ceng-ceng gecek) juga menunjukkan
kemampuan seluruh penabuhnya.

Adanya penonjolan tabuhan dalam
sajlan gending-gending gong kebyar gaya
Buleleng, tungqguhan riyong/barangan dapat
digunakan untuk menunjukkan kemampuan

penabuh Barangan terutama penabuh pemetit.

Kemampuan penabuh pemetit ini menonjol
saat menggunakan pola tabuhan norot atau
sering juga disebut ngorot/ngosot antara
lain pada bagian-bagian gending pengecet.
Kemenonjolan tabuhan pemetit dalam sajian
gending, maka dalam lingkungan seniman-
seniman karawitan Bali khususnya seniman
gong kebyar, penabuh pemetit tersebut
diberikan predikat yang disebut dengan
pemetit. Pemberian predikat ini disebabkan
karena menabuh atau memainkan riyong/
barangan ini membutuhkan ketrampilan yang
lebih tinggi dibandingkan dengan penabuh
riyong/barangan  lainnya. = Kemenonjolan
tabuhan tungguhan riyong/barangan dalam
sajlan gending-gending gong kebyar gaya
Buleleng, dapat mencerminkan sifat egois yang
dimilikinya oleh manusia antara lain ingin
tampil, dan menonjolkan diri.

Bentuk penataan jenis-jenis tungguhan
yang digunakan dalam barungan gamelan
gong kebyar Bali Utara adalah berbentuk
bulat atau segi empat, baik menyajikan jenis
gending-gending pategak maupun gending
tari. Khusus untuk penataan jenis tungguhan
gangsa (giying/ugal) selalu dekat dengan
penabuh ~ Kendang. Penataan jenis-jenis
tungguhan yang berbentuk bulat atau segi
empat mempunyai makna bahwa masyarakat
Buleleng mempunyai tekad atau misi dan
visi yang sama untuk melaksanakan suatu
kegiatan tertentu. Dengan penataan yang
berbentuk bulat atau melingkar, seluruh
penabuh dapat mengadakan intraksi terutama
pada saat menyajikan suatu gending. Penataan
jenis-jenis tungguhan gong kebyar Bali Utara
berbentuk melingkar memberikan makna

adanya sifat kegotong-royongan dan suatu

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

kebulatan tekad atau tujuan yang sama dalam
menyajikan suatu gending. Maka dari itu,
secara teknis dalam penataan tungguhan letak
tungguhan giying/ugal selalu dekat dengan
tungguhan kendang. Penataan ini mempunyai
makna juga agar sesama pemimpin dalam hal
ini pemimpin tabuh mempunyai komando
atau aba-aba yang sama terhadap seluruh
penabuh  lainnya,

sehingga akan dapat

menghasilkan sajian gending yang kompak.

Perkembangan Gong Kebyar
Budaya yang hidup ditengah-tengah
masyarakat selalu mengalami perubahan

maupun pengembangan. Pengembangan

mempunyai dua pengertian, yaitu: pertama,
dalam arti

pengembangan pengolahan

yang
diberi nafas baru sesuai dengan tingkat

berdasarkan  unsur-unsur tradisi

perkembangan masa, tanpa mengurangi/

menghilangkan nilai-nilai tradisi. Kedua,
pengembangan dalam arti penyebarluasan
untuk dapat dinikmati dan diresapi oleh
lingkungan masyarakat yang lebih luas
(Suwandono, 1975).
Dalam  kehidupan jenis  barungan
gamelan gong kebyar dewasa ini, mengalami
perubahan dan pengembangan dalam arti
memberikan nafas baru sesuai dengan tingkat
perkembangan masa, dan penyebarluasan.
Secara garis besar perkembangan gong
kebyar di Bali, kurang memberikan identitas
atau ciri dari masing-masing daerah. Bali
terkenal dengan keanekaragaman budayanya
yang masing-masing daerah mempunyai
keunggulan ciri khas yang berbeda-beda.
Perbedaan ini di antaranya didasari atas

konsep desa kala patra yang sampai sekarang

613
ini masih diyakini keberadaannya. Dengan
konsep desa kala patra dan keanekaragaman
budayaatau pluralisme, maka kehidupan gong
kebyar sekarang dimasing-masing daerah
kecenderungan memiliki sifat keseragaman,
artinya kurang menunjukkan ciri khasnya. Hal
ini sangat dipengaruhi oleh faktor eksteren
yang wujudnya lomba yang diselenggarakan
pada kegiatan Pesta Kesenian Bali (PKB) setiap
tahun di Denpasar. Lomba merupakan salah
satu bentuk pembinaan untuk memberikan
motivasi untuk maju atau berkembang,

akan tetapi apabila penggunaan sistem
lombanya kurang tepat, maka akan dapat
menimbulkan perubahan dan perkembangan
yang kurang menguntungkan bagi kehidupan
kesenian secara keseluruhan di Bali. Tujuan
akhir dari kegiatan lomba adalah untuk
memperoleh juara dengan cara apapun. Cara
yang digunakan untuk memperoleh juara di
antaranya “meninggalkan” identitas atau ciri
khas daerah yang telah dimiliki, misalnya
mencari pelatih dan repertoar, penabuh dari
daerah lain yang mempunyai latar belakang
atau identitas yang berbeda, termasuk
penggunaan sarananya. Dampak dari semua
ini, maka bentuk sajian maupun makna akan
mengalami pergeseran atau perubahan.
tersebut

Berdasarkan wuraian

yang
merupakan fenomena budaya yang dialami
oleh gong kebyar, maka gong kebyar telah
mengalami pergeseran bentuk dan makna
sehingga tidak menunjukkan identitas
daerahnya masing-masing dengan kata lain
cendrung mengalami keseragaman. Apakah
perubahan ini merupakan suatu proses untuk
kembali mencapai keragaman gaya. Lihat saja

perkembangan berikutnya.

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

614
SIMPULAN

Gong kebyar sebagai produk budaya
Bali, yang dapat menunjukkan identitas
budaya masing-masing daerah di Bali. Budaya
dalam kehidupan dan perkembangannya
selalu mengalami perubahan sesuai dengan
dinamika masyarakatnya. Dengan demikian
gong kebyar pun selalu mengikuti perubahan
Untuk
dapat dikatakan bahwa kehidupan dan

budaya dari masyarakatnya. itu
perkembangan gong kebyar khususnya dan
kesenian umumnya sangat ditentukan dan/
atau berhubungan erat dengan dinamika
masyarakat pendukungnya

Kehidupan dan perkembangan gong
di Bali tidak

lepas dengan lokal genius yang hidup dan

kebyar pada hakekatnya
berkembang dimasing-masing daerah budaya.
Tetapi kenyataannya sekarang kehidupan
gong kebyar sekarang ini cendrung mengarah
kepada keseragaman.

Gong kebyar dilihat dari paradigma
budaya yang meliputi bentuk, fungsi, dan
makna. Dari segi bentuk gong kebyar dapat
dilihatdalamhalbentukbilah, bentuktungguhan,
jenis-jenis tungguhan, dan teba wilayah nada.
Gong kebyar mempunyai fungsi primer dan
skunder, serta untuk keperluan upacara dari
berbagai jenis upacara. Kedua fungsi tersebut
dalam rangka memenuhi kebutuhan manusia
dalam kehidupannya. Makna yang dimiliki
oleh gong kebyar dapat dilihat dari aspek fisik
atau instrumentasinya, musikal, ungkapan
para senimannya. Instrumentasi antara lain
bentuk penataan, jenis tungquhan, dari segi
musikalnya terdapat nilai-nilai keseimbangan,
perbedaan, tingkatan, jengah, ngilis, manis, dan

dari ungkapan-ungkapan para senimannya.

Dengan perkembangan gong kebyar sekarang,
telah terjadi pergeseran makna, karena dari
segi bentuknya mengalami perubahan yang
cenderung mengarah pada keseragaman
bentuk. Makna yang terkait dengan ungkapan
para seniman yang menunjukkan bahwa
kesenian berhubungan erat dengan sastra dan
ungkapan para seniman yang terkait dengan
estetika dan sikap.

Dalam kehidupan dan perkembangannya
gong kebyar di Bali seharusnya dimasing-
masing daerah mempunyai warna/karakter
atau gaya yang berbeda-beda karena masing-
masing mempunyai bentuk dan pemaknaan
yang berbeda-beda. Dengan demikian

keanekaragaman hayati akan muncul di

masing-masing daerah sebagai inti budaya.

Lk ok

DAFTAR PUSTAKA

Ardipal. (2015). Kembalikan Lagu Anak-anak
Indonesia: Sebuah Analisis Struktur
Musik. Panggung,25(4),343-355.https://
doi.org/10.26742/panggung.v25i4.42

Bagus, I Gusti Ngurah (penyunting)., 1997.
Masalah Budaya dan Pariwisata Dalam
Pembangunan.

Studi Magister (S2) Kajian Budaya

Denpasar:  Program
Universitas Udayana.

Culler, Jonathan, 1996. Saussure. Penerjemah:
Dr. Rochayah dan Drs. Siti Rahayati.
Jakarta: Pusat Pembinaan dan

Pengembangan Bahasa, Departemen

Pendidikan dan Kebudayaan.

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

Endraswara, Suwardi, 2006. Metode, Teori,
Teknik Penelitian KebudayaanS, Ideologi,
Epistemologi  dan  Aplikasi. Sleman:
Pustaka Widyatama

Fokkema, D.W. Elrud Kunne-Ibsch 1998. Teori
Sastra Abad Kedua Puluh. Jakarta: PT.
Gramedia Pustaka Utama.

Grossberg, Lawrence (ed.), at. Al. 1992. Cultural
Studies. Diterjemahkan oleh Tri Budhi
Sastrio. New York: Routledge.

Hermawan, D., (2013). Angklung Sunda
Sebagai Wahana Industri Kreatif
dan Pembentukan Karakter Bangsa.

Pangqung, 23(2), 171-186. https://doi.
org/10. 26742 /panggung.v23i2.95

Kurniawan, 2001. Semiologi Roland Barthes.
Magelang: Indonesiatera.

Pusat Penelitian Universitas Udayana, 1992.
Pembangunan Bali Berawasan Budaya.
Majalah Ilmiah Univeritas Udayana
30 (1962-1992) Pembangunan Bali
Berwawasan Budaya. Terbitan Khusus.
Tahun 1- No. 1 September 1992.
Denpasar: Pusat Penelitian Universitas
Udayana.

Soerjanto Poespowardojo, 1993.  Strategi
Kebudayaaan Suatu Pendekatan Filosofis.
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Sedyawati, Edi, 1995/1996. Kumpulan
Makalah (1993-1995), Direktur
Jenderal Kebudayaan Prof. Dr. Edi
Sedyawati. Jakarta: Direktorat Jenderal
Kebudayaan, Departemen Pendidikan
dan Kebudayaan.

2004. “Penelitian Seni: Jenis dan

Metodenya” di sampaikan dalam
Lokakarya LPPM ISI Yogyakarta:
28 Mei-1 Juni 2004, Yogyakarta: ISI

615

Yogyakarta.

Sukerta, Pande Made. 2001. “Gong Kebyar

Gaya Buleleng Cerminan Budaya
MasyarakatBaliUtara”, Tesis. Denpasar:
Program Studi Kajian Budaya Program
Pascasarjana, Universitas Udayana

Denpasar (UNUD).

. 2003. “Karawitan Tradisi Sebagai

Sumber Inspirasi Penyusunan
Komposisi Baru Karawitan”, Mudra
Jurnal Seni Budaya Volume 12 No. 2
Juli 2003.

.2004. "Fenomena Dibalik Kejayaan

Gong Kebyar: Khususnya Gong
Kebyar Gaya Buleleng” Artikel yang
dimuat dalam Jurnal Mudra Vol.18 No.
1 Januari 2006.

2006. “Pemahaman Sejarah dan
Perkembangan Sebagai Landasan
Melestarikan Gong Kebyar Gaya
Buleleng”. Makalah ini disajikan pada
Seminar Gong Kebyar Gaya Bali Utara,
tanggal 27 April 2006 bertempat di
Wantilan RRI Singaraja di Singaraja.

. 2006. “Ungkapan Seniman Gong

Kebyar Buleleng Cerminan Identitas”.
Artikel ini dimuat dalam Jurnal Bheri,
Jurnal Ilmiah Musik Nusantara Vol. 5

No. 1 September 2006.

. 2009. Gong Kebyar Buleleng Perubahan

dan Keberlanjutan Tradisi Gong Kebyar,
Penerbit: Program Pascasarjana
bekerjasama  dengan ISI  Press

Surakarta.

Suriasumantri, Jujun S. 1984. Filsafat Ilmu

Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Sinar

Harapan.

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

616

Sutopo, H.B. 2002. Metodologi Penelitian
Kualitatif, Dasar Teori dan Terapannya
Dalam Penelitian, Surakarta: Sebelas
Maret University Press

Suwandono, 1975. “Pembinaan dan
Pengembangan Tari Tradisi”. Makalah
yang disampaikan dalam rangka
Festival Desember. Jakarta: Dewan
Kesenian Jakarta.

Narasumber

I Wayan Beratha (almarhum), Empu Karaw-
itan/Tabuh dan Tari Bali, Pensiunan
guru KOKAR-BALI (sekarang SMK
5), alamat: Jalan Pucuk 11, Denpasar
Timur.

I Wayan Begeg (almarhum), Empu Karawitan/
Tabuh dan Tari, alamat: Jalan Kresna
No. 2, Banjar Pangkung, Lingkungan
Sakenan Blodan, Kabupaten Tabanan

I Putu Sumiasa (almarhum), Empu Karawi-
tan/Tabuh Gong Kebyar, alamat: Ban-
jar Kelod, Desa Kedis, Kecamatan

Busungbiu, Kabupaten Buleleng.

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025



