
597

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar
Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

1Pande Made Sukerta, 2Indra Gunara Rochyat, 3Muhammad Fauzi

Program Studi Desain Komunikasi Visual, Fakultas Desain dan Industri Kreatif (FDIK), 

Univesitas Esa Unggul Jakarta

Email: pande.made@esaunggul.ac.id1, indragunara@esaunggul.ac.id2, azie.f@esaunggul.ac.id3

ABSTRACT

This study aims to explain the survival and development of the Gong Kebyar Gamelan ensemble within 

Bali. Gong Kebyar is one of the most developed gamelan ensembles in Bali. Formally, there are two types 

of Gong Kebyar: North Balinese and South Balinese. Musically, there are four styles: Buleleng-style Gong 

Kebyar, Tabanan-style Gong Kebyar, Badung-style Gong Kebyar, and Gianyar-style Gong Kebyar, each 

of which has developed within its respective cultural regions. The growth and development of the Gong 

Kebyar ensemble is determined by the environment and dynamics of its society, an interesting factor 

to study from the perspective of cultural paradigms related to form, function, and meaning. Data were 

collected through observation, interviews, and literature review, and analyzed in accordance with the 

research objectives. The results of this study indicate that the reality of Gong Kebyar today tends toward 

uniformity, a process that contributes to the survival and development of Gong Kebyar in Bali.

Keywords: Gong Kebyar, Cultural Paradigm, Uniformity, and Society

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan bahwa barungan gamelan gong kebyar hidup 

dan berkembang di tengah masyarakat. Gong kebyar merupakan salah satu jenis barungan 

gamelan yang paling berkembang di Bali. Dari segi bentuk gamelan gong kebyar ada dua, yaitu 

bentuk gamelan gong kebyar Bali Utara dan gong kebyar Bali Selatan, sedangkan secara musikal 

terdapat empat gaya, yaitu gong kebyar gaya Buleleng, gong kebyar gaya Tabanan, gong kebyar gaya 

Badung, dan gong kebyar gaya Gianyar yang berkembang di wilayah budayanya masing-masing. 

Pertumbuhan dan perkembangan barungan gamelan gong kebyar, ditentukan oleh lingkungan 

dan dinamika masyarakatnya salah satu faktor menarik untuk dikaji dari perspektif paradigma 

budaya yang terkait dengan bentuk, fungsi, dan makna. Pengumpulan data dilakukan dengan 

cara observasi, wawancara, studi pustaka, dan dianalisis sesuai dengan tujuan penelitian. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa realitas kehidupan gong kebyar sekarang cendrung mengarah 

keseragaman yang merupakan proses untuk mewujudkan kehidupan dan perkembangan gong 

kebyar di Bali. 

Kata kunci: Gong Kebyar, Paradigma Budaya,  Keseragaman, dan Masyarakat



598

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

PENDAHULUAN

Paradigma budaya sebagai model atau 

kerangka konseptual digunakan sebagai 

“pisau  analitis” untuk “membedah, mengkaji, 

dan menjelaskan” fenomena budaya. Untuk 

itu ketajaman pandangan teoritis konseptual 

merupakan kunci agar rahasia di balik 

gejala yang bersifat empiris dapat dijadikan 

sebagai fakta budaya. Sistem itu dibangun 

oleh seperangkat komponen-komponen 

utama yang saling berhubungan, yaitu data 

(fenomena budaya), empiris, pendekatan 

(metodologi), dan kerangka teori (teori 

kebudayaan).

Fenomena budaya sebagai data, 

merupakan produk manusia yang 

merupakan mahluk sosial yang diwariskan 

dari satu generasi kegenerasi berikutnya 

yang didalamnya termasuk perilaku yang 

memiliki makna dalam kehidupan sosial. 

Wujudnya antara lain produk daya cipta 

seni sebagai ekspresi nilai-nilai dan gagasan-

gagasan kehidupan, dan sistem nilai budaya. 

Fenomena merupakan realitas budaya yang 

dapat diamati dengan pancaindra, sehingga 

dibutuhkan kepekaan kultural.

Salah satu pengertian kebudayaan 

adalah “keseluruhan hasil pemikiran manusia 

(baik berwujud pengertian, pola tingkah laku, 

maupun benda hasil karya manusia) yang 

diterima sebagai milik bersama dalam suatu 

masyarakat” (dalam Bagus, 1997, hlm. 3). 

Dikatakan juga bahwa kebudayaan adalah 

sebagai suatu usaha dan hasil usaha manusia 

dan masyarakat untuk mencukupi segala 

kebutuhan serta hasratnya dalam memperbaiki 

nasib hidupnya. Kebudayaan pada hakikatnya 

merupakan manifestasi kepribadian suatu 

masyarakat, artinya identitas masyarakat 

tercermin dalam orientasi yang menunjukkan 

pandangan hidup serta sistem nilainya dalam 

persepsi untuk melihat dan menanggapi 

dunia luarnya, dalam pola serta sikap hidup 

yang diwujudkan dalam tingkah laku sehari-

hari, serta gaya hidup yang mewarnai peri 

kehidupannya (Poespowardojo, 1993, hlm. 

121).

Dalam kehidupan dan perkembangannya, 

kebudayaan selalu mengalami perubahan 

sesuai dengan dinamika masyarakatnya yang 

bersifat kekinian. Perubahan budaya adalah 

perubahan yang terjadi sebagai akibat dari 

berbagai “kejadian” atau proses pada suatu 

bangsa, dalam hal ini terkait pula berbagai nilai 

lain, dalam rangka teori yang berbeda-beda 

untuk menjelaskan perubahan tesebut (Bagus, 

1997, hlm. 3). Kebudayaan akan berkembang 

apabila ada keseimbangan antara challenge 

dan response. Kalau challenge terlalu besar, 

sedangkan kemampuan untuk response terlalu 

kecil, maka kebudayaan itu akan terdesak. 

Sebaliknya challenge terlalu kecil, kreativitas 

masyarakat tidak tumbuh (Poespowardojo, 

1993, hlm. 124). Edi Sedyawati (dalam Bagus, 

1997, hlm. 3-4) mengungkapkan bahwa unsur-

unsur kebudayaan yang dianggap sebagai 

penentu identitas budaya, atau dianggap juga 

sebagai pendorong bagi terbentuk, bertahan, 

maupun berubahnya kebudayaan.

Kebudayaan yang hidup dan 

berkembang ditengah-tengah masyarakatnya, 

masing-masing mempunyai makna yang 

bentuknya berupa nilai-nilai maupun nilai-

nilai dasar yang diyakini oleh masyarakat 

lingkungannya. Dengan adanya nilai-nilai 

budaya yang berbeda-beda dimasing-masing 



599

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

daerah, maka muncullah identitas budaya 

yang merupakan sebagai inti budaya. Inti 

budaya yang berupa nilai dan barungan nilai-

nilai dasar adalah suatu gagasan pemikiran 

yang terintegrasi menjadi pengarah bagi 

perilaku manusia dalam masyarakat yang 

bersangkutan (dalam Bagus, 1997, hlm. 7). 

Paradigma budaya merupakan cara 

berpikir bagaimana cara memandang, 

bagaimana dasarnya, dan tujuannya dalam 

mencermati suatu fenomena budaya yang 

terjadi dalam masyarakat. Apabila paradigma 

budaya yang merupakan cara berpikir ini 

diaplikasikan dalam pembangunan yang 

berwawasan budaya dan pembangunan 

berbudaya yang didalamnya telah terkandung 

pendekatan budaya yang menjelaskan 

bagaimana cara pandang, yaitu yang 

menyangkut masalah dasar pembangunan 

dan dengan cara apa pembangunan itu 

dilaksanakan, serta bagaimana tujuan 

pembangunan itu. Untuk lebih jelas paradigma 

budaya dalam kontek pembangunan yang 

berwawasan budaya dan pembangunan 

berbudaya, maka pemikirannya harus dipilah-

pilah secara rinci beberapa pemilahan pikiran 

tersebut di antaranya sebagai berikut.

1.	 Cara pandang bagaimana seharusnya 

pembangunan itu memberikan makna 

kepada masyarakat, sehingga dapat 

memperkokoh jati diri manusia 

Indonesia sebagai suatu bangsa.

2.	 Pembangunan berwawasan budaya 

itu tidak lain tujuan pembangunan 

yang bersasaran manusia Indonesia 

yang seutuhnya secara menyeluruh. 

Seutuhnya adalah suatu wujud yang 

memperlihatkan hasil pembangunan 

yang memberikan kebahagiaan lahir 

dan batin, selaras, seimbang, dan serasi, 

sedangkan menyeluruh maksudnya 

adalah seluruh masyarakat Indonesia 

dengan tidak memandang mayoritas-

minoritas, desa-kota. Dengan demikian 

maka budaya dipandang sebagai 

kekuatan/daya yang memberikan 

pengali/multiplier. Oleh karena itu, 

budaya harus diboboti sehingga 

menjadi daya dukung yang menjamin 

pembangunan berkelanjutan. 

Berdasarkan uraian di atas maka 

paradigma budaya telah meletakkan 

kosmologinya pada hubungan keserasihan 

dan keseimbangan yang berpokok pada 

manusia sebagai subjek dan dalam prosesnya 

untuk “menjadi” tidak tergeser jati dirinya 

ialah sebagai mahluk monodualis yang 

mempersepsikan manusia yang utuh sebagai 

satu kesatuan lahir dan batin (Pusat Penelitian 

Universitas Udayana, 1992, hlm.  2).

Dengan paparan paradigma budaya 

yang diaplikasikan dalam pembangunan 

berwawasan budaya dan pembangunan 

budaya, dapat disimpulkan bahwa 

didalamnya terkandung makna dan fungsi 

yang sekaligus terkait dengan bentuk. 

Bentuk dan fungsi merupakan wujud luar 

dari fenomena budaya, sedangkan makna 

merupakan suatu wujud yang terdapat dalam 

diri manusianya sendiri. Suatu fenomena 

budaya yang wujudnya berbagai bentuk, 

selalu mempunyai makna yang diberikan oleh 

masyarakat pendukungnya, sehingga makna 

dari suatu fenomena budaya terletak dalam 

masyarakatnya sendiri.

 Pendekatan (ke-) budayaan (-an), 



600

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

yang mengacu pada “paradigma budaya” 

yang mempunyai bingkai cara pandang, 

dasar, dan tujuan. Ketiga bingkai tersebut 

akan melahirkan tiga konsep yang masing-

masing saling berkaitan, yaitu bentuk, fungsi, 

dan makna. Dalam pandangannya, aspek 

bentuk menyoroti dan membatasi “apa” 

(ontologi) yang ingin diketahui. Aspek fungsi 

merupakan hasil kerja yang teratur, terurut, 

dan terpadu yang mengacu pada “bagaimana” 

(epistimologi). Aspek makna (aksiologi) 

digunakan untuk menemukan kebenaran 

secara empirik dan rasional yang terkait guna 

dan demi kehidupan manusia, sehingga ilmu 

tidak bebas nilai. Dalam hal ini bentuk, fungsi, 

dan makna tidak dipahami secara haraęah 

karena pada dasarnya bentuk merupakan 

identiękasi masalah, fungsi adalah interaksi 

yang terjadi dalam masalah yang diidentiękasi 

dan makna tidak lain dampak yang muncul 

terhadap masyarakat atau manusia yang 

menjadi subjek penelitian dari masalah yang 

diindentiękasi dan interaksi terjadi. 

Dengan paparan di atas, maka gong 

kebyar sebagai salah satu jenis seni karawitan 

(barungan gamelan) dapat dijadikan sebagai 

obyek dengan pendekatan paradigma budaya 

dengan bingkai bentuk, fungsi, dan  makna. 

Gamelan gong kebyar merupakan salah satu 

jenis barungan gamelan yang paling subur 

kehidupan dan perkembangannya di Bali. 

Kesuburan kehidupan dan perkembangan 

ini, dapat dilihat dari jumlah barungan yang 

ada di Bali. Hampir setiap banjar memiliki 

barungan gamelan gong kebyar. Kepemilikan 

barungan gamelan dimasing-masing banjar 

untuk memenuhi kebutuhan masyarakat 

dalam hal pelaksanaan upacara dan hiburan. 

Kedudukan barungan gamelan dalam upacara 

tidak sebagai pelengkap, tetapi merupakan 

unsur atau komponen yang harus ada. Hal ini 

sesuai dengan konsep pancagita yang artinya 

lima suara, yaitu suara mantra, genta, kidung, 

gamelan, dan kentongan (kulkul). Selain 

itu fungsi barungan gamelan gong kebyar 

dipandang sangat luwes, artinya barungan 

gamelan tersebut dapat digunakan dalam 

semua jenis upacara, sehingga barungan 

gamelan gong kebyar bisa hidup dan 

berkembang. Selain itu barungan gamelan gong 

kebyar dapat digunakan untuk menyajikan 

gending-gending dari jenis barungan gamelan 

lainnya, antara lain jenis gending-gending 

gong gede dan semar pagulingan saih lima 

termasuk gending-gending pelegongan. 

 Dengan fungsi dan keluwesan gong 

kebyar, berdampak pada  terujudnya nilai yang 

dapat menunjang kehidupan masyarakat. 

Seperti yang terjadi pada gamelan angklung 

di Jawa Barat yang memiliki banyak nilai 

ekonomi, pendidikan, sosial, budaya, moral, 

dan etika yang terkait dengan kreativitas dan 

pengembangan karakter bangsa (Hermawan, 

2013). Ada dua jenis gending gong kebyar, yaitu 

jenis gending petegak dan jenis gending tari, di 

mana secara garis besar masih menggunakan 

struktur gending yang digunakan pada jenis 

gending dari barungan gamelan lain, yaitu  

bagian gending kawitan, pengawak, dan pekaad 

dengan persyaratan mungkus (membungkus) 

ditambah dengan fungsinya sebagai iringan 

tari (Ardipal, 2015; Galingging et al., 2023).  

Dengan keberadaan gong kebyar tersebut 

yang merupakan dinamika kehidupannya 

sebagai alasan untuk menulis obyek penelitian 

ini. 



601

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

METODE	

Penelitian ini merupakan jenis penelitian 

kualitatif dengan pendekatan interdisiplin. 

Pendekatan ini mengkaji dan menganalis 

objek penelitian secara komprehensif 

yang terkait dengan perspektif budaya. 

Dalam penelitian kualitatif posisi sumber 

data manusia (narasumber). Peneliti dan 

narasumber memiliki posisi yang sama, dan 

narasumber bukan sekedar memberikan 

tanggapan, tetapi bisa lebih memilih arah 

dan selera dalam penyajian informasi yang 

dimiliki. (Sutopo, 2002, hlm. 50). Analisis 

dilakukan untuk menggambarkan fakta-fakta 

yang dapat memberikan pandangan yang 

lebih mendalam dan menyeluruh mengenai 

permasalahan yang akan dibahas (Sedyawati, 

2004, hlm. 2). 

Data penelitian ini diperoleh dari 

observasi, wawancara, studi pustaka, dan 

selanjutnya dianalisis sesuai dengan tujuan 

penelitian.  Data yang diperoleh dari kegiatan 

observasi dengan cara peneliti terlibat langsung 

sebagai partisipan (participant observation) 

artinya menjadi bagian dari kelompok yang 

ditelitinya. Selain itu, peneliti juga mengamati 

kegiatan-kegiatan yang dilakukan mulai 

dari persiapan sampai pergelarannya di 

antaranya pergelaran dalam bentuk festival/ 

mĕbarung baik di tingkat kabupaten maupun 

propinsi, seperti Pesta Kesenian Bali (PKB) 

maupun pergelaran mandiri (tidak mebarung). 

Pengamatan berpartisipasi dipilih untuk 

menjalin hubungan baik dengan informan 

(Endraswara, 2006, hlm. 204). Wawancara 

dilakukan dengan para narasumber di 

antaranya Wayan Beratha yang telah 

dipilih berdasarkan kepakarannya dengan 

mengadakan dialog secara perorangan. 

Selain itu data penelitian diperoleh dari hasil 

kegiatan kelompok yang berbentuk kegiatan 

sarasehan seperti kegiatan sangkepan seniman-

seniman. 

Untuk menentukan informan digunakan 

konsep Spradley (1997, hlm. 61) dan Bernard 

(1994, hlm. 166) yang prinsipnya menghendaki 

informan itu harus paham terhadap budaya 

yang dibutuhkan (dalam Endraswara, 2006, 

hlm. 203). Sumber data yang lain diperoleh 

dari pustaka yang berasal dari berbagai 

tempat, yaitu Perpustakaan Gedung Kertya, 

Puri Kawanan di Singaraja, Musium Bali, Pusat 

Dokumentasi (Pusdok) Propinsi Bali, Dinas 

Kebudayaan Propinsi Bali, Perpustakaan 

Fakultas Sastra Universitas Udayana, 

Perpustakaan ISI Surakarta, Bappeda Propinsi 

Bali, dan Pemerintah Daerah Tingkat II 

Kabupaten Buleleng. Bentuk dari sumber data 

penelitian ini buku atau majalah di antaranya 

majalah Bhawanagara dan Surya Kanta.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Gong Kebyar Ditinjau dari Bentuk, Fungsi, 

Makna

Gong kebyar adalah salah satu barungan 

gamelan Bali yang terdiri atas berbagai jenis 

dan bentuk tungguhan yang dibuat dari kayu, 

bambu, prunggu, kulit, dan kawat yang 

menggunakan laras pelog lima nada (di Bali 

disebut pelog atut lima). Barungan gamelan 

gong kebyar menggunakan dua puluh jenis 

tungguhan, yaitu: tungguhan trompong, 

barangan/riyong, kendang, penyacah, jublag, 

jegogan, ugal (giying), pemade, kantil, kajar, 

ceng-ceng gecek, ceng-ceng kopyak, kenong, 



602

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

suling, rebab, gong, kempul, bebende, kenong, 

dan kempli. Masing-masing jenis gangsa 

(giying, pemade, dan kantil) menggunakan 

sepuluh bilah yang dipukul oleh seorang 

dengan menggunakan satu panggul (alat 

pemukul instrumen). Dalam kehidupannya, 

gong kebyar mengalami perkembangan 

dalam hal perubahan bentuk, penambahan 

penggunaan jenis tungguhan yang disebabkan 

oleh perkembangan bentuk repertoar yang 

disajikan dalam barungan gamelan gong 

kebyar. 

Menurut I Wayan Beratha (empu/

seniman karawitan Bali), gamelan gong 

kebyar dilihat dari segi bentuknya di Bali ada 

dua, yaitu bentuk gamelan gong kebyar Bali 

Utara dan bentuk gamelan gong kebyar Bali 

Selatan. Ditinjau dari musikalnya secara garis 

besar gong kebyar terdapat empat gaya, yaitu 

gong kebyar gaya Buleleng, gong kebyar gaya 

Tabanan, gong kebyar gaya Badung, dan gong 

kebyar gaya Gianyar yang masing-masing gaya 

hidup dan berkembang di wilayah budayanya 

masing-masing. Munculnya gaya dalam Gong 

Kebyar, dampak dari penggunaan garap dalam 

menyajikan sebuah karya. (wawancara, tahun 

2003). Hal ini juga disampaikan oleh para 

empu/seniman lainnya, yaitu  di antaranya 

bapak I Wayan Begeg (almarhum) dan bapak 

Putu Sumiasa (almarhum). (wawancara, tahun 

2003).

a. Bentuk

Gong kebyar dilihat dari aspek bentuk 

dapat diamati dari segi bentuk bilah, bentuk 

tungguhan, jenis-jenis tungguhan yang 

digunakan, dan teba wilayah nada.

1). Bentuk Bilah

Bentuk bilah yang digunakan dalam jenis 

tungguhan gangsa (giying/ugal, pemade, dan 

kantil) adalah bentuk bilah tundun klipes yang 

dipasang dengan cara dipacek. Suara yang 

dihasilkan dari bentuk bilah belahan penjalin 

dan dipasang dengan cara dipacek akan dapat 

menimbulkan suara yang relatif lebih pendek 

dibandingkan dengan menggunakan bentuk 

bilah kalor/usuk yang dipasang dengan cara 

digantung seperti jenis tungguhan gangsa 

yang digunakan pada gamelan gong kebyar 

Bali Selatan. 

Dampak suara gangsa yang lebih pendek 

akan dapat menimbulkan ombak yang lebih 

Gambar 1. Tungguhan Gangsa Gong Kebyar 

Bali Selatan

Dok. Pande Made Sukerta

Gambar 2. Tungguhan Gangsa Gong Kebyar Bali 

Utara

Dok. Pande Made Sukerta



603

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

pendek, maka dari itu ombak suara gamelan 

gong kebyar Bali Utara dibuat lebih cepat. 

Dampak pendeknya ombak yang ditimbulkan 

dari suara gamelan, akan memberikan 

kemungkinan untuk menyajikan suatu 

gending yang temponya relatif lebih cepat.

2). Bentuk Tungguhan

Bentuk tungguhan yang digunakan dalam 

gong kebyar terdapat perbedaan dengan 

jenis barungan gamelan lainnya terutama 

dalam jenis tungguhan gangsa yang terdiri 

atas tungguhan giying, pemade, dan kantil. 

Perbedaannya terletak pada penggunaan 

bilah,  yaitu sebanyak sepuluh bilah.

3). Jenis-jenis Tungguhan

Barungan gamelan gong kebyar 

menggunakan dua puluh jenis tungguhan, 

yaitu tungguhan trompong, barangan/riyong, 

kendang, penyacah, jublag, jegogan, ugal 

(giying), pemade, kantil, kajar, ceng-ceng 

gecek, ceng-ceng kopyak, kenong, suling, 

rebab, gong, kempul, bebende, kenong, dan 

kempli.

4). Teba Wilayah Nada

Teba wilayah nada dari dua jenis 

tungguhan, yaitu tungguhan trompong dan 

riyong/barangan yang digunakan dalam 

barungan gamelan gong kebyar Bali Utara 

lebih rendah satu angkep atau gembyang 

dibandingkan dengan nada tungguhan 

trompong dan riyong/barangan yang 

digunakan dalam gamelan gong kebyar Bali 

Selatan. Dampak tingginya nada kedua jenis 

tungguhan tersebut, suara gamelan gong 

kebyar Bali Utara dirasakan lebih rendah.

b. Fungsi

 Fungsi gong kebyar dilihat dari segi 

paradigma budaya dapat diamati dalam hal 

fungsi sosial. Gong Kkbyar pada umumnya 

dapat berfungsi ganda. Kegandaan fungsi 

gong kebyar dapat dibagi menjadi dua, yaitu 

fungsi dalam sajian kesenian dan fungsi 

sosialnya. Fungsi gong kebyar dalam sajian 

kesenian adalah sebagai berikut.

1). Gong kebyar dapat mengganti atau 

menyajikan gending-gending dari jenis 

barungan gamelan lainnya misalnya 

menyajikan gending-gending gong 

gede (lelambatan), pengarjaan/

geguntangan, semar pegulingan saih 

lima (palegongan), dan bebarongan. 

Gong gede mempunyai barungan 

khusus yang berbeda dengan gong 

kebyar. Meskipun terdapat perbedaan 

jenis tungguhan yang digunakan, 

tetapi ada beberapa jenis tungguhan 

yang sama. Jenis-jenis tungguhan yang 

Gambar 3. Bentuk Bilah Usuk

Pada  Tungguhan Gangsa Gong Kebyar Bali 

Selatan

Dok. Pande Made Sukerta

Gambar 4. Bentuk Bilah Tundun Klipes

Pada Tungguhan Gangsa Gong Kebyar Bali Utara

Dok. Pande Made Sukerta



604

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

tidak dimiliki oleh barungan gamelan 

gong kebyar, yaitu tungguhan gangsa 

jongkok (gangsa jongkok penunggal, 

pengangkep, dan curing). Dalam 

menyajikan gending-gending gong gede 

pada barungan gamelan gong kebyar, 

jenis tungguhan gangsa jongkok diganti 

dengan tungguhan gangsa yang terdiri 

atas tungguhan gangsa giying/ugal, 

pemade, dan kantil, sedangkan jenis 

tungguhan yang sama yang dimiliki oleh 

kedua jenis barungan gamelan tersebut 

tungguhan ceng-ceng kopyak, bebende, 

dan kempli, sedangkan tungguhan yang 

lain adalah sama yang dimiliki oleh 

kedua jenis barungan gamelan tersebut, 

seperti tungguhan jegogan, jublag, 

penyacah, trompong, riyong/barangan, 

kendang, ceng-ceng gecek, kempul, dan 

gong. 

Barungan gamelan gong kebyar 

dapat menyajikan gending-gending 

pengarjaan yang seharusnya disajikan 

pada jenis barungan gamelan pengarjaan 

yang disebut dengan gamelan 

geguntangan. Barungan gamelan 

ini sebagian besar tungguhan yang 

menggarap ritme menggunakan jenis 

tungguhan guntang, yang dibantu 

oleh tungguhan tawa-tawa, gong pulu, 

rebana, kendang, dan ceng-ceng ricik. 

Satu-satunya pembawa gending dalam 

barungan gamelan tersebut adalah 

tungguhan suling, yaitu jenis suling titir 

dan suling kekebyaran.

Gong kebyar digunakan 

untuk menyajikan gending-gending 

palegongan, yang seharusnya gending-

gending palegongan disajikan dalam 

jenis barungan gamelan semar pegulingan 

saih lima. Secara sepintas kedua jenis 

barungan gamelan tersebut mempunyai 

kesamaan antara lain masing-masing 

menggunakan laras pelog lima (lima 

nada), menggunakan jenis tungguhan 

gangsa, kajar, ceng-ceng, kenong, 

kendang, suling, rebab, jublag, jegog, 

kenong, dan gong. Dalam menyajikan 

gending palegongan ada beberapa jenis 

tungguhan yang tidak digunakan dalam 

gong kebyar, yaitu jenis tungguhan 

kempul, kempli, riyong, dan trompong. 

Jenis tungguhan riyong/barangan yang 

digunakan dalam barungan gamelan 

gong kebyar digunakan sebagai 

pengganti trompong. 

Gong kebyar digunakan untuk 

menyajikan jenis gending bebarongan 

permasalahannya sama dengan gong 

kebyar digunakan untuk menyajikan 

gending-gending palegongan hanya saja 

dalam gending-gending bebarongan 

menggunakan kendang tunggal (satu 

jenis kendang). Selain fungsi tersebut 

di atas, gong kebyar digunakan untuk 

menyajikan gending tari dari jenis 

lain, yaitu seperti jenis kesenian drama 

Gong, dan primbon (topeng). Kedua 

jenis kesenian tersebut tidak memiliki 

barungan gamelan yang khusus. 

2). Dari segi fungsi sosialnya gong kebyar 

digunakan untuk keperluan hiburan 

dan sebagai sarana Upacara Panca 

Yadnya, yaitu lima jenis upacara suci 

dalam agama Hindu yang bertujuan 

untuk menjaga keseimbangan dan 



605

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

keharmonisan dalam kehidupan. Kelima 

yadnya tersebut adalah Dewa Yadnya, 

Pitra Yadnya, Rsi Yadnya, Manusa Yadnya, 

dan Bhuta Yadnya. Upacara Dewa Yadnya 

merupakan bentuk persembahan suci 

kepada Tuhan Yang Maha Esa (Ida Sang 

Hyang Widhi Wasa) dan manifestasinya, 

yaitu para dewa. Pitra Yadnya merupakan 

persembahan suci kepada leluhur dan 

orang tua. Rsi Yadnya salah satu bentuk 

persembahan suci dalam Agama Hindu 

yang ditujukan kepada para rsi (orang 

suci, guru, pendeta, pinandita, dan 

sulinggih) sebagai wujud rasa syukur 

dan penghormatan atas bimbingan 

spiritual yang telah mereka berikan. 

Manusa Yadnya merupakan upacara 

persembahan suci yang ditujukan 

kepada manusia untuk memelihara, 

membersihkan, dan menyucikan diri 

selama hidupnya, dari kandungan 

hingga akhir hayat. Upacara ini 

bertujuan untuk memohon keselamatan, 

kesejahteraan, dan kesempurnaan 

hidup, baik secara lahir maupun batin.  

Bhuta Yadnya merupakan persembahan 

suci kepada makhluk halus atau 

kekuatan alam yang disebut Bhuta 

Kala untuk menjaga keseimbangan 

alam, menetralisir energi negatif, dan 

memohon perlindungan dari gangguan 

Bhuta Kala, serta memohon agar kekuatan 

negatif tersebut dapat bermanfaat bagi 

kehidupan manusia

Jenis-jenis barungan gamelan 

lainnya, fungsinya tidak seluwes gong 

kebyar, misalnya gong gede hanya 

digunakan untuk Upacara Dewa Yadnya 

dan perkembangan terakhir digunakan 

untuk menyajikan gending-gending 

sendratari. 

Fungsi sosial gong kebyar adalah 

untuk keperluan hiburan (tontonan) 

baik skunder maupun primer dan segala 

jenis upacara (pancayadnya). Fungsi 

gong kebyar dalam upacara digunakan 

untuk memberikan suasana religius 

sesuai dengan jenis upacaranya dengan 

menyajikan jenis gending-gending 

petegak (instrumental). Selain itu juga 

digunakan untuk mengiringi tari baik 

tari wali, bebali maupun tari balih-balihan. 

Tari wali adalah jenis tarian sakral yang 

dipentaskan dalam upacara keagamaan 

Hindu di pura. Tarian ini dianggap 

memiliki kekuatan magis dan berfungsi 

sebagai persembahan suci untuk 

menghormati dewa-dewi dan meminta 

berkah yang hanya dipentaskan di area 

terdalam pura (Jeroan) dan tidak boleh 

dipentaskan untuk tujuan hiburan. 

Tari bebali adalah jenis tarian Bali yang 

berfungsi ganda, yaitu sebagai tarian 

upacara (sakral) dan juga sebagai tarian 

hiburan (semi-sakral) yang biasanya 

dipentaskan di halaman tengah pura 

(jaba tengah) pada saat upacara-upacara 

tertentu atau acara penting lainnya. 

Tari balih-balihan adalah jenis tarian Bali 

yang berfungsi untuk hiburan yang 

dipentaskan di luar lingkungan pura. 

Jenis tarian ini tidak terikat dengan 

upacara keagamaan. 

Mencermati fungsi jenis barungan 

gamelan gong kebyar dalam masyarakat, 

maka dapat disimak tujuannya adalah 



606

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

memenuhi kebutuhan kehidupan 

manusia, sehingga dapat membentuk 

manusia seutuhnya secara menyeluruh. 

Seutuhnya adalah suatu wujud yang 

memperlihatkan hasil pembangunan 

yang memberikan kebahagiaan lahir 

dan batin, selaras, seimbang, dan 

serasi. Dengan demikian maka budaya 

dipandang sebagai kekuatan/daya 

yang memberikan pengali (multiplier). 

Oleh karena itu, budaya harus diboboti 

sehingga menjadi daya dukung yang 

menjamin pembangunan berkelanjutan 

(Pusat Penelitian Universitas Udayana, 

1992, hlm. 2).

c. Makna

Dalam barungan gamelan gong 

kebyar terdapat nilai-nilai kehidupan yang 

diwujudkan dalam simbol-simbol yang 

di dalamnya terkandung makna-makna. 

Makna selau diberikan dan dipahami serta 

terletak pada masyarakatnya. Maka dari 

itu, setiap wujud yang mempunyai suatu 

kandungan nilai selalu mengandung makna 

didalamnya. Nilai yang mengandung makna 

barungan gamelan gong kebyar dapat diamati 

dari beberapa aspek, yaitu dari aspek ęsik, 

ungkapan seniman, dan karyanya (repertoar 

gedingnya).

Kandungan nilai suatu karya musik 

adalah nilai interinsik dan nilai sampiran. Nilai 

instrinsik adalah nilai musikal, sedangkan 

nilai sampirannya ada pada unsur-unsur 

penyertanya, seperti libreĴo, gerak ilustratif, 

atau dramatisasi. Nilai musikal yang inti 

dari suatu karya musik terletak pada unsur-

unsurnya, seperti; sumber bunyi, kualitas 

bunyi, tangga nada, peluang modulasi, 

harmoni, ritmik, melodi serta formula-

formula musikal yang dapat disusun secara 

terbatas (Sedyawati, 1995/1996, hlm. 79). Nilai 

seni dilihat pada dua aspeknya, yaitu: hakikat 

karya seni” dan hakikat berkarya seni. Hakekat 

karya seni bagi orang Bali adalah perwujudan 

dari taksu, yaitu karisma yang diperoleh dari 

kekuatan adi-kodrati, sedangkan hakekat 

berkarya seni adalah mekarya, atau juga 

disebut juga ngayah atau ngaturang ayah, yaitu 

berbuat, atau khususnya berkaya seni, sesuai 

dengan tuntutan tempat, waktu, dan situasi 

(Sedyawati, 1995/1996, hlm. 94-97).

Bicara tentang karya seni yang 

didalamnya terdapat nilai-nilai, sangat terkait 

dengan lokal genius. Lokal genius mempunyai 

kedudukan yang sentral, karena merupakan 

kekuatan yang mampu bertahan terhadap 

unsur-unsur yang datang dari luar dan yang 

mampu pula berkembang untuk masa-masa 

mendatang. Hilangnya atau musnahnya lokal 

genius berarti pula memudarnya kepribadian 

suatu masyarakat, sedangkan kuatnya lokal 

genius untuk bertahan dan berkembang 

menunjukkan pula kepribadian masyarakat. 

Hubungan dan pergaulan dengan masyarakat 

dan bangsa lain akan menimbulkan 

proses akulturasi, di mana masing-masing 

masyarakat saling memberikan dan 

menerima pengaruh. Suatu proses akulturasi 

yang akhirnya mendatangkan dominasi 

kebudayaan asing berarti memusnahkan lokal 

genius sebagai pencermin identitas budaya 

masyarakat setempat. Sebaliknya akulturasi 

yang mendatangkan integrasi, di mana 

masyarakat mampu menyerap unsur-unsur 

kebudayaan asing justru untuk memperkokoh 

budaya setempat berarti menambah daya 



607

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

tahan serta mengembangkan identitas budaya 

masyarakat setempat (Poespowardojo, 1993, 

hlm.  122).

Kandungan nilai yang terdapat dalam 

gong kebyar adalah nilai kebersamaan 

(kegotongroyongan), perbedaan, 

keseimbangan, tingkatan,  jengah  dan ngilis 

 1). Nilai Kebersamaan (kegotongroyongan)

Nilai kebersamaan dapat dilihat dari dua 

sudut, yaitu pada penataan jenis tungguhan 

dan jenis tungguhan yang digunakan. Pada 

penataan jenis tungguhan dapat dikatakan 

selalu masing-masing penabuh (pengrawit) 

posisinya berhadap-hadapan yang sangat 

menguntungkan pada saat menyajikan 

gending. Tujuan dari posisi berhadap-

hadapan penabuh satu dengan yang lain 

adalah untuk dapat mengadakan interaksi 

antara tabuh satu dengan yang lain dapat 

mewujudkan kekompakan sajian gending, 

dan dapat memberikan aba-aba untuk 

perpindahan bagian gending berikutnya, 

volume keras atau lirih dan selesainya suatu 

sajian gending. Dalam satu barungan gamelan 

selalu ada seorang penabuh sebagai pemimpin 

yang memberikan aba-aba kepada penabuh 

yang lain.

2). Nilai Perbedaan (Rwa Bhineda)

Nilai perbedaan atau kemungkinan besar 

dapat disejajarkan dengan nilai rwa bhineda.  

Perbedaan ini terdapat dalam satu jenis 

tungguhan dan pada seluruh jenis tungguhan. 

Yang dimasukkan perbedaan dalam konteks 

ini adalah sesuatu yang berbeda yang 

berada dalam bingkai yang sama, dan pada 

akhirnya perbedaan tersebut akan menjadi 

satu kesatuan yang dapat mewujudkan suatu 

keharmonisan. Nilai perbedaan yang terdapat 

dalam satu jenis tungguhan misalnya sistem 

ngumbang-ngisep, pesu-mulih, lanang-wadon, 

sedangkan perbedaan yang diwujudkan oleh 

seluruh jenis tungguhan yang digunakan 

misalnya mewujudkan garap galak-manis, 

pesu-mulih, nada, dan warna suara/ bunyi 

dalam satu barungan gamelan.

a). Ngumbang-ngisep

Istilah ngumbang-ngisep mempunyai dua 

pengertian, yaitu sebagai berikut.

Pertama, istilah ngumbang-ngisep 

digunakan untuk menunjukkan pada suara 

dua nada yang sama dengan sedikit perbedaan 

frekuensi nada (tinggi rendah). Nada yang 

lebih rendah disebut dengan ngumbang, 

sedangkan nada yang lebih tinggi disebut 

ngisep. Kedua nada yang sama dan mempunyai 

sedikit perbedaan frekuensi tersebut kalau 

dipukul bersama akan menimbulkan ombak. 

Ngumbang-ngisep terdapat pada tungguhan 

yang menggunakan bilah baik yang dibuat 

dari perunggu maupun bambu. Dampak 

ngumbang-ngisep ini akan dapat memperkeras 

suara gamelannya.

Kedua, istilah ngumbang-ngisep juga 

digunakan untuk menunjukkan permainan 

volume sajian karawitan (bersama). Volume 

keras disebut ngumbang atau nguncab, 

sedangkan volume yang lirih disebut 

ngisep. Penggarapan volume ini akan dapat 

mempertegas penonjolan kesan suatu 

gending.

b). Lanang  wadon 

Istilah ini terdiri atas dua kata, yaitu 

lanang  dan wadon. Lanang  artinya laki-

laki, sedangkan wadon artinya perempuan. 

Penggunaan istilah lanang wadon dalam 

karawitan untuk menunjukkan tinggi rendah 



608

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

suara dalam satu jenis tungguhan. Jenis 

kendang lanang  suaranya relatif lebih tinggi, 

sedangkan suara kendang wadon suaranya 

relatif lebih rendah. Istilah lanang dan wadon 

ini digunakan pada jenis tungguhan kendang 

dan gong.

c). Galak-manis

Galak-manis adalah istilah yang berkaitan 

dengan masalah keras lirih (volume) dan 

cepat lambat (irama) dalam suatu penyajian 

gending. Galak-manis merupakan kesatuan 

hasil penggarapan volume dan tempo dalam 

suatu gending. Misalnya dalam gending gesuri 

atau bajra danta. Dalam gending tersebut 

terdapat bagian gending yang digarap pelan 

dengan volume lirih, irama tanggung dengan 

volume tanggung, dan irama cepat dengan 

volume yang keras. Fungsi galak manis adalah 

dapat memperjelas roso atau suasana gending 

yang disajikan.

d). Pesu-mulih (padang-ulihan di Jawa) 

Istilah pesu-mulih terdiri atas dua kata, 

yaitu pesu dan mulih. Pesu artinya ke luar 

sedangkan mulih artinya pulang. Dalam 

kalangan pengrawit Bali, istilah pesu-mulih 

ini digunakan untuk menyebut kalimat lagu 

suatu gending atau kalimat lagu dan letak 

nada.  Pesu digunakan untuk menyebut 

kalimat lagu yang mempunyai tekanan ringan 

(tidak seleh atau padang: di Jawa) dan mulih 

digunakan untuk menyebut kalimat lagu 

yang mempunyai tekanan berat (seleh atau 

ulihan: di Jawa). Istilah pesu-mulih ini juga 

dapat digunakan untuk memberikan kesan 

suatu nada yang letaknya pada ketukan atau 

sabetan genap maupun ganjil khususnya pada 

gending yang menggunakan tempo yang ajeg. 

Pada gending yang menggunakan ketukan 

atau tempo yang ajeg, nada yang terletak pada 

ketukan/sabetan ganjil mempunyai kesan pesu, 

sedangkan nada yang letaknya pada sabetan 

genap mempunyai kesan mulih, sedangkan 

sajian gending yang menggunakan ketukan 

yang tidak ajeg kesan pesu-mulih terletak pada 

alur melodi (tidak pada ketukan), seperti 

pada gending bentuk kebyar, pengrangrang/ 

gineman atau yang sejenis. Dalam menentukan 

bentuk gending, kalimat lagu pesu-mulih yang 

paling menentukannya, sedangkan tabuhan 

tungguhan struktural dengan kata lain hanya 

berfungsi menggaris bawahi daripada tekanan 

kalimat lagu. Salah satu contoh pesu-mulih 

pada gending yang menggunakan tempo ajeg.

.	 o      .	  o	 .     o	 .     o

Keterangan 

.	 :  tekanan ringan

o	 :  tekanan berat

e). Nada

Perbedaan nada yang terdapat pada 

karawitan Bali, terletak pada penggunaan 

jenis-jenis tungguhan struktural (tungguhan 

struktural adalah jenis-jenis tungguhan 

yang tabuhan atau pukulannya berfungsi di 

antaranya untuk menekankan bentuk gending 

seperti tungguhan kempul, gong, kempli, 

kenong, kajar, bebende, klenang, gentorag, 

gumanak, dan ceng-ceng (ceng-ceng ricik, 

kekebyaran, dan ceng-ceng kopyak). Sekitar 

tahun 1970-an jenis-jenis tungguhan tersebut 

di atas nada atau bunyinya tidak sama 

dengan nada jenis tungguhan lainnya yang 

digunakan dalam satu barung gamelan. Pada 

perkembangan karawitan Bali sekarang, ada 

kecendrungan nada dari jenis-jenis tungguhan 

kempul, kajar, kempli, kenong, dan gong 

menggunakan salah satu nada yang digunakan 



609

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

pada satu jenis tungguhan tertentu. Misalnya 

nada gong (lanang dan wadon) menggunakan 

nada dang dan dung yang mengambil nada 

dari tungguhan jegogan. Dengan perubahan 

penggunaan nada tersebut pada jenis-jenis 

tungguhan tersebut, maka terjadi pergeseran 

nilai estetika.

f). Warna

Dalam satu barungan gamelan yang 

“besar” seperti barungan gamelan gong 

kebyar, gong gede menggunakan warna suara 

yang berbeda-beda yang ditimbulkan dari 

jenis-jenis tungguhan. Jenis tungguhan gangsa 

mempunyai warna yang berbeda dengan 

tungguhan riyong, ceng-ceng, kempul, gong, 

dan jegogan. Perbedaan warna suara dari 

jenis-jenis tungguhan kemudian menyajikan 

suatu gending dengan fungsi tungguhan 

masing-masing, maka akan menimbulkan 

keharmonisan.

3). Nilai Keseimbangan

Dalam penataan jenis-jenis tungguhan 

dalam satu barung gamelan, nilai keseimbangan 

selalu menjadi pertimbangan. Misalnya 

dalam penataan jenis-jenis tungguhan gong 

kebyar sebagai salah satu alternatif penataan 

tungguhan, letak jenis tungguhan Gangsa 

dengan tungguhan riyong ditata berahadap-

hadapan. Pada deratan jenis tungguhan gangsa 

(giying, pemade, dan kantil) terdapat jenis 

tungguhan ketuk, kendang, rebab, dan suling, 

sedangkan pada deretan jenis tungguhan 

riyong/barangan terdapat tungguhan 

kendang, penyacah, jublag, jegogan, gong, 

kempul, kempli, dan kenong. Penataan 

yang mempertimbangkan keseimbangan ini 

dengan harapan supaya suara gamelan dapat 

didengarkan secara merata, memudahkan 

mengadakan interaksi antara penabuh satu 

dengan lainnya, dan mempertimbangkan segi 

keindahan secara visual supaya lebih menarik. 

Nilai keseimbangan dapat dilihat dari segi 

penataan jenis gangsa dalam gong kebyar, 

sebelah kanan dan kiri tungguhan ugal/giying 

masing-masing terdapat dua tungguh pemade 

atau kantil yang menggunakan sistem 

ngumbang ngisep dan pola tabuhan pemolos dan 

penyandet.

4). Nilai Tingkatan

Dalam karawitan Bali nilai tingkatan 

terdapat di beberapa hal di antaranya, yaitu 

dalam hal patet/saih, tempo, dan volume. 

Dalam laras pelog dan slendro masing-

masing terdapat tiga tingkatan patet/saih, yaitu 

pada laras pelog terdapat lima patet, yaitu 

patet tembung, selisir, lebeng, baro, dan sunaren. 

Pada laras slendro terdapat tiga patet, yaitu: 

patet segara wera, sekar kemoning, dan patet asep 

menyan. Tingkatan pada tempo, yaitu: tempo 

cepat, sedang, dan pelan. Tingkatan pada 

volume, yaitu: keras, sedang, dan lirih. 

5). Nilai Jengah  

Perkembangan karawitan Bali, pada 

umumnya di antaranya disebabkan adanya 

nilai jengah. Jengah merupakan salah satu sifat 

yang dimiliki oleh manusia yang didalamnya 

terkandung sikap-sikap arogan, tidak 

mau kalah yang mempunyai nilai positif. 

Nilai jengah ini dapat berwujud dalam hal 

musikal atau kualitas tabuhan dan dapat 

juga dilihat dari penggunaan sarana. Nilai 

jengah dari penggunaan sarana di antaranya 

dalam pertunjukkan gong kebyar yang 

bentuknya mebarung, seperti yang terjadi di 

daerah Buleleng, sebelum mebarung dimulai, 

biasanya salah satu anggota sekaha melihat 



610

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

persiapan musuhnya degan cara menyamar 

untuk melihat persiapannya. Misalnya calon 

“musuhnya menggunakan barungan gamelan 

yang polos (tidak diukir), bagaimana sekarang 

supaya dapat menandinginya dengan cara 

gamelan yang akan digunakan harus diukir, 

jumlah tungguhan pemade yang digunakan 

oleh lawannya sebanyak empat tungguh, 

dari pihaknya supaya menggunakan lebih 

dari empat tungguh, misalnya enam tungguh 

pemade supaya suara gamelan lebih keras. 

Dampak dari nilai jengah ini, hampir seluruh 

jenis barungan gamelan di daerah Kabupaten 

Buleleng menggunakan enam tungguh pemade 

dalam satu barung gamelan gong kebyar dan 

kebanyakan diukir pelawah-nya. 

6). Nilai Ngilis  

Ngilis artinya menonjol dalam hal ini 

jelas didengarkan. Dalam gong kebyar ngilis 

ini dapat diaplikasikan dalam tabuhan, yaitu 

tabuhan pemolos dan penyandet. Perpaduan 

pola tabuhan ini akan menimbulkan jalinan 

(cecandetan). Cecandetan harus kedengaran 

ngilis atau jelas antara pola tabuhan pemolos 

dan penyandet. Ngilis atau jelas ini disebabkan 

karena teknik tutupan atau tetekep yang baik. 

Apabila tetekep-nya tidak baik, tidak akan jelas 

kedengaran candetan tersebut.

7). Nilai Manis 

Dalam karawitan Bali kata manis 

mempunyai tiga pengertian, yaitu sebagai 

berikut.

a)	 Istilah manis digunakan untuk 

mengungkapkan suatu kesan terhadap 

satu barungan suara gamelan. Kesan 

manis bersifat subyektif tiap orang akan 

memupunyai kesan atau penilaian 

yang berbeda terhadap suara gamelan. 

Suara gamelan yang manis biasanya 

mengandung unsur wilayah nada yang 

tinggi dibandingkan wilayah suara 

gamelan barungan gamelan lainnya. 

Misalnya wilayah suara gamelan semar 

Pegulingan relatif lebih tinggi daripada 

suara gamelan gong kebyar. 

b)	 Penggunaan jenis tungguhan yang lebih 

tinggi suaranya seperti dalam barungan 

gamelan gender wayang adanya 

tungguhan gender wayang barangan, 

tungguhan kantil dalam gamelan gong 

kebyar, tungguhan penyacah/sunari 

dalam gong kebyar Bali Utara, tungguhan 

suling dalam semar pegulingan. Jenis 

tungguhan ini akan lebih memaniskan 

suara gamelan secara keseluruhan 

yang dampaknya langsung pada sajian 

gending. 

c)	 Penggunaan wilayah nada yang tinggi 

dalam gending atau suatu melodi, 

ada kecendrungan menghasilkan 

kesan manis, apalagi diikuti oleh sajian 

tungguhan rebab dan suling. 

Selain nilai-nilai kehidupan juga 

terdapat nilai-nilai lain yang mempunyai 

makna yang dilihat lima aspek, yaitu 

ungkapan-ungkapan para seniman 

penyaji dan sikap penabuh. Mengingat 

beragamnya nilai-nilai yang dimiliki 

gong kebyar di Bali, maka dalam tulisan 

ini khusus mengungkapkan nilai-nilai 

atau makna gong kebyar yang dimiliki 

oleh masyarakat Buleleng sebagai 

berikut.

1. Ungkapan-ukapan para seniman

Sukerta (2006) menyebutkan ada 

beberapa beberapa ungkapan para seniman 



611

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

Gong Kebyar yang terkait dengan estetika dan 

sikap di antaranya sebagai berikut.   

a.	 Oon sing taen seger, artinya lemas tidak 

pernah sehat. Ungkapan ini disampaikan 

oleh para seniman penyaji gong kebyar 

dari Buleleng saat menyajikan jenis-jenis 

gending palegongan, yaitu gending 

kuntir. Ungkapan ini muncul karena 

tidak sesuai dengan latar belakang 

budayanya yang mempunyai sifat keras, 

lincah, dan dinamis. Untuk gending 

tari kuntir mempunyai karakter halus, 

manis, gendingnya disajikan dengan 

tempo yang relatif pelan.

b.	 Bayu sube seger buin di siamin, artinya 

tenaga sudah besar lagi disirami. 

Ungkapan ini muncul apabila senimang 

gong kebyar Buleleng menyajikan 

gending-gending yang temponya 

cepat seperti gending tari tarunajaya. 

Ungkapan ini merupakan ungkapan 

yang digunakan untuk menunjukkan 

semangat para penabuh menyajikan 

suatu repertoar yang sesuai dengan 

latar belakang budayanya, seperti saat 

penabuh Buleleng menyajikan gending 

Tari Tarunajaya.

c.	 Konden nawang ndeng sube nagih 

ndong, artinya belum tahu ndeng 

sudah minta ndong. Ungkapan ini 

biasanya diungkapkan oleh para pelatih 

menilai yang dilatih bahwa belum bisa 

menyajikan gending tertentu yang lebih 

mudah, sudah minta gending yang lain 

yang lebih sukar.

d.	 Yen konden mepeluh konden megamel 

adane, artinya kalau belum ke luar 

keringat belum menabuh gamelan 

namanya. Ungkapan ini dilontarkan oleh 

seniman-seniman penyaji gong kebyar 

Buleleng yang merupakan ungkapan 

emosional. Ungkapan ini terkait dengan 

karakter sajian gendingnya yang 

dinamis, maka saat menyajikan suatu 

gending harus ke luar keringatnya. 

Ungkapan tersebut dan didukung 

oleh unsur-unsur tungguhan, kondisi atau 

iklim alamnya, dengan tidak disengaja 

sajian gending-gending gong kebyar selalu 

disajikan dengan tempo yang relatif cepat dan 

volume yang lebih keras. Sajian gending gaya 

bulelengan kiranya tidak bisa dibandingkan 

dengan sajian gending dari daerah lain yang 

mempunyai bentuk tungguhan, kondisi daerah 

yang berbeda-beda. Dengan adanya perbedaan 

inilah yang menyebabkan munculnya gaya 

dari masing-masing daerah. Meskipun sajian 

gending gaya bulelengan relatif lebih cepat dan 

keras, tetap ada di dalamnya berbagai rasa 

seperti di antaranya rasa gagah, manis, lincah, 

dan sedih. Dalam suatu penilaian gong kebyar 

tidak bisa diungkapkan rasa yang mempunyai 

kadar yang seragam atau sama. Apabila 

mempunyai standarisasi rasa penilaian akan 

muncul keseragaman.

2. Sikap Penabuh

Dengan dilandasi kondisi wilayah 

atau iklim yang relatif panas, akan sangat 

berpengaruh dalam sikap penabuh dalam 

menyajikan Gending-gending Gong Kebyar. 

Kalau diamati sajian gending-gending 

gong kebyar dari daerah lain (di luar 

daerah Kabupaten Buleleng), sikap penabuh 

dengan “kalem” atau polosnya menyajikan 

suatu gending, sehingga sikap tersebut 

dapat mempengaruhi rasa gending yang 



612

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

dimunculkan. Lain halnya sikap penabuh dari 

daerah Buleleng pada umumnya bersifat 

akrobatik terutama pada penabuh jenis-jenis 

tungguhan tertentu misalnya penabuh giying/

ugal, kendang, trompong, dan  ceng-ceng 

gecek. Sifat ini muncul apabila pertunjukan 

gong kebyar yang bentuknya mebarung yang 

biasanya muncul apabila diawali oleh pihak 

lawan.

Sikap penabuh yang menunjukkan rasa 

emosionalnya dapat diwujudkan sebagai 

berikut. 

a.	 Memukul atau memainkan tungguhan 

dengan menggerakkan badan, kepala, 

menaikan tangan, dan menaikan 

panggulnya; 

b.	 Masing-masing penabuh menggunakan 

bunga yang dibuat dari kertas emas 

atau yang sejenis diletakan pada destar 

(udeng), sehingga pada saat menyajikan 

gending, bunga tersebut akan bergerak;

c.	 Salah satu bagian dari pelawah tungguhan 

kajar/ketuk dapat digerakkan.

Seluruh gerakan penabuh yang 

merupakan ungkapan emosional tersebut 

dimulai apabila diawali dari pihak lawan, 

kemudian pihaknya mulai mengimbangi 

pihak lawannya dengan cara yang lebih 

akrobatik (“bebas”). Sikap akrobatik ini 

selain menunjukkan kemampuan salah satu 

penabuh dari tungguhan tertentu (kendang, 

ugal, dan ceng-ceng gecek) juga menunjukkan 

kemampuan seluruh penabuhnya. 

Adanya penonjolan tabuhan dalam 

sajian gending-gending gong kebyar gaya 

Buleleng, tungguhan riyong/barangan dapat 

digunakan untuk menunjukkan kemampuan 

penabuh Barangan terutama penabuh pemetit. 

Kemampuan penabuh pemetit ini menonjol 

saat menggunakan pola tabuhan norot atau 

sering juga disebut ngorot/ngosot antara 

lain pada bagian-bagian gending pengecet. 

Kemenonjolan tabuhan pemetit dalam sajian 

gending, maka dalam lingkungan seniman-

seniman karawitan Bali khususnya seniman 

gong kebyar, penabuh pemetit tersebut 

diberikan predikat yang disebut dengan 

pemetit. Pemberian predikat ini disebabkan 

karena menabuh atau memainkan riyong/ 

barangan ini membutuhkan ketrampilan yang 

lebih tinggi dibandingkan dengan penabuh 

riyong/barangan lainnya. Kemenonjolan 

tabuhan tungguhan riyong/barangan dalam 

sajian gending-gending gong kebyar gaya 

Buleleng, dapat mencerminkan sifat egois yang 

dimilikinya oleh manusia antara lain ingin 

tampil, dan menonjolkan diri. 

Bentuk penataan jenis-jenis tungguhan 

yang digunakan dalam barungan gamelan 

gong kebyar Bali Utara adalah berbentuk 

bulat atau segi empat, baik menyajikan jenis 

gending-gending pategak maupun gending 

tari. Khusus untuk penataan jenis tungguhan 

gangsa (giying/ugal) selalu dekat dengan 

penabuh Kendang. Penataan jenis-jenis 

tungguhan yang berbentuk bulat atau segi 

empat mempunyai makna bahwa masyarakat 

Buleleng mempunyai tekad atau misi dan 

visi yang sama untuk melaksanakan suatu 

kegiatan tertentu. Dengan penataan yang 

berbentuk bulat atau melingkar, seluruh 

penabuh dapat mengadakan intraksi terutama 

pada saat menyajikan suatu gending. Penataan 

jenis-jenis tungguhan gong kebyar Bali Utara 

berbentuk melingkar memberikan makna 

adanya sifat kegotong-royongan dan suatu 



613

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

kebulatan tekad atau tujuan yang sama dalam 

menyajikan suatu gending. Maka dari itu, 

secara teknis dalam penataan tungguhan letak 

tungguhan giying/ugal selalu dekat dengan 

tungguhan kendang. Penataan ini mempunyai 

makna juga agar sesama pemimpin dalam hal 

ini pemimpin tabuh mempunyai komando 

atau aba-aba yang sama terhadap seluruh 

penabuh lainnya, sehingga akan dapat 

menghasilkan sajian gending yang kompak. 

Perkembangan Gong Kebyar

Budaya yang hidup ditengah-tengah 

masyarakat selalu mengalami perubahan 

maupun pengembangan. Pengembangan 

mempunyai dua pengertian, yaitu: pertama, 

pengembangan dalam arti pengolahan 

berdasarkan unsur-unsur tradisi yang 

diberi nafas baru sesuai dengan tingkat 

perkembangan masa, tanpa mengurangi/

menghilangkan nilai-nilai tradisi. Kedua, 

pengembangan dalam arti penyebarluasan 

untuk dapat dinikmati dan diresapi oleh 

lingkungan masyarakat yang lebih luas 

(Suwandono, 1975).

Dalam kehidupan jenis barungan 

gamelan gong kebyar dewasa ini, mengalami 

perubahan dan pengembangan dalam arti 

memberikan nafas baru sesuai dengan tingkat 

perkembangan masa, dan penyebarluasan. 

Secara garis besar perkembangan gong 

kebyar di Bali, kurang memberikan identitas 

atau ciri dari masing-masing daerah. Bali 

terkenal dengan keanekaragaman budayanya 

yang masing-masing daerah mempunyai 

keunggulan ciri khas yang berbeda-beda. 

Perbedaan ini di antaranya didasari atas 

konsep desa kala patra yang sampai sekarang 

ini masih diyakini keberadaannya. Dengan 

konsep desa kala patra dan keanekaragaman 

budaya atau pluralisme, maka kehidupan gong 

kebyar sekarang dimasing-masing daerah 

kecenderungan memiliki sifat keseragaman, 

artinya kurang menunjukkan ciri khasnya. Hal 

ini sangat dipengaruhi oleh faktor eksteren 

yang wujudnya lomba yang diselenggarakan 

pada kegiatan Pesta Kesenian Bali (PKB) setiap 

tahun di Denpasar. Lomba merupakan salah 

satu bentuk pembinaan untuk memberikan 

motivasi untuk maju atau berkembang, 

akan tetapi apabila penggunaan sistem 

lombanya kurang tepat, maka akan dapat 

menimbulkan perubahan dan perkembangan 

yang kurang menguntungkan bagi kehidupan 

kesenian secara keseluruhan di Bali. Tujuan 

akhir dari kegiatan lomba adalah untuk 

memperoleh juara dengan cara apapun. Cara 

yang digunakan untuk memperoleh juara di 

antaranya “meninggalkan” identitas atau ciri 

khas daerah yang telah dimiliki, misalnya 

mencari pelatih dan repertoar, penabuh dari 

daerah lain yang mempunyai latar belakang 

atau identitas yang berbeda, termasuk 

penggunaan sarananya. Dampak dari semua 

ini, maka bentuk sajian maupun makna akan 

mengalami pergeseran atau perubahan.

Berdasarkan uraian tersebut yang 

merupakan fenomena budaya yang dialami 

oleh gong kebyar, maka gong kebyar telah 

mengalami pergeseran bentuk dan makna 

sehingga tidak menunjukkan identitas 

daerahnya masing-masing dengan kata lain 

cendrung mengalami keseragaman. Apakah 

perubahan ini merupakan suatu proses untuk 

kembali mencapai keragaman gaya. Lihat saja 

perkembangan berikutnya.



614

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

SIMPULAN

Gong kebyar sebagai produk budaya 

Bali, yang dapat menunjukkan identitas 

budaya masing-masing daerah di Bali. Budaya 

dalam kehidupan dan perkembangannya 

selalu mengalami perubahan sesuai dengan 

dinamika masyarakatnya. Dengan demikian 

gong kebyar pun selalu mengikuti perubahan 

budaya dari masyarakatnya. Untuk itu 

dapat dikatakan bahwa kehidupan dan 

perkembangan gong kebyar khususnya dan 

kesenian umumnya sangat ditentukan dan/

atau berhubungan erat dengan dinamika 

masyarakat pendukungnya

Kehidupan dan perkembangan gong 

kebyar di Bali pada hakekatnya tidak 

lepas dengan lokal genius yang hidup dan 

berkembang dimasing-masing daerah budaya. 

Tetapi kenyataannya sekarang kehidupan 

gong kebyar sekarang ini cendrung mengarah 

kepada keseragaman. 

Gong kebyar dilihat dari paradigma 

budaya yang meliputi bentuk, fungsi, dan 

makna. Dari segi bentuk gong kebyar dapat 

dilihat dalam hal bentuk bilah, bentuk tungguhan, 

jenis-jenis tungguhan, dan teba wilayah nada. 

Gong kebyar mempunyai fungsi primer dan 

skunder, serta untuk keperluan upacara dari 

berbagai jenis upacara. Kedua fungsi tersebut 

dalam rangka memenuhi kebutuhan manusia 

dalam kehidupannya. Makna yang dimiliki 

oleh gong kebyar dapat dilihat dari aspek ęsik 

atau instrumentasinya, musikal, ungkapan 

para senimannya. Instrumentasi antara lain 

bentuk penataan, jenis tungguhan, dari segi 

musikalnya terdapat nilai-nilai keseimbangan, 

perbedaan, tingkatan, jengah, ngilis, manis, dan 

dari ungkapan-ungkapan para senimannya. 

Dengan perkembangan gong kebyar sekarang, 

telah terjadi pergeseran makna, karena dari 

segi bentuknya mengalami perubahan yang 

cenderung mengarah pada keseragaman 

bentuk. Makna yang terkait dengan ungkapan 

para seniman yang menunjukkan bahwa 

kesenian berhubungan erat dengan sastra dan 

ungkapan para seniman yang terkait dengan 

estetika dan sikap.

Dalam kehidupan dan perkembangannya 

gong kebyar di Bali seharusnya dimasing-

masing daerah mempunyai warna/karakter 

atau gaya yang berbeda-beda karena masing-

masing mempunyai bentuk dan pemaknaan 

yang berbeda-beda. Dengan demikian 

keanekaragaman hayati akan muncul di 

masing-masing daerah sebagai inti budaya. 

***

DAFTAR PUSTAKA

Ardipal. (2015). Kembalikan Lagu Anak-anak 

Indonesia: Sebuah Analisis Struktur 

Musik. Panggung,25(4),343–355.hĴps://

doi.org/10.26742/panggung.v25i4.42

Bagus, I Gusti Ngurah (penyunting)., 1997. 

Masalah Budaya dan Pariwisata Dalam 

Pembangunan. Denpasar: Program 

Studi Magister (S2) Kajian Budaya 

Universitas Udayana.

Culler, Jonathan, 1996. Saussure. Penerjemah: 

Dr. Rochayah dan Drs. Siti Rahayati. 

Jakarta: Pusat Pembinaan dan 

Pengembangan Bahasa, Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan.



615

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Dinamika Kehidupan Gong Kebyar Ditinjau dari Perspektif Paradigma Budaya

Endraswara, Suwardi, 2006. Metode, Teori, 

Teknik Penelitian KebudayaanS, Ideologi, 

Epistemologi dan Aplikasi. Sleman: 

Pustaka Widyatama

Fokkema, D.W. Elrud Kunne-Ibsch 1998. Teori 

Sastra Abad Kedua Puluh. Jakarta: PT. 

Gramedia Pustaka Utama.

Grossberg, Lawrence (ed.), at. Al. 1992. Cultural 

Studies. Diterjemahkan oleh Tri Budhi 

Sastrio. New York: Routledge.

Hermawan, D., (2013). Angklung Sunda 

Sebagai Wahana Industri Kreatif 

dan Pembentukan Karakter Bangsa. 

Panggung, 23(2), 171–186. hĴps://doi.

org/10. 26742/panggung.v23i2.95

Kurniawan, 2001. Semiologi Roland Barthes. 

Magelang: Indonesiatera.

Pusat Penelitian Universitas Udayana, 1992. 

Pembangunan Bali Berawasan Budaya. 

Majalah Ilmiah Univeritas Udayana 

30 (1962-1992) Pembangunan Bali 

Berwawasan Budaya. Terbitan Khusus. 

Tahun 1- No. 1 September 1992. 

Denpasar: Pusat Penelitian Universitas 

Udayana.

Soerjanto Poespowardojo, 1993. Strategi 

Kebudayaaan Suatu Pendekatan Filosoęs. 

Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Sedyawati, Edi, 1995/1996. Kumpulan 

Makalah (1993-1995), Direktur 

Jenderal Kebudayaan Prof. Dr. Edi 

Sedyawati. Jakarta: Direktorat Jenderal 

Kebudayaan, Departemen Pendidikan 

dan Kebudayaan.

_______, 2004. “Penelitian Seni: Jenis dan 

Metodenya” di sampaikan dalam 

Lokakarya LPPM ISI Yogyakarta: 

28 Mei-1 Juni 2004, Yogyakarta: ISI 

Yogyakarta.

Sukerta, Pande Made. 2001. “Gong Kebyar 

Gaya Buleleng Cerminan Budaya 

Masyarakat Bali Utara”, Tesis. Denpasar: 

Program Studi Kajian Budaya Program 

Pascasarjana, Universitas Udayana 

Denpasar (UNUD).

_______. 2003. “Karawitan Tradisi Sebagai 

Sumber Inspirasi Penyusunan 

Komposisi Baru Karawitan”, Mudra 

Jurnal Seni Budaya Volume 12 No. 2 

Juli 2003.

_______.2004. ”Fenomena Dibalik Kejayaan 

Gong Kebyar: Khususnya Gong 

Kebyar Gaya Buleleng” Artikel yang 

dimuat dalam Jurnal Mudra Vol.18 No. 

1 Januari 2006. 

_______. 2006. “Pemahaman Sejarah dan 

Perkembangan Sebagai Landasan 

Melestarikan Gong Kebyar Gaya 

Buleleng”. Makalah ini disajikan pada 

Seminar Gong Kebyar Gaya Bali Utara, 

tanggal 27 April 2006 bertempat di 

Wantilan RRI Singaraja di Singaraja.

_______. 2006. “Ungkapan Seniman Gong 

Kebyar Buleleng Cerminan Identitas”. 

Artikel ini dimuat dalam Jurnal Bheri, 

Jurnal Ilmiah Musik Nusantara  Vol. 5 

No. 1 September 2006. 

_______. 2009. Gong Kebyar Buleleng Perubahan 

dan Keberlanjutan Tradisi Gong Kebyar, 

Penerbit: Program Pascasarjana 

bekerjasama dengan ISI Press 

Surakarta.

Suriasumantri, Jujun S. 1984. Filsafat Ilmu 

Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Sinar 

Harapan.



616

Pande Made Sukerta, Indra Gundara Rochyat, Muhammad Fauzi

Jurnal Panggung V35/N4/12/2025  

Sutopo, H.B. 2002. Metodologi Penelitian 

Kualitatif, Dasar Teori dan Terapannya 

Dalam Penelitian, Surakarta: Sebelas 

Maret University Press

Suwandono, 1975. “Pembinaan dan 

Pengembangan Tari Tradisi”. Makalah 

yang disampaikan dalam rangka 

Festival Desember. Jakarta: Dewan 

Kesenian Jakarta.

 

Narasumber

I Wayan Beratha (almarhum), Empu Karaw-

itan/Tabuh dan Tari Bali, Pensiunan 

guru KOKAR-BALI (sekarang SMK 

5), alamat:  Jalan Pucuk 11, Denpasar 

Timur. 

I Wayan Begeg (almarhum), Empu Karawitan/

Tabuh dan Tari, alamat:  Jalan Kresna 

No. 2, Banjar Pangkung, Lingkungan 

Sakenan Blodan, Kabupaten Tabanan 

I Putu Sumiasa (almarhum), Empu Karawi-

tan/Tabuh Gong Kebyar, alamat:  Ban-

jar Kelod, Desa Kedis, Kecamatan 

Busungbiu, Kabupaten Buleleng. 


