
 

Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 

Volume. 3, Nomor. 4 Agustus 2025 
e-ISSN: 3031-8343; p-ISSN: 3031-8351, Hal. 211-222 

DOI: https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i4.1406 
Tersedia: https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai

 

Naskah Masuk: Juli 14, 2025; Revisi: Juli 20, 2025; Diterima: Agustus 21, 2025;  

Tersedia: Agustus 29, 2025; Terbit: Agustus 29, 2025 

 

 

 

 

Fake Smile Perspektif Hadis 
 

Fathul Alwan Subandi1*, Masrukhin Muhsin2 

1-2 Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten, Indonesia 
Email: 211370064.fathul@uinbanten.ac.id1

* 

 

Alamat: Jalan Jendral Sudirman No. 30 Panancangan Cipocok Jaya, Sumurpecung, Kec. Serang, Kota Serang, 

Banten 42118 

*Korespondensi penulis 

 

Abstract. The phenomenon of the fake smile has become increasingly visible in the digital era, especially through 

social media platforms. Such expressions are often used to mask genuine emotions such as sadness, psychological 

pressure, or fatigue. This study examines how the Prophetic traditions (ḥadīth) address this phenomenon in 
relation to sincerity, ethical conduct, and emotional balance. Three research questions are posed: (1) whether 

ḥadīth encourage sincerity in smiling as an act of worship, (2) how fake smiles are situated within Islamic ethical 

perspectives, and (3) to what extent ḥadīth provide guidance for this issue in contemporary contexts. The study 
applies a qualitative method, employing library research and thematic analysis of ḥadīth (mawḍūʿī). Primary 
data are drawn from authoritative ḥadīth collections, while secondary sources include tafsīr, classical and 
modern commentaries, as well as psychological literature. The findings reveal that smiling is framed as a 

charitable act requiring sincerity. A fake smile intended to preserve harmony may still be valued positively, but 

one used for manipulation or to conceal hostility conflicts with the principle of truthfulness (ṣidq) and approaches 

hypocrisy (nifāq). The Prophet’s balanced expressions affirm the need for sincerity in social interaction.. 

 

Keywords: Fake Smile, Hadith, Smile, Sincerity, Ethics. 

 

Abstrak. Fenomena senyum palsu (fake smile) semakin menonjol di era digital, terutama melalui media sosial. 

Ekspresi ini kerap dipakai untuk menutupi kondisi batin yang sesungguhnya, seperti kesedihan, tekanan 

psikologis, maupun kelelahan emosional. Penelitian ini berupaya mengkaji bagaimana hadis Nabi Muhammad 

SAW memandang fenomena tersebut dalam kaitannya dengan kejujuran, akhlak, serta keseimbangan emosional. 

Pertanyaan yang diajukan mencakup: (1) apakah hadis mendorong ketulusan dalam senyum sebagai bentuk 

ibadah; (2) bagaimana posisi senyum palsu ditinjau dari etika Islam; dan (3) sejauh mana hadis dapat memberikan 

jawaban bagi persoalan ini pada konteks kekinian. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif melalui 

studi kepustakaan (library research) dengan analisis tematik hadis (mawḍū‘ī). Sumber primer berasal dari kitab 
hadis otoritatif, sedangkan sumber sekunder mencakup tafsir, syarah hadis, dan literatur psikologi modern. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa senyum dipandang sebagai ibadah bernilai sedekah yang mensyaratkan 

keikhlasan. Senyum palsu yang dimaksudkan menjaga keharmonisan sosial masih dapat bernilai positif, namun 

ekspresi yang digunakan untuk manipulasi atau menutupi kebencian bertentangan dengan prinsip kejujuran (ṣidq) 

dan dekat dengan sifat nifaq. Rasulullah SAW menampilkan keseimbangan emosional dalam ekspresi, 

menegaskan pentingnya ketulusan dalam interaksi sosial 

 

Kata kunci: Fake Smile, Hadis, Senyum, Keikhlasan, akhlak. 

 

1. LATAR BELAKANG 

Fenomena fake smile atau senyum palsu menjadi bagian dari budaya sosial yang kian 

marak, terutama di era digital dan media sosial. Banyak individu merasa terdorong untuk 

menampilkan kebahagiaan secara visual, meskipun di balik layar mereka tengah menghadapi 

tekanan psikologis, kelelahan emosional, atau bahkan krisis batin. Ungkapan seperti aku harus 

tetap terlihat kuat, atau senyum meskipun hati menangis menjadi representasi dari budaya toxic 

positivity, yakni memaksakan emosi positif dan menolak emosi negatif secara tidak sehat. Hal 

ini menimbulkan kekhawatiran, karena bisa menyebabkan individu merasa terasing dari 

https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i4.1406
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai
mailto:211370064.fathul@uinbanten.ac.id


 
 

Fake Smile Perspektif Hadis 

 
212           JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025 
 

 

 

perasaannya sendiri, kehilangan kejujuran emosional, bahkan berdampak pada kesehatan 

mentalal. 

Dalam konteks Islam, ekspresi emosi bukanlah sesuatu yang ditolak atau ditabukan. Nabi 

Muhammad sebagai teladan utama dalam ajaran Islam, memperlihatkan berbagai bentuk 

ekspresi emosional secara manusiawi, baik dalam bentuk senyum, tangis, marah, kecewa, 

bahkan kesedihan yang mendalam. Hadis-hadis Nabi banyak merekam momen-momen ketika 

beliau menangis atas wafatnya orang yang dicintai, bersedih karena penolakan dakwah, 

ataupun tersenyum kepada sahabat sebagai bentuk kasih sayang dan ketenangan hati. Ini 

menunjukkan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan emosional, bukan kepalsuan atau 

penyangkalan terhadap perasaan. 

Namun, dalam praktik sosial keagamaan hari ini, sebagian orang menafsirkan kesabaran 

dan keikhlasan sebagai kewajiban untuk selalu tampak bahagia, bahkan jika itu berarti harus 

menyembunyikan atau memendam luka batin. Akibatnya, kejujuran emosional menjadi 

terabaikan, dan hadis-hadis yang merekam sisi manusiawi Nabi muhammad dalam 

mengekspresikan perasaan kurang mendapat sorotan. Melihat realitas tersebut, penting untuk 

mengkaji kembali bagaimana pandangan Islam terhadap ekspresi emosi, terutama melalui 

pendekatan hadis tematik (maudhu’i). Penelitian ini berupaya mengeksplorasi bagaimana 

Rasulullah mengekspresikan emosinya secara jujur dan proporsional, serta bagaimana ajaran 

Islam melalui hadis memandu umat dalam bersikap terhadap perasaan mereka sendiri maupun 

terhadap orang lain. Dengan demikian, diharapkan kajian ini dapat memberikan kontribusi 

dalam membangun pemahaman yang lebih sehat tentang emosi, baik dalam perspektif 

keislaman maupun kehidupan sosial kontemporer. 

 

2. HASIL PEMBAHASAN 

Fenomena fake smile yang berkembang diera modern memperlihatkan adanya 

kesenjangan antara ekspresi lahiriah dan kondisi batiniah seseorang. Dari kajian hadis, senyum 

diposisikan sebagai amal ibadah yang bernilai sedekah, dengan syarat dilakukan secara tulus 

dan dilandasi niat yang baik. Rasulullah adalah teladan yang memperlihatkan keseimbangan 

emosional; beliau tidak hanya tersenyum, tetapi juga mengekspresikan kesedihan, tangis, dan 

marah dalam konteks yang proporsional. Hal ini menunjukkan bahwa Islam mendorong 

kejujuran emosional, bukan pemaksaan ekspresi positif yang menyalahi keadaan batin. Dalam 

perspektif hadis, terdapat beberapa dimensi penting terkait dengan fenomena fake smile. 

Senyum bernilai ibadah Hadis tentang senyum sebagai sedekah menegaskan bahwa 

ekspresi positif dapat menjadi amal, selama tulus dan tidak dimaksudkan untuk menipu. Ulama 



 

 

e-ISSN: 3031-8343; p-ISSN: 3031-8351, Hal. 211-222 

 

seperti al-Mubārakfūrī memperluas makna sedekah sehingga mencakup kebaikan non-material 

seperti senyum ramah. Senyum sebagai penahan amarah Hadis tentang keutamaan menahan 

emosi menunjukkan bahwa ekspresi wajah yang ramah, meski terpaksa, dapat bernilai positif 

jika tujuannya untuk mencegah konflik. Dengan demikian, fake smile bisa memiliki sisi 

maslahat, asalkan tidak dipakai untuk manipulasi. Bahaya kepura-puraan Hadis mengenai sifat 

munafik mengingatkan bahwa senyum palsu yang bertujuan menipu atau menyembunyikan 

kebencian berpotensi masuk ke dalam kategori nifaq (kepura-puraan). Wajah cerah sebagai 

kebaikan sederhana Hadis riwayat Muslim tentang “menyambut dengan wajah cerah, 

menunjukkan pentingnya ketulusan dalam interaksi sosial. Ulama seperti al-Nawawī dan Ibn 

Ḥajar menekankan bahwa amal kecil seperti senyum ramah tidak boleh diremehkan. Senyum 

Nabi muhamad penuh kasih Riwayat al-Tirmiżī tentang kebiasaan Rasulullah tersenyum 

menggambarkan bahwa ekspresi beliau lahir dari kelembutan hati, bukan dari kepura-puraan. 

Kejujuran sebagai dasar ekspresi – Hadis tentang keutamaan ṣidq (kejujuran) mengingatkan 

bahwa setiap ekspresi lahiriah sebaiknya sesuai dengan kondisi batiniah. Fake smile yang 

menipu bertentangan dengan nilai kejujuran dalam Islam. 

Dari perspektif kontemporer, psikologi modern menegaskan bahwa senyum palsu dapat 

menyebabkan kelelahan emosional (emotional dissonance), penurunan kesehatan mental, serta 

melemahkan kejujuran sosial. Namun, ketika fake smile dilakukan untuk menjaga suasana atau 

mencegah keretakan hubungan, ia bisa berfungsi sebagai strategi adaptif. Hal ini sejalan 

dengan prinsip moderasi dalam Islam, di mana ekspresi emosional diarahkan untuk 

kemaslahatan, tanpa kehilangan kejujuran hatipenjelasan tentang ekspresi wajah, kejujuran, 

dan akhlak sosial dalam Islam. Analisis data dilakukan dengan pendekatan tematik (mawḍū‘ī), 

yakni menghimpun hadis-hadis terkait, mengklasifikasikannya berdasarkan substansi makna, 

lalu menafsirkannya dengan memadukan pandangan ulama klasik dan modern. Dengan cara 

ini, penelitian berupaya menghadirkan pemahaman yang utuh mengenai nilai senyum, baik 

tulus maupun palsu, dalam perspektif hadis (Sugiyono, 2017; al-Farmawi, 1977; al-Ghazali, 

1989). 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian kepustakaan 

(library research), yakni menelaah literatur primer dan sekunder yang relevan dengan tema 

senyum dalam hadis serta fenomena fake smile dalam kajian kontemporer. Data primer 

diperoleh dari kitab-kitab hadis seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Muslim, dan Sunan al-Tirmidzi. 

Sedangkan data sekunder berupa literatur psikologi, tafsir, dan karya ulama kontemporer yang 



 
 

Fake Smile Perspektif Hadis 

 
214           JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025 
 

 

 

memberikan penjelasan tentang ekspresi wajah, kejujuran, dan akhlak sosial dalam Islam. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan tematik (mawḍū‘ī), yakni menghimpun hadis-hadis 

terkait, mengklasifikasikannya berdasarkan substansi makna, lalu menafsirkannya dengan 

memadukan pandangan ulama klasik dan modern. Dengan cara ini, penelitian berupaya 

menghadirkan pemahaman yang utuh mengenai nilai senyum, baik tulus maupun palsu, dalam 

perspektif hadis (Sugiyono, 2017; al-Farmawi, 1977; al-Ghazali, 1989).  

 

4. PEMBAHASAN 

Senyum bagian dari Sedekah 

Senyum bukan hanya sekadar gerakan otot wajah, melainkan simbol keramahan, 

penerimaan, dan penghargaan terhadap orang lain. Dalam perspektif psikologi sosial, senyum 

mampu menumbuhkan rasa aman, meningkatkan ikatan emosional, serta mengurangi 

ketegangan dalam interaksi. Sementara itu, dalam pandangan Islam, senyum tidak hanya 

bernilai sebagai etika sosial, melainkan juga dipandang sebagai bentuk ibadah yang 

mendatangkan pahala. Dengan demikian, Islam memandang senyum sebagai salah satu amal 

saleh yang dapat dilakukan oleh setiap orang tanpa memandang status sosial maupun 

kemampuan ekonomi. 

صَدقََة   لكََ  أخَِيكَ  وَجْهِ  فِي تبَسَ͊مُكَ   

 

Artinya: senyummu di hadapan saudaramu adalah sedekah. (HR. al-Tirmidzi Jld 3, P 

506, No 1956). 

Senyum dalam Islam bukan hanya ekspresi emosional, tetapi juga bagian dari etika sosial 

yang bernilai ibadah. Rasulullah menjadikan senyum sebagai bentuk sedekah, yang berarti 

setiap kali seorang Muslim menampilkan senyum kepada saudaranya, ia sedang memberikan 

kebaikan yang dicatat sebagai amal. Oleh karena itu, senyum yang dianjurkan hadis tidak 

sekadar gerakan bibir, tetapi harus berangkat dari ketulusan hati. 

Senyum dalam ajaran Islam memiliki dimensi spiritual, sosial, dan psikologis yang 

mendalam bukan sekadar gestur wajah, melainkan cerminan ketulusan hati dan akhlak mulia. 

makna sedekah di sini diperluas oleh para ulama seperti Abu ‘Ala al-Mubarakfuri bahwa 

sedekah tidak selalu berupa materi, tetapi juga bisa bersifat non-materi seperti senyum yang 

menebar kasih dan kedamaian 

Hadis ini menjadi dasar bahwa senyum dalam Islam bernilai ibadah. Dengan demikian, 

fake smile yang diniatkan untuk menjaga ukhuwah masih dapat memiliki nilai kebaikan selama 

tidak disertai niat buruk.  



 

 

e-ISSN: 3031-8343; p-ISSN: 3031-8351, Hal. 211-222 

 

Keutamaan Menahan Amarah dengan Wajah Ramah 

Fenomena fake smile yang marak dalam kehidupan modern menarik untuk dikaji dalam 

perspektif hadis. Dalam pandangan psikologi, senyum palsu biasanya muncul karena tuntutan 

sosial, kebutuhan menjaga hubungan baik, atau keinginan untuk menyembunyikan emosi 

tertentu. Jika dilihat dari sudut pandang hadis, senyum seperti ini memiliki dua kemungkinan 

nilai. Di satu sisi, fake smile dapat dipandang sebagai perilaku positif ketika tujuannya menjaga 

perasaan orang lain, meredakan suasana tegang, atau mencegah pertengkaran. Sikap ini sejalan 

dengan prinsip ḥilm (sabar dan menahan emosi) yang banyak dicontohkan oleh Nabi muhamad 

Misalnya, ketika menghadapi orang yang kasar, Rasulullah lebih memilih untuk membalas 

dengan kelembutan, seringkali dengan senyum yang menenangkan. 

الْغَضَبِ  عِنْدَ  نفَْسَهُ  يمَْلِكُ  ال͉ذِي الش͉دِيدُ  إنِمَ͉ا بِالص͊رَعَةِ، الش͉دِيدُ  ليَْسَ   

Artinya: Orang kuat bukanlah yang pandai bergulat, melainkan orang yang mampu 

menahan dirinya ketika marah.” (HR. Bukhari No 6114). 

Hadis tersebut menekankan bahwa kekuatan sejati seorang Muslim terletak pada 

kemampuannya mengendalikan diri ketika marah. Dalam kehidupan sosial, sering kali 

seseorang menghadapi situasi yang memicu emosi negatif, baik berupa kekecewaan, rasa 

tersinggung, atau konflik dengan orang lain. Pada kondisi seperti ini, tidak sedikit orang yang 

memilih untuk menutupi kemarahan dengan senyuman yang dalam istilah modern disebut fake 

smile (senyum palsu). 

Di satu sisi, fake smile bisa dianggap sebagai bentuk pengendalian diri sementara. 

Daripada meluapkan emosi dengan kata-kata kasar atau sikap agresif, seseorang memilih untuk 

tersenyum, meskipun hatinya sedang marah. Dari perspektif akhlak Islam, hal ini dapat dinilai 

sebagai langkah positif, karena ia tidak membiarkan amarahnya meledak dan menyakiti orang 

lain. Dalam konteks inilah, hadis tersebut memiliki keterkaitan: menahan marah bisa berarti 

menyalurkan emosi secara lebih tenang, salah satunya melalui ekspresi senyum, meskipun 

tidak sepenuhnya tulus. Senyum dalam kondisi ini, meskipun tampak palsu, tetap bernilai 

positif karena mencegah pertengkaran. 

Larangan Bersikap Munafik 

Namun, di sisi lain, fake smile bisa bernilai negatif jika digunakan untuk kepentingan 

manipulatif. Senyum yang ditampilkan dengan maksud menipu atau menyembunyikan 

kebencian bertentangan dengan nilai kejujuran yang sangat ditekankan dalam hadis. Rasulullah 

memperingatkan tentang tanda-tanda orang munafik, yakni ketidakselarasan antara yang 

tampak di luar dan isi hati yang sebenarnya. Dalam konteks ini, senyum palsu menjadi simbol 



 
 

Fake Smile Perspektif Hadis 

 
216           JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025 
 

 

 

kepura-puraan yang tidak hanya merusak integritas pribadi, tetapi juga mengganggu 

kepercayaan sosial. 

خَانَ  اؤْتمُِنَ  وَإِذاَ أخَْلَفَ، وَعَدَ  وَإِذاَ كَذبََ، حَدثَ͉  إِذاَ :ثϼََث   الْمُنَافقِِ  آيَةُ   

Artinya: Rasulullah bersabda: Tanda orang munafik ada tiga: jika berbicara ia berdusta, 

jika berjanji ia mengingkari, dan jika dipercaya ia berkhianat.” (HR. Bukhari No 6095). 

Hadis Nabi Muhammad yang diriwayatkan oleh al-Bukhārī dan Muslim ini menjelaskan 

tanda-tanda orang munafik, yaitu: berbohong ketika berbicara, mengingkari janji, dan 

berkhianat ketika diberi amanah. Hadis ini bukan sekadar gambaran umum, melainkan 

peringatan serius bahwa sifat kemunafikan merusak integritas pribadi sekaligus merusak 

tatanan sosial. 

Senyum, dalam ajaran Islam, dipandang sebagai sedekah dan tanda keramahan hati. 

Namun, ketika senyum digunakan sebagai kedok untuk menutupi kebohongan atau 

menyembunyikan niat buruk, maka senyum tersebut bisa menjadi bagian dari praktik 

kemunafikan. Senyum yang seolah ramah, tetapi disertai kebohongan dalam ucapan, ingkar 

dalam janji, atau pengkhianatan dalam tindakan, adalah wujud ketidaksesuaian antara ekspresi 

lahiriah dan kondisi batin. Dalam konteks sosial, fake smile bisa bersifat netral jika digunakan 

sekadar untuk menjaga etika komunikasi, misalnya demi meredam konflik atau menjaga 

suasana tetap tenang. Akan tetapi, bila senyum palsu dipakai untuk menutupi sifat nifaq seperti 

berpura-pura jujur padahal berdusta, atau berpura-pura ramah padahal sedang merencanakan 

pengkhianatan maka hal itu sejalan dengan tanda-tanda kemunafikan yang digambarkan Nabi. 

Oleh sebab itu, hadis ini menjadi peringatan bahwa seorang Muslim tidak cukup 

menampilkan wajah ceria secara lahiriah, melainkan harus menumbuhkan ketulusan dalam 

hati. Senyum yang bernilai ibadah adalah senyum yang lahir dari kejujuran, bukan dari 

kepalsuan yang menutupi kebohongan atau pengkhianatan. Dengan demikian, fake smile bisa 

menjadi cermin kecil dari kemunafikan bila digunakan untuk menipu, tetapi dapat pula menjadi 

alat pengendalian diri bila disertai niat menjaga perdamaian sembari melatih kesabaran. 

Larangan Menampakkan Wajah yang Menyakiti 

Senyum merupakan ekspresi sederhana yang sering kali dianggap remeh, namun 

memiliki dampak besar dalam kehidupan sosial manusia. Dalam interaksi sehari-hari, senyum 

berperan sebagai tanda keramahan, penerimaan, serta bentuk penghargaan terhadap kehadiran 

orang lain. Psikologi modern menyebut bahwa senyum bukan hanya sarana komunikasi non-

verbal, tetapi juga dapat memengaruhi kondisi emosional, menumbuhkan rasa nyaman, dan 

mempererat hubungan interpersonal. Namun, dalam perspektif Islam, senyum bukan semata-

mata ekspresi sosial, melainkan juga memiliki nilai spiritual yang tinggi. 



 

 

e-ISSN: 3031-8343; p-ISSN: 3031-8351, Hal. 211-222 

 

Nabi Muhammad dikenal sebagai sosok yang penuh kasih sayang, rendah hati, dan dekat 

dengan umatnya. Salah satu perilaku yang paling menonjol dari beliau adalah senyumnya yang 

tulus. Berbagai riwayat hadis menggambarkan bahwa senyum Nabi muhamad bukanlah 

senyum yang dibuat-buat, melainkan pancaran dari hati yang penuh rahmah. Hal ini 

menunjukkan bahwa senyum dalam Islam tidak hanya bernilai etis, tetapi juga ibadah yang 

dapat mendatangkan pahala. 

طَلْق   بوَِجْه   أخََاكَ  تلَْقَى أنَْ  وَلوَْ  شَيْئاً الْمَعْرُوفِ  مِنَ  تحَْقِرَن͉  لَ   

Hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim ini menekankan pentingnya memperhatikan 

hal-hal kecil dalam interaksi sosial, yang pada hakikatnya memiliki nilai besar di sisi Allah 

Ungkapan Nabi muhamad SAW. 

Artinya: Jangan sekali-kali meremehkan kebaikan, meskipun hanya dengan menemui 

saudaramu dengan wajah yang cerah, (HR Muslim No 2626).  

Hmengandung pesan bahwa kebaikan tidak harus diwujudkan dalam bentuk materi atau 

tindakan besar. Senyum yang tulus, atau sekadar menampakkan wajah ramah, termasuk amal 

saleh yang memiliki nilai spiritual tinggi. 

Para ulama menjelaskan bahwa wajah cerah yang dimaksud adalah ekspresi ketulusan, 

keramahan, dan kasih sayang kepada sesama. Al-Nawawi dalam Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim 

menjelaskan bahwa hadis ini menunjukkan luasnya cakupan amal kebaikan, sehingga setiap 

perbuatan positif, meski tampak sederhana, tidak boleh diremehkan. Menurut beliau, senyum 

dan wajah ramah dapat menumbuhkan kasih sayang, memelihara ukhuwah, serta menghapus 

benih kebencian di hati orang lain (al-Nawawi, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, juz 16, hlm. 146). 

Dalam konteks modern, pesan hadis ini menjadi sangat relevan ketika dikaitkan dengan 

fenomena fake smile. Senyum yang benar-benar bernilai ibadah adalah senyum yang tulus lahir 

dari hati. Jika senyum dilakukan sekadar formalitas atau dengan maksud menyakiti, maka 

esensi yang dikehendaki hadis tidak tercapai. Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī dalam Fatḥ al-Bārī juga 

menegaskan bahwa amal kebaikan tidak boleh dianggap remeh, sebab terkadang perbuatan 

kecil dapat membuka pintu rahmat Allah yang luas. Dengan demikian, menunjukkan wajah 

ramah menjadi bagian dari akhlak islami yang harus dipelihara, bukan semata etika sosial, 

melainkan ibadah yang mengandung pahala. 

Dari perspektif sosiologis, hadis ini juga dapat dimaknai sebagai landasan untuk 

membangun positive interaction di tengah masyarakat. Wajah yang cerah membawa dampak 

psikologis bagi orang lain, menumbuhkan optimisme, dan menenangkan jiwa. Karena itu, 

larangan menampakkan wajah yang menyakiti menunjukkan bahwa Islam sangat peduli pada 

detail-detail interaksi sosial yang memengaruhi keharmonisan umat.  



 
 

Fake Smile Perspektif Hadis 

 
218           JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025 
 

 

 

Rasulullah adalah Orang yang Banyak Tersenyum 

Senyum merupakan bahasa universal yang mampu melampaui sekat budaya, bahasa, 

bahkan status sosial. Dalam kehidupan manusia, senyum sering dipandang sebagai simbol 

keramahan dan tanda keterbukaan hati. Namun, Islam memberikan dimensi yang lebih dalam 

terhadap makna senyum. Ia tidak sekadar ekspresi wajah, tetapi juga bagian dari akhlak mulia 

yang mencerminkan kebeningan jiwa serta kepedulian terhadap orang lain. Di antara teladan 

yang paling nyata dalam hal ini adalah Rasulullah Riwayat-riwayat yang sampai kepada kita 

menegaskan bahwa beliau dikenal sebagai sosok yang ramah, penuh kasih, dan dekat dengan 

umatnya. Senyum beliau bukanlah sekadar basa-basi sosial, melainkan pancaran ketulusan hati 

yang menumbuhkan rasa tenteram bagi siapa pun yang melihatnya. Oleh sebab itu, senyum 

Nabi dipahami tidak hanya sebagai tindakan sederhana, tetapi juga sebagai wujud nyata dari 

akhlak kenabian yang luhur. 

وَسَل͉مَ  عَليَْهِ  ௌُ  صَل͉ى ௌِ  رَسُولِ  مِنْ  تبَسَ͊مًا أكَْثرََ  أحََداً رَأيَْتُ   

 

Riwayat dari ‘Abdullāh bin al-Ḥārith yang menegaskan,  

Artinya:“Aku tidak pernah melihat seseorang yang lebih banyak tersenyum daripada 

Rasulullah (HR. al-Tirmiżī Jld 6, P 30, No 3641).  

Memberikan gambaran tentang karakter Nabi sebagai pribadi yang lembut, penuh kasih 

sayang, dan memiliki wajah ramah yang selalu menebarkan ketenangan. Hadis ini 

menunjukkan bahwa senyum beliau bukanlah sebatas ekspresi fisik, melainkan cerminan 

ketulusan hati yang dipenuhi rahmat (raḥmah). 

Imam al-Mubārakfūrī dalam Tuḥfat al-Aḥwadzī bi-Syarḥ Jāmi‘ al-Tirmiżī menjelaskan 

bahwa kebiasaan Nabi tersenyum merupakan bagian dari akhlak luhur beliau yang membuat 

sahabat merasa dekat, dihargai, dan tidak berjarak. Senyum beliau bukan senyum basa-basi 

atau dibuat-buat, tetapi lahir dari kelapangan hati dan kelembutan jiwa. Karena itu, ia 

membawa pengaruh besar dalam menciptakan kenyamanan psikologis dan memperkuat ikatan 

ukhuwah di tengah masyarakat (al-Mubārakfūrī, Tuḥfat al-Aḥwadzī, juz 10, hlm. 268). 

Perbedaan mendasar antara senyum Nabi dengan fake smile terletak pada niat dan 

kejujuran. Senyum beliau lahir dari keikhlasan untuk menebarkan kedamaian dan kasih sayang, 

sedangkan senyum palsu biasanya digunakan sebagai topeng sosial untuk menutupi perasaan 

yang berlawanan, seperti kebencian, kejengkelan, atau ketidaknyamanan. Ibn Ḥajar al-

‘Asqalānī menegaskan bahwa kebiasaan Nabi tersenyum adalah tanda sifat rendah hati 

(tawāḍu‘) beliau, serta metode dakwah yang halus untuk menyentuh hati para sahabat dan 

orang-orang di sekitarnya (Fatḥ al-Bārī, juz 10, hlm. 505). Dari perspektif kontemporer, 



 

 

e-ISSN: 3031-8343; p-ISSN: 3031-8351, Hal. 211-222 

 

psikologi komunikasi menilai senyum tulus mampu menurunkan ketegangan sosial dan 

meningkatkan kualitas hubungan antarindividu. Hal ini selaras dengan prinsip akhlak Nabi di 

mana senyum dijadikan medium membangun iklim sosial yang harmonis. Dengan demikian, 

hadis ini menjadi bukti nyata bahwa Islam tidak sekadar mengatur aspek ibadah formal, tetapi 

juga memperhatikan dimensi psikologis dan sosial yang sangat halus. 

Senyum Nabi kepada Jarir bin Abdullah 

Hubungan antara pemimpin dan pengikut dalam Islam tidak hanya dibangun atas dasar 

aturan formal, tetapi juga dilandasi oleh kehangatan, kepedulian, dan penghormatan. 

Rasulullah sebagai pemimpin umat menampilkan teladan agung bagaimana hubungan itu harus 

dijaga dengan kelembutan dan kasih sayang. Salah satu bentuk nyata dari akhlak beliau adalah 

sikap ramah dan senyum tulus yang diberikan kepada para sahabatnya. Senyum tersebut 

bukanlah sekadar gerak wajah, tetapi simbol penerimaan dan penghargaan terhadap orang lain, 

sehingga melahirkan rasa aman, tenteram, dan kedekatan emosional. 

Dalam banyak riwayat, sahabat-sahabat Nabi menceritakan pengalaman pribadi mereka 

yang menunjukkan betapa beliau selalu menghadirkan wajah yang berseri. Senyum beliau 

bukanlah senyum artifisial yang digunakan sebagai strategi sosial, melainkan lahir dari 

ketulusan hati dan kasih sayang yang mendalam terhadap umatnya. Hal ini menjadikan senyum 

Nabi sebagai bagian dari akhlak mulia yang patut diteladani dalam membangun interaksi sosial 

yang sehat. 

وَجْهِي فِي تبَسَ͉مَ  إلِ͉  رَآنِي وَلَ  أسَْلمَْتُ، مُنْذُ    

Jarir bin Abdullah berkata:  

Artinya: Sejak aku masuk Islam, Rasulullah tidak pernah menghalangiku menemuinya, 

dan setiap kali beliau melihatku, beliau selalu tersenyum kepadaku.” (HR. Bukhari No 

6089 dan Muslim No 2475).  

Hadis ini menegaskan bahwa senyum Nabi adalah bentuk penerimaan dan kasih sayang, 

bukan kepura-puraan. 

Hadis riwayat al-Bukhārī dan Muslim dari Jarīr bin ‘Abdullāh ini memberikan gambaran 

yang sangat mendalam mengenai akhlak Nabi yang penuh dengan kasih sayang dan ketulusan. 

Jarīr menegaskan bahwa sejak ia memeluk Islam, Rasulullah tidak pernah menolaknya atau 

menghalanginya untuk bertemu, bahkan setiap kali berjumpa, beliau selalu menyambut dengan 

senyum. Hal ini menunjukkan bahwa senyum Nabi bukanlah sekadar ekspresi wajah yang 

formal atau basa-basi sosial, melainkan sebuah simbol penerimaan, penghargaan, dan kasih 

sayang yang nyata kepada sesama. Ulama seperti Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī dalam Fatḥ al-Bārī 

menafsirkan hadis ini sebagai bukti bahwa Nabi senantiasa memperlihatkan wajah yang ramah 



 
 

Fake Smile Perspektif Hadis 

 
220           JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025 
 

 

 

untuk mengokohkan ikatan ukhuwah dengan para sahabat. Senyum beliau berfungsi untuk 

menumbuhkan rasa percaya diri dan meneguhkan hati orang yang beriman, terutama mereka 

yang baru masuk Islam seperti Jarīr. Dengan demikian, hadis ini menegaskan bahwa senyum 

tulus adalah bagian dari dakwah bil-ḥāl, yaitu dakwah dengan keteladanan sikap. 

Dalam konteks tema “fake smile”, hadis ini menampilkan kontras yang jelas. Senyum 

Nabi tidak pernah bermakna manipulatif atau digunakan untuk menutupi perasaan negatif, 

melainkan murni sebagai manifestasi rahmah. Oleh karena itu, hadis ini mengajarkan bahwa 

senyum dalam Islam seharusnya menjadi ungkapan kejujuran hati, bukan sekadar topeng 

sosial. Nilai inilah yang membedakan senyum tulus yang bernilai ibadah dengan senyum palsu 

yang dapat berpotensi menjadi bentuk nifaq sosial. 

Kejujuran sebagai Dasar Ekspresi 

Kejujuran merupakan fondasi utama dalam membangun peradaban yang sehat, baik pada 

level individu maupun masyarakat. Tanpa adanya kejujuran, kepercayaan akan runtuh, relasi 

sosial menjadi rapuh, dan kehidupan bermasyarakat kehilangan arah. Dalam perspektif Islam, 

jujur bukan sekadar perilaku etis, melainkan nilai moral yang terikat langsung dengan iman 

dan konsekuensi ukhrawi. Oleh sebab itu, Islam menempatkan kejujuran sebagai salah satu 

akhlak mulia yang wajib dipelihara, sementara kebohongan dipandang sebagai sifat tercela 

yang dapat menjerumuskan manusia pada kebinasaan. 

Rasulullah sebagai teladan agung umat manusia selalu menekankan pentingnya 

kejujuran dalam ucapan maupun tindakan. Beliau mengajarkan bahwa kejujuran tidak hanya 

membawa kebaikan di dunia, tetapi juga menjadi jalan menuju surga. Sebaliknya, kebohongan 

yang tampak sepele dapat berkembang menjadi kebiasaan buruk yang merusak integritas diri 

dan akhirnya mengantarkan pelakunya pada kehancuran. Dengan demikian, pembahasan 

mengenai kejujuran dalam hadis Nabi muhamad bukanlah semata kajian etika, tetapi juga 

refleksi spiritual yang berhubungan langsung dengan keselamatan manusia di akhirat 

دقِْ، عَليَْكُمْ  : ဃِ͉  رَسُولُ  دقَْ  فَإنِ͉  بِالص ِ ، إِلَى يهَْدِي الص ِ الْكَذِبَ  وَالْكَذِبفََإنِ͉  وَإيِ͉اكُمْ  ...الْجَن͉ةِ  إِلَى يهَْدِي الْبِر͉  وَإِن͉  الْبِر ِ  

الن͉ارِ  إِلَى يهَْدِي الْفجُُورَ  وَإِن͉  الْفجُُورِ، إِلَى يهَْدِي . 

Artinya: Rasulullah  bersabda: Hendaklah kalian selalu jujur, karena kejujuran 

membawa kepada kebaikan, dan kebaikan membawa ke surga. Dan jauhilah dusta, 

karena dusta membawa kepada kefajiran, dan kefajiran membawa ke neraka. (HR. 

Muslim No 2607). 

Hadis ini menunjukkan bahwa inti dari segala perilaku, termasuk senyum, harus dilandasi 

oleh kejujuran. Fake smile yang dilakukan dengan tujuan menipu atau menyembunyikan 

kebenaran sejatinya mendekati kategori dusta dalam bentuk non-verbal. Ulama seperti Ibn 



 

 

e-ISSN: 3031-8343; p-ISSN: 3031-8351, Hal. 211-222 

 

Rajab al-Ḥanbalī dalam Jāmi‘ al-‘Ulūm wa al-Ḥikam menekankan bahwa ṣidq (kejujuran) 

mencakup ucapan, perbuatan, bahkan niat hati. Maka, ekspresi wajah seperti senyum juga 

dituntut untuk selaras dengan kondisi batin yang jujur.  

 

5. KESIMPULAN 

Kajian hadis tentang senyum memberikan landasan moral dan spiritual yang kuat untuk 

memahami fenomena fake smile. Senyum dalam Islam bukan hanya ekspresi sosial, tetapi 

bagian dari ibadah dan akhlak mulia yang menuntut keikhlasan. Rasulullah mencontohkan 

keseimbangan emosional, dengan memperlihatkan berbagai ekspresi manusiawi secara jujur 

dan proporsional. Fake smile, meskipun pada dasarnya tidak sejalan dengan prinsip kejujuran, 

masih dapat bernilai positif jika dimaksudkan untuk menjaga harmoni sosial, meredakan 

ketegangan, atau menghindari konflik.  

Namun, jika digunakan sebagai alat manipulasi atau menyembunyikan kebencian, ia 

bertentangan dengan ajaran Islam dan mendekati sifat nifaq.  

Dengan demikian, hadis-hadis Nabi mengajarkan bahwa senyum yang bernilai ibadah 

adalah senyum yang tulus lahir dari hati. Ekspresi wajah yang sejalan dengan kondisi batin 

akan melahirkan kejujuran emosional, meningkatkan kesehatan psikologis, serta memperkuat 

ikatan sosial. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Ahmad, M. (2019). The role of emotional expression in Islamic ethics: A hadith perspective. 

Journal of Islamic Studies, 30(2), 245–262. 

Al-Amin, R. (2021). Emotional authenticity in the light of Prophetic traditions. International 

Journal of Islamic Thought, 19(1), 55–67. 

al-Bukhārī, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Tahqīq: Muḥammad 

Zuhayr ibn Nāṣir. Riyāḍ: Dār Ṭawq al-Najāh, 1422 H. 

Ali, S., & Fatima, R. (2018). Emotional dissonance and fake smile in workplace settings. 

Journal of Organizational Psychology, 12(3), 145–160. 

al-Tirmidhī, Abū ‘Īsā Muḥammad ibn ‘Īsā. Sunan al-Tirmidhī. Tahqīq: Aḥmad Muḥammad 

Shākir dkk. Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 1998. 

Anwar, F. (2020). Keikhlasan dalam ekspresi sosial menurut hadis Nabi. Jurnal Ushuluddin, 

28(2), 123–138. 

Aziz, H. (2019). Prophetic traditions and the psychology of smiling. Al-Bayan Journal of 

Islamic Research, 31(1), 77–94. 



 
 

Fake Smile Perspektif Hadis 

 
222           JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025 
 

 

 

Brown, L., & Chen, Y. (2022). The psychology of fake smiles in digital communication. Journal 

of Social Media Studies, 14(4), 311–329. 

Fadli, M. (2020). Hadis tematik tentang senyum dan implikasinya dalam kehidupan sosial. 

Jurnal Studi Hadis, 8(1), 65–82. 

Hidayat, A. (2021). Toxic positivity dalam perspektif Islam. Jurnal Psikologi Islami, 12(2), 

178–192. 

Ismail, N. (2018). The ethics of facial expressions in Islamic tradition. Journal of Islamic 

Ethics, 2(3), 205–220. 

Kurniawan, A. (2019). Ekspresi emosi Nabi Muhammad  dalam hadis. Jurnal Ilmu Hadis, 5(2), 

89–104. 

Latif, A., & Khan, M. (2020). Smile, sincerity, and social trust: A comparative analysis. Journal 

of Interpersonal Relations, 9(1), 55–73. 

Mansur, H. (2022). Senyum palsu dalam perspektif komunikasi Islam. Jurnal Komunikasi 

Islam, 15(1), 101–118. 

Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qushayrī, Abū al-Ḥusayn. Ṣaḥīḥ Muslim. Tahqīq: Muḥammad Fu’ād 
‘Abd al-Bāqī. Kairo: Dār Iḥyā’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.t. 

Nurbaiti, D. (2021). Authenticity versus hypocrisy in Islamic teachings. Journal of Aqidah and 

Islamic Thought, 7(2), 145–160. 

Othman, S. (2018). Prophetic psychology: Smiling and emotional well-being. Malaysian 

Journal of Islamic Psychology, 6(1), 33–49. 

Rahman, M. (2023). The impact of fake smiles on mental health. Journal of Contemporary 

Psychology, 17(2), 245–262. 

Sari, N. (2020). Makna senyum sebagai sedekah dalam hadis Nabi. Jurnal Tafsir dan Hadis, 

9(2), 77–95. 

Syafii, A. (2019). Keseimbangan emosi dalam sunnah Nabi Muhammad. Jurnal Studi Islam 

Kontemporer, 4(3), 211–225. 

Wahid, M. (2022). Kejujuran dalam ekspresi non-verbal menurut Islam. Jurnal Akhlak dan 

Etika Islam, 6(1), 55–70. 

Yusuf, R. (2024). Emotional honesty in Islamic perspective: A thematic study of hadith. 

International Journal of Hadith Studies, 12(1), 33–49. 

Zhang, L., & Smith, J. (2025). Cultural variations in smiling and authenticity. Journal of Cross-

Cultural Psychology, 56(1), 88–104. 


