Jurnal Budi Pekerti Agama Islam

Volume. 3, Nomor. 4 Agustus 2025

e-ISSN: 3031-8343; p-ISSN: 3031-8351, Hal. 211-222
DOI: https://doi.org/10.61132 /jbpai.v3i4.1406
Tersedia: https://journal.aripafi.or.id /index.php/jbpai

Fake Smile Perspektif Hadis

Fathul Alwan Subandi'*, Masrukhin Muhsin?

12 Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten, Indonesia
Email: 211370064.fathul@uinbanten.ac.id**

Alamat: Jalan Jendral Sudirman No. 30 Panancangan Cipocok Jaya, Sumurpecung, Kec. Serang, Kota Serang,
Banten 42118
*Korespondensi penulis

Abstract. The phenomenon of the fake smile has become increasingly visible in the digital era, especially through
social media platforms. Such expressions are often used to mask genuine emotions such as sadness, psychological
pressure, or fatigue. This study examines how the Prophetic traditions (hadith) address this phenomenon in
relation to sincerity, ethical conduct, and emotional balance. Three research questions are posed: (1) whether
hadith encourage sincerity in smiling as an act of worship, (2) how fake smiles are situated within Islamic ethical
perspectives, and (3) to what extent hadith provide guidance for this issue in contemporary contexts. The study
applies a qualitative method, employing library research and thematic analysis of hadith (mawdii 7). Primary
data are drawn from authoritative hadith collections, while secondary sources include tafsir, classical and
modern commentaries, as well as psychological literature. The findings reveal that smiling is framed as a
charitable act requiring sincerity. A fake smile intended to preserve harmony may still be valued positively, but
one used for manipulation or to conceal hostility conflicts with the principle of truthfulness (sidq) and approaches
hypocrisy (nifaq). The Prophet’s balanced expressions affirm the need for sincerity in social interaction..

Keywords: Fake Smile, Hadith, Smile, Sincerity, Ethics.

Abstrak. Fenomena senyum palsu (fake smile) semakin menonjol di era digital, terutama melalui media sosial.
Ekspresi ini kerap dipakai untuk menutupi kondisi batin yang sesungguhnya, seperti kesedihan, tekanan
psikologis, maupun kelelahan emosional. Penelitian ini berupaya mengkaji bagaimana hadis Nabi Muhammad
SAW memandang fenomena tersebut dalam kaitannya dengan kejujuran, akhlak, serta keseimbangan emosional.
Pertanyaan yang diajukan mencakup: (1) apakah hadis mendorong ketulusan dalam senyum sebagai bentuk
ibadah; (2) bagaimana posisi senyum palsu ditinjau dari etika Islam; dan (3) sejauh mana hadis dapat memberikan
jawaban bagi persoalan ini pada konteks kekinian. Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif melalui
studi kepustakaan (library research) dengan analisis tematik hadis (mawdii‘T). Sumber primer berasal dari kitab
hadis otoritatif, sedangkan sumber sekunder mencakup tafsir, syarah hadis, dan literatur psikologi modern. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa senyum dipandang sebagai ibadah bernilai sedekah yang mensyaratkan
keikhlasan. Senyum palsu yang dimaksudkan menjaga keharmonisan sosial masih dapat bernilai positif, namun
ekspresi yang digunakan untuk manipulasi atau menutupi kebencian bertentangan dengan prinsip kejujuran (sidq)
dan dekat dengan sifat nifaq. Rasulullah SAW menampilkan keseimbangan emosional dalam ekspresi,
menegaskan pentingnya ketulusan dalam interaksi sosial

Kata kunci: Fake Smile, Hadis, Senyum, Keikhlasan, akhlak.

1. LATAR BELAKANG

Fenomena fake smile atau senyum palsu menjadi bagian dari budaya sosial yang kian
marak, terutama di era digital dan media sosial. Banyak individu merasa terdorong untuk
menampilkan kebahagiaan secara visual, meskipun di balik layar mereka tengah menghadapi
tekanan psikologis, kelelahan emosional, atau bahkan krisis batin. Ungkapan seperti aku harus
tetap terlihat kuat, atau senyum meskipun hati menangis menjadi representasi dari budaya toxic
positivity, yakni memaksakan emosi positif dan menolak emosi negatif secara tidak sehat. Hal

ini menimbulkan kekhawatiran, karena bisa menyebabkan individu merasa terasing dari

Naskah Masuk: Juli 14, 2025; Revisi: Juli 20, 2025, Diterima: Agustus 21, 2025;
Tersedia: Agustus 29, 2025; Terbit: Agustus 29, 2025


https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i4.1406
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai
mailto:211370064.fathul@uinbanten.ac.id

Fake Smile Perspektif Hadis

perasaannya sendiri, kehilangan kejujuran emosional, bahkan berdampak pada kesehatan
mentalal.

Dalam konteks Islam, ekspresi emosi bukanlah sesuatu yang ditolak atau ditabukan. Nabi
Muhammad sebagai teladan utama dalam ajaran Islam, memperlihatkan berbagai bentuk
ekspresi emosional secara manusiawi, baik dalam bentuk senyum, tangis, marah, kecewa,
bahkan kesedihan yang mendalam. Hadis-hadis Nabi banyak merekam momen-momen ketika
beliau menangis atas wafatnya orang yang dicintai, bersedih karena penolakan dakwah,
ataupun tersenyum kepada sahabat sebagai bentuk kasih sayang dan ketenangan hati. Ini
menunjukkan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan emosional, bukan kepalsuan atau
penyangkalan terhadap perasaan.

Namun, dalam praktik sosial keagamaan hari ini, sebagian orang menafsirkan kesabaran
dan keikhlasan sebagai kewajiban untuk selalu tampak bahagia, bahkan jika itu berarti harus
menyembunyikan atau memendam luka batin. Akibatnya, kejujuran emosional menjadi
terabaikan, dan hadis-hadis yang merekam sisi manusiawi Nabi muhammad dalam
mengekspresikan perasaan kurang mendapat sorotan. Melihat realitas tersebut, penting untuk
mengkaji kembali bagaimana pandangan Islam terhadap ekspresi emosi, terutama melalui
pendekatan hadis tematik (maudhu’i). Penelitian ini berupaya mengeksplorasi bagaimana
Rasulullah mengekspresikan emosinya secara jujur dan proporsional, serta bagaimana ajaran
Islam melalui hadis memandu umat dalam bersikap terhadap perasaan mereka sendiri maupun
terhadap orang lain. Dengan demikian, diharapkan kajian ini dapat memberikan kontribusi
dalam membangun pemahaman yang lebih sehat tentang emosi, baik dalam perspektif

keislaman maupun kehidupan sosial kontemporer.

2.  HASIL PEMBAHASAN

Fenomena fake smile yang berkembang diera modern memperlihatkan adanya
kesenjangan antara ekspresi lahiriah dan kondisi batiniah seseorang. Dari kajian hadis, senyum
diposisikan sebagai amal ibadah yang bernilai sedekah, dengan syarat dilakukan secara tulus
dan dilandasi niat yang baik. Rasulullah adalah teladan yang memperlihatkan keseimbangan
emosional; beliau tidak hanya tersenyum, tetapi juga mengekspresikan kesedihan, tangis, dan
marah dalam konteks yang proporsional. Hal ini menunjukkan bahwa Islam mendorong
kejujuran emosional, bukan pemaksaan ekspresi positif yang menyalahi keadaan batin. Dalam
perspektif hadis, terdapat beberapa dimensi penting terkait dengan fenomena fake smile.

Senyum bernilai ibadah Hadis tentang senyum sebagai sedekah menegaskan bahwa

ekspresi positif dapat menjadi amal, selama tulus dan tidak dimaksudkan untuk menipu. Ulama

212 JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025



e-ISSN: 3031-8343; p-1SSN: 3031-8351, Hal. 211-222

seperti al-Mubarakfiirt memperluas makna sedekah sehingga mencakup kebaikan non-material
seperti senyum ramah. Senyum sebagai penahan amarah Hadis tentang keutamaan menahan
emosi menunjukkan bahwa ekspresi wajah yang ramah, meski terpaksa, dapat bernilai positif
jika tujuannya untuk mencegah konflik. Dengan demikian, fake smile bisa memiliki sisi
maslahat, asalkan tidak dipakai untuk manipulasi. Bahaya kepura-puraan Hadis mengenai sifat
munafik mengingatkan bahwa senyum palsu yang bertujuan menipu atau menyembunyikan
kebencian berpotensi masuk ke dalam kategori nifaq (kepura-puraan). Wajah cerah sebagai
kebaikan sederhana Hadis riwayat Muslim tentang “menyambut dengan wajah cerah,
menunjukkan pentingnya ketulusan dalam interaksi sosial. Ulama seperti al-Nawaw1 dan Ibn
Hajar menekankan bahwa amal kecil seperti senyum ramah tidak boleh diremehkan. Senyum
Nabi muhamad penuh kasih Riwayat al-Tirmizi tentang kebiasaan Rasulullah tersenyum
menggambarkan bahwa ekspresi beliau lahir dari kelembutan hati, bukan dari kepura-puraan.
Kejujuran sebagai dasar ekspresi — Hadis tentang keutamaan sidq (kejujuran) mengingatkan
bahwa setiap ekspresi lahiriah sebaiknya sesuai dengan kondisi batiniah. Fake smile yang
menipu bertentangan dengan nilai kejujuran dalam Islam.

Dari perspektif kontemporer, psikologi modern menegaskan bahwa senyum palsu dapat
menyebabkan kelelahan emosional (emotional dissonance), penurunan kesehatan mental, serta
melemahkan kejujuran sosial. Namun, ketika fake smile dilakukan untuk menjaga suasana atau
mencegah keretakan hubungan, ia bisa berfungsi sebagai strategi adaptif. Hal ini sejalan
dengan prinsip moderasi dalam Islam, di mana ekspresi emosional diarahkan untuk
kemaslahatan, tanpa kehilangan kejujuran hatipenjelasan tentang ekspresi wajah, kejujuran,
dan akhlak sosial dalam Islam. Analisis data dilakukan dengan pendekatan tematik (mawdii 7),
yakni menghimpun hadis-hadis terkait, mengklasifikasikannya berdasarkan substansi makna,
lalu menafsirkannya dengan memadukan pandangan ulama klasik dan modern. Dengan cara
ini, penelitian berupaya menghadirkan pemahaman yang utuh mengenai nilai senyum, baik
tulus maupun palsu, dalam perspektif hadis (Sugiyono, 2017; al-Farmawi, 1977; al-Ghazali,
1989).

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian kepustakaan
(library research), yakni menelaah literatur primer dan sekunder yang relevan dengan tema
senyum dalam hadis serta fenomena fake smile dalam kajian kontemporer. Data primer
diperoleh dari kitab-kitab hadis seperti Sahih al-Bukhart, Sahih Muslim, dan Sunan al-Tirmidzi.

Sedangkan data sekunder berupa literatur psikologi, tafsir, dan karya ulama kontemporer yang



Fake Smile Perspektif Hadis

memberikan penjelasan tentang ekspresi wajah, kejujuran, dan akhlak sosial dalam Islam.
Analisis data dilakukan dengan pendekatan tematik (mawdii 7), yakni menghimpun hadis-hadis
terkait, mengklasifikasikannya berdasarkan substansi makna, lalu menafsirkannya dengan
memadukan pandangan ulama klasik dan modern. Dengan cara ini, penelitian berupaya
menghadirkan pemahaman yang utuh mengenai nilai senyum, baik tulus maupun palsu, dalam

perspektif hadis (Sugiyono, 2017; al-Farmawi, 1977; al-Ghazali, 1989).

4. PEMBAHASAN
Senyum bagian dari Sedekah

Senyum bukan hanya sekadar gerakan otot wajah, melainkan simbol keramahan,
penerimaan, dan penghargaan terhadap orang lain. Dalam perspektif psikologi sosial, senyum
mampu menumbuhkan rasa aman, meningkatkan ikatan emosional, serta mengurangi
ketegangan dalam interaksi. Sementara itu, dalam pandangan Islam, senyum tidak hanya
bernilai sebagai etika sosial, melainkan juga dipandang sebagai bentuk ibadah yang
mendatangkan pahala. Dengan demikian, Islam memandang senyum sebagai salah satu amal
saleh yang dapat dilakukan oleh setiap orang tanpa memandang status sosial maupun

kemampuan ekonomi.

A Al Al 43 8 Sl

Artinya: senyummu di hadapan saudaramu adalah sedekah. (HR. al-Tirmidzi Jid 3, P

506, No 1956).

Senyum dalam Islam bukan hanya ekspresi emosional, tetapi juga bagian dari etika sosial
yang bernilai ibadah. Rasulullah menjadikan senyum sebagai bentuk sedekah, yang berarti
setiap kali seorang Muslim menampilkan senyum kepada saudaranya, ia sedang memberikan
kebaikan yang dicatat sebagai amal. Oleh karena itu, senyum yang dianjurkan hadis tidak
sekadar gerakan bibir, tetapi harus berangkat dari ketulusan hati.

Senyum dalam ajaran Islam memiliki dimensi spiritual, sosial, dan psikologis yang
mendalam bukan sekadar gestur wajah, melainkan cerminan ketulusan hati dan akhlak mulia.
makna sedekah di sini diperluas oleh para ulama seperti Abu ‘Ala al-Mubarakfuri bahwa
sedekah tidak selalu berupa materi, tetapi juga bisa bersifat non-materi seperti senyum yang
menebar kasih dan kedamaian

Hadis ini menjadi dasar bahwa senyum dalam Islam bernilai ibadah. Dengan demikian,
fake smile yang diniatkan untuk menjaga ukhuwah masih dapat memiliki nilai kebaikan selama

tidak disertai niat buruk.

214 JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025



e-ISSN: 3031-8343; p-1SSN: 3031-8351, Hal. 211-222

Keutamaan Menahan Amarah dengan Wajah Ramah

Fenomena fake smile yang marak dalam kehidupan modern menarik untuk dikaji dalam
perspektif hadis. Dalam pandangan psikologi, senyum palsu biasanya muncul karena tuntutan
sosial, kebutuhan menjaga hubungan baik, atau keinginan untuk menyembunyikan emosi
tertentu. Jika dilihat dari sudut pandang hadis, senyum seperti ini memiliki dua kemungkinan
nilai. Di satu sisi, fake smile dapat dipandang sebagai perilaku positif ketika tujuannya menjaga
perasaan orang lain, meredakan suasana tegang, atau mencegah pertengkaran. Sikap ini sejalan
dengan prinsip Ailm (sabar dan menahan emosi) yang banyak dicontohkan oleh Nabi muhamad
Misalnya, ketika menghadapi orang yang kasar, Rasulullah lebih memilih untuk membalas
dengan kelembutan, seringkali dengan senyum yang menenangkan.

imall S A0 Al (30 ) W) e Sally Bt Gl

Artinya: Orang kuat bukanlah yang pandai bergulat, melainkan orang yang mampu

menahan dirinya ketika marah.” (HR. Bukhari No 6114).

Hadis tersebut menekankan bahwa kekuatan sejati seorang Muslim terletak pada
kemampuannya mengendalikan diri ketika marah. Dalam kehidupan sosial, sering kali
seseorang menghadapi situasi yang memicu emosi negatif, baik berupa kekecewaan, rasa
tersinggung, atau konflik dengan orang lain. Pada kondisi seperti ini, tidak sedikit orang yang
memilih untuk menutupi kemarahan dengan senyuman yang dalam istilah modern disebut fake
smile (senyum palsu).

Di satu sisi, fake smile bisa dianggap sebagai bentuk pengendalian diri sementara.
Daripada meluapkan emosi dengan kata-kata kasar atau sikap agresif, seseorang memilih untuk
tersenyum, meskipun hatinya sedang marah. Dari perspektif akhlak Islam, hal ini dapat dinilai
sebagai langkah positif, karena ia tidak membiarkan amarahnya meledak dan menyakiti orang
lain. Dalam konteks inilah, hadis tersebut memiliki keterkaitan: menahan marah bisa berarti
menyalurkan emosi secara lebih tenang, salah satunya melalui ekspresi senyum, meskipun
tidak sepenuhnya tulus. Senyum dalam kondisi ini, meskipun tampak palsu, tetap bernilai
positif karena mencegah pertengkaran.

Larangan Bersikap Munafik

Namun, di sisi lain, fake smile bisa bernilai negatif jika digunakan untuk kepentingan
manipulatif. Senyum yang ditampilkan dengan maksud menipu atau menyembunyikan
kebencian bertentangan dengan nilai kejujuran yang sangat ditekankan dalam hadis. Rasulullah
memperingatkan tentang tanda-tanda orang munafik, yakni ketidakselarasan antara yang

tampak di luar dan isi hati yang sebenarnya. Dalam konteks ini, senyum palsu menjadi simbol



Fake Smile Perspektif Hadis

kepura-puraan yang tidak hanya merusak integritas pribadi, tetapi juga mengganggu
kepercayaan sosial.
SUA Gyl 135 oAl a2 5135 (3K EAS 1) BB et 4

Artinya: Rasulullah bersabda: Tanda orang munafik ada tiga: jika berbicara ia berdusta,

Jjika berjanji ia mengingkari, dan jika dipercaya ia berkhianat.” (HR. Bukhari No 6095).

Hadis Nabi Muhammad yang diriwayatkan oleh al-Bukhari dan Muslim ini menjelaskan
tanda-tanda orang munafik, yaitu: berbohong ketika berbicara, mengingkari janji, dan
berkhianat ketika diberi amanah. Hadis ini bukan sekadar gambaran umum, melainkan
peringatan serius bahwa sifat kemunafikan merusak integritas pribadi sekaligus merusak
tatanan sosial.

Senyum, dalam ajaran Islam, dipandang sebagai sedekah dan tanda keramahan hati.
Namun, ketika senyum digunakan sebagai kedok untuk menutupi kebohongan atau
menyembunyikan niat buruk, maka senyum tersebut bisa menjadi bagian dari praktik
kemunafikan. Senyum yang seolah ramah, tetapi disertai kebohongan dalam ucapan, ingkar
dalam janji, atau pengkhianatan dalam tindakan, adalah wujud ketidaksesuaian antara ekspresi
lahiriah dan kondisi batin. Dalam konteks sosial, fake smile bisa bersifat netral jika digunakan
sekadar untuk menjaga etika komunikasi, misalnya demi meredam konflik atau menjaga
suasana tetap tenang. Akan tetapi, bila senyum palsu dipakai untuk menutupi sifat nifaq seperti
berpura-pura jujur padahal berdusta, atau berpura-pura ramah padahal sedang merencanakan
pengkhianatan maka hal itu sejalan dengan tanda-tanda kemunafikan yang digambarkan Nabi.

Oleh sebab itu, hadis ini menjadi peringatan bahwa seorang Muslim tidak cukup
menampilkan wajah ceria secara lahiriah, melainkan harus menumbuhkan ketulusan dalam
hati. Senyum yang bernilai ibadah adalah senyum yang lahir dari kejujuran, bukan dari
kepalsuan yang menutupi kebohongan atau pengkhianatan. Dengan demikian, fake smile bisa
menjadi cermin kecil dari kemunafikan bila digunakan untuk menipu, tetapi dapat pula menjadi
alat pengendalian diri bila disertai niat menjaga perdamaian sembari melatih kesabaran.
Larangan Menampakkan Wajah yang Menyakiti

Senyum merupakan ekspresi sederhana yang sering kali dianggap remeh, namun
memiliki dampak besar dalam kehidupan sosial manusia. Dalam interaksi sehari-hari, senyum
berperan sebagai tanda keramahan, penerimaan, serta bentuk penghargaan terhadap kehadiran
orang lain. Psikologi modern menyebut bahwa senyum bukan hanya sarana komunikasi non-
verbal, tetapi juga dapat memengaruhi kondisi emosional, menumbuhkan rasa nyaman, dan
mempererat hubungan interpersonal. Namun, dalam perspektif Islam, senyum bukan semata-

mata ekspresi sosial, melainkan juga memiliki nilai spiritual yang tinggi.

216 JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025



e-ISSN: 3031-8343; p-1SSN: 3031-8351, Hal. 211-222

Nabi Muhammad dikenal sebagai sosok yang penuh kasih sayang, rendah hati, dan dekat
dengan umatnya. Salah satu perilaku yang paling menonjol dari beliau adalah senyumnya yang
tulus. Berbagai riwayat hadis menggambarkan bahwa senyum Nabi muhamad bukanlah
senyum yang dibuat-buat, melainkan pancaran dari hati yang penuh rahmah. Hal ini
menunjukkan bahwa senyum dalam Islam tidak hanya bernilai etis, tetapi juga ibadah yang
dapat mendatangkan pahala.

il 5y 81 G 3 315 5 ) e 505 Y

Hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim ini menekankan pentingnya memperhatikan
hal-hal kecil dalam interaksi sosial, yang pada hakikatnya memiliki nilai besar di sisi Allah
Ungkapan Nabi muhamad SAW.

Artinya: Jangan sekali-kali meremehkan kebaikan, meskipun hanya dengan menemui

saudaramu dengan wajah yang cerah, (HR Muslim No 2626).

Hmengandung pesan bahwa kebaikan tidak harus diwujudkan dalam bentuk materi atau
tindakan besar. Senyum yang tulus, atau sekadar menampakkan wajah ramah, termasuk amal
saleh yang memiliki nilai spiritual tinggi.

Para ulama menjelaskan bahwa wajah cerah yang dimaksud adalah ekspresi ketulusan,
keramahan, dan kasih sayang kepada sesama. Al-Nawawi dalam Syarh Sahih Muslim
menjelaskan bahwa hadis ini menunjukkan luasnya cakupan amal kebaikan, sehingga setiap
perbuatan positif, meski tampak sederhana, tidak boleh diremehkan. Menurut beliau, senyum
dan wajah ramah dapat menumbuhkan kasih sayang, memelihara ukhuwah, serta menghapus
benih kebencian di hati orang lain (al-Nawawi, Syarh Sahth Muslim, juz 16, hm. 146).

Dalam konteks modern, pesan hadis ini menjadi sangat relevan ketika dikaitkan dengan
fenomena fake smile. Senyum yang benar-benar bernilai ibadah adalah senyum yang tulus lahir
dari hati. Jika senyum dilakukan sekadar formalitas atau dengan maksud menyakiti, maka
esensi yang dikehendaki hadis tidak tercapai. Ibn Hajar al-‘Asqalani dalam Fath al-Bart juga
menegaskan bahwa amal kebaikan tidak boleh dianggap remeh, sebab terkadang perbuatan
kecil dapat membuka pintu rahmat Allah yang luas. Dengan demikian, menunjukkan wajah
ramah menjadi bagian dari akhlak islami yang harus dipelihara, bukan semata etika sosial,
melainkan ibadah yang mengandung pahala.

Dari perspektif sosiologis, hadis ini juga dapat dimaknai sebagai landasan untuk
membangun positive interaction di tengah masyarakat. Wajah yang cerah membawa dampak
psikologis bagi orang lain, menumbuhkan optimisme, dan menenangkan jiwa. Karena itu,
larangan menampakkan wajah yang menyakiti menunjukkan bahwa Islam sangat peduli pada

detail-detail interaksi sosial yang memengaruhi keharmonisan umat.



Fake Smile Perspektif Hadis

Rasulullah adalah Orang yang Banyak Tersenyum
Senyum merupakan bahasa universal yang mampu melampaui sekat budaya, bahasa,
bahkan status sosial. Dalam kehidupan manusia, senyum sering dipandang sebagai simbol
keramahan dan tanda keterbukaan hati. Namun, Islam memberikan dimensi yang lebih dalam
terhadap makna senyum. Ia tidak sekadar ekspresi wajah, tetapi juga bagian dari akhlak mulia
yang mencerminkan kebeningan jiwa serta kepedulian terhadap orang lain. Di antara teladan
yang paling nyata dalam hal ini adalah Rasulullah Riwayat-riwayat yang sampai kepada kita
menegaskan bahwa beliau dikenal sebagai sosok yang ramah, penuh kasih, dan dekat dengan
umatnya. Senyum beliau bukanlah sekadar basa-basi sosial, melainkan pancaran ketulusan hati
yang menumbuhkan rasa tenteram bagi siapa pun yang melihatnya. Oleh sebab itu, senyum
Nabi dipahami tidak hanya sebagai tindakan sederhana, tetapi juga sebagai wujud nyata dari
akhlak kenabian yang luhur.
i adle ) o i g 515 (e LS &1 1aa] 4

Riwayat dari ‘Abdullah bin al-Harith yang menegaskan,

Artinya: “Aku tidak pernah melihat seseorang yang lebih banyak tersenyum daripada

Rasulullah (HR. al-Tirmizi JId 6, P 30, No 3641).

Memberikan gambaran tentang karakter Nabi sebagai pribadi yang lembut, penuh kasih
sayang, dan memiliki wajah ramah yang selalu menebarkan ketenangan. Hadis ini
menunjukkan bahwa senyum beliau bukanlah sebatas ekspresi fisik, melainkan cerminan
ketulusan hati yang dipenuhi rahmat (rahmah).

Imam al-Mubarakfurt dalam Tuhfat al-Ahwadzi bi-Syarh Jami‘ al-TirmiZi menjelaskan
bahwa kebiasaan Nabi tersenyum merupakan bagian dari akhlak luhur beliau yang membuat
sahabat merasa dekat, dihargai, dan tidak berjarak. Senyum beliau bukan senyum basa-basi
atau dibuat-buat, tetapi lahir dari kelapangan hati dan kelembutan jiwa. Karena itu, ia
membawa pengaruh besar dalam menciptakan kenyamanan psikologis dan memperkuat ikatan
ukhuwah di tengah masyarakat (al-Mubarakfuri, Tubfat al-Ahwadzi, juz 10, hlm. 268).

Perbedaan mendasar antara senyum Nabi dengan fake smile terletak pada niat dan
kejujuran. Senyum beliau lahir dari keikhlasan untuk menebarkan kedamaian dan kasih sayang,
sedangkan senyum palsu biasanya digunakan sebagai topeng sosial untuk menutupi perasaan
yang berlawanan, seperti kebencian, kejengkelan, atau ketidaknyamanan. Ibn Hajar al-
‘Asqalani menegaskan bahwa kebiasaan Nabi tersenyum adalah tanda sifat rendah hati
(tawadu ) beliau, serta metode dakwah yang halus untuk menyentuh hati para sahabat dan

orang-orang di sekitarnya (Fath al-Bari, juz 10, hlm. 505). Dari perspektif kontemporer,

218 JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025



e-ISSN: 3031-8343; p-1SSN: 3031-8351, Hal. 211-222

psikologi komunikasi menilai senyum tulus mampu menurunkan ketegangan sosial dan
meningkatkan kualitas hubungan antarindividu. Hal ini selaras dengan prinsip akhlak Nabi di
mana senyum dijadikan medium membangun iklim sosial yang harmonis. Dengan demikian,
hadis ini menjadi bukti nyata bahwa Islam tidak sekadar mengatur aspek ibadah formal, tetapi
juga memperhatikan dimensi psikologis dan sosial yang sangat halus.

Senyum Nabi kepada Jarir bin Abdullah

Hubungan antara pemimpin dan pengikut dalam Islam tidak hanya dibangun atas dasar
aturan formal, tetapi juga dilandasi oleh kehangatan, kepedulian, dan penghormatan.
Rasulullah sebagai pemimpin umat menampilkan teladan agung bagaimana hubungan itu harus
dijaga dengan kelembutan dan kasih sayang. Salah satu bentuk nyata dari akhlak beliau adalah
sikap ramah dan senyum tulus yang diberikan kepada para sahabatnya. Senyum tersebut
bukanlah sekadar gerak wajah, tetapi simbol penerimaan dan penghargaan terhadap orang lain,
sehingga melahirkan rasa aman, tenteram, dan kedekatan emosional.

Dalam banyak riwayat, sahabat-sahabat Nabi menceritakan pengalaman pribadi mereka
yang menunjukkan betapa beliau selalu menghadirkan wajah yang berseri. Senyum beliau
bukanlah senyum artifisial yang digunakan sebagai strategi sosial, melainkan lahir dari
ketulusan hati dan kasih sayang yang mendalam terhadap umatnya. Hal ini menjadikan senyum
Nabi sebagai bagian dari akhlak mulia yang patut diteladani dalam membangun interaksi sosial
yang sehat.

i b and V) 15 Vs el N

Jarir bin Abdullah berkata:

Artinya: Sejak aku masuk Islam, Rasulullah tidak pernah menghalangiku menemuinya,

dan setiap kali beliau melihatku, beliau selalu tersenyum kepadaku.” (HR. Bukhari No

6089 dan Muslim No 2475).

Hadis ini menegaskan bahwa senyum Nabi adalah bentuk penerimaan dan kasih sayang,
bukan kepura-puraan.

Hadis riwayat al-Bukhari dan Muslim dari Jarir bin ‘Abdullah ini memberikan gambaran
yang sangat mendalam mengenai akhlak Nabi yang penuh dengan kasih sayang dan ketulusan.
Jarr menegaskan bahwa sejak ia memeluk Islam, Rasulullah tidak pernah menolaknya atau
menghalanginya untuk bertemu, bahkan setiap kali berjumpa, beliau selalu menyambut dengan
senyum. Hal ini menunjukkan bahwa senyum Nabi bukanlah sekadar ekspresi wajah yang
formal atau basa-basi sosial, melainkan sebuah simbol penerimaan, penghargaan, dan kasih
sayang yang nyata kepada sesama. Ulama seperti Ibn Hajar al-‘Asqalant dalam Fath al-Bari

menafsirkan hadis ini sebagai bukti bahwa Nabi senantiasa memperlihatkan wajah yang ramah



Fake Smile Perspektif Hadis

untuk mengokohkan ikatan ukhuwah dengan para sahabat. Senyum beliau berfungsi untuk
menumbuhkan rasa percaya diri dan meneguhkan hati orang yang beriman, terutama mereka
yang baru masuk Islam seperti Jarir. Dengan demikian, hadis ini menegaskan bahwa senyum
tulus adalah bagian dari dakwah bil-hal, yaitu dakwah dengan keteladanan sikap.

Dalam konteks tema “fake smile”, hadis ini menampilkan kontras yang jelas. Senyum
Nabi tidak pernah bermakna manipulatif atau digunakan untuk menutupi perasaan negatif,
melainkan murni sebagai manifestasi rahmah. Oleh karena itu, hadis ini mengajarkan bahwa
senyum dalam Islam seharusnya menjadi ungkapan kejujuran hati, bukan sekadar topeng
sosial. Nilai inilah yang membedakan senyum tulus yang bernilai ibadah dengan senyum palsu
yang dapat berpotensi menjadi bentuk nifaq sosial.
Kejujuran sebagai Dasar Ekspresi

Kejujuran merupakan fondasi utama dalam membangun peradaban yang sehat, baik pada
level individu maupun masyarakat. Tanpa adanya kejujuran, kepercayaan akan runtuh, relasi
sosial menjadi rapuh, dan kehidupan bermasyarakat kehilangan arah. Dalam perspektif Islam,
jujur bukan sekadar perilaku etis, melainkan nilai moral yang terikat langsung dengan iman
dan konsekuensi ukhrawi. Oleh sebab itu, Islam menempatkan kejujuran sebagai salah satu
akhlak mulia yang wajib dipelihara, sementara kebohongan dipandang sebagai sifat tercela
yang dapat menjerumuskan manusia pada kebinasaan.

Rasulullah sebagai teladan agung umat manusia selalu menekankan pentingnya
kejujuran dalam ucapan maupun tindakan. Beliau mengajarkan bahwa kejujuran tidak hanya
membawa kebaikan di dunia, tetapi juga menjadi jalan menuju surga. Sebaliknya, kebohongan
yang tampak sepele dapat berkembang menjadi kebiasaan buruk yang merusak integritas diri
dan akhirnya mengantarkan pelakunya pada kehancuran. Dengan demikian, pembahasan
mengenai kejujuran dalam hadis Nabi muhamad bukanlah semata kajian etika, tetapi juga
refleksi spiritual yang berhubungan langsung dengan keselamatan manusia di akhirat

G Classll p a5 a8 ) oot 5 G5 ol ) snin Gatall (8 (aitally aile: 5

B0 sain osAd 5 o sadl ) ona

Artinya: Rasulullah  bersabda: Hendaklah kalian selalu jujur, karena kejujuran

membawa kepada kebaikan, dan kebaikan membawa ke surga. Dan jauhilah dusta,

karena dusta membawa kepada kefajiran, dan kefajiran membawa ke neraka. (HR.
Muslim No 2607).

Hadis ini menunjukkan bahwa inti dari segala perilaku, termasuk senyum, harus dilandasi

oleh kejujuran. Fake smile yang dilakukan dengan tujuan menipu atau menyembunyikan

kebenaran sejatinya mendekati kategori dusta dalam bentuk non-verbal. Ulama seperti Ibn

220 JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025



e-ISSN: 3031-8343; p-1SSN: 3031-8351, Hal. 211-222

Rajab al-Hanbali dalam Jami* al-‘Ulim wa al-Hikam menekankan bahwa sidg (kejujuran)
mencakup ucapan, perbuatan, bahkan niat hati. Maka, ekspresi wajah seperti senyum juga

dituntut untuk selaras dengan kondisi batin yang jujur.

5.  KESIMPULAN

Kajian hadis tentang senyum memberikan landasan moral dan spiritual yang kuat untuk
memahami fenomena fake smile. Senyum dalam Islam bukan hanya ekspresi sosial, tetapi
bagian dari ibadah dan akhlak mulia yang menuntut keikhlasan. Rasulullah mencontohkan
keseimbangan emosional, dengan memperlihatkan berbagai ekspresi manusiawi secara jujur
dan proporsional. Fake smile, meskipun pada dasarnya tidak sejalan dengan prinsip kejujuran,
masih dapat bernilai positif jika dimaksudkan untuk menjaga harmoni sosial, meredakan
ketegangan, atau menghindari konflik.

Namun, jika digunakan sebagai alat manipulasi atau menyembunyikan kebencian, ia
bertentangan dengan ajaran Islam dan mendekati sifat nifaq.

Dengan demikian, hadis-hadis Nabi mengajarkan bahwa senyum yang bernilai ibadah
adalah senyum yang tulus lahir dari hati. Ekspresi wajah yang sejalan dengan kondisi batin
akan melahirkan kejujuran emosional, meningkatkan kesehatan psikologis, serta memperkuat

ikatan sosial.

DAFTAR REFERENSI

Ahmad, M. (2019). The role of emotional expression in Islamic ethics: A hadith perspective.
Journal of Islamic Studies, 30(2), 245-262.

Al-Amin, R. (2021). Emotional authenticity in the light of Prophetic traditions. International
Journal of Islamic Thought, 19(1), 55-67.

al-Bukhari, Abii ‘Abd Allah Muhammad ibn Isma‘il. Sahih al-Bukhdari. Tahqiq: Muhammad
Zuhayr ibn Nasir. Riyad: Dar Tawq al-Najah, 1422 H.

Ali, S., & Fatima, R. (2018). Emotional dissonance and fake smile in workplace settings.
Journal of Organizational Psychology, 12(3), 145-160.

al-Tirmidhi, Abt ‘Isa Muhammad ibn ‘Isa. Sunan al-Tirmidhi. Tahqiq: Ahmad Muhammad
Shakir dkk. Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1998.

Anwar, F. (2020). Keikhlasan dalam ekspresi sosial menurut hadis Nabi. Jurnal Ushuluddin,
28(2), 123-138.

Aziz, H. (2019). Prophetic traditions and the psychology of smiling. Al-Bayan Journal of
Islamic Research, 31(1), 77-94.



Fake Smile Perspektif Hadis

Brown, L., & Chen, Y. (2022). The psychology of fake smiles in digital communication. Journal
of Social Media Studies, 14(4), 311-329.

Fadli, M. (2020). Hadis tematik tentang senyum dan implikasinya dalam kehidupan sosial.
Jurnal Studi Hadis, 8(1), 65-82.

Hidayat, A. (2021). Toxic positivity dalam perspektif Islam. Jurnal Psikologi Islami, 12(2),
178-192.

Ismail, N. (2018). The ethics of facial expressions in Islamic tradition. Journal of Islamic
Ethics, 2(3), 205-220.

Kurniawan, A. (2019). Ekspresi emosi Nabi Muhammad dalam hadis. Jurnal Ilmu Hadis, 5(2),
89-104.

Latif, A., & Khan, M. (2020). Smile, sincerity, and social trust: A comparative analysis. Journal
of Interpersonal Relations, 9(1), 55-73.

Mansur, H. (2022). Senyum palsu dalam perspektif komunikasi Islam. Jurnal Komunikasi
Islam, 15(1), 101-118.

Muslim ibn al-Hajjaj al-Qushayri, Abu al-Husayn. Sahih Muslim. Tahqiq: Muhammad Fu’ad
‘Abd al-Baqt. Kairo: Dar Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyyabh, t.t.

Nurbaiti, D. (2021). Authenticity versus hypocrisy in Islamic teachings. Journal of Aqidah and
Islamic Thought, 7(2), 145-160.

Othman, S. (2018). Prophetic psychology: Smiling and emotional well-being. Malaysian
Journal of Islamic Psychology, 6(1), 33—49.

Rahman, M. (2023). The impact of fake smiles on mental health. Journal of Contemporary
Psychology, 17(2), 245-262.

Sari, N. (2020). Makna senyum sebagai sedekah dalam hadis Nabi. Jurnal Tafsir dan Hadis,
9(2), 77-95.

Syafii, A. (2019). Keseimbangan emosi dalam sunnah Nabi Muhammad. Jurnal Studi Islam
Kontemporer, 4(3), 211-225.

Wahid, M. (2022). Kejujuran dalam ekspresi non-verbal menurut Islam. Jurnal Akhlak dan
Etika Islam, 6(1), 55-70.

Yusuf, R. (2024). Emotional honesty in Islamic perspective: A thematic study of hadith.
International Journal of Hadith Studies, 12(1), 33—49.

Zhang, L., & Smith, J. (2025). Cultural variations in smiling and authenticity. Journal of Cross-
Cultural Psychology, 56(1), 88—104.

222 JBPAI - VOLUME 3, NOMOR 4, AGUSTUS 2025



