
 



Redaktur PUTIH 
Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah 

Ijin terbit 

Sk. Mudir Ma‟had Aly No. 18/May-PAF/II/2018/SK 

Pembina 

Ahmad Syathori 

Abdur Rosyid 

Ahmad Kunawi 

Pengarah 

Imam Bashori 

Fathur Rozi 

Pimpinan Redaksi 

Mochamad Abduloh 

Dewan Editor 

Ainul Yaqin 

Anggota 

Mustaqim 

Nashiruddin 

Fathul Harits 

Abdul Hadi 

Abdullah  

Imam Nuddin 

Alamat Penyunting dan Surat Menyurat: 
Jl. Kedinding Lor 99 Surabaya 

P-ISSN: 2598-7607 E-ISSN: 2622-223X 
  

Diterbitkan: 

MA‟HAD ALY 
PONDOK PESANTREN ASSALAFI AL FITHRAH 

Surabaya 

 

 

 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1180430024&1&&
http://u.lipi.go.id/1311315507


Daftar Isi 

 Daftar Isi 

 MUNĀSABAH DALAM TREN STUDI QUR’AN KONTEMPORER 
Textual Relation dalam Surah al-Ahzāb Perspektif Salwa M.S. El-Awwa 

Dicky Adi Setiawan, M. Sultan Latif Rahmatulloh (1-16) 

 REVITALISASI KESEJAHTERAAN SOSIAL BERTETANGGA PERSPEKTIF KH. 
MUHAMMAD ROMZI AL-AMIRI MANNAN 

Studi kitab Umdatul Mukhtar ‘Ala Mabahisi Huquqi al-Jari< 

Kholilah (17-32) 

 TASAWUF FALSAFI  
Dalam Dua Dimensi Mistis dan Rasionalis 
Ahmad Syatori (33-44) 

 ETIKA BERINFORMASI DALAM AL-QUR’AN  
Upaya Membentuk Masyarakat Demokrasi Ideal  
Ahmad Bayu Setiawan (45-62) 

 ADAB MURID TERHADAP GURU DALAM PANDANGAN KH. HASYIM ASY’ARY 
Fauseh (63-75) 



Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah – ISSN: 2598-7607 (P); 2622-223X (E) 
Vol. VII, No. 1 (Maret 2022), 1-16.  

 
 

  
Putih: Jurnal Pengetahuan tentang Ilmu dan Hikmah, published by Ma’had Aly 

Al Fithrah Surabaya. Takhassus; Tasawwuf wa Thoriqotuhu. 

MUNĀSABAH DALAM TREN STUDI QUR’AN KONTEMPORER 

Textual Relation dalam Surah al-Ahzāb Perspektif Salwa M.S. El-Awwa 

Dicky Adi Setiawan 
UIN Walisongo Semarang 

dickyadisetiawan_2104028024@student.walisongo.ac.id  
 

M. Sultan Latif Rahmatulloh 
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

latifsulton@gmail.com  
 

Abstract  

This article intends to take a deeper look at how the pattern of munāsabah offered by Salwa, this is 
certainly to see how new ideas are carried out and what is a significant difference between the idea of 
textual relation carried by Salwa and the theory of munāsabah initiated by his predecessors such as 
al-Zarkasy, as-Suyūti and al-Qaţţān who are considered the most authoritative figures in the field of 
'ulūmu al-Qurān. Based on research conducted by the authors concluded that the theory used by 
Salwa is to use a historical-linguistic approach. So it is not only the pattern textually that Salwa tries 
to analyze the interrelationship but Salwa also sees how the historical context of the decline 
revelation and in the analysis as a mixture of themes and events that are interconnected between text 
and context. That is, Salwa basically tried to see how the pattern of munāsabah in surah al-Ahzāb in 
answering political, cultural and social context problems in the early higiers in the Arabian Peninsula. 

Keywords: Munāsabah, al-Ahzāb, Salwa M.S. El-Awwa 

Abstrak  

Artikel ini bermaksud untuk melihat lebih mendalam bagaimana pola munāsabah yang ditawarkan 
oleh Salwa, hal ini tentunya untuk melihat bagaimana gagasan-gagasan baru yang di usung dan apa 
yang menjadi perbedaan signifikan antara gagasan textual relation yang diusung oleh Salwa dengan 
teori munāsabah yang digagas oleh para pendahulunya seperti al-Zarkasy, as-Suyūti dan al-Qaţţān 
yang dianggap sebagai tokoh paling otoritatif dalam bidang „ulūmu al-Qurān. Berdasarkan penelitian 
yang dilakukan penulis menyimpulkan bahwa teori yang digunakan oleh Salwa adalah  menggunakan 
pendekatan historis-linguistic. Jadi bukan hanya pola secara tekstual yang coba Salwa analisis 
keterkaitannya melainkan Salwa juga melihat bagaimana konteks historis penurunan wahyu dan di 
analisis sebagai satu paduan tema dan kejadian yang saling berhubungan antara teks dan konteks. 
Artinya, Salwa pada dasarnya berusaha melihat bagaimana pola munāsabah dalam surah al-Ahzāb 
dalam menjawab persoalan-persoalan politik, budaya dan konteks sosial pada masal awal Hijiriyah di 
Jazirah Arab. 

 
Kata kunci: Munāsabah, al-Ahzāb, Salwa M.S. El-Awwa. 

 

mailto:dickyadisetiawan_2104028024@student.walisongo.ac.id
mailto:latifsulton@gmail.com


  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  2 

Dicky Adi Setiawan 

Pendahuluan 

Munāsabah sebagai salah satu disiplin keilmuan dalam ‗ulūmul Qur‘an tampaknya masih 

menjadi perdebatan di antara para pakar studi Qur‟an. Pasalnya munāsabah selain dianggap sebagai 

bukan dari bagian perangkat ‗ulūmul Qur‘an juga cara kerjanya lebi banyak menggunakan kemampuan 

pikiran dan daya kritis bagi mufassir. Meski demikian para ahli studi qur‟an sperti az-Zarkasyi dalam 

masterpiese-nya al-Burhān fī ‗Ulūmi al-Qur‘ān sebenarnya sudah membicarakan tentang munāsabah 

lengkap dengan definisi, pembagian serta mekanisme pemakaiannya. Begitu juga dengan Manna‟ al-

Qaţţān.1  

Al-Biqai menyebutkan dalam Nazhm al-Durar fi Tanāsub al-ayāti wa al-Suwar, bahwa munāsabah 

secara substansi merupakan bagian dari kajian ilmu balaghoh karena munāsabah bertujuan untuk 

mengungkap makna dibalik hunungan antara satu ayat dengan lain, atau surat dengan surat yang lain. 

Al-Biqai juga berpendapat bahwa derajat ilmu munāsabah paa hakikatnya sama pentingnya dengan 

‗ilmu bayān dalam balaghah, sebagaimana dalam ‗ilmu al-Bayān pada dasarnya dalam menjelaskan 

makna-makna susunan kata dalam Al-Qur‟an baik itu dalam metode mutasyabih, isti‘ārah, majāz dan 

mursāl diperlukan adanya proses munāsabah  yang sama-sama bertujuan sebagai kasyful ghaţţā.2  

Sementara itu, sejak berjalannya waktu dan muncul beberapa tokoh studi qur‟an, tampaknya 

munāsabah masih diperlukan adanya kajian yang mendalam dalam mengungkap bagaimana korelasi 

dalam satu surat itu sendiri. Gagasan munāsabah dalam tren studi quran kontemporer kemudian 

digunakan sebagai perangkat dalam menggali keserasian tema dalam satu surat. Hal ini muncul 

karena banyaknya kritikan-kritikan dari orientalis yang mengnaggap bahwa tema dalam Al-Qur‟an 

mengalami kerancuan dan tidak sistematis.  

Salwa M.S El-Awwa sebagai tokoh studi qur‟an kontemporer kemudian hadir dalam 

menjawab tuduhan-tuduhan tersebut, hasil pemikirannya tentang munāsabah tersebut ia tuangkan 

dalam sebuah karya desertasinya dengan judul Textual Relations in The Qur‘an:Relevance, Coherence, and 

Structure (2006). Dalam karyanya Salwa berupaya membuktikan bagaimana keserasian ayat dan tema 

dalam satu surat (textual relation) yang di analisis dengan pendekatan linguistik-koherensi dan teori 

relevansi. Dalam hal ini Salwa memilih surah al-Ahzāb dan al-Qiyāmah yang dijadikan sebagai 

sampling penelitiannya dan di analisis dengan menggunakan pendektatan lingusitik, selain itu Salwa 

juga beranggapan bahwa analisisnya ini mencoba membuktikan secara rasional bagaimana pola-pola 

                                                           

1 M.S. Yusuf, “Pengunaan Ilmu Musabah dalam Istinbath Hukum” Jurnal Tajdid Vol.6 No.2. 2019,4-6. 
2 Burhanuddin al-Biqai, Nazm al-Durar Fi Tanasub al-Ayati Wa al-Suwar (Hiderebad: Dar al-Ma‟arif, 2003), 253. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  3 

Dicky Adi Setiawan 

teks dalam setiap ayat, sehingga ayat-ayat tersbut menjadi sebuah bangunan tema yang serasi dan 

salin terkait satu sama lain.3 

Berdasarkan asumsi tersebut penulis bermaksud untuk melihat lebih mendalam bagaimana 

pola munāsabah yang ditawarkan oleh Alwa, hal ini tentunya untuk melihat bagaimana gagasan-

gagasan baru yang diusung dan apa yang menjadi perbendaan signifikan antara gagasan textual relation 

yang diusung oleh Alwa dengan teori munāsabah yang digagas oleh para pendahulunya seperti al-

Zarkasy, as-Suyūti dan al-Qaţţān yang dianggap sebagai tokoh paling otoritatif dalam bidang ‗ulūmu 

al-Qurān. 

Tren Studi Qur’an era Modern: Munāsabah Sebagai Embrio Kajian Berbasis Surat dan 

Tartib Nuzuli. 

 Munculnya tren kajian berbasis surat dan tartib nuzuli dikalangan studi Qur‟an kontemporer 

tidak terlepas dari banyaknya kritikan-kritikan miring para kesarjanaan orientalis yang menganggap 

bahwa Al-Qur‟an disusun secara serampangan dan tidak sistematis. Misalkan saja seperti pernyataan 

Nyketas of Byzantium ―unreoseble unsysmatically thrown together, shoddy piece of work, filled white lies forgeries 

fables an contradictions... ― (hartmut 180). Pada abad sekitar abad ke-13 terbit sebuah buku para pendeta 

yang diutus ke Timur khusus unutk mengkaji dan melakukan penokan terhadap al-Qur‟an, karya ini 

juga dianggap sebagai sumber referensi paling ototritatif dalam membicarakan hal-hal miring 

terhadap al-Qur‟an, karya tersebut adalah Contra Legem Sarraceronum, dalam karya tersebut setidaknya 

disebutkan ―the Qur‘an contens nomerous internal contradictions apart form its entirely obvious lack of order‖.4  

 Tradisi kritik terhadap al-Qur‟an tidak berhenti sampai ke abad 20-an, beberapa tokoh 

sarjana barat juga tidak sedikit yang masih melontarkan kritikan tentang ketidak sistematisan al-

Qur‟an seperti pernyataan Watt yang juga dikutip oleh Muller ―Quran its jointedness‖ (montdgomeri 

73). Thomas Charlyle yang juga pernah dikatakan oleh Gibb dengan perkataan ―a toilsome reading, a 

wearisome, cofused jumble crude incondite.. nothing but a sense duty could carry any Europan through the Koran‖.5 

Dari semua kritikan tersebut pada intinya adalah para kesarjanaan Barat beranggapan jika al-Qur‟an 

disusun secara tidak sistematis dan serampangan yang artinya al-Qur‟an juga tidak memilki koherensi 

                                                           
3
 Salwa.M El-Awwa, Textual Relations In The Qur’an: Relevance, Coherence, and Structure (London adn 

New York: Routledge, 2006), IX. 
4
, Hartmut Bobzin, “Pre -1800 Preoccupations of Qur‟anic Studies” edited by J. D. McAuliffe. Encyclopaedia of 

the Qur‘an Vol. 05 (2006): 241. 
5
 H. A. R. Gibb, Mohammadenism: An Historical Survey (London: Oxford University Press, 1979), 25. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  4 

Dicky Adi Setiawan 

secara tematik dari satu ayat ke ayat yang lain, hal ini tentu sangat berebda dengan Alkitab yang kala 

itu memang sudah tersusun secara runtut dan saling koheren satu sama lain. 

 Banyaknya lontaran kritikan di atas kemudian memunculkan para pemikir tafsir kontemorer 

untuk mengagas al-Qur‟an berbasis surat dan dengan metode tartib nuzuli, Mir menyebutkan bahwa 

adanya tren kajian tersebut pada dasarnya adalah berakar dari konsep munāsabah. Sebagaimana dalam 

tradisi studi Qur‟an klasik munāsabah adalah term resmi yang disebut dalam beberapa litratre ulmūl 

Qur‘an seperti Burhān fī ‗Ulūmi al-Qurān, al-Itqān, dan beberapa karya lainnya yang secara intensifi 

hanya membahas tentang munāsabah fī ayāti wa suwār. Mir juga menyebutkan bahwa para kesarjanaan 

modern dalam menyusun al-Qur‟an berbasis surat dengan metode tartīb nuzui merupakan sebuah 

inovasi secara radikal, karena munāsabah di era kalsik yang awalnnya dilakukan hanya sebuah proses 

penafsiran menghubungkan satu ayat dengan ayat yang lain seperti yang dilakukan Fakhruddin ar-

Razi dalam mafātihu al-Ghaīb nya dengan metode linier-atomistik atau al-Biqai yang juga melakukan 

kajian munāsabah dengan pendekatan organik-holistik. Berbeda dengan para kesarjanaan modern yang 

secara intens mencoba membangus suatu koherensi antar satu ayat dengan ayat lain dan dijadidan 

dalam satu tema surat tertentu dengan menggali bagaimana tema-tema yang terhubung dalam surat 

tersebut, bukan hanya itu mereka juga dianggap oleh Mir mampu menggali koherensi antar satu surat 

dengan yang lain sehingga kesulurhan surat dalam Al-Qur‟an saling terhubung satu sama lain.6 

 Beberapa karya yang muncul pada abad ke 20 seperti bayān al-Qur‘ān  terdiri dari 12 julid 

(1908) karya Asnaf „Ali Sanafi (1362/1943), dalam karya tersebut Ali Sanafi secara spesifik 

mendiskusikan tentang hubungan antara bagian dalam surat dengan surat yang lain, kajian ini disebut 

dengan istilah rabţ (garis hubungan). Kemudian pada tahun 1973 seorang mufassir Hamīd al-Dīn al-

Farāhī menerbitkan sebuah karya dengan judul Majmū‘ah li Tafāsir Farāhī. al-Farāhī beranggapan 

bahwa susunan al-Qur‟an pada dasarnya mengandung hikmah tertentu yang perlu diungkap 

maknanya secara mendalam, oleh karena itu diperlukan susunan sesuai dengan masa turunnya al-

Qur‟an (tartīb nuzulī). Selanjutnya yang juga karyanya cukup terkanal di kalangan studi Qur‟an adalah 

Tafhīmu al-Qur‘ān karya ini bahkan diterjemahkan ke dalam bahasa inggris dengan judul the Meaning of 

the Qur‘an, sebagaimana sebagaimana tokoh yang lain al-Maududi --ṣahībul kitāb—juga beranggapan 

bahwa surat-surat dalam al-Qur‟an mempunyai tema-tema yang padu dan terkait satu sama lain. Mir 

                                                           
6
 Mustansir Mir, “The Sura as a Unity: A Twentieth Century Development in Qur‟an  Exegesis.” in Approaches 

to the Qur‟an, edited by A. S. A. Kader. London and (New York: Routledge, 1993),.219. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  5 

Dicky Adi Setiawan 

juga menyebutkan bahwa latar belakang disusunnya karya tersebut karena membantah tuduhan-

tuduhan miring para sarjana Barat terhadap al-Qur‟an.7 

 Beralih ke dataran Mesir, beberapa karya yang dianggap otoritatif dan secara intens 

mendiskusikan kajian al-Qur‟an berbasis surat adalah di antaranya Sayyid Quţb dengan karyanya tafsīr 

fī dzilāli al-Qur‘ān (1974), kerangka dasar dari karya ini berawal dari argumentasi Sayyid Quţb yang 

mengatakan jika Al-Qur‟an memilki satu sumbu tema tertentu dalam suatu surat yang 

menghubungkan antara satu ayat dengan ayat yang lain, konsep ini kemudian dikenal dengan sebutan 

mihwār (akson/tema utama). Demikian juga dengan Muhammad Husain al-ţaba ţabai yang 

mengarang sebuah tafsir dengan judul al-Mizān fī tafsīri Al-Qur‘an (1974). Menurut al-Ţaba Ţabai 

dalam menelisik hubungan ayat dalam sebuah surat diperlukan adanya analisis awalan ayat dalam 

surat (bad‘) dan menghubungkan dengan akhiran surat (khitām) serta memperhatikan bagaimana 

prosesi penyajian bahasa dalam bahasanya (al-syiyāqu al-Jāri), peroses analisis ini kemudian disebut 

oleh al-Ţaba Ţabai dengan metode gharadl.8 

 Kita beranjak ke era yang lebih modern, beberapa tokoh studi Qur‟an pada era ini lebih 

menekankan aspek munāsabah dengan berusaha mengaitkan antara teks dan konteks ketika wahyu 

tersebut diturunkan, maka tidak heran jika beberapa tokoh yang muncul pada era ini kemudian 

mengagas karya tafsir dengan metode tartib nuzuli, beberapa tokoh yang mendiskusikan hal tersebut 

di antaranya adalah „Izzat Darwaza, dalam karyanya yang berjudul al-Tafsīr al-Hadīts ia mengkonsepsi 

bagaimana al-Qur‟an seharusnya dipahami dengan memperhatikan bagaimana kronologisasi 

pewahyuan al-Qur‟an. Karena menurutnya pemahaman munāsabah yang hanya mengandalkan teks 

semata akan berimbas kepada distorsi makna.9 Gagasan yang diusung oleh „Izzat kemudian 

diteruskan oleh „Abid al-Jābirī dengan karyanya yang berjudul Fahm al-Qur‗ān al-Hakīm; Tafsīri al-

Wadih tartīb al-Nuzūl tidak berbeda jauh dengan „Izzat, al-Jabīrī beranggapan bahwa al-Qur‟an harus 

disusun berdasarkan koronologisasi pewahyuan, karena dengan demikian maka dapat dilihat 

bagaimana proses al-Qur‟an dalam membicarakan sebuah tema-tema tertentu yang berkaitan dengan 

konteks ketika al-Qur‟an diturunkan, analisis ini tentunya sangat memerlukan kajian yang mendalam 

terkati bagaimana sejarah kehidupan nabi Muhammad Saw dan awal tahun Hijriyah.10 

                                                           
7
 Ibid, 37-44. 

8
 Ibid, 63-64. 

9
 Muhammad Izzat Darwaza, Al-Tafsīr al-Hadīts vol. I. (Bairut: Dār al-Gharīb al- Islāmī, 2000), 16. 

10
 Muhammad „Abīd al-Jābirī, Fahm Al-Qur‘ān al-Hakīm: Tafsīr al-Wadīh Hasb Tartīb al-Nuzūl. (Beirut: Markaz 

Dirāsat al-Wihdah al-„Arabiyah, 2008), 16. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  6 

Dicky Adi Setiawan 

Munāsabah dalam Pandangan Para Ahli ‘Ulūmu al-Qur’ān. 
 Az-Zarkasyi dalam karya burhān fī ‗ūlūmi al-Qur‘ān membahas seputar munāsabah dalam satu 

babnya dengan diberi judul ma‘rifatul munāsabah bainal āyah (mengetahui korelasi antar ayat). Mnāsabah 

diartikan secara bahasa oleh az-Zarkasy sebagai muqārabah (berdekatan), dicontohkan dengan istilah 

wafulān yunāsubu fulānan yang maksudnya disini adalah dua fulan saling berdekatan, ia memberikan 

perumpamaan lain al-arību al-Mutaṣṣil kal akhwiyyin wabnu al-‗ām. Dari logika yang coba dibangun oleh 

zarkasyi dapat dipahami bahwa sejatinya munāsabah dalam konteks al-Qur‟an adalah kedekatan antar 

ayat dengan ayat, surat dengan ayat dan sebaliknya yang saling terpaut satu sama lain dan memiliki 

kesinambungan dalam penggalian makna.11 

 Selanjutnya az-Zarkasyi juga mengatakan bahwa dengan munāsabah kita dapat membuktikan 

bagaimana keserasian dan ketersinambungan dalam al-Qur‟an, sebagaimana ia mengutip dari 

pendapat Fakhruddin ar-Razi dalam karya mafātihu al-Ghoīb ―aktsaru laţāiful Qur‘ān maudū‘atun min 

tarībāţi warrawābiţi (kelembutan Al-Qur‟an tersimpan pada susunan serta korelasi didalamnya). Dari 

ungkapan ini sangat jelas dapat dipahami bahwa disiplin ilmu munāsabah selain sebagai tujuan dalam 

menyingkap makna juga menunjukkan untuk menyingkap keindahan dibalik korelasi yang 

disuguhkan oleh al-Qur‟an. Lebih lanjur az-Zarkasyi juga menyatakan ―min mahāsini al-kalām 

ayyartabiţa ba‘dluhu ba‘dlan liallā yakūna munqaţi‘an‖ sebagaimana kaidah suatu kalimat bahwa 

keindahan ungkapan itu terletak pada keterpautan dan korelasi antar satu kata dengan kata lain, dan 

hal ini sebagaimana dalam al-Qur‟an karna musthil jika susunan dalam al-Qur‟an yang merupakan 

minklāmi rabbi al-‗ālamīn tidak memilki korelasi satu sama lain.12 

 Az-Zarkasy kemudian mencontohkan baberapa munāsabah dalam al-Qur‟an, seperti munāsabah 

antara walan surah al-Isrā‟ dengan tasbih kemudian awalan surah al-Kahfi dengan thmīd yang mana 

keduanya memili relasi satu sama lain, karena permulaan dari adanya tasbih adalah dengan bertahmid 

terlebih dahulu. Selain itu az-Zarkasy juga mencontohkan musabah antara ayat dengan ayat yaitu 

munāsabah antara awalah surah al-Baqarah ―dzālikal kitābulā raibafīh‖ (al-Baqarah: 2) dengan surah al-

Fātihah ―ihdinā aṣ-ṣirāţa al- mustaqīm” (al-Fatihah: 6). Yang mejadi munāsabah di sini adalah aṣ-ṣirāţ 

(jalan), yitu jalan bagaimana yang lurus? Yaitu jalan yang sesuai dengan kitāb (al-Qur‟an).13  

                                                           
11

 al-Imām Badriddīn Muhmmād bin „Abdullāh az-Zarkasyī, Al-Burhān Fī ‗Ulūmi al-Qur‘Ān. (Mesir: Dāru al-
Hādits, 2006), 36. 

12
 Ibid, 26-27. 

13
 Ibid, 36-37. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  7 

Dicky Adi Setiawan 

 As-Suyuti adalah satu tokoh yang juga secara intensif dalam membahas munāsabah, 

pembahasan ini ia tuangkan dalam karyanya al-ītqān fī ‗Ulūmi al-Qur‘ān. Dari beberapa tokoh ahli 

‗ūlumu al-Qur‘ān as-Suyuti adalah salah satu tokoh yang komprehensif dalam membahas munāsabah, 

dalam sub babnya yang berjudul fī munāsabatil ayāti wa suwār as-Suyuti banyak mengutip pendapat 

para pendahulunya dalam mendifinisikan munāsabah di antaranya seprti Fakhruddin ar-Rāsi, Ibnu 

„Arrabi dan „Izzudīn ibnu „Abdu al-Salām. Sebagaimana az-Zarkasy, as-Suyuti mendefinisikan 

munāsabah dengan al-Muqārabah (saling berdekatan). Yang memebdakan adalah as-Suyuti mengatakan 

bahwa munāsabah merupakan kesesuaian dalam ayat-ayat al-Qur‟an yang dapat dipandang secara akal, 

indra dan maknanya.14 

Munāsabah dalam pandangan as-Suyuti dibagi ke dalam beberapa model di antranya adalah 

munāsabah bainal ayāti wal ayāt,(hubungan antara ayat dengan ayat) munābah bainal ayāti wa al-suwār 

(hubungan antara ayat dengan surat), munāsabah bainal ayāti wa suwār, munasabah baina iftitāhi suwār wa 

akhīrihā (munasbah antara pembukaan surat dengan akhir surat). Yang menarik dari penjelasan 

munāsabah dalam al-itqān ketika menjelaskan hubungan antara pembukaan surat dengan akhir surat 

seperti awalan ṣād yang diakhiri dengan inhuwa illā dzikrun lil‘ālamīn, yang menunjukkan adanya 

hungan untuk berdzikir, kemudian awalan surah nūn diakhiri dengan mā anta bini‘mati rabbika bimajnūn 

yang secara leksikal menunjukan pola yang sama. Selanjutnya as-Suyuti juga menjelaskan hubungan 

akhir surah dengan awalan surah berikutnya seperti hubungan antara akhir surah al-Fīl dengan 

awalan surah al-Qurisy.15 

 Sementara itu para ulama seperti az-Zarkasy dan as-Suyuti bersepakat bahwa pencetus ilmu 

munāsabah pertama kali adalah Syaikh Imam Abu Bakar Abdullah Ibn Muhammad Ziyad an-

Naisaburi (W. 324 H). Merupakan seorang al-fāqih yang cukup terpandangan dengan keluasan 

ilmunya, beliau juga pernah menimba ilmu di Syam, Irak dan di Mesir. Sebelum ia kemudian tinggal 

di kota Baghdad ia pernah berguru kepada seorang Syaikh yang bernama Musni yang juga 

merupakan seorang tokoh ulama as-Syafi‟iyyah. As-Syahrabāni bernah mengatakan berkenaan 

dengan kontribusi Naisaburi dalam bidang ilmu munāsabah: 

اول من أظهر ببغداد علم اŭناسبة ولن نكن ũعناه من غŚه ىو الشيخ اٙمام ابو بكر النيسبورى وكان غزير العلم ľ الشريعة 
عل ىذه السورة اń وإداب وكان يقوا على الكرسي اذا قرأ عليو إية Ń جعلت ىذه إية اń جنبا ىذه, وما اūكمة Ŀ ج

 جنب ىذه السورة وكان يزرو على علماء بغداد لعدم علمههم ŭ۴ناسبة

                                                           
14

 Jalāluddin al-Suyūţī, al-Iţqān Fī ‗Ulūmi al-Qur‘Ān (Libanon: Bairut, 1429), 361. 
15

 Ibid. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  8 

Dicky Adi Setiawan 

“Orang yang pertama kali menggagas konsep munāsabah di Baghdad dan orang tersebut 
berlum kita mendengarnya dari orang lain ialah Syaikh Imām abū Bakar an-Naisaburi, belia 
adalah seorang ulama yang mahir dalam ilmu fiqih dan kebahasaannya. Ketika ia duduk di 
atas kursi dan ketika dibacakan sebuah ayat al-Qur‟an ia akan bertanya “apa hikmah dari 
surat ini diletakkan disamping surat ini?” lalu kemudian beliau mengkritik beberapa ulama 
Baghdad karena kebanyakan mereka tidak mendalami ilmu munāsabah.”16  

 Berikutnya konsep munāsabah diteruskan oleh beberapa ulamanya dengan kajian yang intens 

dan bahkan di antara mereka banyak yang tidak segan-segan menulis satu karya hanya khusus 

membahas munāsabah, beberapa ulama tersebut seperti: Syaikh Burhānu al-Dīn al-Biqai dengan 

karyanya Nadzmu al-Durār fī Tanāsubi al-Ayāti wa al-Suwār, kemudian Abu Ja‟far Ahmad Ibnu Ibrāhīm 

Ibn Jubair al-Andalusi al-Nahwi al-Hafidz dengan karyanya al-Burhān fī Munāsabah Tartib Suwār 

Qurān, kemudian as-Sayuti dengan kitabnnya al-Fahmi‘ li Munāsabah suwār wa al-āyat, dan Ahmad 

Hasan Farhat al-Munāsabah baina al-Ayāti wa al-Suwār.17  

Munāsabah kemudian hadir bukan hanya dalam sebuah konsepsi dalam ranah ‗ulūmul qur‘ān 

saja. Para mufassir juga tidak sedikit yang menuangkan hasi penafsirannya terhadap ayat al-Qur‟an 

dengan metode munāsabah seperti karya tafsir Mafātihu al-Ghaīb karya Fakhruddin ar-Razi, Tafsir al-

Wadlīh karya Muhammad Mahmud Hijazi, kemudian tafsīr al-Mannār karya Muhammad Abduh dan 

muridnya Rasyid Ridla, ṣafwat al-Tafsīr karya Syaik „Ali al-ṣabuni, kemudian di indonesia seperti tafsir 

al-Azhār karya Buya Hamka.18  

 Meski demikian, tidak semua mufassir menerima konsep munāsabah terutama para mufassi 

ryang  memegang teguh ideologi konservatif, seperti Ibnu Qoyyum al-Jauzi. Karena mengingat 

munāsabah ini pada dasarnya adalah sebuah eksplorasi dari hasil ijtihādi yang bersumber dari ra‘yu, 

maka dari itu munāsabah belum populer secara konseptual pada awal abad hijriyah. Dan pada pemikir 

tafsir menduga itu ada hubungannya dengan hasil penafsiran hadis tentang mereka yang menafsirkan 

al-Qur‟an dengan pemikiran maka telah mendaftarkan diri untuk masuk neraka. Para pengamat tafsir 

menduga bahwa munāsabah ini mulai populer sejak era pertengahan yaitu ketika an-Naisaburi 

memperkenalkannya di Baghdad terlebih lagi konsep munāsabah juga dibahas oleh para tokoh yang 

dianggap otoritatif dalam bidang ulumul qur‟an seperti Imam as-Suyuthi, Fakhruddin al-Razi, az-

Zarkasyi, Imām „Izzu al-Dīn, dan bahkan Ibnu Arabi. Beberapa pengakuan tentang keutamaan 

                                                           
16

 al-Imām Badriddīn Muhmmād bin „Abdullāh az-Zarkasyī, Al-Burhān Fī ‗Ulūmi al-Qur‘Ān, 36. 
17

 Abū Muhammad Makki ibn Abi Ţālib al-Qaisi, Al-Īdhāh Li Nāsikh al-Qurān Wa Mansūkhih. (Riyadl: Maktabah 
Abū Muhammad Makki ibn Abi Ţālib al-Qaisi, 2012), 410. 

18
 M. S. Yusuf, “Penggunaan Ilmu Munasabah Dalam Istinbâth Hukum.” Tajdid 26, no, 02 (2019): 122. doi: 

2621-8259. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  9 

Dicky Adi Setiawan 

konsep munāsabah pernah diungkapkan oleh Fakhruddin ar-Razi dalam tafsirnya Mafatikhul Ghaib 

yang juga dikutip oleh Imam as-Suyuthi ―kebanyakan keindahan al-quran adalah dilihat dari 

ketersinambungan satu ayat dengan ayat yang lain‖.19  

Lebih lanjut lagi, Syaikh „Izzu al-Dīn ibn Abd as-Salām mengemukakan secara rinci mengenai 

konsep munāsabah sebagai berikut: 

اŭناسبة علم حسن لكن يشŗط ľ حسن ارتباط الكȐم ان يقع ľ أمر متحدد مرتبط أولو ϥخره فأن وقع على أسباب Űتلفة Ń يقع 
ن فيو ارتباط ومن ربط ذالك فهو متكلف Šا ȏ يقدر عليو اń بربط ركيك يصان عن مثلو حسن اūديث فضȐ عن احسنو فأن القرأ

  نزل فيو نيف وعشرين سنة وأحكام űتلفة شريعة اȋسباب űتلفة ومتا كان كذلك ȏ يتأļ ربط بعضو ببعض
―Munāsabah itu ilmu yang bagus, tetapi dalam indahnya hubungan perkatan itu disyaratkan 
adanya pada masalah yang menyatu, yang bagian awalnya berkaitan dengan bagian akhirnya. 
Jika perkataan itu terjadi karena beberapa faktor yang berlainan, maka hubungan kata itu 
tidak terdapat di dalamnya. Barang siapa yang menghubung-hubungkannya berarti ia 
termasuk orang yang memaksakan diri atas sesuatu yang sebenarnya ia tidak mampu 
menghubungkannya. Kalaupun ada, itu hanyalah hubungan yang janggal, bukan redaksi yang 
indah, yang terpelihara dari kejanggalan tersebut, apalagi untuk yang lebih baik (seperti al-
Qur‟an). Al-Qur‟an diturunkan dalam masa lebih dua puluh tahun, menyangkut pelbagai 
hukum yang berbeda, yang ditetapkan (disyari‟atkan) karena faktor-faktor yang berlainan. 
Perkataan yang demikian itu adalah tidak mudah sebagian dengan sebagian lainnya untuk 
dapat dihubungkan.”20  

Dari pernyataan „Izzu al-Dīn kita dapat melihat betapa pentingnya penerapan mināsabah 

dalam menafsirkan al-Qur‟an, selain itu munsābah juga harus dilakukan secara hati-hati dan dengan 

proses ijtihad yang kuat, karena proses penghubungan antara satu ayat dengan ayat yang lain bukan 

suatu hal yang mudah, dibutuhkan kemampuan dalam analisisi penurunan Al-Qur‟an sesuai dengan 

tartib nuzuli dan mengetahui secara spesifik bagaimana asbāb nuūl ayat tersebut diturunkan. Karena 

pertimbangan ini lah kemudian para sarjana muslim modern mulai mengagas bagaimana Al-Qur‟an 

dengan susunan tartīb nuzuli seperti Izza Darwaza, dan „Abid al-Jabirī. 

Salwa M.S El-Awwa dan Gagasan munāsabah dengan Metode Linguistik (Lingusitic 

Unity). 

 Salwa merupakan seorang dosen bidang Qur‘anic Studies departemen Theology and Relious 

Studies di Universitas Birmingham, Salwa membidangi dan sekaligus mengajarkan Hermeneutika Al-

Qur‟an, ia juga terkenal dengan intensitasnya dalam membidangi kajian Linguistik, sehingga tidak 

                                                           
19

 al-Imām Badriddīn Muhmmād bin „Abdullāh az-Zarkasyī, Al-Burhān Fī ‗Ulūmi al-Qur‘Ān., 37. 
20

 Jalāluddin al-Suyūţī, al-Iţqān Fī ‗Ulūmi al-Qur‘Ān, 108. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  10 

Dicky Adi Setiawan 

heran jika banyak karya dari Salwa adalah kajian linguistik Al-Qur‟an. Salah satu karya 

monumentalnya yang juga merupakan sumber primer dari artikel ini adalah Textual Relation in The 

Qur‘an: Relevance, Cohernece, and Structure. Karya tersebut merupakan penelitian desertasi yang ia 

selesaikan untuk memperoleh gelar doktor di bidang School of Oriental and African Studies di 

bawah bimbingan Prof M.A.S Abdel Haleem.21  

 Dalam karya tersebut Alwa secara spesifik membahas textual relation atau dalam kajian Islam 

disebut dengan munāsabah, alasan penting ia dalam menyusun konsepsi ini adalah karena menurutnya 

beberapa tokoh yang mengkaji munāsabah belum memiliki kerangka teoritis yang kuat dan dapat 

diakui oleh berbegai kalangan termasuk para kesarjanaan Barat. Dalam karya tersebut permasalahan 

pokok paling utama yang hendak dijawab oleh Alwa adalah ―Do Quranic surras possess coherence or organic 

unity and is this necessary all as a quality of the text or is it not?‖.22 Meskipun dalam karya tersebut Alwa 

tidak membahas munābah secara komprehensif setiap surat dalam Al-Qur‟an melainkan ia hanya 

mengambil dua sampel dalam surah Al-Qur‟an yaitu surah al-Ahzāb dan al-Qiyāh, alasan Alwa 

membahas surat ini karena dalam pandangannya kedua surat tersebut menyimpan banyak tema yang 

berbeda-beda dan seolah tidak berpautan sama lain, oleh karena itu ia berusaha membuktikan bahwa 

ternyata dalam surah tersbeut tedapat munāsabah antara satu ayat dengan yang lain dan justru saling 

berhubungan dan terpadu satu sama lain. 

 Sebagai upaya Alwa dalam menjawab rumusan permasalah tersbut, ia menggunakan 

pendekatan historis-linguistic. Jadi bukan hanya pola secara tekstual yang coba Alwa analisis 

keterkaitannya melainkan Alwa juga melihat bagaimana konteks historis penurunan wahyu dan di 

analisis sebagai satu paduan tema dan kejadian yang saling berhubungan antara teks dan konteks. 

Artinya, Alwa pada dasarnya berusaha melihat bagaimana pola munāsabah dalam surah al-Ahzāb dan 

al-Qiyāmah dalam menjawab persoalan-persoalan politik, budaya dan konteks sosial pada masal awal 

Hijiriah di Jazirah Arab.23 

 Sementara itu, pada dasarnya dalam Salwa menganalisis munāsabah kedua surat tersebut 

dengan menggunakan dua pendekatan, yaitu pendekatan koherensi dan relevansi. Kedua pendekatan 

Salwa ini pada dasarnya diususung sebagai bentuk jawan karena adanya kegelisahan mengenai 

konseps munāsabah yang sampai saat itu masih belum memiliki landasan teori yang jelas, hal itu 

                                                           
21 Salwa M. S. El-Awwa, Textual Relations in The Qur‘an:Relevance, Coherence, and Structure (London and New York: 

Routledge, 2006), IX. 
22

 Ibid, 2 
23

 Ibid, 3. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  11 

Dicky Adi Setiawan 

terlihat dari beberapa tokoh studi Quran yang masih berbeda-beda dalam menjelaskan perangkan 

munāsabah, oleh karena itu Salwa beranggapan bahwa toori yang diusungnya dapat menjadi 

sumbangan kerangka teori yang lebih matang dan objektif. Teori koherensi digunakan oleh Alwa 

dalam menganalisis teks-teks ayat secara tekstual dengan menggunakan pendekatan linguistik, pada 

porses analisis ini Alwa menjelaskan bagaimana bubungan ayat dalam bingkai tekstual, seperti bunyi 

teks awalan surat, akhiran surat kemudian kata sambung yang digunakan dalam Al-Qur‟an seperti 

wāw, waidzā, aw dan beberapa kata sambung yang lain. Kemudian teori relevansi digunakan oleh Alwa 

sebagai upayanya dalam menjelaskan relasi antar ayat yang tidak dapat terjawab dengan analisis 

koherensi tekstual semata, pada taraf ini analisis yang dilakukan adalah bagaimana hubungan antar 

teks dengan hal-hal yang diluar teks, dalam kasus ini yang dimaksud diluar teks segala seperti 

kejadian-kejadian ketika diturunkannya Al-Qur‟an yang terdokumentasi kedalam sebuah hadis 

maupun riwayat para sahabat nai, serta kejadian-kejadian yang meliputinya secara makro yang tidak 

terekam secara riwayat akan tetapi dapat dilacak historisitasnya dengan pendekatan kritik-historis.24 

 Dalam kasus ini proses kontekstualisasi dalam pandangan Alwa terbagi kedalam tiga bagian: 

1. Perubahan makna historisitas yang sibabkan karena adanya informasi baru yang didapatkan dari 

hasil kontekstualisasi. 

2. Dan jiga asumsi yang baru didaptakan setelah proses kontekstualisasi maka dapat menggagalkan 

makna asumsi lama.. 

3. Pesan tersebut kemudian menjadi legitimasi khusus kepada pendengar sehingga asumsi tersebut 

kemudian menjadi lebih kuat. 

Textual Relation Surah al-Ahzāb dalam Pandangan Salwa M.S El-Awwa. 

 Pada bagian ini penulis hendak menunjukkan bagaimana teori Salwa ketika di aplikasikan 

kedalam sebuah ayat, dalam kasus ini penulis hanya mengambil contoh dari al-Ahzāb. Dari hasil 

analisisnya Salwa membaginya kedalam sepuluh tema-tema besar. Ia juga sekaligus berasumsi bahwa 

hasil pembagian ini bukanlah dari hasil subjektifitasnya dan hasil intuisinya melainkan dari hasil 

analisis yang mendalam secara teoritis dan metodologis, yaitu dengan menggunakan metode 

linguistik dan beberapa pertimbangan penting sebagaimana yang penulis sebutkan pada poin-poin 

sebelumnya.25 

                                                           
24

 Ibid, 28-31. 
25

 Ibid, 48. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  12 

Dicky Adi Setiawan 

 

Salwa menyebutkan bahwa bagian-bagian tersebut pada dasarnya terhubung dalam satu 

kesatuan (pessage) yang menurutnya memiki korelasi dan koherensi satu sama lain di antaranya. Satu 

kesatuan ini juga disebut oleh Salwa dapat digali dengan menggunakan teori marke (tanda), yang 

sekaligus menunjukkan bahwa kesatuan tersbut mungkin saja tidak dapat dilihat secara literal 

melainkan harus dilihat sebagai pertanda yang memiliki interpretasi sebagai sumber kesatuan.26 

Paragraf dan kata sambung menurut Salwa adalah petanda yang paling utama. Di sni petanda 

dipetakan kedalam dua bagian yaitu petanda yang menunjukkan adanya perubahan tema dan 

perubahan sub tema. Yang artinya menurut Salwa analisis tanda ini adalah merupakan sebuah 

pengamatan secara mendalam bagaimana tanda penghubung yang digunakan dalam setiap ayat ketika 

beranjak pada paragraf ataupun ayat yang lain. 

Salwa mencontohkan, dalam surat al-Ahzab tanda paragraf atau major paragraph switches adalah 

lafad ya ayyuha. Lafadz tersebut menurut Salwa adalah sebuah tanda adanya sebuah awal paragraf dan 

menuju pada pergantian tema baru. Hal itu ditunjukkan dengan adanya letak lafadz ya ayyuha diulang 

                                                           
26

 Ibid, 50. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  13 

Dicky Adi Setiawan 

selama sembilan kali, dan dalam kesempatan lain Salwa menyebutkan bahwa dalam surah al-Ahzāb 

terbagi kedalam 10 bagian.27 

Salwa kemudian menyebutkan istilah sub miror, dijelaskan sebagai perubahan sub tema, 

pertanda ini digunakan untuk peralihan tema yang pada dasarnya masih berhubungan secara tekstual. 

Beberapa sub mirar yang disebutkan oleh Salwa dalam al-ahzāb adalah waw, inna, laqad, wa‘idh. 

Beberapa kata tersebut menurutnya menunjukkan adanya peralihat yang tidak membedakan tema 

yang mana jika terdapat kata dengan lafadz tersbut menunjukkan adanya perpindahan tema dengan 

hubungan secara tekstual yang masih melekat. Sebagaimana yang tertera dalam surah al-Ahzāb pada 

bagian pertama, di ayat 18- terdapat perubahan kata ganti dengan menggunakan lafadz wa‘idh. Begitu 

juga dengan ayat 13- yang menceritakan tentang nabi, dan pada ayat 46 yang bercerita tentang nabi 

dan aspek yang meliputinya yaitu lingkungan sosial dan umat nabi. Dilanjutkan pada ayat 78 yang 

merupakan konten tentang hubungan nabi dan Tuhan.28 

Penjelasan menarik lain dari Salwa adalah ketika ia menggunakan teori relevansi, menurutnya 

penggunaan kata li lam ta‘lil adalah lafadz-lafadz yang menunjukkan adanya korelasi tema 

kesuluruhan ayat dalam surat karena lafadz tersebut pada dasarnya tidak dapat dilihat dengan analisis 

tekstual melainkan juga diperlukan adanya metode kontekstual agar dapat mengetahuai kesatuan 

tema tersebut. Menurut Salwa li ta‘lil juga sekaligus menjawab pertanya mengapa, lebih spesifik 

adalah pertanyaan ―mengapa Allah tidak mengijinkan orang Makkah mengangkat anak sebagai anaknya 

sendiri‖ dan menariknya hampir setiap ayat dalam surah al-Ahzāb terdapat lafadz li ta‘lil tersebut, yang 

mana lafadz tersebut ternyata menjadi tema utama dalam surat tersebut. Salwa kemudian 

menambahkan bahwa adanya pola tersebut menunjukkan satu kesatuan hubungan antara ayat dalam 

surah al-Ahzāb bahwa pada intinya adalah surat tersebut hendak menjelaskan ―barang siapa berbuat 

baik maka ia akan dibalas dengan kabaikan dan barang siapa yang berbuat jahat maka ia akan dibalas dengan 

sebagaimana yang ia lakukan‖  

Sementara itu berkenaan dengan konteks relevansinya Salwa menjelaskan jika surat tersebut 

berkeaitan erat dengan sejarah yang menjelaskan bahwa pada saat dahulu orang Makkah seringkali 

menyebut anak angkatnya sebagai anak kandung mereka sendiri, yang mana perbuatan tersebut 

merupakan larangan dari Allah yang artinya terkategorikan sebai perbuatan jelek (ma‘ṣiyat). 

Sedangkan jika melihat lebih lanjut Salwa juga mengatakan bahwa pelarangan ini berkaitan erat 

                                                           
27

 Ibid, 52. 
28

 Ibid, 52-53. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  14 

Dicky Adi Setiawan 

dengan efek kontekstualisasi, karena konsekuensi logisnya ketika seorang menganggap anak angkat 

sebagai anak kandung maka hukum tersebut akan terbebani (taklif) sampai anak tersebut kemudian 

menikah, waris dan hukum-hukum Islam yang lainnya yang artinya satu perbuatan kejahatan akan 

menjalar pada akibat perbuatan yang lain, kembali lagi dengan tema utama dalam surah tersebut 

adalah ―barang siapa berbuat baik maka ia akan dibalas dengan kabaikan dan barang siapa yang berbuat jahat 

maka ia akan dibalas dengan sebagaimana yang ia lakukan‖.29 

Kesimpulan 

Kesarjanaan modern dalam menyusun Al-Qur‟an berbasis surat dengan metode tartīb nuzui 

merupakan sebuah inovasi secara radikal, karena munāsabah di era kalsik yang awalnnya dilakukan 

hanya sebuah proses penafsiran menghubungkan satu ayat dengan ayat yang lain seperti yang 

dilakukan Fakhruddin Ar-Razi dalam mafātihu al-Ghaīb nya dengan metode linier-atomistik atau al-Biqai 

yang juga melakukan kajian munāsabah dengan pendekatan organik-holistik. Berbeda dengan para 

kesarjanaan modern yang secara intens mencoba membangus suatu koherensi antar satu ayat dengan 

ayat lain dan dijadidan dalam satu tema surat tertentu dengan menggali bagaimana tema-tema yang 

terhubung dalam surat tersebut, bukan hanya itu mereka juga dianggap oleh Mir mampu menggali 

koherensi antar satu surat dengan yang lain sehingga kesulurhan surat dalam Al-Qur‟an saling 

terhubung satu sama lain. 

Teori yang digunakan oleh Alwa adalah  menggunakan pendekatan historis-linguistic. Jadi 

bukan hanya pola secara tekstual yang coba Alwa analisis keterkaitannya melainkan Alwa juga 

melihat bagaimana konteks historis penurunan wahyu dan di analisis sebagai satu paduan tema dan 

kejadian yang saling berhubungan antara teks dan konteks. Artinya, Alwa pada dasarnya berusaha 

melihat bagaimana pola munāsabah dalam surah al-Ahzāb dalam menjawab persoalan-persoalan 

politik, budaya dan konteks sosial pada masal awal Hijiriah di Jazirah Arab. 

Daftar Pustaka 

Bobzin, Hartmut. “Pre -1800 Preoccupations of Qur‟anic Studies” edited by J. D. McAuliffe. 
Encyclopaedia of the Qur‘an Vol. 05 2006. 

Darwaza, Muhammad Izzat. Al-Tafsīr al-Hadīts. Vol. I. Bairut: Dār al-Gharīb al- Islāmī, 2000. 

El-Awwa, Salwa M. S.. Textual Relations in The Qur‘an:Relevance, Coherence, and Structure. London and 

New York: Routledge, 2006. 

                                                           
29

 Ibid, 50-53. 



  
 

Jurnal Putih, Vol VII, No. 1, 2022  15 

Dicky Adi Setiawan 

Gibb, H. A. R.. Mohammadenism: An Historical Survey. London: Oxford University Press, 1979. 

Biqā‟i, al-Imām Burhān al-Dīn Abu al-Hasān Ibrāhim ibn Umarah (al). Nazhm Al-Durār Fī Tanāsub 
al-Āyati Wa al-Suwār. Hiderabad: Dār al-Ma‟ārif, 2003. 

Jābirī, Muhammad „Abīd (al-). Fahm Al-Qur‘ān al-Hakīm: Tafsīr al-Wadīh Hasb Tartīb al-Nuzūl. Beirut: 

Markaz Dirāsat al-Wihdah al-„Arabiyah, 2008. 

Mir, Mustansir. “The Sura as a Unity: A Twentieth Century Development in Qur‟an  Exegesis.” in 
Approaches to the Qur‟an, edited by A. S. A. Kader. London and New York: Routledge, 1993. 

Qaisi, Abū Muhammad Makki ibn Abi Ţālib (al-). Al-Īdhāh Li Nāsikh al-Qurān Wa Mansūkhih. Riyadl: 

Maktabah Abū Muhammad Makki ibn Abi Ţālib al-Qaisi, 2012. 

Suyūţī, Jalāluddin (al-). Al-Iţqān Fī ‗Ulūmi al-Qur‘Ān. Libanon: Bairut, 1429. 

Yusuf, M. S. “Penggunaan Ilmu Munasabah Dalam Istinbâth Hukum.” Tajdid 26 no, 02 (2019). doi: 

2621-8259. 

Zarkasyī, al-Imām Badriddīn Muhmmād bin „Abdullāh (az-). Al-Burhān Fī ‗Ulūmi al-Qur‘Ān. Mesir: 

Dāru al-Hādits, 2006. 

 

 


