TE DEUM: Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan
Volume 15, Nomor 1 (Desember 2025): 27-36

ISSN 2252-3871 (print), 2746-7619 (online)
http://ojs.sttsappi.ac.id/index.php/tedeum/index

DOI: https://doi.org/10.51828/td.v15i1.409

‘ Submitted: 29 Juli 2024 ‘ Accepted: 15 Desember 2025 \ Published: 30 Desember 2025 ‘

MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN: PERSPEKTIF KRISTEN
ATAS KRISIS EKOLOGI

CARING FOR THE EARTHAS A MATTER OF FAITH.: A CHRISTIAN
PERSPECTIVE ON THE ECOLOGICAL CRISIS

Edi Purwanto
Universitas Pembangunan Jaya, Tangerang Selatan, Indonesia

edi.purwanto@upj.ac.id

ABSTRACT

Global environmental crises demand new approaches to conservation, including religions perspectives such as Christianity. The
Christian perspective provides a significant theological and ethical framework for environmental management. This study atms
to explore and analyze the contribution of the Christian perspective to environmental management through a systematic
literature review approach. This study employs a systematic literature review approach to explore ecological concepts within
Christianity. Data were collected from major academic databases such as Scopus and Google Scholar, focusing on eco-theology
and environmental management from a Christian viewpoint. Findings indicate that Christian doctrines of creation and
stewardship support environmental responsibility. Interfaith dialogue, integrating Christian spirituality with ecological issues,
and a comprehensive eco-theological understanding are crucial for addressing environmental crises. This research encourages the
Christian community to actively engage in environmental conservation efforts and develop management strategies grounded in
spiritnal values. Dialogne and collaboration among religions communities can enhance global sustainability efforts.
Keyphrases: ecotheology, theological ecology; Christian ecology; environmental management, ecological crisis.

ABSTRAK

Krisis lingkungan global menuntut pendekatan baru dalam pelestarian alam, termasuk perspektif religius
seperti Kekristenan. Perspektif Kristen menawarkan kerangka teologis dan etis yang penting untuk
pengelolaan lingkungan. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis kontribusi
perspektif Kristen terhadap pengelolaan lingkungan hidup melalui pendekatan tinjauan pustaka sistematis.
Penelitian ini menggunakan pendekatan tinjauan pustaka sistematis untuk mengeksplorasi konsep ekologi
dalam perspektif Kristen. Data dikumpulkan dari database akademik utama seperti Scopus dan Google
Scholar dengan fokus pada eko-teologi dan pengelolaan lingkungan dari sudut pandang Kristen. Temuan
menunjukkan bahwa doktrin penciptaan dan pemeliharaan dalam Kekristenan mendukung tanggung jawab
lingkungan. Dialog antaragama, integrasi spiritualitas Kristen dengan isu ekologis, dan pemahaman eko-
teologis yang komprehensif merupakan kunci untuk mengatasi krisis lingkungan. Penelitian ini mendorong
komunitas Kristen untuk terlibat aktif dalam upaya pelestarian lingkungan dan mengembangkan strategi
pengelolaan yang berlandaskan pada nilai-nilai spiritual. Dialog dan kolaborasi antar komunitas religius
dapat memperkuat upaya keberlanjutan global.

Frase kunci: ekoteologi; ekologi teologi; ekologi Kristen; pengelolaan lingkungan; krisis ekologi.

PENDAHULUAN

Kirisis lingkungan global, seperti perubahan iklim, kehilangan keanekaragaman hayati, deforestast,
dan polusi, menjadi tantangan utama bagi kelangsungan hidup planet kita. Dalam menghadapi krisis ini,
berbagai perspektif, termasuk perspektif religius, menjadi semakin relevan. Dalam konteks ini, ekologi
dalam perspektif Kristen tidak hanya menawarkan landasan teologis dan etis, tetapi juga menyajikan

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)


http://ojs.sttsappi.ac.id/index.php/tedeum/index
https://doi.org/10.51828/td.v15i1.409
mailto:edi.purwanto@upj.ac.id

28 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN

kontribusi unik dalam mengintegrasikan spiritualitas, tindakan moral, dan tanggung jawab kosmologis
dalam upaya pelestarian bumi.'

Orang Kristen mengakui pentingnya ekologi dan nilai-nilai sebagai elemen krusial untuk mengatasi
krisis lingkungan. Doktrin penciptaan dalam Alkitab, yang menegaskan bahwa Tuhan adalah Pencipta dan
Pemelihara semua keberadaan, memberikan dasar teologis yang kuat untuk pengelolaan lingkungan yang
bertanggung jawab. Keyakinan bahwa semua ciptaan adalah milik Tuhan dan berada di bawah kendali-Nya
menekankan tanggung jawab manusia untuk menjaga dan merawat alam.”

Dalam perspektif Kristen, pentingnya ekologi dan nilai-nilai semakin diakui sebagai elemen krusial
untuk mengatasi krisis lingkungan. Berbagai ahli menyoroti perlunya kepemimpinan religius untuk terlibat
dalam aktivisme ekologi dan mengembangkan konsep teologis yang selaras dengan budaya lokal guna
mendorong keadilan ekologis dan sosial-ekonomi.” Meskipun terdapat kebuntuan antara pendukung dan
penentang ecko-teologi, ada seruan untuk membuka kembali komunikasi guna menjembatani kesenjangan
dan memperdalam pemahaman tentang spititualitas penciptaan.* Ada dorongan untuk pemahaman eko-
teologis tentang kehidupan manusia yang mempertimbangkan lingkungan secara sosiologis dan ekologis,
menckankan keterkaitan antara manusia dengan alam. Misalnya, Ensiklik Paus Fransiskus Lawdato Si',
menunjukkan bahwa Kekristenan menawarkan platform untuk dialog antaragama guna mengembalikan
diskusi ekologi, dengan menekankan kasih sebagai prinsip panduan untuk konversi ekologi dan spiritual
yang sangat dibutuhkan.’

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep ekologi dalam perspektif Kristen melalui
tinjauan pustaka. Penelitian ini berupaya untuk mengidentifikasi kesenjangan penelitian yang ada dan
mengusulkan peluang penelitian masa depan. Pendekatan sistematis ini juga diharapkan dapat memberikan
cakupan yang komprehensif dan analisis kritis dari literatur yang relevan, serta mengembangkan
pemahaman yang lebih baik tentang peran dan kontribusi perspektif Kristen dalam upaya pelestarian
lingkungan.

Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan sistematis dan interdisipliner yang belum banyak
digunakan dalam kajian ekologi Kristen. Sebagian besar studi sebelumnya, seperti yang dilakukan oleh
Kroesbergen® dan Kértner, lebih bersifat konseptual atau reflektif, tanpa mengintegrasikan pemetaan
tematik atau penelusuran sistematis terhadap literatur yang berkembang secara global. Studi oleh Obaji
Agbiji*, misalnya, berfokus pada konteks Afrika dan mengusulkan pendekatan ‘value for community’, namun
belum mengkaji bagaimana prinsip tersebut muncul dalam ekoteologi lintas tradisi Kristen secara luas.
Dengan demikian, penelitian ini menawarkan kontribusi baru melalui sintesis sistematis atas sumber-
sumber utama dari berbagai tradisi, serta memetakan ruang interaksi antara iman, etika, dan aksi ekologis.

Melalui penelitian ini, diharapkan bahwa pemahaman yang lebih mendalam tentang ekologi dalam
perspektif Kristen dapat membantu komunitas religius untuk lebih aktif terlibat dalam upaya pelestarian
lingkungan. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk mendorong dialog dan kolaborasi antara
komunitas religius dan pemangku kepentingan lainnya dalam mengatasi krisis lingkungan global. Dengan
demikian, perspektif Kristen dapat berkontribusi secara signifikan dalam menciptakan dunia yang lebih
berkelanjutan dan harmonis.

Posman Pangihutan and Demsy Jura, “Ecotheology and Analysis of Christian Education in Overcoming Ecological
Problems,” International Journal of Science and Society 5, no. 1 (2023): 13-27, https://doi.org/10.54783/ijsoc.v5i1.621.

2Pangihutan and Jura.

30baji M. Agbiji, “Religion and Ecological Justice in Africa: Engaging “Value for Community’ as Praxis for Ecological
and  Socio-Economic  Justice,” HTS  Teolygiese  Studies | Theological — Studies 71, no. 2 (2015): 1-10,
https://doi.otg/10.4102/hts.v71i2.2663.

*Hermen Kroesbergen, “Ecology: Its Relative Importance and Absolute Irrelevance for a Christian: A Kierkegaardian
Transversal Space for the Controversy on Eco-Theology,” HTS Teologiese Studies | Theological Studies 70, no. 1 (2014): 1-8,
https://doi.org/10.4102/hts.v70i1.2719.

5Antonino Puglisi and Johan Buitendag, “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si’: An Interreligious
Reading between Islam and Chtistanity,” HTS Teologiese Studies | Theological Studies 76, no. 1 (2020): 1-10,
https://doi.org/10.4102/HTS.V76I1.6063.

¢Kroesbergen, “Ecology: Its Relative Importance and Absolute Irrelevance for a Christian: A Kierkegaardian Transversal
Space for the Controversy on Eco-Theology.”

"Ulrich Kértner, “Ecological Ethics and Creation Faith,” HTS Teologiese Studies | Theological Studies 72, no. 4 (2016): 1-9,
https://doi.org/10.4102/hts.v72i4.3296.

8Agbiji, “Religion and Ecological Justice in Africa: Engaging “Value for Community’ as Praxis for Ecological and Socio-
Economic Justice.”

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)



EDI PURWANTO | 29

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan Systematic Literature Review (SLR) untuk menelaah secara
komprehensif perkembangan pemikiran ekologi Kristen, baik dari perspektif teologis, etis, maupun
historis. > Proses penelitian dilakukan melalui lima tahapan utama yang saling berkaitan. Tahap pertama
dimulai dengan perumusan fokus penelitian, yaitu mengidentifikasi ruang lingkup pembahasan mengenai
ckoteologi Kristen, termasuk konsep-konsep seperti ecotheology, Christian ecological ethics, teologi penciptaan,
dan environmental stewardship. Perumusan fokus ini sekaligus menetapkan batasan cakupan kajian sehingga
proses pencarian data menjadi lebih terarah.

Tahap kedua adalah penyusunan strategi pencarian literatur melalui basis data akademik seperti
Scopus, Google Scholar, dan Web of Science, menggunakan kata kunci yang relevan seperti “ecotheology,”
“Christian environmental ethics,” “creation theology,” dan “ecological theology.” Pencarian dilakukan tanpa batas awal
tahun publikasi untuk menangkap perkembangan historis, namun dengan penekanan pada dua dekade
terakhir guna memperoleh gambaran kontemporer.

Hasil pencarian kemudian memasuki tahap ketiga, yaitu proses seleksi literatur berdasarkan kriteria
inklusi dan eksklusi. Kriteria inklusi meliputi artikel ilmiah, buku akademik, dan dokumen gerejawi yang
relevan dengan topik ekologi Kristen, sedangkan kriteria eksklusi mencakup tulisan populer atau publikasi
yang tidak mengandung dimensi teologis Kristen. Seleksi dilakukan melalui penyaringan judul, abstrak, dan
pembacaan penuh terhadap teks yang memenubhi syarat.

Tahap keempat adalah analisis dan sintesis tematik terhadap literatur yang telah lolos penyaringan.
Pada tahap ini, setiap artikel dikodekan dan ditelaah untuk mengidentifikasi tema-tema utama seperti dasar
teologis ekologi Kristen, etika ekologis, perkembangan historis pemikiran teologi lingkungan, respons
gereja terhadap krisis ekologis, serta isu-isu kontemporer dalam penerapan ekoteologi. Hasil analisis
dilakukan secara iteratif sehingga tema-tema yang muncul dapat saling dikaitkan untuk membangun
kerangka konsep yang koheren.

Tahap terakhir adalah penyusunan temuan utama serta identifikasi kesenjangan penelitian. Dari
sintesis tersebut ditemukan bahwa kajian ekologi Kristen telah berkembang kaya dalam aspek teologis dan
etis, namun masih terbatas pada penelitian empiris dan implementatif, terutama dalam konteks kebijakan
publik dan praktik gereja di Indonesia. Selain itu, kajian interdisipliner yang menggabungkan teologi,
sosiologi, dan ekologi masih sangat terbatas. Temuan ini menjadi dasar untuk mengembangkan diskusi dan
memberikan rekomendasi arah penelitian berikutnya.

HASIL DAN PEMBAHASAN
DASAR TEOLOGIS EKOLOGI KRISTEN

Doktrin penciptaan dalam Alkitab mencakup keyakinan bahwa Tuhan adalah Pencipta dari semua
keberadaan, membawa ke dalam eksistensi sesuatu yang sebelumnya tidak ada, seperti yang diuraikan oleh
Donald W. Mitchell, yang menekankan bahwa segala sesuatu adalah karunia yang dibawa ke dalam
cksistensi oleh kedaulatan dan kasih Tuhan.'” William Lane Craig lebih lanjut menjelaskan tindakan
penciptaan yang berkelanjutan ini, membedakan antara peran Tuhan sebagai Pencipta dan Pemelihara,
dengan menjelaskan bahwa penciptaan melibatkan membawa sesuatu ke dalam eksistensi, sementara
pemeliharaan berkaitan dengan menjaga eksistensi tersebut dari waktu ke waktu.!! Narasi alkitabiah juga
menggambarkan bahwa manusia diciptakan menurut gambar Allah. Konsep ini tetap menjadi bentuk
interpretasi diri manusia dan orientasi etis yang layak, terutama dalam bioetika dan ekologi, seperti yang
dibahas oleh Ulrich H. J. Kértner. '? Christian Danz menambahkan bahwa doktrin penciptaan tidak boleh
dilihat sebagai deskripsi alam semata, tetapi sebagai penjelasan reflektif dari komunikasi religius-Kristen,

“David Denyer and David Tranfield, “Producing a Systematic Review.,” The Sage Handbook of Organizational Research
Methods. (Thousand Oaks, CA: Sage Publications Ltd, 2009).

1"Donald W Mitchell, “Catholic Theology of Creation: Nature’s Value and Relation to Humankind,” Claritas: Journal of
Dialogne and Culture 4, no. 2 (2015): 70-74.

UWilliam Lane Craig, “Creation and Conservation Once More,” Religions Studies 34, no. 2 (1998): 177-188,
https://doi.org/10.1017/50034412598004326.

2Ulrich HJ. Kértner, “The Human Being and the World as God’s Creation: Present-Day Ethical Conflicts and
Consequences of the Doctrine of Creation in the Perspective of the Doctrine of Justification,” HTS Teologiese Studies | Theological
Studies 77, no. 3 (2021): 1-9, https://doi.org/10.4102/hts.v77i3.6491.

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)



30 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN

yang menckankan isi yang terkait dengan dunia dari agama Kristen dan fungsinya di dalamnya.'® Perspektif
teologis ini tidak hanya menjadi dasar untuk memahami kosmos tetapi juga memainkan peran penting
dalam pembentukan spiritual, seperti yang ditunjukkan oleh John Andrew Breon, bahwa yang terkait
dengan doktrin Kristen, termasuk keyakinan akan penciptaan, dapat mengarah pada pertumbuhan spiritual
yang signifikan dan komitmen yang lebih besar terhadap disiplin spiritual di kalangan orang percaya.'*
Dengan demikian, doktrin penciptaan dalam Alkitab adalah multifaset, melibatkan tindakan kreatif awal
dan berkelanjutan Tuhan, implikasi etis dan spiritual bagi manusia, serta refleksi dan komunikasi terus
menerus dalam iman Kristen.

Ayat-ayat Alkitab seperti Mazmur 24:1, “TUHANIah yang empunya bumi serta segala isinya, dan
dunia serta yang diam di dalamnya,” dan Kejadian 1:1, “Pada mulanya Allah menciptakan langit dan
bumi,” menegaskan kedaulatan Tuhan atas alam, menekankan bahwa semua ciptaan adalah milik-Nya dan
berada di bawah kendali-Nya. Perspektif teologis ini memiliki implikasi yang signifikan terhadap
pandangan Kristen tentang ekologi. Perdebatan antara Thomas Berry dan Thomas Aquinas lebih lanjut
menggambarkan nuansa teologis dalam memahami hubungan kita dengan alam. Sementara Aquinas
menckankan transendensi ilahi dan tanggung jawab manusia untuk merawat alam, Berry berpendapat
untuk penghormatan yang lebih intrinsik terhadap semua hal dalam alam ini, menunjukkan bahwa melihat
manusia sebagai bagian dari komunitas bumi dapat mencegah eksploitasi. '

Selain itu, persepsi otoritas Alkitab dapat mempengaruhi sikap lingkungan, seperti yang terlihat
dalam studi oleh Woodrum dan Hoban, yang menemukan bahwa individu yang kurang informasi mungkin
menafsirkan Alkitab menurut kemauannya sendiri mendukung eksploitasi bumi yang tidak terbatas.'® Ini
menggarisbawahi pentingnya pendidikan teologis dalam menumbuhkan etika pengelolaan ekologi yang
bertanggung jawab. Proyek yang dipimpin oleh Prof. Dr. Johan Buitendag juga berkontribusi pada
diskursus ini dengan mengeksplorasi teologi alam, yang bertujuan untuk mendamaikan etika Kristen
dengan keberlanjutan ekologi.17 Bersama-sama, wawasan ini menunjukkan bahwa mengakui kedaulatan
Tuhan atas alam memerlukan pendekatan yang seimbang yang menghormati otoritas ilahi dan nilai
intrinsik dari semua ciptaan, mempromosikan interaksi yang berkelanjutan dan etis dengan lingkungan.

PERSPEKTIF HISTORIS EKOLOGI KRISTEN

Hubungan antara manusia dan alam telah menjadi tema penting dalam pandangan gereja tradisional,
yang berkembang secara signifikan dari gereja awal melalui periode Patristik hingga Abad Pertengahan.
Pandangan gereja awal sering menekankan kekuasaan manusia atas alam, yang berakar pada interpretasi
Alkitab yang melihat manusia sebagai pengelola ciptaan Tuhan. Perspektif ini dipengaruhi oleh refleksi
teologis tentang dunia alam sebagai manifestasi dari tatanan dan kebijaksanaan ilahi. Seiring
berkembangnya teologi historis, khususnya selama periode Patristik, bapa-bapa gereja seperti Agustinus
dan Aquinas mulai mengartikulasikan pandangan yang lebih bernuansa, mengintegrasikan filsafat klasik
dengan doktrin Kristen untuk menekankan nilai utilitarian dan intrinsik alam.'" Periode ini melihat
pengakuan yang semakin berkembang akan keterkaitan semua ciptaan, yang lebih lanjut diuraikan selama
Abad Pertengahan. Perspektif gereja Abad pertengahan dibentuk oleh tradisi Monastik yang
mempromosikan hubungan harmonis dengan alam, seperti yang terlihat dalam praktik pertanian
berkelanjutan dan pelestarian lanskap alam."

Reformasi dan Pencerahan memiliki pengaruh signifikan terhadap pandangan gereja, terutama dalam
membentuk kerangka teologis dan etis yang terus mempengaruhi perspektif kontemporer. Reformasi
menckankan kembali pada otoritas kitab suci dan hati nurani individu, yang menjadi landasan bagi praktik

13Christian Danz, “Theology of Nature: Reflections on the Dogmatic Doctrine of Creation,” HTS Teolgiese Studies /
Theological Studies 77, no. 3 (2021): 1-7, https://doi.org/10.4102/hts.v77i3.6720.

“John Andrew Breon, “Christian Doctrine as a Means of Christian Spiritual Formation” (Asbuty Theological Seminary,
2008), https://place.asburyseminary.edu/cgi/viewcontent.cgivarticle=1303&context=ecommonsatsdissertations.

’Matie George, “Is Eco-Theologian Thomas Berry a Thomist?,” Scentia et Fides 7, no. 1 (2019): 47-71,
https://doi.org/10.12775/SETF.2019.003.

10Eric Woodrum and Thomas Hoban, “Theology and Religiosity Effects on Environmentalism,” Review of Religions
Research 35, no. 3 (1994): 193-2006, http:/ /www.jstot.org/stable/3511888.

"Kértner, “Ecological Ethics and Creation Faith.”

18Wim A. Dreyer and Jerry Pillay, “Historical Theology: Content, Methodology and Relevance,” Verbun: et Ecclesia 38, no.
4 (2017): 117-31, https://doi.org/10.4102/ve.v38i4.1680.

YMatthias Birgi and Urs Gimmi, “Three Objectives of Historical Ecology: The Case of Litter Collecting in Central
European Forests,” Landscape Ecology 22, no. SUPPL. 1 (2007): 77-87, https://doi.org/10.1007/s10980-007-9128-0.

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)



EDI PURWANTO | 31

perawatan pastoral modern yang fokus pada “kepedulian terhadal jiwa-jiwa” dengan penuh belas kasih.”
Pergeseran sejarah ini juga memengaruhi keterlibatan gereja dalam isu sosial, termasuk ekologi. Pencerahan
selanjutnya mendorong pendekatan rasional dan ilmiah untuk memahami dunia, yang telah diintegrasikan
ke dalam perspektif gereja kontemporer mengenai pengelolaan lingkungan. Saat ini, gereja menekankan
pentingnya ekologi, dengan pemimpin seperti Patriark Ekumenis Bartholomew dan Paus Fransiskus
mendukung masyarakat di masa depan di mana lingkungan dilindungi dan dihormati.*® Hal ini tetlihat
dalam dokumen seperti Ensiklik Paus Fransiskus “Laudato Sz, yang menyerukan ekologi integral yang
menangani dasar antropologis dari krisis ekologis.”

Selain itu, hubungan historis antara Kekristenan dan ekologi telah diperiksa, dengan beberapa
gerakan lingkungan yang mengkritik doktrin Kristen karena perannya yang pernah dianggap dalam
kerusakan ekologis. Namun, refleksi teologis terbaru, telah berusaha untuk mempromosikan etika ekologis
yang didasarkan pada tanggung jawab manusia.” Pandangan holistik sikap kontemporer gereja tentang
ckologi, menekankan keterhubungan dimensi sosial, lingkungan, dan ekonomi. Kemajuan pesat dalam
bidang seperti neurogenetika molekuler juga menyoroti perlunya gereja untuk tetap terinformasi dan
diperbarui, memastikan bahwa pencapaian ilmiah diterjemahkan ke dalam praktik etis dan pastoral yang
bermakna.** Dengan demikian, pengaruh historis dari Reformasi dan Pencerahan terus membentuk
perspektif gereja modern tentang ekologi dan nilai-nilai, mengintegrasikan wawasan teologis tradisional
dengan tuntutan etis kontemporer.

PRINSIP ETIKA EKOLOGI KRISTEN

Pengelolaan lingkungan dalam Kekristenan pada dasarnya adalah tentang pengelolaan dan
pelestarian yang bertanggung jawab atas sumber daya dan anugerah yang telah dipercayakan Tuhan kepada
manusia. Konsep ini sangat berakar pada keyakinan bahwa manusia adalah penjaga ciptaan Tuhan. Prinsip
pengelolaan lingkungan menekankan akuntabilitas, keberlanjutan, dan penggunaan sumber daya yang etis
untuk manfaat generasi saat ini dan mendatang. Prinsip tanggung jawab yang dikemukakan oleh Hans
Jonas sejalan dengan etika pengelolaan dengan menganjurkan tanggung jawab ke depan, terutama dalam
konteks dampak teknologi modern.”® Dalam praktiknya, pengelolaan lingkungan dari perspektif etika
Kristen diterapkan melalui berbagai cara, seperti upaya pelestarian lingkungan dan pelayanan masyarakat.
Misalnya, kerangka etika yang disediakan oleh pendekatan empat prinsip*—kebajikan, tidak merugikan,
otonomi, dan keadilan—dapat membimbing orang Kristen dalam membuat keputusan yang
mencerminkan tanggung jawab pengelolaan lingkungan.

Selain itu, etika keyakinan menunjukkan bahwa iman Kristen, ketika dilihat sebagai serangkaian
asumsi yang penuh komitmen daripada sekadar keyakinan, dapat selaras dengan rasionalitas ilmiah,
sehingga mendukung pendekatan pengelolaan lingkungan yang bertanggung jawab.”” Bersama-sama,
perspektif ini menggambarkan bahwa pengelolaan Kristen bukan hanya tentang mengelola sumber daya,
tetapi juga tentang membina karakter moral yang selaras dengan implikasi yang lebih luas dari tindakan
seseorang terhadap komunitas dan lingkungan.

KRISIS LINGKUNGAN DAN TANGGUNG JAWAB KRISTEN

Kirisis ekologi global mencakup berbagai masalah lingkungan, seperti perubahan iklim, kehilangan
keanekaragaman hayati, deforestasi, dan polusi, yang secara kolektif mengancam kesehatan dan

20Stéphan Van der Watt, “Re-Appreciating the Significance of Historical Perspectives and Practices on Reformed
Pastoral Theology and Care Today,” STJ | Stellenbosch — Theological ~ Journal 4, no. 2 (2018): 753-74,
https://doi.otg/10.17570/5t).2018.v4n2.a34.

2Tuliu-Matius Morariu, “Ecology — Main Concern for the Christian Space of the 21st Century? Catholic and Orthodox
Perspectives,” Journal for the Study of Religions and Ideologies 19, no. 56 (2020): 124-35.

22Marco Damonte, “God, the Bible and the Environment: An Historical Excursus on the Relationship between
Christian Religion and Ecology,” Relations 5, no. 1 (2017): 27-45, https://doi.org/10.7358/rela-2017-001-damo.

ZDamonte.

%Darryl C De Vivo et al., “Introduction : Historical Perspectives,” in Neuromuscular Disorders of Infancy, Childhood and
Adolescence, ed. B.T. Datras et al., Second edi (Elsevier, 2015), 3-16, https://doi.org/10.1016/B978-0-12-417044-5.00001-9.

2DE De Villiers, “Prospects of a Christian Ethics of Responsibility (Part 1): An Assessment of an American Version,”
Verbum et Ecclesia 28, no. 1 (2007): 88—109, https://doi.org/10.4102/ve.v28i1.99.

2R Macklin, “Applying the Four Principles,” Journal of Medical Ethies 29, no. 5 (2003): 275-80,
https://doi.org/10.1136/jme.29.5.275.

2’Brian Zamulinski, “Christianity and the Ethics of Belief,” Religious Studies 44, no. 3 (2008): 333-406,
http://www.jstor.org/stable/27749963.

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)



32 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN

keberlanjutan planet kita. Tanggapan umat Kristen terhadap krisis ini bersifat multifaset dan sangat berakar
pada pertimbangan teologis, etis, dan praktis. Tradisi Katolik Roma, misalnya, mengidentifikasi “santo
ekologis” yang kehidupan dan ajarannya menginspirasi pengelolaan lingkungan, mempromosikan model
keterlibatan spiritual dan praktis dengan alam.” Sebuah studi empitis juga menunjukkan bahwa keyakinan
eskatologis di kalangan Kristen, khususnya gagasan tentang kehancuran bumi yang tak terhindarkan, tidak
secara signifikan menghambat sikap ramah lingkungan di kalangan generasi muda, menunjukkan potensi
untuk memobilisasi demogtafi ini menuju upaya keberlanjutan.”

Metodologi teologis, seperti yang diusulkan oleh Paul Ballard dan Earth Bible Team, menganjurkan
penggunaan Kitab Suci sebagai sumber untuk berkhotbah dan mengajar tentang tanggung jawab
lingkungan, dengan demikian mengintegrasikan perhatian ekologis ke dalam praktik keagamaan.” Secara
keseluruhan, tanggapan Kristen yang beragam ini menekankan peran signifikan komunitas keagamaan
dalam menangani krisis ekologi, menyoroti perlunya pengelolaan etis, praktik inklusif, dan mobilisasi
inisiatif berbasis iman untuk mempromosikan keberlanjutan lingkungan.

Dalam konteks Asia, dan khususnya Indonesia sebagai negara dengan pluralitas agama yang tinggi,
tanggung jawab ekologis tidak hanya menjadi tugas komunitas Kristen secara eksklusif, tetapi juga menjadi
ruang dialog antaragama yang semakin relevan. Ensiklik Laudato §i’ yang mempromosikan ekologi integral
telah memicu respon lintas iman, termasuk dialog dengan Islam sebagaimana diulas oleh Puglisi dan
Buitendag dalam kajian lintas teks suci.”' Studi-studi semacam ini menegaskan pentingnya membangun
konsensus moral global lintas tradisi keagamaan dalam menjawab krisis lingkungan. Di Indonesia, Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) di beberapa daerah telah memprakarsai kegiatan bersih lingkungan,
penanaman pohon lintas iman, dan kampanye pelestarian hutan berbasis nilai-nilai keagamaan.

Namun demikian, belum banyak kajian teologis Kristen yang secara eksplisit merefleksikan peran
iman dalam dinamika kolaborasi lintas agama tersebut. Oleh sebab itu, penting untuk mengembangkan
teologi ekologi Kristen yang terbuka terhadap dialog antaragama, tidak hanya dalam wacana global, tetapi
juga dalam konteks lokal yang multikultural. Pendekatan ini akan memperkuat solidaritas religius dalam
menghadapi ancaman ekologi bersama, sekaligus memperluas horizon etis dan spiritual ekoteologi Kristen
di dunia ketiga.

TANTANGAN DAN PELUANG

Integrasi nilai-nilai Kristen dengan ekologi menghadirkan berbagai tantangan dan peluang yang perlu
dihadapi dan dimanfaatkan oleh komunitas Kristen dalam upaya mereka untuk menjaga dan melestarikan
lingkungan.

Tantangan pertama adalah hambatan teologis dan praktis yang ada dalam beberapa denominasi
Kristen. Misalnya, gereja telah dikritik karena lebih fokus pada kehidupan setelah mati daripada isu
lingkungan saat ini, mencerminkan pandangan umum dalam beberapa kalangan Kristen bahwa perhatian
utama harus pada keselamatan jiwa daripada kelestarian bumi. Hal ini dapat mengurangi motivasi untuk
mengambil tindakan konkret terhadap masalah lingkungan. Selain itu, terdapat kontroversi dan perbedaan
pendapat dalam gereja mengenai prioritas isu lingkungan. Beberapa jemaat mungkin menganggap bahwa
isu lingkungan tidak sepenting masalah sosial lainnya, sehingga menghambat upaya kolektif untuk
mengadopsi praktik ramah lingkungan.

Hambatan lainnya adalah kekurangan pendidikan teologis yang memadai. Persepsi otoritas Alkitab
dapat mempengaruhi sikap terhadap lingkungan. Studi oleh Woodrum dan Hoban menunjukkan bahwa
individu yang kurang informasi mungkin menafsirkan Alkitab secara literal untuk mendukung eksploitasi
bumi yang tidak terbatas.”” Hal ini menekankan pentingnya pendidikan teologis untuk menumbuhkan etika
pengelolaan lingkungan yang bertanggung jawab.

Namun, terdapat peluang besar untuk pendidikan dan advokasi lingkungan dalam konteks Kristen.
Dengan memanfaatkan pengaruh gereja, komunitas Kristen dapat mempromosikan perubahan positif yang

ZBLibby Osgood, “Ecological Saints: Adopting a Green Gaze of the Life and Writings of Saint Marguerite Bourgeoys,”
Zygon 58, no. 3 (2023): 569-90, https://doi.org/10.1111/2yg0.12889.

Benjamin S. Lowe et al., “Association of Religious End Time Beliefs with Attitudes toward Climate Change and
Biodiversity Loss,” Sustainability (Switgerland) 15, no. 11 (2023), https://doi.org/10.3390/su15119071.

3Hyeran Kim-Cragg, “Preaching Addressing Environmental Crises through the Use of Scripture: An Exploration of a
Practical Theological Methodology,” Reljgions 13, no. 3 (2022), https:/ /doi.org/10.3390/rel13030226.

31Puglisi and Buitendag, “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si”: An Intetreligious Reading between
Islam and Christianity.”

2Woodrum and Hoban, “Theology and Religiosity Effects on Environmentalism.”

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)



EDI PURWANTO | 33

lebih luas. Pendidikan lingkungan yang berakar pada teologi dapat membentuk sikap dan perilaku yang
lebih ramah lingkungan di kalangan jemaat. Selain itu, ada potensi besar untuk sinergi antara gereja dan
komunitas dalam upaya pelestarian lingkungan. Upaya kolaboratif dalam pengelolaan, seperti jaringan
multi-pemangku kepentingan, menunjukkan efektivitas mengintegrasikan proses lintas skala untuk yang
mana kolaborasi tersebut dapat memperkuat tanggung jawab bersama dalam mengatasi masalah ekologi.

Penggunaan figur teladan seperti “santo ekologis” dalam tradisi Katolik Roma, yang kehidupan dan
ajarannya menginspirasi pengelolaan lingkungan, dapat menjadi teladan spiritual dan praktis yang kuat bagi
komunitas Kristen. Figur-figur ini dapat memotivasi jemaat untuk terlibat lebih aktif dalam pelestarian
lingkungan. Metodologi teologis yang diusulkan oleh Paul Ballard dan Earth Bible Team menganjurkan
penggunaan Kitab Suci sebagai sumber untuk berkhotbah dan mengajar tentang tanggung jawab
lingkungan. Ini dapat membantu mengintegrasikan perhatian ekologis ke dalam praktik keagamaan sehari-
hari, menjadikan isu lingkungan sebagai bagian integral dari kehidupan beragama.

Selain itu, studi empiris menunjukkan bahwa keyakinan eskatologis di kalangan Kristen, khususnya
gagasan tentang kehancuran bumi yang tak terhindarkan, tidak secara signifikan menghambat sikap ramah
lingkungan di kalangan generasi muda. Ini menunjukkan potensi untuk memobilisasi demografi ini menuju
upaya keberlanjutan. Dengan menavigasi tantangan-tantangan ini dan merangkul peluang-peluang tersebut,
komunitas Kristen dapat memainkan peran signifikan dalam mempromosikan pengelolaan lingkungan dan
keberlanjutan, mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan etika dengan tindakan nyata untuk melestarikan
bumi.

Konteks Indonesia juga memperlihatkan upaya komunitas Kristen dalam merespons krisis ekologi
dengan pendekatan berbasis iman. Berbagai gereja telah menginisiasi gerakan “Gereja Ramah Lingkungan”
seperti yang digagas oleh Persekutuan Gereja-gereja di Indonesia (PGI), yang mendorong jemaat untuk
mengelola sampah secara bertanggung jawab, mengurangi penggunaan plastik, dan menanam pohon di
lingkungan gereja.” Di lingkungan Katolik, gerakan ITaudato Si” juga diadaptasi melalui pelatihan
ekopastoral dan kampanye edukasi lingkungan di paroki-paroki.’* Meski demikian, inisiatif ini belum
banyak dikaji secara akademik. Studi ilmiah mengenai efektivitas program gereja di Indonesia dalam
pendidikan ekologi dan advokasi lingkungan masih sangat terbatas. Oleh karena itu, penelitian mendatang
perlu secara khusus mengeksplorasi peran gereja-gereja di Indonesia dalam mengintegrasikan ekoteologi ke
dalam praktik liturgi, pengajaran, dan pelayanan sosial-ekologisnya. Konteks lokal ini membuka peluang
besar untuk pengembangan teologi yang kontekstual dan partisipatif dalam merespons tantangan
lingkungan.

EKOLOGI DALAM PERSPEKTIF KRISTEN

Temuan dalam kajian ini menunjukkan bahwa ekologi dalam perspektif Kristen tidak hanya bersifat
normatif teologis, tetapi juga memiliki dimensi historis, etis, dan praksis yang saling terkait. Doktrin
penciptaan menegaskan dasar iman yang menempatkan manusia sebagai penjaga ciptaan, namun
pemahaman ini baru menemukan kekuatannya ketika diterjemahkan ke dalam tindakan kolektif dan
spiritualitas ekologis. Pandangan historis gereja dari masa Patristik hingga kontemporer memperlihatkan
evolusi etis yang kaya, namun juga memperlihatkan tantangan internal, seperti dualisme spiritual-material
atau kecenderungan eskapis.

Pembacaan ulang terhadap prinsip etika Kristen menggarisbawahi urgensi untuk memperluas
cakupan tanggung jawab moral hingga mencakup seluruh ciptaan, bukan hanya relasi antar manusia. Di
sini, prinsip kasih dan keadilan ekologis menjadi kunci untuk melampaui pendekatan antroposentris
sempit. Dialog antaragama dan inisiatif lintas iman yang muncul dalam konteks Asia dan Indonesia
menandakan pergeseran dari ekoteologi sebagai refleksi teologis menuju praktik transformasional.

Namun, tantangan teologis tetap nyata, termasuk resistensi terhadap agenda lingkungan dalam
sebagian kalangan gereja, minimnya kurikulum teologis yang memadai, serta keterputusan antara refleksi
iman dan kebijakan publik. Oleh sebab itu, transformasi liturgi, pendidikan, dan pelayanan menjadi arena
strategis untuk memperkuat integrasi iman dan eckologi secara kontekstual. Pembahasan ini
memperlihatkan bahwa teologi Kristen bukan hanya menyediakan lensa moral untuk memandang krisis

33PGI, Buku Panduan Gereja Sahabat Alam (KLH RI, STT Jakarta, 2014).

34sabella Piro, “Vatican Document on Integral Ecology: Safeguarding Creation Is Everyone’s Responsibility,” 1V atican
News, 2020, https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-06/ vatican-interdicastery-document-laudato-si-
safeguarding-creation.html.

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)



34 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN

ekologi, tetapi juga menyediakan energi spiritual untuk menghidupi tanggung jawab ekologis dalam
konteks gereja lokal dan masyarakat global.

SINTESIS

Sintesis dari kajian sistematis ini menunjukkan bahwa teologi Kristen memiliki landasan yang kaya
untuk pengelolaan lingkungan, namun pemanfaatannya dalam diskursus ekologis masih belum optimal.
Literatur yang ada telah mengembangkan tiga dimensi utama: teologis-doktrinal (penciptaan, pemeliharaan,
imago Dei), etis-normatif (tanggung jawab, keadilan ekologis, kasih), dan praktis-transformasional
(pendidikan ekoteologis, liturgi ekologis, advokasi kebijakan). Namun, penelitian ini menemukan bahwa
kontribusi ini masih bersifat parsial, fragmentaris, dan sering kali tidak menjembatani jarak antara refleksi
teologis dan praksis ekologis di komunitas lokal.

Kebaruan sintesis penelitian ini terletak pada usulan kerangka pandangan Kristen yang lebih
integratif dan kontekstual, yang belum banyak dibahas oleh teolog-teolog sebelumnya, yaitu “Ekologi
Persekutuan™ (Commmunion Ecology). Pandangan ini mengusulkan bahwa relasi ckologis tidak hanya
didasarkan pada pengelolaan (stewardship) atau keadilan ekologis, tetapi bertolak dari pemahaman Kristen
tentang persekutuan (koinonia), relasi timbal balik antara Allah, manusia, dan ciptaan. Dalam kerangka ini,
ciptaan dipahami bukan sekadar objek moral atau sumber daya, tetapi sebagai bagian dari komunitas
kehidupan yang berpartisipasi dalam karya pemeliharaan Allah (Kol. 1:16—17). Dengan demikian, tindakan
ckologis bukan hanya kewajiban etis, tetapi perwujudan spiritualitas relasional.

Selain itu, sintesis ini mengusulkan pendekatan “Ekologi Pertobatan” (Ecology of Conversion), yaitu
kerangka yang memandang krisis ekologi sebagai panggilan untuk pertobatan hidup dan pertobatan
komunal, bukan sekadar perubahan perilaku ekologis. Perspektif ini menggeser fokus dari teori etika
lingkungan menuju transformasi spiritual yang mengakar pada liturgi, disiplin rohani, dan praksis
komunitas. Konsep ini melampaui eco-theology arus utama yang cenderung konseptual, karena menekankan
perubahan batin dan spiritual sebagai sumber gerakan ekologis Kristen.

Sintesis penelitian ini juga mengangkat satu pandangan yang masih minim dieksplorasi dalam
literatur ekoteologi, yaitu “Ekologi Lintas Iman Berbasis Iman Kristen”. Meskipun telah ada kajian
antaragama seperti oleh Puglisi dan Buitendag, belum banyak teolog yang mengeksplorasi bagaimana
teologi Kristen dapat menjadi agen pembentuk dialog ekologis lintas agama dalam konteks Indonesia yang
plural. Penelitian ini mengusulkan bahwa nilai-nilai inti Kekristenan seperti kasih, rekonsiliasi, dan
keutuhan ciptaan dapat menjadi jembatan moral antara agama-agama dalam menghadapi krisis bersama.
Pendekatan ini menjadi kontribusi baru bagi ekoteologi Kristen Asia dan menghasilkan ruang penelitian
yang luas bagi teologi kontekstual Indonesia.

Secara keseluruhan, sintesis ini memberikan kontribusi baru dengan: (1) menawarkan kerangka
“Ekologi Persekutuan” sebagai visi teologis integratif, (2) mengembangkan konsep “Ekologi Pertobatan”
yang mengakar pada spiritualitas Kristen, (3) memperluas ekoteologi ke arah ekologi lintas iman berbasis
dialog, (4) menegaskan pentingnya praksis liturgis dan pastoral sebagai bagian inti ekoteologi, dan (5)
memetakan agenda penelitian yang lebih kontekstual bagi gereja di Indonesia.

KESIMPULAN

Doktrin penciptaan dalam Alkitab memberikan dasar teologis yang kuat untuk pengelolaan
lingkungan. Keyakinan bahwa Tuhan adalah Pencipta dan Pemelihara semua keberadaan menegaskan
tanggung jawab manusia untuk menjaga dan merawat ciptaan. Konsep ini bukan hanya dasar teologis
tetapi juga memiliki implikasi etis yang mendalam, yang menekankan keterkaitan manusia dengan alam dan
pentingnya menjaga keseimbangan ekologi.

Sejarah hubungan manusia dengan alam dalam tradisi Kristen menunjukkan evolusi pemikiran dan
praktik. Dari pandangan awal yang menekankan kekuasaan manusia atas alam hingga pendekatan yang
lebih holistik dan inklusif, gereja telah mengalami transformasi signifikan dalam memahami dan
mempraktikkan pengelolaan lingkungan. Periode Patristik, Abad Pertengahan, Reformasi, dan Pencerahan
masing-masing memberikan kontribusi penting terhadap pembentukan perspektif ekologi Kristen
kontemporer.

Prinsip etika Kristen menekankan pengelolaan yang bertanggung jawab atas sumber daya alam.
Pendekatan ini menyoroti pentingnya akuntabilitas, keberlanjutan, dan penggunaan sumber daya yang etis.
Prinsip-prinsip ini tidak hanya relevan secara teoretis tetapi juga dapat diterapkan dalam praktik melalui
berbagai upaya pelestarian lingkungan dan pelayanan masyarakat.

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)



EDI PURWANTO | 35

Penelitian ini menegaskan bahwa perspektif ekologi Kristen memiliki potensi besar untuk
berkontribusi dalam upaya pelestarian lingkungan. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan dan
etika Kristen dengan tindakan nyata, komunitas Kristen dapat memainkan peran signifikan dalam
mempromosikan pengelolaan lingkungan yang berkelanjutan dan harmonis. Melalui pemahaman yang
lebih mendalam dan praktik yang lebih baik, gereja dapat menjadi agen perubahan yang efektif dalam
mengatasi tantangan lingkungan global.

Implikasi dari penelitian ini juga bersifat pastoral dan liturgis. Doktrin penciptaan bukan hanya
menjadi dasar bagi pemahaman iman, tetapi juga scharusnya memengaruhi praktik liturgi, pendidikan
iman, dan bentuk pelayanan gereja. Liturgi dapat diselaraskan dengan musim ekologis, seperti “Season of
Creation”, untuk menumbuhkan kesadaran umat akan tanggung jawab terhadap bumi. Pengajaran sekolah
minggu, katekisasi, dan khotbah mingguan juga dapat dimanfaatkan untuk menyampaikan pesan
ckoteologis yang berbasis Alkitab. Gereja, sebagai komunitas iman, dipanggil untuk tidak hanya
berkhotbah tentang keselamatan spiritual, tetapi juga menegaskan panggilan untuk merawat ciptaan sebagai
bentuk kasih kepada sesama dan ketaatan kepada Sang Pencipta (Mzm. 24:1; Kej. 2:15; Mat. 22:37-39).
Dalam konteks ini, pengintegrasian nilai-nilai ekologi dalam disiplin rohani, pelayanan sosial, dan
pengembangan komunitas menjadi strategi penting untuk menjadikan gereja sebagai agen transformasi
ckologis yang relevan dan berdampak.

DAFTAR PUSTAKA

Agbiji, Obaji M. “Religion and Ecological Justice in Africa: Engaging “Value for Community’ as Praxis for
Ecological and Socio-Economic Justice.” HTS Teologiese Studies | Theological Studies 71, no. 2 (2015): 1—
10. https://doi.org/10.4102/hts.v71i2.2663.

Breon, John Andrew. “Christian Doctrine as a Means of Christian Spiritual Formation.” Asbury

Theological Seminary, 2008.
https://place.asburyseminary.edu/cgi/viewcontent.cgirarticle=1303&context=ecommonsatsdissertat
ions.

Btirgi, Matthias, and Urs Gimmi. “Three Objectives of Historical Ecology: The Case of Litter Collecting in
Central European Forests.”  Landscape Ecology 22, no. SUPPL. 1 (2007): 77-87.
https://doi.org/10.1007/s10980-007-9128-0.

Craig, William Lane. “Creation and Conservation Once More.” Religions Studies 34, no. 2 (1998): 177-188.
https://doi.org/10.1017/50034412598004326.

Damonte, Marco. “God, the Bible and the Environment: An Historical Excursus on the Relationship
between  Christian  Religion and Ecology.”  Relations 5, no. 1 (2017): 27-45.
https://doi.org/10.7358/rela-2017-001-damo.

b

Danz, Christian. “Theology of Nature: Reflections on the Dogmatic Doctrine of Creation.” HTS Teologiese
Studies | Theological Studies 77, no. 3 (2021): 1-7. https://doi.otg/10.4102/hts.v77i3.6720.

Denyer, David, and David Tranfield. “Producing a Systematic Review.” The Sage Handbook of Organizational
Research Methods. Thousand Oaks, CA: Sage Publications Ltd, 2009.

Dreyer, Wim A., and Jerry Pillay. “Historical Theology: Content, Methodology and Relevance.” Verbum et
Ecclesia 38, no. 4 (2017): 117-31. https://doi.org/10.4102/ve.v38i4.1680.

George, Marie. “Is Eco-Theologian Thomas Berry a Thomist?” Scientia et Fides 7, no. 1 (2019): 47-71.
https://doi.org/10.12775/SETF.2019.003.

Kim-Cragg, Hyeran. “Preaching Addressing Environmental Crises through the Use of Scripture: An
Exploration of a Practical Theological Methodology.”  Relgions 13, no. 3 (2022).
https://doi.org/10.3390/1el13030226.

Kortner, Ulrich. “Ecological Ethics and Creation Faith.” HTS Teologiese Studies | Theological Studies 72, no. 4
(2016): 1-9. https://doi.org/10.4102/hts.v72i4.3296.

Kortner, Ulrich H.J. “The Human Being and the World as God’s Creation: Present-Day Ethical Conflicts
and Consequences of the Doctrine of Creation in the Perspective of the Doctrine of Justification.”
HTS Teologiese Studies / Theological — Studies 77, no. 3 (2021): 1-9.

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)



36 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN

https://doi.org/10.4102/hts.v77i3.6491.

Kroesbergen, Hermen. “Ecology: Its Relative Importance and Absolute Irrelevance for a Christian: A
Kierkegaardian Transversal Space for the Controversy on Eco-Theology.” HTS Teologiese Studies |
Theological Studies 70, no. 1 (2014): 1-8. https://doi.org/10.4102/hts.v70i1.2719.

Lowe, Benjamin S., Susan K. Jacobson, Glenn D. Israel, and Anna L. Peterson. “Association of Religious
End Time Beliefs with Attitudes toward Climate Change and Biodiversity Loss.” Sustainability
(Switzerland) 15, no. 11 (2023). https://doi.org/10.3390/sul15119071.

Macklin, R. “Applying the Four Principles.” Journal of Medical Ethics 29, no. 5 (2003): 275-80.
https://doi.org/10.1136/jme.29.5.275.

Mitchell, Donald W. “Catholic Theology of Creation: Nature’s Value and Relation to Humankind.”
Claritas: Jonrnal of Dialogue and Culture 4, no. 2 (2015): 70-74.

Morariu, Iuliu-Marius. “Ecology — Main Concern for the Christian Space of the 21st Century? Catholic
and Orthodox Perspectives.” Journal for the Study of Religions and Ideologies 19, no. 56 (2020): 124-35.

Osgood, Libby. “Ecological Saints: Adopting a Green Gaze of the Life and Writings of Saint Marguerite
Bourgeoys.” Zygon 58, no. 3 (2023): 569-90. https://doi.org/10.1111/zygo.12889.

Pangihutan, Posman, and Demsy Jura. “Ecotheology and Analysis of Christian Education in Overcoming
Ecological Problems.” International = Journal of Science and Society 5, no. 1 (2023): 13-27.
https://doi.org/10.54783 /ijsoc.v5i1.621.

PGI. Buku Panduan Gereja Sababat Alam. KILH RI1, STT Jakarta, 2014.

Piro, Isabella. “Vatican Document on Integral Ecology: Safeguarding Creation Is Everyone’s
Responsibility.”  Vatican News, 2020. https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-
06/ vatican-interdicastery-document-laudato-si-safeguarding-creation. html.

Puglisi, Antonino, and Johan Buitendag. “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si: An
Interreligious Reading between Islam and Christianity.” HTS Teologiese Studies | Theological Studies 76,
no. 1 (2020): 1-10. https://doi.org/10.4102/HTS.V7611.6063.

Villiers, DE De. “Prospects of a Christian Ethics of Responsibility (Part 1): An Assessment of an
American Version.” Verbum et Ecclesia 28, no. 1 (2007): 88—109. https://doi.org/10.4102/ve.v28i1.99.

Vivo, Darryl C De, Basil T Darras, Monique M Ryan, and H Royden Jones. “Introduction : Historical
Perspectives.” In Newuromuscular Disorders of Infancy, Childhood and Adolescence, edited by B.T. Darras, H.
Royden Jones Jr., M.M. Ryan Vivo, and D.C. De, Second edi, 3-16. Elsevier, 2015.
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-417044-5.00001-9.

Watt, Stéphan Van der. “Re-Appreciating the Significance of Historical Perspectives and Practices on
Reformed Pastoral Theology and Care Today.” STJ | Stellenbosch Theological Journal 4, no. 2 (2018):
753—74. https://doi.org/10.17570/5t.2018.v4n2.a34.

Woodrum, Eric, and Thomas Hoban. “Theology and Religiosity Effects on Environmentalism.” Review of
Religions Research 35, no. 3 (1994): 193-206. http:/ /www.jstotr.org/stable/3511888.

Zamulinski, Brian. “Christianity and the Ethics of Belief.” Religious Studies 44, no. 3 (2008): 333—46.
http:/ /www.jstor.org/stable/27749963.

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan)



