
Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

TE DEUM: Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan 

Volume 15, Nomor 1 (Desember 2025): 27-36 

ISSN 2252-3871 (print), 2746-7619 (online)  

http://ojs.sttsappi.ac.id/index.php/tedeum/index 

DOI: https://doi.org/10.51828/td.v15i1.409        

Submitted: 29 Juli 2024 Accepted: 15 Desember 2025 Published: 30 Desember 2025 

MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN: PERSPEKTIF KRISTEN 

ATAS KRISIS EKOLOGI 

 

CARING FOR THE EARTH AS A MATTER OF FAITH: A CHRISTIAN 

PERSPECTIVE ON THE ECOLOGICAL CRISIS 

 

Edi Purwanto 
Universitas Pembangunan Jaya, Tangerang Selatan, Indonesia 

edi.purwanto@upj.ac.id  

ABSTRACT 

Global environmental crises demand new approaches to conservation, including religious perspectives such as Christianity. The 
Christian perspective provides a significant theological and ethical framework for environmental management. This study aims 
to explore and analyze the contribution of the Christian perspective to environmental management through a systematic 
literature review approach. This study employs a systematic literature review approach to explore ecological concepts within 
Christianity. Data were collected from major academic databases such as Scopus and Google Scholar, focusing on eco-theology 
and environmental management from a Christian viewpoint. Findings indicate that Christian doctrines of creation and 
stewardship support environmental responsibility. Interfaith dialogue, integrating Christian spirituality with ecological issues, 
and a comprehensive eco-theological understanding are crucial for addressing environmental crises. This research encourages the 
Christian community to actively engage in environmental conservation efforts and develop management strategies grounded in 
spiritual values. Dialogue and collaboration among religious communities can enhance global sustainability efforts. 
Keyphrases: ecotheology; theological ecology; Christian ecology; environmental management; ecological crisis. 

ABSTRAK 

Krisis lingkungan global menuntut pendekatan baru dalam pelestarian alam, termasuk perspektif religius 
seperti Kekristenan. Perspektif Kristen menawarkan kerangka teologis dan etis yang penting untuk 
pengelolaan lingkungan. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan menganalisis kontribusi 
perspektif Kristen terhadap pengelolaan lingkungan hidup melalui pendekatan tinjauan pustaka sistematis. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan tinjauan pustaka sistematis untuk mengeksplorasi konsep ekologi 
dalam perspektif Kristen. Data dikumpulkan dari database akademik utama seperti Scopus dan Google 
Scholar dengan fokus pada eko-teologi dan pengelolaan lingkungan dari sudut pandang Kristen. Temuan 
menunjukkan bahwa doktrin penciptaan dan pemeliharaan dalam Kekristenan mendukung tanggung jawab 
lingkungan. Dialog antaragama, integrasi spiritualitas Kristen dengan isu ekologis, dan pemahaman eko-
teologis yang komprehensif merupakan kunci untuk mengatasi krisis lingkungan. Penelitian ini mendorong 
komunitas Kristen untuk terlibat aktif dalam upaya pelestarian lingkungan dan mengembangkan strategi 
pengelolaan yang berlandaskan pada nilai-nilai spiritual. Dialog dan kolaborasi antar komunitas religius 
dapat memperkuat upaya keberlanjutan global.  
Frase kunci: ekoteologi; ekologi teologi; ekologi Kristen; pengelolaan lingkungan; krisis ekologi.  

PENDAHULUAN  

Krisis lingkungan global, seperti perubahan iklim, kehilangan keanekaragaman hayati, deforestasi, 
dan polusi, menjadi tantangan utama bagi kelangsungan hidup planet kita. Dalam menghadapi krisis ini, 
berbagai perspektif, termasuk perspektif religius, menjadi semakin relevan. Dalam konteks ini, ekologi 
dalam perspektif Kristen tidak hanya menawarkan landasan teologis dan etis, tetapi juga menyajikan 

http://ojs.sttsappi.ac.id/index.php/tedeum/index
https://doi.org/10.51828/td.v15i1.409
mailto:edi.purwanto@upj.ac.id


28 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN  

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

kontribusi unik dalam mengintegrasikan spiritualitas, tindakan moral, dan tanggung jawab kosmologis 
dalam upaya pelestarian bumi.1 

Orang Kristen mengakui pentingnya ekologi dan nilai-nilai sebagai elemen krusial untuk mengatasi 
krisis lingkungan. Doktrin penciptaan dalam Alkitab, yang menegaskan bahwa Tuhan adalah Pencipta dan 
Pemelihara semua keberadaan, memberikan dasar teologis yang kuat untuk pengelolaan lingkungan yang 
bertanggung jawab. Keyakinan bahwa semua ciptaan adalah milik Tuhan dan berada di bawah kendali-Nya 
menekankan tanggung jawab manusia untuk menjaga dan merawat alam.2 

Dalam perspektif Kristen, pentingnya ekologi dan nilai-nilai semakin diakui sebagai elemen krusial 
untuk mengatasi krisis lingkungan. Berbagai ahli menyoroti perlunya kepemimpinan religius untuk terlibat 
dalam aktivisme ekologi dan mengembangkan konsep teologis yang selaras dengan budaya lokal guna 
mendorong keadilan ekologis dan sosial-ekonomi.3 Meskipun terdapat kebuntuan antara pendukung dan 
penentang eko-teologi, ada seruan untuk membuka kembali komunikasi guna menjembatani kesenjangan 
dan memperdalam pemahaman tentang spiritualitas penciptaan.4 Ada dorongan untuk pemahaman eko-
teologis tentang kehidupan manusia yang mempertimbangkan lingkungan secara sosiologis dan ekologis, 
menekankan keterkaitan antara manusia dengan alam. Misalnya, Ensiklik Paus Fransiskus Laudato Si', 
menunjukkan bahwa Kekristenan menawarkan platform untuk dialog antaragama guna mengembalikan 
diskusi ekologi, dengan menekankan kasih sebagai prinsip panduan untuk konversi ekologi dan spiritual 
yang sangat dibutuhkan.5 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep ekologi dalam perspektif Kristen melalui 
tinjauan pustaka. Penelitian ini berupaya untuk mengidentifikasi kesenjangan penelitian yang ada dan 
mengusulkan peluang penelitian masa depan. Pendekatan sistematis ini juga diharapkan dapat memberikan 
cakupan yang komprehensif dan analisis kritis dari literatur yang relevan, serta mengembangkan 
pemahaman yang lebih baik tentang peran dan kontribusi perspektif Kristen dalam upaya pelestarian 
lingkungan. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan sistematis dan interdisipliner yang belum banyak 
digunakan dalam kajian ekologi Kristen. Sebagian besar studi sebelumnya, seperti yang dilakukan oleh 
Kroesbergen6 dan Körtner7, lebih bersifat konseptual atau reflektif, tanpa mengintegrasikan pemetaan 
tematik atau penelusuran sistematis terhadap literatur yang berkembang secara global. Studi oleh Obaji 
Agbiji8, misalnya, berfokus pada konteks Afrika dan mengusulkan pendekatan ‘value for community’, namun 
belum mengkaji bagaimana prinsip tersebut muncul dalam ekoteologi lintas tradisi Kristen secara luas. 
Dengan demikian, penelitian ini menawarkan kontribusi baru melalui sintesis sistematis atas sumber-
sumber utama dari berbagai tradisi, serta memetakan ruang interaksi antara iman, etika, dan aksi ekologis. 

Melalui penelitian ini, diharapkan bahwa pemahaman yang lebih mendalam tentang ekologi dalam 
perspektif Kristen dapat membantu komunitas religius untuk lebih aktif terlibat dalam upaya pelestarian 
lingkungan. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan untuk mendorong dialog dan kolaborasi antara 
komunitas religius dan pemangku kepentingan lainnya dalam mengatasi krisis lingkungan global. Dengan 
demikian, perspektif Kristen dapat berkontribusi secara signifikan dalam menciptakan dunia yang lebih 
berkelanjutan dan harmonis. 

 

 
1Posman Pangihutan and Demsy Jura, “Ecotheology and Analysis of Christian Education in Overcoming Ecological 

Problems,” International Journal of Science and Society 5, no. 1 (2023): 13–27, https://doi.org/10.54783/ijsoc.v5i1.621. 
2Pangihutan and Jura. 
3Obaji M. Agbiji, “Religion and Ecological Justice in Africa: Engaging ‘Value for Community’ as Praxis for Ecological 

and Socio-Economic Justice,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 71, no. 2 (2015): 1–10, 
https://doi.org/10.4102/hts.v71i2.2663. 

4Hermen Kroesbergen, “Ecology: Its Relative Importance and Absolute Irrelevance for a Christian: A Kierkegaardian 
Transversal Space for the Controversy on Eco-Theology,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 70, no. 1 (2014): 1–8, 
https://doi.org/10.4102/hts.v70i1.2719. 

5Antonino Puglisi and Johan Buitendag, “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si’: An Interreligious 
Reading between Islam and Christianity,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 76, no. 1 (2020): 1–10, 
https://doi.org/10.4102/HTS.V76I1.6063. 

6Kroesbergen, “Ecology: Its Relative Importance and Absolute Irrelevance for a Christian: A Kierkegaardian Transversal 
Space for the Controversy on Eco-Theology.” 

7Ulrich Körtner, “Ecological Ethics and Creation Faith,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 72, no. 4 (2016): 1–9, 
https://doi.org/10.4102/hts.v72i4.3296. 

8Agbiji, “Religion and Ecological Justice in Africa: Engaging ‘Value for Community’ as Praxis for Ecological and Socio-
Economic Justice.” 



EDI PURWANTO | 29 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan Systematic Literature Review (SLR) untuk menelaah secara 
komprehensif perkembangan pemikiran ekologi Kristen, baik dari perspektif teologis, etis, maupun 
historis. 9 Proses penelitian dilakukan melalui lima tahapan utama yang saling berkaitan. Tahap pertama 
dimulai dengan perumusan fokus penelitian, yaitu mengidentifikasi ruang lingkup pembahasan mengenai 
ekoteologi Kristen, termasuk konsep-konsep seperti ecotheology, Christian ecological ethics, teologi penciptaan, 
dan environmental stewardship. Perumusan fokus ini sekaligus menetapkan batasan cakupan kajian sehingga 
proses pencarian data menjadi lebih terarah. 

Tahap kedua adalah penyusunan strategi pencarian literatur melalui basis data akademik seperti 
Scopus, Google Scholar, dan Web of Science, menggunakan kata kunci yang relevan seperti “ecotheology,” 
“Christian environmental ethics,” “creation theology,” dan “ecological theology.” Pencarian dilakukan tanpa batas awal 
tahun publikasi untuk menangkap perkembangan historis, namun dengan penekanan pada dua dekade 
terakhir guna memperoleh gambaran kontemporer.  

Hasil pencarian kemudian memasuki tahap ketiga, yaitu proses seleksi literatur berdasarkan kriteria 
inklusi dan eksklusi. Kriteria inklusi meliputi artikel ilmiah, buku akademik, dan dokumen gerejawi yang 
relevan dengan topik ekologi Kristen, sedangkan kriteria eksklusi mencakup tulisan populer atau publikasi 
yang tidak mengandung dimensi teologis Kristen. Seleksi dilakukan melalui penyaringan judul, abstrak, dan 
pembacaan penuh terhadap teks yang memenuhi syarat. 

Tahap keempat adalah analisis dan sintesis tematik terhadap literatur yang telah lolos penyaringan. 
Pada tahap ini, setiap artikel dikodekan dan ditelaah untuk mengidentifikasi tema-tema utama seperti dasar 
teologis ekologi Kristen, etika ekologis, perkembangan historis pemikiran teologi lingkungan, respons 
gereja terhadap krisis ekologis, serta isu-isu kontemporer dalam penerapan ekoteologi. Hasil analisis 
dilakukan secara iteratif sehingga tema-tema yang muncul dapat saling dikaitkan untuk membangun 
kerangka konsep yang koheren. 

Tahap terakhir adalah penyusunan temuan utama serta identifikasi kesenjangan penelitian. Dari 
sintesis tersebut ditemukan bahwa kajian ekologi Kristen telah berkembang kaya dalam aspek teologis dan 
etis, namun masih terbatas pada penelitian empiris dan implementatif, terutama dalam konteks kebijakan 
publik dan praktik gereja di Indonesia. Selain itu, kajian interdisipliner yang menggabungkan teologi, 
sosiologi, dan ekologi masih sangat terbatas. Temuan ini menjadi dasar untuk mengembangkan diskusi dan 
memberikan rekomendasi arah penelitian berikutnya. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Dasar Teologis Ekologi Kristen 

Doktrin penciptaan dalam Alkitab mencakup keyakinan bahwa Tuhan adalah Pencipta dari semua 
keberadaan, membawa ke dalam eksistensi sesuatu yang sebelumnya tidak ada, seperti yang diuraikan oleh 
Donald W. Mitchell, yang menekankan bahwa segala sesuatu adalah karunia yang dibawa ke dalam 
eksistensi oleh kedaulatan dan kasih Tuhan.10 William Lane Craig lebih lanjut menjelaskan tindakan 
penciptaan yang berkelanjutan ini, membedakan antara peran Tuhan sebagai Pencipta dan Pemelihara, 
dengan menjelaskan bahwa penciptaan melibatkan membawa sesuatu ke dalam eksistensi, sementara 

pemeliharaan berkaitan dengan menjaga eksistensi tersebut dari waktu ke waktu.11 Narasi alkitabiah juga 
menggambarkan bahwa manusia diciptakan menurut gambar Allah. Konsep ini tetap menjadi bentuk 
interpretasi diri manusia dan orientasi etis yang layak, terutama dalam bioetika dan ekologi, seperti yang 

dibahas oleh Ulrich H. J. Körtner. 12  Christian Danz menambahkan bahwa doktrin penciptaan tidak boleh 
dilihat sebagai deskripsi alam semata, tetapi sebagai penjelasan reflektif dari komunikasi religius-Kristen, 

 
9David Denyer and David Tranfield, “Producing a Systematic Review.,” The Sage Handbook of Organizational Research 

Methods. (Thousand Oaks,  CA: Sage Publications Ltd, 2009). 
10Donald W Mitchell, “Catholic Theology of Creation: Nature’s Value and Relation to Humankind,” Claritas: Journal of 

Dialogue and Culture 4, no. 2 (2015): 70–74. 
11William Lane Craig, “Creation and Conservation Once More,” Religious Studies 34, no. 2 (1998): 177–188, 

https://doi.org/10.1017/S0034412598004326. 
12Ulrich H.J. Körtner, “The Human Being and the World as God’s Creation: Present-Day Ethical Conflicts and 

Consequences of the Doctrine of Creation in the Perspective of the Doctrine of Justification,” HTS Teologiese Studies / Theological 
Studies 77, no. 3 (2021): 1–9, https://doi.org/10.4102/hts.v77i3.6491. 



30 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN  

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

yang menekankan isi yang terkait dengan dunia dari agama Kristen dan fungsinya di dalamnya.13 Perspektif 
teologis ini tidak hanya menjadi dasar untuk memahami kosmos tetapi juga memainkan peran penting 
dalam pembentukan spiritual, seperti yang ditunjukkan oleh John Andrew Breon, bahwa yang terkait 
dengan doktrin Kristen, termasuk keyakinan akan penciptaan, dapat mengarah pada pertumbuhan spiritual 

yang signifikan dan komitmen yang lebih besar terhadap disiplin spiritual di kalangan orang percaya.14 
Dengan demikian, doktrin penciptaan dalam Alkitab adalah multifaset, melibatkan tindakan kreatif awal 
dan berkelanjutan Tuhan, implikasi etis dan spiritual bagi manusia, serta refleksi dan komunikasi terus 
menerus dalam iman Kristen. 

Ayat-ayat Alkitab seperti Mazmur 24:1, “TUHANlah yang empunya bumi serta segala isinya, dan 
dunia serta yang diam di dalamnya,” dan Kejadian 1:1, “Pada mulanya Allah menciptakan langit dan 
bumi,” menegaskan kedaulatan Tuhan atas alam, menekankan bahwa semua ciptaan adalah milik-Nya dan 
berada di bawah kendali-Nya. Perspektif teologis ini memiliki implikasi yang signifikan terhadap 
pandangan Kristen tentang ekologi. Perdebatan antara Thomas Berry dan Thomas Aquinas lebih lanjut 
menggambarkan nuansa teologis dalam memahami hubungan kita dengan alam. Sementara Aquinas 
menekankan transendensi ilahi dan tanggung jawab manusia untuk merawat alam, Berry berpendapat 
untuk penghormatan yang lebih intrinsik terhadap semua hal dalam alam ini, menunjukkan bahwa melihat 

manusia sebagai bagian dari komunitas bumi dapat mencegah eksploitasi.15  
Selain itu, persepsi otoritas Alkitab dapat mempengaruhi sikap lingkungan, seperti yang terlihat 

dalam studi oleh Woodrum dan Hoban, yang menemukan bahwa individu yang kurang informasi mungkin 

menafsirkan Alkitab menurut kemauannya sendiri mendukung eksploitasi bumi yang tidak terbatas.16
 Ini 

menggarisbawahi pentingnya pendidikan teologis dalam menumbuhkan etika pengelolaan ekologi yang 
bertanggung jawab. Proyek yang dipimpin oleh Prof. Dr. Johan Buitendag juga berkontribusi pada 
diskursus ini dengan mengeksplorasi teologi alam, yang bertujuan untuk mendamaikan etika Kristen 

dengan keberlanjutan ekologi.17
 Bersama-sama, wawasan ini menunjukkan bahwa mengakui kedaulatan 

Tuhan atas alam memerlukan pendekatan yang seimbang yang menghormati otoritas ilahi dan nilai 
intrinsik dari semua ciptaan, mempromosikan interaksi yang berkelanjutan dan etis dengan lingkungan. 

Perspektif Historis Ekologi Kristen 

Hubungan antara manusia dan alam telah menjadi tema penting dalam pandangan gereja tradisional, 
yang berkembang secara signifikan dari gereja awal melalui periode Patristik hingga Abad Pertengahan. 
Pandangan gereja awal sering menekankan kekuasaan manusia atas alam, yang berakar pada interpretasi 
Alkitab yang melihat manusia sebagai pengelola ciptaan Tuhan. Perspektif ini dipengaruhi oleh refleksi 
teologis tentang dunia alam sebagai manifestasi dari tatanan dan kebijaksanaan ilahi. Seiring 
berkembangnya teologi historis, khususnya selama periode Patristik, bapa-bapa gereja seperti Agustinus 
dan Aquinas mulai mengartikulasikan pandangan yang lebih bernuansa, mengintegrasikan filsafat klasik 
dengan doktrin Kristen untuk menekankan nilai utilitarian dan intrinsik alam.18 Periode ini melihat 
pengakuan yang semakin berkembang akan keterkaitan semua ciptaan, yang lebih lanjut diuraikan selama 
Abad Pertengahan. Perspektif gereja Abad pertengahan dibentuk oleh tradisi Monastik yang 
mempromosikan hubungan harmonis dengan alam, seperti yang terlihat dalam praktik pertanian 
berkelanjutan dan pelestarian lanskap alam.19 

Reformasi dan Pencerahan memiliki pengaruh signifikan terhadap pandangan gereja, terutama dalam 
membentuk kerangka teologis dan etis yang terus mempengaruhi perspektif kontemporer. Reformasi 
menekankan kembali pada otoritas kitab suci dan hati nurani individu, yang menjadi landasan bagi praktik 

 
13Christian Danz, “Theology of Nature: Reflections on the Dogmatic Doctrine of Creation,” HTS Teologiese Studies / 

Theological Studies 77, no. 3 (2021): 1–7, https://doi.org/10.4102/hts.v77i3.6720. 
14John Andrew Breon, “Christian Doctrine as a Means of Christian Spiritual Formation” (Asbury Theological Seminary, 

2008), https://place.asburyseminary.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1303&context=ecommonsatsdissertations. 
15Marie George, “Is Eco-Theologian Thomas Berry a Thomist?,” Scientia et Fides 7, no. 1 (2019): 47–71, 

https://doi.org/10.12775/SETF.2019.003. 
16Eric Woodrum and Thomas Hoban, “Theology and Religiosity Effects on Environmentalism,” Review of Religious 

Research 35, no. 3 (1994): 193–206, http://www.jstor.org/stable/3511888. 
17Körtner, “Ecological Ethics and Creation Faith.” 
18Wim A. Dreyer and Jerry Pillay, “Historical Theology: Content, Methodology and Relevance,” Verbum et Ecclesia 38, no. 

4 (2017): 117–31, https://doi.org/10.4102/ve.v38i4.1680. 
19Matthias Bürgi and Urs Gimmi, “Three Objectives of Historical Ecology: The Case of Litter Collecting in Central 

European Forests,” Landscape Ecology 22, no. SUPPL. 1 (2007): 77–87, https://doi.org/10.1007/s10980-007-9128-0. 



EDI PURWANTO | 31 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

perawatan pastoral modern yang fokus pada “kepedulian terhadal jiwa-jiwa” dengan penuh belas kasih.20 
Pergeseran sejarah ini juga memengaruhi keterlibatan gereja dalam isu sosial, termasuk ekologi. Pencerahan 
selanjutnya mendorong pendekatan rasional dan ilmiah untuk memahami dunia, yang telah diintegrasikan 
ke dalam perspektif gereja kontemporer mengenai pengelolaan lingkungan. Saat ini, gereja menekankan 
pentingnya ekologi, dengan pemimpin seperti Patriark Ekumenis Bartholomew dan Paus Fransiskus 
mendukung masyarakat di masa depan di mana lingkungan dilindungi dan dihormati.21 Hal ini terlihat 
dalam dokumen seperti Ensiklik Paus Fransiskus “Laudato Si,” yang menyerukan ekologi integral yang 
menangani dasar antropologis dari krisis ekologis.22 

Selain itu, hubungan historis antara Kekristenan dan ekologi telah diperiksa, dengan beberapa 
gerakan lingkungan yang mengkritik doktrin Kristen karena perannya yang pernah dianggap dalam 
kerusakan ekologis. Namun, refleksi teologis terbaru, telah berusaha untuk mempromosikan etika ekologis 
yang didasarkan pada tanggung jawab manusia.23 Pandangan holistik sikap kontemporer gereja tentang 
ekologi, menekankan keterhubungan dimensi sosial, lingkungan, dan ekonomi. Kemajuan pesat dalam 
bidang seperti neurogenetika molekuler juga menyoroti perlunya gereja untuk tetap terinformasi dan 
diperbarui, memastikan bahwa pencapaian ilmiah diterjemahkan ke dalam praktik etis dan pastoral yang 
bermakna.24 Dengan demikian, pengaruh historis dari Reformasi dan Pencerahan terus membentuk 
perspektif gereja modern tentang ekologi dan nilai-nilai, mengintegrasikan wawasan teologis tradisional 
dengan tuntutan etis kontemporer. 

Prinsip Etika Ekologi Kristen 

Pengelolaan lingkungan dalam Kekristenan pada dasarnya adalah tentang pengelolaan dan 
pelestarian yang bertanggung jawab atas sumber daya dan anugerah yang telah dipercayakan Tuhan kepada 
manusia. Konsep ini sangat berakar pada keyakinan bahwa manusia adalah penjaga ciptaan Tuhan. Prinsip 
pengelolaan lingkungan menekankan akuntabilitas, keberlanjutan, dan penggunaan sumber daya yang etis 
untuk manfaat generasi saat ini dan mendatang. Prinsip tanggung jawab yang dikemukakan oleh Hans 
Jonas sejalan dengan etika pengelolaan dengan menganjurkan tanggung jawab ke depan, terutama dalam 
konteks dampak teknologi modern.25 Dalam praktiknya, pengelolaan lingkungan dari perspektif etika 
Kristen diterapkan melalui berbagai cara, seperti upaya pelestarian lingkungan dan pelayanan masyarakat. 
Misalnya, kerangka etika yang disediakan oleh pendekatan empat prinsip26—kebajikan, tidak merugikan, 
otonomi, dan keadilan—dapat membimbing orang Kristen dalam membuat keputusan yang 
mencerminkan tanggung jawab pengelolaan lingkungan.  

Selain itu, etika keyakinan menunjukkan bahwa iman Kristen, ketika dilihat sebagai serangkaian 
asumsi yang penuh komitmen daripada sekadar keyakinan, dapat selaras dengan rasionalitas ilmiah, 
sehingga mendukung pendekatan pengelolaan lingkungan yang bertanggung jawab.27 Bersama-sama, 
perspektif ini menggambarkan bahwa pengelolaan Kristen bukan hanya tentang mengelola sumber daya, 
tetapi juga tentang membina karakter moral yang selaras dengan implikasi yang lebih luas dari tindakan 
seseorang terhadap komunitas dan lingkungan. 

Krisis Lingkungan dan Tanggung Jawab Kristen 

Krisis ekologi global mencakup berbagai masalah lingkungan, seperti perubahan iklim, kehilangan 
keanekaragaman hayati, deforestasi, dan polusi, yang secara kolektif mengancam kesehatan dan 

 
20Stéphan Van der Watt, “Re-Appreciating the Significance of Historical Perspectives and Practices on Reformed 

Pastoral Theology and Care Today,” STJ | Stellenbosch Theological Journal 4, no. 2 (2018): 753–74, 
https://doi.org/10.17570/stj.2018.v4n2.a34. 

21Iuliu-Marius Morariu, “Ecology – Main Concern for the Christian Space of the 21st Century? Catholic and Orthodox 
Perspectives,” Journal for the Study of Religions and Ideologies 19, no. 56 (2020): 124–35. 

22Marco Damonte, “God, the Bible and the Environment: An Historical Excursus on the Relationship between 
Christian Religion and Ecology,” Relations 5, no. 1 (2017): 27–45, https://doi.org/10.7358/rela-2017-001-damo. 

23Damonte.  
24Darryl C De Vivo et al., “Introduction : Historical Perspectives,” in Neuromuscular Disorders of Infancy, Childhood and 

Adolescence, ed. B.T. Darras et al., Second edi (Elsevier, 2015), 3–16, https://doi.org/10.1016/B978-0-12-417044-5.00001-9. 
25DE De Villiers, “Prospects of a Christian Ethics of Responsibility (Part 1): An Assessment of an American Version,” 

Verbum et Ecclesia 28, no. 1 (2007): 88–109, https://doi.org/10.4102/ve.v28i1.99. 
26R Macklin, “Applying the Four Principles,” Journal of Medical Ethics 29, no. 5 (2003): 275–80, 

https://doi.org/10.1136/jme.29.5.275. 
27Brian Zamulinski, “Christianity and the Ethics of Belief,” Religious Studies 44, no. 3 (2008): 333–46, 

http://www.jstor.org/stable/27749963. 



32 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN  

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

keberlanjutan planet kita. Tanggapan umat Kristen terhadap krisis ini bersifat multifaset dan sangat berakar 
pada pertimbangan teologis, etis, dan praktis. Tradisi Katolik Roma, misalnya, mengidentifikasi “santo 
ekologis” yang kehidupan dan ajarannya menginspirasi pengelolaan lingkungan, mempromosikan model 
keterlibatan spiritual dan praktis dengan alam.28 Sebuah studi empiris juga menunjukkan bahwa keyakinan 
eskatologis di kalangan Kristen, khususnya gagasan tentang kehancuran bumi yang tak terhindarkan, tidak 
secara signifikan menghambat sikap ramah lingkungan di kalangan generasi muda, menunjukkan potensi 
untuk memobilisasi demografi ini menuju upaya keberlanjutan.29 

Metodologi teologis, seperti yang diusulkan oleh Paul Ballard dan Earth Bible Team, menganjurkan 
penggunaan Kitab Suci sebagai sumber untuk berkhotbah dan mengajar tentang tanggung jawab 
lingkungan, dengan demikian mengintegrasikan perhatian ekologis ke dalam praktik keagamaan.30 Secara 
keseluruhan, tanggapan Kristen yang beragam ini menekankan peran signifikan komunitas keagamaan 
dalam menangani krisis ekologi, menyoroti perlunya pengelolaan etis, praktik inklusif, dan mobilisasi 
inisiatif berbasis iman untuk mempromosikan keberlanjutan lingkungan. 

Dalam konteks Asia, dan khususnya Indonesia sebagai negara dengan pluralitas agama yang tinggi, 
tanggung jawab ekologis tidak hanya menjadi tugas komunitas Kristen secara eksklusif, tetapi juga menjadi 
ruang dialog antaragama yang semakin relevan. Ensiklik Laudato Si’ yang mempromosikan ekologi integral 
telah memicu respon lintas iman, termasuk dialog dengan Islam sebagaimana diulas oleh Puglisi dan 
Buitendag dalam kajian lintas teks suci.31 Studi-studi semacam ini menegaskan pentingnya membangun 
konsensus moral global lintas tradisi keagamaan dalam menjawab krisis lingkungan. Di Indonesia, Forum 
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) di beberapa daerah telah memprakarsai kegiatan bersih lingkungan, 
penanaman pohon lintas iman, dan kampanye pelestarian hutan berbasis nilai-nilai keagamaan. 

Namun demikian, belum banyak kajian teologis Kristen yang secara eksplisit merefleksikan peran 
iman dalam dinamika kolaborasi lintas agama tersebut. Oleh sebab itu, penting untuk mengembangkan 
teologi ekologi Kristen yang terbuka terhadap dialog antaragama, tidak hanya dalam wacana global, tetapi 
juga dalam konteks lokal yang multikultural. Pendekatan ini akan memperkuat solidaritas religius dalam 
menghadapi ancaman ekologi bersama, sekaligus memperluas horizon etis dan spiritual ekoteologi Kristen 
di dunia ketiga. 

Tantangan dan Peluang 

Integrasi nilai-nilai Kristen dengan ekologi menghadirkan berbagai tantangan dan peluang yang perlu 
dihadapi dan dimanfaatkan oleh komunitas Kristen dalam upaya mereka untuk menjaga dan melestarikan 
lingkungan. 

Tantangan pertama adalah hambatan teologis dan praktis yang ada dalam beberapa denominasi 
Kristen. Misalnya, gereja telah dikritik karena lebih fokus pada kehidupan setelah mati daripada isu 
lingkungan saat ini, mencerminkan pandangan umum dalam beberapa kalangan Kristen bahwa perhatian 
utama harus pada keselamatan jiwa daripada kelestarian bumi. Hal ini dapat mengurangi motivasi untuk 
mengambil tindakan konkret terhadap masalah lingkungan. Selain itu, terdapat kontroversi dan perbedaan 
pendapat dalam gereja mengenai prioritas isu lingkungan. Beberapa jemaat mungkin menganggap bahwa 
isu lingkungan tidak sepenting masalah sosial lainnya, sehingga menghambat upaya kolektif untuk 
mengadopsi praktik ramah lingkungan. 

Hambatan lainnya adalah kekurangan pendidikan teologis yang memadai. Persepsi otoritas Alkitab 
dapat mempengaruhi sikap terhadap lingkungan. Studi oleh Woodrum dan Hoban menunjukkan bahwa 
individu yang kurang informasi mungkin menafsirkan Alkitab secara literal untuk mendukung eksploitasi 
bumi yang tidak terbatas.32 Hal ini menekankan pentingnya pendidikan teologis untuk menumbuhkan etika 
pengelolaan lingkungan yang bertanggung jawab. 

Namun, terdapat peluang besar untuk pendidikan dan advokasi lingkungan dalam konteks Kristen. 
Dengan memanfaatkan pengaruh gereja, komunitas Kristen dapat mempromosikan perubahan positif yang 

 
28Libby Osgood, “Ecological Saints: Adopting a Green Gaze of the Life and Writings of Saint Marguerite Bourgeoys,” 

Zygon 58, no. 3 (2023): 569–90, https://doi.org/10.1111/zygo.12889. 
29Benjamin S. Lowe et al., “Association of Religious End Time Beliefs with Attitudes toward Climate Change and 

Biodiversity Loss,” Sustainability (Switzerland) 15, no. 11 (2023), https://doi.org/10.3390/su15119071. 
30Hyeran Kim-Cragg, “Preaching Addressing Environmental Crises through the Use of Scripture: An Exploration of a 

Practical Theological Methodology,” Religions 13, no. 3 (2022), https://doi.org/10.3390/rel13030226. 
31Puglisi and Buitendag, “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si’: An Interreligious Reading between 

Islam and Christianity.” 
32Woodrum and Hoban, “Theology and Religiosity Effects on Environmentalism.” 



EDI PURWANTO | 33 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

lebih luas. Pendidikan lingkungan yang berakar pada teologi dapat membentuk sikap dan perilaku yang 
lebih ramah lingkungan di kalangan jemaat. Selain itu, ada potensi besar untuk sinergi antara gereja dan 
komunitas dalam upaya pelestarian lingkungan. Upaya kolaboratif dalam pengelolaan, seperti jaringan 
multi-pemangku kepentingan, menunjukkan efektivitas mengintegrasikan proses lintas skala untuk yang 
mana kolaborasi tersebut dapat memperkuat tanggung jawab bersama dalam mengatasi masalah ekologi. 

Penggunaan figur teladan seperti “santo ekologis” dalam tradisi Katolik Roma, yang kehidupan dan 
ajarannya menginspirasi pengelolaan lingkungan, dapat menjadi teladan spiritual dan praktis yang kuat bagi 
komunitas Kristen. Figur-figur ini dapat memotivasi jemaat untuk terlibat lebih aktif dalam pelestarian 
lingkungan. Metodologi teologis yang diusulkan oleh Paul Ballard dan Earth Bible Team menganjurkan 
penggunaan Kitab Suci sebagai sumber untuk berkhotbah dan mengajar tentang tanggung jawab 
lingkungan. Ini dapat membantu mengintegrasikan perhatian ekologis ke dalam praktik keagamaan sehari-
hari, menjadikan isu lingkungan sebagai bagian integral dari kehidupan beragama. 

Selain itu, studi empiris menunjukkan bahwa keyakinan eskatologis di kalangan Kristen, khususnya 
gagasan tentang kehancuran bumi yang tak terhindarkan, tidak secara signifikan menghambat sikap ramah 
lingkungan di kalangan generasi muda. Ini menunjukkan potensi untuk memobilisasi demografi ini menuju 
upaya keberlanjutan. Dengan menavigasi tantangan-tantangan ini dan merangkul peluang-peluang tersebut, 
komunitas Kristen dapat memainkan peran signifikan dalam mempromosikan pengelolaan lingkungan dan 
keberlanjutan, mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan etika dengan tindakan nyata untuk melestarikan 
bumi. 

Konteks Indonesia juga memperlihatkan upaya komunitas Kristen dalam merespons krisis ekologi 
dengan pendekatan berbasis iman. Berbagai gereja telah menginisiasi gerakan “Gereja Ramah Lingkungan” 
seperti yang digagas oleh Persekutuan Gereja-gereja di Indonesia (PGI), yang mendorong jemaat untuk 
mengelola sampah secara bertanggung jawab, mengurangi penggunaan plastik, dan menanam pohon di 
lingkungan gereja.33 Di lingkungan Katolik, gerakan Laudato Si’ juga diadaptasi melalui pelatihan 
ekopastoral dan kampanye edukasi lingkungan di paroki-paroki.34 Meski demikian, inisiatif ini belum 
banyak dikaji secara akademik. Studi ilmiah mengenai efektivitas program gereja di Indonesia dalam 
pendidikan ekologi dan advokasi lingkungan masih sangat terbatas. Oleh karena itu, penelitian mendatang 
perlu secara khusus mengeksplorasi peran gereja-gereja di Indonesia dalam mengintegrasikan ekoteologi ke 
dalam praktik liturgi, pengajaran, dan pelayanan sosial-ekologisnya. Konteks lokal ini membuka peluang 
besar untuk pengembangan teologi yang kontekstual dan partisipatif dalam merespons tantangan 
lingkungan. 

Ekologi Dalam Perspektif Kristen 

Temuan dalam kajian ini menunjukkan bahwa ekologi dalam perspektif Kristen tidak hanya bersifat 
normatif teologis, tetapi juga memiliki dimensi historis, etis, dan praksis yang saling terkait. Doktrin 
penciptaan menegaskan dasar iman yang menempatkan manusia sebagai penjaga ciptaan, namun 
pemahaman ini baru menemukan kekuatannya ketika diterjemahkan ke dalam tindakan kolektif dan 
spiritualitas ekologis. Pandangan historis gereja dari masa Patristik hingga kontemporer memperlihatkan 
evolusi etis yang kaya, namun juga memperlihatkan tantangan internal, seperti dualisme spiritual-material 
atau kecenderungan eskapis. 

Pembacaan ulang terhadap prinsip etika Kristen menggarisbawahi urgensi untuk memperluas 
cakupan tanggung jawab moral hingga mencakup seluruh ciptaan, bukan hanya relasi antar manusia. Di 
sini, prinsip kasih dan keadilan ekologis menjadi kunci untuk melampaui pendekatan antroposentris 
sempit. Dialog antaragama dan inisiatif lintas iman yang muncul dalam konteks Asia dan Indonesia 
menandakan pergeseran dari ekoteologi sebagai refleksi teologis menuju praktik transformasional. 

Namun, tantangan teologis tetap nyata, termasuk resistensi terhadap agenda lingkungan dalam 
sebagian kalangan gereja, minimnya kurikulum teologis yang memadai, serta keterputusan antara refleksi 
iman dan kebijakan publik. Oleh sebab itu, transformasi liturgi, pendidikan, dan pelayanan menjadi arena 
strategis untuk memperkuat integrasi iman dan ekologi secara kontekstual. Pembahasan ini 
memperlihatkan bahwa teologi Kristen bukan hanya menyediakan lensa moral untuk memandang krisis 

 
33PGI, Buku Panduan Gereja Sahabat Alam (KLH RI, STT Jakarta, 2014). 
34Isabella Piro, “Vatican Document on Integral Ecology: Safeguarding Creation Is Everyone’s Responsibility,” Vatican 

News, 2020, https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-06/vatican-interdicastery-document-laudato-si-
safeguarding-creation.html. 



34 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN  

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

ekologi, tetapi juga menyediakan energi spiritual untuk menghidupi tanggung jawab ekologis dalam 
konteks gereja lokal dan masyarakat global. 

Sintesis 

Sintesis dari kajian sistematis ini menunjukkan bahwa teologi Kristen memiliki landasan yang kaya 
untuk pengelolaan lingkungan, namun pemanfaatannya dalam diskursus ekologis masih belum optimal. 
Literatur yang ada telah mengembangkan tiga dimensi utama: teologis-doktrinal (penciptaan, pemeliharaan, 
imago Dei), etis-normatif (tanggung jawab, keadilan ekologis, kasih), dan praktis-transformasional 
(pendidikan ekoteologis, liturgi ekologis, advokasi kebijakan). Namun, penelitian ini menemukan bahwa 
kontribusi ini masih bersifat parsial, fragmentaris, dan sering kali tidak menjembatani jarak antara refleksi 
teologis dan praksis ekologis di komunitas lokal. 

Kebaruan sintesis penelitian ini terletak pada usulan kerangka pandangan Kristen yang lebih 
integratif dan kontekstual, yang belum banyak dibahas oleh teolog-teolog sebelumnya, yaitu “Ekologi 
Persekutuan” (Communion Ecology). Pandangan ini mengusulkan bahwa relasi ekologis tidak hanya 
didasarkan pada pengelolaan (stewardship) atau keadilan ekologis, tetapi bertolak dari pemahaman Kristen 
tentang persekutuan (koinonia), relasi timbal balik antara Allah, manusia, dan ciptaan. Dalam kerangka ini, 
ciptaan dipahami bukan sekadar objek moral atau sumber daya, tetapi sebagai bagian dari komunitas 
kehidupan yang berpartisipasi dalam karya pemeliharaan Allah (Kol. 1:16–17). Dengan demikian, tindakan 
ekologis bukan hanya kewajiban etis, tetapi perwujudan spiritualitas relasional. 

Selain itu, sintesis ini mengusulkan pendekatan “Ekologi Pertobatan” (Ecology of Conversion), yaitu 
kerangka yang memandang krisis ekologi sebagai panggilan untuk pertobatan hidup dan pertobatan 
komunal, bukan sekadar perubahan perilaku ekologis. Perspektif ini menggeser fokus dari teori etika 
lingkungan menuju transformasi spiritual yang mengakar pada liturgi, disiplin rohani, dan praksis 
komunitas. Konsep ini melampaui eco-theology arus utama yang cenderung konseptual, karena menekankan 
perubahan batin dan spiritual sebagai sumber gerakan ekologis Kristen. 

Sintesis penelitian ini juga mengangkat satu pandangan yang masih minim dieksplorasi dalam 
literatur ekoteologi, yaitu “Ekologi Lintas Iman Berbasis Iman Kristen”. Meskipun telah ada kajian 
antaragama seperti oleh Puglisi dan Buitendag, belum banyak teolog yang mengeksplorasi bagaimana 
teologi Kristen dapat menjadi agen pembentuk dialog ekologis lintas agama dalam konteks Indonesia yang 
plural. Penelitian ini mengusulkan bahwa nilai-nilai inti Kekristenan seperti kasih, rekonsiliasi, dan 
keutuhan ciptaan dapat menjadi jembatan moral antara agama-agama dalam menghadapi krisis bersama. 
Pendekatan ini menjadi kontribusi baru bagi ekoteologi Kristen Asia dan menghasilkan ruang penelitian 
yang luas bagi teologi kontekstual Indonesia. 

Secara keseluruhan, sintesis ini memberikan kontribusi baru dengan: (1) menawarkan kerangka 
“Ekologi Persekutuan” sebagai visi teologis integratif, (2) mengembangkan konsep “Ekologi Pertobatan” 
yang mengakar pada spiritualitas Kristen, (3) memperluas ekoteologi ke arah ekologi lintas iman berbasis 
dialog, (4) menegaskan pentingnya praksis liturgis dan pastoral sebagai bagian inti ekoteologi, dan (5) 
memetakan agenda penelitian yang lebih kontekstual bagi gereja di Indonesia. 

KESIMPULAN 

Doktrin penciptaan dalam Alkitab memberikan dasar teologis yang kuat untuk pengelolaan 
lingkungan. Keyakinan bahwa Tuhan adalah Pencipta dan Pemelihara semua keberadaan menegaskan 
tanggung jawab manusia untuk menjaga dan merawat ciptaan. Konsep ini bukan hanya dasar teologis 
tetapi juga memiliki implikasi etis yang mendalam, yang menekankan keterkaitan manusia dengan alam dan 
pentingnya menjaga keseimbangan ekologi. 

Sejarah hubungan manusia dengan alam dalam tradisi Kristen menunjukkan evolusi pemikiran dan 
praktik. Dari pandangan awal yang menekankan kekuasaan manusia atas alam hingga pendekatan yang 
lebih holistik dan inklusif, gereja telah mengalami transformasi signifikan dalam memahami dan 
mempraktikkan pengelolaan lingkungan. Periode Patristik, Abad Pertengahan, Reformasi, dan Pencerahan 
masing-masing memberikan kontribusi penting terhadap pembentukan perspektif ekologi Kristen 
kontemporer. 

Prinsip etika Kristen menekankan pengelolaan yang bertanggung jawab atas sumber daya alam. 
Pendekatan ini menyoroti pentingnya akuntabilitas, keberlanjutan, dan penggunaan sumber daya yang etis. 
Prinsip-prinsip ini tidak hanya relevan secara teoretis tetapi juga dapat diterapkan dalam praktik melalui 
berbagai upaya pelestarian lingkungan dan pelayanan masyarakat. 



EDI PURWANTO | 35 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

Penelitian ini menegaskan bahwa perspektif ekologi Kristen memiliki potensi besar untuk 
berkontribusi dalam upaya pelestarian lingkungan. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan dan 
etika Kristen dengan tindakan nyata, komunitas Kristen dapat memainkan peran signifikan dalam 
mempromosikan pengelolaan lingkungan yang berkelanjutan dan harmonis. Melalui pemahaman yang 
lebih mendalam dan praktik yang lebih baik, gereja dapat menjadi agen perubahan yang efektif dalam 
mengatasi tantangan lingkungan global. 

Implikasi dari penelitian ini juga bersifat pastoral dan liturgis. Doktrin penciptaan bukan hanya 
menjadi dasar bagi pemahaman iman, tetapi juga seharusnya memengaruhi praktik liturgi, pendidikan 
iman, dan bentuk pelayanan gereja. Liturgi dapat diselaraskan dengan musim ekologis, seperti “Season of 
Creation”, untuk menumbuhkan kesadaran umat akan tanggung jawab terhadap bumi. Pengajaran sekolah 
minggu, katekisasi, dan khotbah mingguan juga dapat dimanfaatkan untuk menyampaikan pesan 
ekoteologis yang berbasis Alkitab. Gereja, sebagai komunitas iman, dipanggil untuk tidak hanya 
berkhotbah tentang keselamatan spiritual, tetapi juga menegaskan panggilan untuk merawat ciptaan sebagai 
bentuk kasih kepada sesama dan ketaatan kepada Sang Pencipta (Mzm. 24:1; Kej. 2:15; Mat. 22:37–39). 
Dalam konteks ini, pengintegrasian nilai-nilai ekologi dalam disiplin rohani, pelayanan sosial, dan 
pengembangan komunitas menjadi strategi penting untuk menjadikan gereja sebagai agen transformasi 
ekologis yang relevan dan berdampak. 

DAFTAR PUSTAKA 

Agbiji, Obaji M. “Religion and Ecological Justice in Africa: Engaging ‘Value for Community’ as Praxis for 
Ecological and Socio-Economic Justice.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 71, no. 2 (2015): 1–
10. https://doi.org/10.4102/hts.v71i2.2663. 

Breon, John Andrew. “Christian Doctrine as a Means of Christian Spiritual Formation.” Asbury 
Theological Seminary, 2008. 
https://place.asburyseminary.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1303&context=ecommonsatsdissertat
ions. 

Bürgi, Matthias, and Urs Gimmi. “Three Objectives of Historical Ecology: The Case of Litter Collecting in 
Central European Forests.” Landscape Ecology 22, no. SUPPL. 1 (2007): 77–87. 
https://doi.org/10.1007/s10980-007-9128-0. 

Craig, William Lane. “Creation and Conservation Once More.” Religious Studies 34, no. 2 (1998): 177–188. 
https://doi.org/10.1017/S0034412598004326. 

Damonte, Marco. “God, the Bible and the Environment: An Historical Excursus on the Relationship 
between Christian Religion and Ecology.” Relations 5, no. 1 (2017): 27–45. 
https://doi.org/10.7358/rela-2017-001-damo. 

Danz, Christian. “Theology of Nature: Reflections on the Dogmatic Doctrine of Creation.” HTS Teologiese 
Studies / Theological Studies 77, no. 3 (2021): 1–7. https://doi.org/10.4102/hts.v77i3.6720. 

Denyer, David, and David Tranfield. “Producing a Systematic Review.” The Sage Handbook of Organizational 
Research Methods. Thousand Oaks,  CA: Sage Publications Ltd, 2009. 

Dreyer, Wim A., and Jerry Pillay. “Historical Theology: Content, Methodology and Relevance.” Verbum et 
Ecclesia 38, no. 4 (2017): 117–31. https://doi.org/10.4102/ve.v38i4.1680. 

George, Marie. “Is Eco-Theologian Thomas Berry a Thomist?” Scientia et Fides 7, no. 1 (2019): 47–71. 
https://doi.org/10.12775/SETF.2019.003. 

Kim-Cragg, Hyeran. “Preaching Addressing Environmental Crises through the Use of Scripture: An 
Exploration of a Practical Theological Methodology.” Religions 13, no. 3 (2022). 
https://doi.org/10.3390/rel13030226. 

Körtner, Ulrich. “Ecological Ethics and Creation Faith.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 72, no. 4 
(2016): 1–9. https://doi.org/10.4102/hts.v72i4.3296. 

Körtner, Ulrich H.J. “The Human Being and the World as God’s Creation: Present-Day Ethical Conflicts 
and Consequences of the Doctrine of Creation in the Perspective of the Doctrine of Justification.” 
HTS Teologiese Studies / Theological Studies 77, no. 3 (2021): 1–9. 



36 | MERAWAT BUMI SEBAGAI TANGGUNG JAWAB IMAN  

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

https://doi.org/10.4102/hts.v77i3.6491. 

Kroesbergen, Hermen. “Ecology: Its Relative Importance and Absolute Irrelevance for a Christian: A 
Kierkegaardian Transversal Space for the Controversy on Eco-Theology.” HTS Teologiese Studies / 
Theological Studies 70, no. 1 (2014): 1–8. https://doi.org/10.4102/hts.v70i1.2719. 

Lowe, Benjamin S., Susan K. Jacobson, Glenn D. Israel, and Anna L. Peterson. “Association of Religious 
End Time Beliefs with Attitudes toward Climate Change and Biodiversity Loss.” Sustainability 
(Switzerland) 15, no. 11 (2023). https://doi.org/10.3390/su15119071. 

Macklin, R. “Applying the Four Principles.” Journal of Medical Ethics 29, no. 5 (2003): 275–80. 
https://doi.org/10.1136/jme.29.5.275. 

Mitchell, Donald W. “Catholic Theology of Creation: Nature’s Value and Relation to Humankind.” 
Claritas: Journal of Dialogue and Culture 4, no. 2 (2015): 70–74. 

Morariu, Iuliu-Marius. “Ecology – Main Concern for the Christian Space of the 21st Century? Catholic 
and Orthodox Perspectives.” Journal for the Study of Religions and Ideologies 19, no. 56 (2020): 124–35. 

Osgood, Libby. “Ecological Saints: Adopting a Green Gaze of the Life and Writings of Saint Marguerite 
Bourgeoys.” Zygon 58, no. 3 (2023): 569–90. https://doi.org/10.1111/zygo.12889. 

Pangihutan, Posman, and Demsy Jura. “Ecotheology and Analysis of Christian Education in Overcoming 
Ecological Problems.” International Journal of Science and Society 5, no. 1 (2023): 13–27. 
https://doi.org/10.54783/ijsoc.v5i1.621. 

PGI. Buku Panduan Gereja Sahabat Alam. KLH RI, STT Jakarta, 2014. 

Piro, Isabella. “Vatican Document on Integral Ecology: Safeguarding Creation Is Everyone’s 
Responsibility.” Vatican News, 2020. https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-
06/vatican-interdicastery-document-laudato-si-safeguarding-creation.html. 

Puglisi, Antonino, and Johan Buitendag. “The Religious Vision of Nature in the Light of Laudato Si’: An 
Interreligious Reading between Islam and Christianity.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 76, 
no. 1 (2020): 1–10. https://doi.org/10.4102/HTS.V76I1.6063. 

Villiers, DE De. “Prospects of a Christian Ethics of Responsibility (Part 1): An Assessment of an 
American Version.” Verbum et Ecclesia 28, no. 1 (2007): 88–109. https://doi.org/10.4102/ve.v28i1.99. 

Vivo, Darryl C De, Basil T Darras, Monique M Ryan, and H Royden Jones. “Introduction : Historical 
Perspectives.” In Neuromuscular Disorders of Infancy, Childhood and Adolescence, edited by B.T. Darras, H. 
Royden Jones Jr., M.M. Ryan Vivo, and D.C. De, Second edi., 3–16. Elsevier, 2015. 
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-417044-5.00001-9. 

Watt, Stéphan Van der. “Re-Appreciating the Significance of Historical Perspectives and Practices on 
Reformed Pastoral Theology and Care Today.” STJ | Stellenbosch Theological Journal 4, no. 2 (2018): 
753–74. https://doi.org/10.17570/stj.2018.v4n2.a34. 

Woodrum, Eric, and Thomas Hoban. “Theology and Religiosity Effects on Environmentalism.” Review of 
Religious Research 35, no. 3 (1994): 193–206. http://www.jstor.org/stable/3511888. 

Zamulinski, Brian. “Christianity and the Ethics of Belief.” Religious Studies 44, no. 3 (2008): 333–46. 
http://www.jstor.org/stable/27749963. 

 

 

 


