Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 9 Nomor 4 (2025)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

™
Lepzaeagus fusid

Simbolisme Kakereb Barong Dan Rangda
Dalam Upacara Butha Yadnya Di Desa Bitra Gianyar

Ida Bagus Gde Yudha Triguna®, I Nyoman Kembar Bagiarta, I Nyoman Sudanta
Universitas Hindu Indonesia, Denpasar, Indonesia
*ajiktriguna353 @gmail.com

Abstract

Kakereb is the veil used for Barong and Rangda, made from a square piece of
white cloth measuring 1.2 meters by 1.2 meters. Its uniqueness lies in the sacred
inscriptions (rerajahan) written on its surface. These inscriptions contain texts that
represent a sacred symbolic system of Shaivite Tantric theology, encompassing the
concept of Acintya (the inconceivable aspect of God) as well as sacred characters such
as Ongkara and wijaksara. In addition to the textual elements, the kakereb also features
symbolic images such as dragons, fire, weapons of the Dewata Nawasanga, and modre
letters. The essential meaning behind the kakereb is that God (Shiva) is the essence that
is both One and many (Eka-aneka). The One Supreme God (Eka), by His own will,
manifests Himself into various deities and even into all that exists (sarwa). The kakereb,
in relation to Barong and Rangda, symbolizes a theology of duality. God is glorified with
the names Bhatara Shiva and Dewi Uma, who are considered the source, existence, and
ultimate purpose of all things in the world. Shiva has a thousand names (sahasra nama),
and so does Uma, illustrating the infinite aspects of their divinity. Thus, Balinese Hindus
who follow the Shaivite Tantric tradition are not worshipping demons, but are in fact
worshipping God through sacred and religious-magical forms such as Barong and
Rangda. Although these figures may appear demonic on the surface, they are actually
sacred embodiments known as Ratu Bagus and Ratu Ayu

Keywords: Kakereb; Barong Rangda; Bhuta Yadnya

Abstrak

Kakereb merupakan kerudung Barong dan Rangda.yang dibentuk dari selembar
kain putih berukuran 1,2 m x 1,2 m. Keistimewaan kakereb terletak pada rerajahan di
dalamnya tersurat teks yang merupakan sistem simbol suci paham ketuhanan ajaran
Tantra Siwaistis yang mencakup aspek Acintya serta aksara-aksara sakral seperti Ongkara
dan wijaksara. Selain tulisan, kakereb juga menampilkan gambar-gambar simbolis
seperti naga, api, senjata Dewata Nawasanga dan aksara modre yang masih bisa dibaca
secara linguistik tetapi suaranya susah dimengerti. Intinya bahwa Tuhan (Siwa) itu
hakikat yang FEka-aneka. Tuhan yang Esa (Eka), atas kehendak-Nya sendiri,
memanifestasikan diri menjadi dewa-dewa. Bahkan juga merupakan segala yang ada
(sarwa). Kakereb kaitannya dengan Barong dan Rangda menandakan teologi dualitas.
Tuhan dimuliakan dengan nama Bhatara Siwa dan Dewi Uma yang adalah asal,
keberadaan, dan tujuan segala yang ada di dunia. Siwa memiliki ribuan nama (sahasra
nama) demikian juga Uma. Ideologi ini mengajarkan penganutnya melakukan pelatihan
bakti berjenjang. Baktinya berupa ritual ruwatan diri sampai dapat mencapai kesucian
paripurna melalui teknik yoga aksara. Puncak meditasi berada di tataran rohani kesadaran
Monistis Imanen, yang pada tahap akhirnya dapat mencapai tataran samadhi (mencapai
Kesadaran Monistis Transenden). Dengan demikian, umat Hindu Bali penganut ajaran
Tantra Siwaistis bukan memuja setan, tetapi memuja Tuhan melalui sarana suci dalam
wujud kreatif religius-magis Barong-Rangda. Tampak kasarnya saja demonis, tetapi
keduanya adalah Ratu Bagus-Ratu Ayu.

Kata Kunci: Kakereb; Barong Rangda; Bhuta Yadnya

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pendahuluan

Dalam kepercayaan religius dan sejumlah ritus masyarakat Hindu Bali, figur
Barong dan Rangda masing-masing berfungsi sebagai simbol kekuatan. Barong
merupakan simbol kekuatan perlindungan dan Rangda mencitrakan kekuatan destruktif.
Pemujaan terhadap wujud-wujud demonis ini diperdebatkan dan bahkan dianggap
menyimpang oleh beberapa kalangan, meskipun keduanya dianggap sebagai manifestasi
sakral dari aspek-aspek ketuhanan secara teologis. Fakta bahwa orang Hindu Bali
menyembah setan seringkali disebabkan oleh pemahaman yang terbatas tentang ritus
seperti Napak Pretiwi yang menggunakan darah sebagai persembahan, serta cerita
mitologis tentang Durga, Calonarang, atau Rare Angon, yang dianggap mengandung
elemen ilmu hitam atau pangiwa. Menurut Suarka (2002), masyarakat yang tidak
mengikuti tradisi Bali, bahkan orang Hindu penganut ahimsa ketat, melihat ritual ini
sebagai bentuk kekerasan dan menyimpang dari ajaran Veda. Setelah menelusuri lebih
lanjut melalui pendekatan tekstual dan simbolik, tampak bahwa figur Barong dan Rangda
adalah representasi kosmis dari prinsip dualitas dan keseimbangan dalam ajaran Hindu,
terutama dalam konteks Tantra Siwaistis. Dalam teks Purwa Bhumi Kemulan, Siwagama,
hingga Barong Swari, Rangda digambarkan sebagai bentuk transformasional dari Dewi
Uma (Durga) sebagai akibat dari kebencian atau kemarahan, sedangkan Barong
digambarkan sebagai representasi Siwa dalam bentuk pelindung kala (Hooykaas,1974;
Gautama, 2009; Suarka, 2002). Kisah Calonarang berfokus pada kutukan dan kekuatan
destruktif, yang mengarah pada proses ruwatan, yaitu penyucian dan pemulihan guna
mencapai harmoni sebagaimana yang banyak terjadi dalam ritus Masyarakat Bali
(Triguna, 2025).

Tubuh dramatik Barong dan Rangda bergantung pada elemen simbolik kakereb,
yang selama ini kurang diperhatikan oleh para akademisi. Kakereb adalah kain sakral
yang berfungsi sebagai pelindung kepala dan juga sebagai media simbolik yang
mengandung aksara sakral (modre), rerajahan, dan ikonografi visual yang memiliki
makna religius. Perwujudan simbolik semacam itu dapat ditemukan di Desa Bitra
Kabupaten Gianyar, yang terkenal dengan upacara sakral dan pemujaan Rafu Ayu dan
Ratu Bagus. Kakeren dalam konteks itu berfungsi sebagai teks simbolik yang
menunjukkan ajaran dan pemahaman teologis para pemujanya. Unsur-unsurnya tidak
hadir secara kebetulan untuk membentuk makna keagamaan yang konsisten. Sebaliknya,
itu sebagai sistem tanda yang terstruktur yang saling berhubungan (Teeuw, 1984;
Triguna, 2000).

Dalam teologi Hindu, kakereb dipahami sebagai wahana manifestasi energi Tuhan
melalui ajaran Tantra, sebuah cabang spiritualitas Hindu yang menekankan sadhana
(latihan batin), visualisasi sakral, dan pemujaan pada aspek transformatif Tuhan, terutama
dalam wujud Dewi. Avalon (1997) menyatakan bahwa ajaran Tantra berasal dari ajaran
Siwa kepada Dewi Uma. Ajaran ini di Bali tersimpan dan 'dihidupkan' dalam berbagai
lontar tattwa, tutur, kawisesan, dan mantra yang digunakan dalam ritual besar seperti
Butha Yadnya. Dalam ritual masyarakat Bali, elemen Tantra seperti yantra, mudra,
mantra, dan wijaksara diartikulasikan secara visual, terutama dalam struktur kakereb.

Dalam praktik Tantra, Bhuwana Kosa menjelaskan secara sistematis bahwa
pemujaan harus dilakukan melalui tahapan simbolik dan spiritual, seperti pembuatan
mandala, pemilihan waktu (kala), penggunaan sarana (yantra), sikap tubuh dan tangan
(mudra), pengucapan mantra (japa), dan pemusatan batin pada Omkara sebagai puncak
meditasi. Baik desain maupun fungsi kakereb mencerminkan unsur-unsur ini,
menjadikannya bukan sekadar ifem tambahan tetapi sebuah miniatur dari kosmologi
sakral.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Sayangnya, kajian akademik tentang Barong dan Rangda sebagian besar masih
berkutat pada aspek estetika, transformasi naratif, atau fungsinya dalam konteks sosial.
Penelitian-penelitian lain seperti Suastika (1997), Karsana (2012), Bandem (2014),
Ardhana, et.al (2015), hingga Sugita, et.al (2021) telah membahas pertunjukan dramatari
Calonarang, sebagai tari tolak bala, dan aspek estetik Barong Rangda. Penelitian Wirawan
(2017) secara selintas menyinggung mengenai kakereb sebagai pelindung dan kain sakral,
tetapi pembahasan komprehensif dan mendalam tentang struktur simbolik kakereb,
aksara modre, serta rerajahan belum pernah dilakukan. Padahal kakereb merupakan teks
visual sakral yang dapat dibaca dan diinterpretasikan sebagai bagian dari sistem
kepercayaan masyarakat penganut Siwa Tantra di Bali. Dengan demikian, penelitian ini
bertujuan untuk menelaah simbolisme kakereb Barong-Rangda dalam kerangka mito-
teologis Siwa Tantra. Kajian ini mencoba menjawab pertanyaan fundamental: paham
apakah yang sesungguhnya mendasari pemujaan personifikasi Tuhan dalam wujud
Barong dan Rangda?. Melalui pendekatan semiotik-struktural dan interpretasi teologis
berbasis teks suci (sabda pramana), penelitian ini mencoba menghadirkan pemahaman
baru yang lebih kontekstual,

Metode

Studi ini dilakukan menggunakan pendekatan kualitatif analitis-interpretatif.
Secara khusus, penelitian ini menekankan analisis simbolik kakereb yang ditemukan pada
gambar kakereb Barong dan Rangda dalam konteks ritual Butha Yadnya. Dengan
mempertimbangkan hubungan antara bentuk visual, cerita tradisional, dan konteks
ritualnya, fokus utamanya adalah mengeksplorasi makna simbolik, fungsi budaya, dan
pemaknaan spiritual yang terkandung dalam elemen kakereb. Semua data dikumpulkan
melalui wawancara dan observasi partisipatif terhadap beberapa informan penting yang
dianggap memiliki keahlian, otoritas, dan pengetahuan yang mendalam tentang aksara
sakral, rerajahan, dan konstruksi simbolik kakereb dalam pertunjukan Barong dan
Rangda. Lokasi penelitian adalah Desa Bitra di Kabupaten Gianyar. Desa ini memiliki
praktik ritual dan tradisi sakral yang kuat dan komunitas seni tradisi yang aktif
melestarikan warisan budaya. Dengan teknik bola salju menggelinding (snowball),
pemilihan informan dilakukan secara bertahap. Informan awal merekomendasikan nama-
nama informan berikutnya hingga peneliti memperoleh data yang dianggap cukup atau
saturation. Demi tujuan mendapatkan pemahaman mendalam tentang simbolisme
kakereb, data dianalisis secara reflektif dan interpretatif.

Hasil dan Pembahasan
1. Jenis Kakereb Barong Rangda

Sebagian besar Barong dan Rangda sakral yang ditemukan dalam penelitian ini
memakai kerudung yang disebut kakereb. Kakereb atau kereb, kekudung, atau kudung
adalah kerudung berupa selembar kain kasa putih dengan ukuran kurang lebih 1,5 meter
x 1,5 meter. Pada kain putih itu dilukis atau ditulis dengan tinta hitam berupa rajah aksara
Bali sakral yang disebut wijaksara dan modre, lukisan manifestasi Tuhan yang dipuja,
senjata Dewata Nawa Sangga, naga, pancaran cahaya atau api. Ada tiga tipe kakereb,
yaitu pertama, kakereb memakai lukisan Sang Hyang Licin; kedua, kakereb memakai
lukisan Rangda atau wajah Bhatari Durga; dan ketiga kakereb memakai rajah mantra,
wijaksara, dan aksara modre, tetapi tanpa lukisan perwujudan. Kesamaan ketiga jenis
kakereb itu sama-sama disurati aksara suci wijaksara dan modre. Dalam pustaka
Dasaksara Krahkah Modre (Anonim, tt) tidak dibedakan antara wijaksara dengan modre.
Akan tetapi dalam tulisan ini dibedakan sehingga sejalan dengan pendapat Bagus (1980).
Wijaksara adalah aksara formula mantra atau rumus suci yang umumnya terdiri atas satu

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



suku kata aksara Bali yang disakralkan dan dapat diucapkan secara linguistik. Sedangkan
modre adalah rajah aksara Bali yang unsur-unsurnya terdiri dari sejumlah huruf atau suku
kata yang digabung sedemikian rupa sehingga tidak dapat dibaca secara linguistik.
a. Rajah Kakereb Sang Hyang Licin

Lukisan atau rajah Sang Hyang Licin disebut juga Sang Hyang Acintya. Licin
artinya gaib. Acintya artinya tak terpikirkan. Adapun yang dimaksud adalah entitas yang
gaib dan tak terpikirkan itulah Tuhan (hyang) yang patut dihormati (sang). Lukisannya
serupa gambar laki-laki telanjang (Purusa) dengan sikap meditasi (yoga): Mata merem
memandang ujung hidung (ngranasika) simbul pikiran terkonsentrasi, sikap telapak
tangan menyatu (anjali) simbol menguasai sepuluh indera (dasendriya), kaki kanan
posisinya lebih lurus dengan kaki kanan (nengkleng) simbol penguasaan terhadap daya
ilusi duniawi (Maya Sakti), masing-masing persendian, kemaluan, telinga, dan kepala
bersurat aksara hamsa adalah simbol memancarkan daya spiritual (parama jyotir atau
Jjnana wisesa). Menurut paham Tantra Siwa, Sang Hyang Licin adalah Bhatara Siwa atau
Sang Hyang Purusa (Yasa, 2013). Kakereb Rangda pada gambar 1 paling kanan adalah
rajah Sang Hyang Licin dikurung oleh lingkaran api yang disebut keluwung geni,

sementara yang lainnya dikelilingi gambar senjata Dewata Nawa Sangga.
. . Bah S\ o NTR

Gambar 1. Rerajahan Sang Hyang Licin

b. Rerajahan Dewi Durga

Durga dalam keyakinan umat Hindu merupakan Shakti Siwa dalam perwujudan
yang sangat dinamis. Hal tersebut menyebabkan dalam pertunjukan-pertunjukan di Bali
Durga digambarkan senantiasa aktif. Kendatipun demikian Durga menjadi salah satu Ista
Dewata utama yang dipuja penganut Hindu Bali. Pada gambar kakereb nomor 2 bagian
kiri tampak bentuk rajah Rangda sedang menari dikelilingi senjata dewata Nawa Sangga.
Sementara pada gambar 2 bagian kanan tampak rajah Rangda mengendarai seekor naga.

e \ »{ - =

Gambar 2. Kakereb Rangda desa adat Bitra Gianyar [kanan], dan kakereb Rangda di
Pura Dalem Bitra [kiri])

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Secara visual rajah lukisan Rangda pada gambar 2 di bagian kiri di atas sesuai
dengan yang dideskripsikan dalam lontar Purwa Bhumi Kemulan (Hooykaas, 1974).
Dikisahkan bahwa Dewi Uma kaget menyaksikan hasil yoganya, tiba-tiba Sang Dewi
berubah wujud menjadi demonis. Tubuhnya membesar, mata melotot, rambut terurai,
bertaring panjang mulut menganga lebar, dan menampilkan wujud-wujud menyeramkan
lainnya. Sekalipun wajahnya raksasa tetapi sikapnya tampaknya tenang dengan mahkota
dan busana seorang ratu. Sikap tangan kanannya apana mudra yang berarti
mengharmoniskan sirkulasi nafas vital pada kemaluan (Djapa, 2013; Dev, 1995).
Berwahanakan naga yang berarti Dewi Durga sebagai penguasa duniawi pada dirinya (¢ri
guna). Hal ini sesuai dengan makna tiga naga yang telah dibahas sebelumnya, yang tak
lain merupakan tiga sifat materiil milik Dewi Durga. Keberadaan Dewi Durga dijelaskan
dalam mantra yang disebut Durga Stawa:

Om Durgapati bhuta rupa, Uma devi Sarasvati

Gangga Gauri pravakiiya mam, Durga devi namo namad

Terjemahan:

Om Dewi Durga Ratu segala yang berupa bhuta ‘demonis’

Dewi Uma Saraswati Gangga Gauri saksikanlah permohonan hamba

Hamba hormat kepada-Mu Dewi Durga

Om Uanta ripam vibhakiiya mam, Sri devi viarira devi

sarva jagat uuddhatmakam, sarva vighna vinatianam

Terjemahan:

Om Dewi yang berwajah damai berbelas kasihlah kepada hamba

Dewi Sri perwujudan-Mu dewi, semua alam Engkau sucikan.

Segala pengacau Engkau lenyapkan.

Mantra tersebut menegaskan bahwa Dewi Durga adalah aspek feminis (dewi)
Tuhan (Om, Siwa). Durga memiliki banyak nama, di antaranya adalah Dewi Uma, Dewi
Saraswati, Dewi Gangga, Dewi Gauri, dan Dewi Sri. Dewi Durga adalah substansi
sekaligus penguasa materi (Panca Mahabhuta) yang dipersonifikasikan sebagai mahluk
demonis berwajah angker Rangda. Para pemuja memuji Sang Dewi dalam wujudnya yang
damai penuh kasih (santa rupa). Dalam wujud yang damai, Durga dipuja dengan nama
Ratu Ayu yang menyucikan alam dan menganugerahkan kerahayuan. Sebaliknya, dalam
wujud yang demonis angker, Durga melenyapkan (winasa) dan segala mala petaka
(sarwa wighna).

b. Rajah Aksara Wijaksara

Rajah Wijaksara adalah bija aksara Bali yang dipandang sakral, karena
merupakan formula dari mantra. Keberadaan bija aksara mengindikasikan bahwa setiap
mantra diampu oleh satu atau beberapa sosok dewa atau dewi. Sosok sakral itu
disimbolkan dengan satu aksara atau suku kata suci. Dalam ajaran Tantra Siwaistis,
Wijaksara lebih tinggi kedudukannya dibandingkan dengan mantra. Oleh karena itu
disebut kutamantra, yakni mahkota mantra. Selanjutnya dijelaskan dalam Bhuwana Kosa
(Yasa, 2023), bahwa Omkara (Ongkara) Pranawa lebih tinggi kedudukannya dari
kutamantra, karena Pranawa adalah sumber dari mana kutamantra lahir dan kembali.
Artinya, Tuhan yang disimbolkan dengan Omkara Pranawa adalah sumber para dewa
yang disimbolkan dengan wijaksara di bawah Omkara Pranawa. Dalam kakereb dapat
dibaca sejumlah wijaksara, sebagai berikut:

1) Wijaksara Pranawa dibaca Ong, simbol Tuhan dalam struktur aksara Bali. Simbol

Ongkara Pranawa sesungguhnya adalah juga dibaca Ong yang disebut Ongkara

Geni atau Ongkara Mantra. Ongkara Gni umumnya dipakai atau disuratkan di

awal setiap mantra. Untuk mantra-mantra pujian kepada dewa atau dewi selalu

diawali dengan menyuratkan atau mengucapkan Omkara Gni dan diakhiri dengan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



menyuratkan atau mengucapkan Swaha. Omkara Gni adalah simbol Dewa

Brahma dan Swaha adalah simbol suci pasangan Dewa Brahma yaitu Dewi

Saraswati. Diyakini bahwa segala berkah kebaikan mengalir dari pasangan

personifikasi Tuhan, yakni dewa-dewi. Seanjutnya Om dan Swaha wajib

diucapkan oleh pengguna mantra (Bhuwana Kosa, VIII). Ongkara Pranawa atau

Ongkara Gni sering disurat berpasangan di bagian atas kakereb. Itu adalah simbol

Rwa Bhineda, pasangan dewa-dewi. Ongkara berpasangan dengan posisi

horisontal disebut Ongkara Madumuka.

2) Wijaksara Rwa Bhineda atau dwyaksara dibaca Ang Ah, simbol Tuhan dalam
manifestasi-Nya yang Dua. Disimbolkan juga dengan Ongkara Madumuka.
Ongkara di sebelah kanan simbol dewa, sebaliknya Ongkara sebelah kiri adalah
simbol dewi. Pasangan itu disebut Sang Hyang Rwabhineda atau Sang Hyang
Ardanareswari. Ang melambangkan Ibu Kosmos juga disebut [/bu Prethiwi
(bumi), posisinya di bawah. Sebaliknya 44 melambangkan Bapa Akasa (angkasa),
yakni Bapak Kosmos. Dalam filsafat Samkha Ibu Kosmos disebut Prakreti.
Sebaliknya Bapa Kosmos disebut Purusa. Hubungan keduanya bersifat dualitas.
Samgama (penyatuan) /bu-Bapa Kosmos itu menyebabkan tiga sifat (i guna)
yang semula laten dalam Prakreti, lalu manifes menjadi Tri Murti.

3) Wijaksara tryaksara dibaca Ang Ung Mang. Simbol Tuhan dalam manifestasinya
yang Tiga yang disebut Sang Hyang Tri Murti. Ang lambang Dewa Brahma, Sang
Pencipta segala yang ada; Ung lambang Dewa Wisnu, Sang Pemelihara segala
yang tercipta; dan Mang lambang Rudra (pelebur segala ciptaan).

4) Wijaksara Dasaksara adalah lambang Sepuluh Dewa penjaga kosmos. Dibaca
Sang Bang Tang Ang Ing Nang Mang Sing Wang Yang. Seluruhnya merupakan
perkembangan lebih lanjut dari akibat manifesnya tiga sifat (¢7i guna) Prakreti.
Dalam pustaka Aji Saraswati dijelaskan bahwa Dasaksara merupakan gabungan
dari Pancagni. Dibaca Sang Bang Tang Ang Ing. Kemudian dipasangkan dengan
Pancaksara atau Pancatirtha, dibaca Nang Mang Sing Wang Yang.

Bhuwana Kosa (1V: sloka 48-76; X sloka 4-6) sangat memuji keutamaan Dewa
Pancagni. Masing-masing adalah Dewa Iswara posisinya di Timur, aksara sucinya Sang;
Dewa Brahma posisinya di Selatan, aksara sucinya Bang; Dewa Mahadewa posisinya di
Barat, aksara sucinya Tang; Dewa Wisnu posisinya di Utara, aksara sucinya Ang; dan
Dewa Isana posisinya di Tengah bawah, aksara sucinya Ing. Disebut Pancagni, karena
lima dewa itu adalah prinsip lima api kosmos, yakni Mahadagni di depan,
Grahaspatyagni di perut, Daksinagni di hati, Sambartakagni didi empedu, dan Asucyagni
di mata (III: Sloka 30-34; 44-50).

Sebaliknya Pancatirtha disebut pula pancaksara, selain merupakan bagian aksara
suci dasaksara, juga adalah mantra suci untuk memuliakan Dewa Siwa. Sebagai aksara
suci lima dewa, masing-masing adalah Dewa Mahesora posisinya di Tenggara, aksara
sucinya Nang; Dewa Rudra posisinya di Barat Laut, aksara sucinya Mang; Dewa
Sangkara posisnya di Barat Daya, aksara Sucinya Sing; Dewa Sambhu posisinya di Timur
Laut, aksara sucinya Wang; dan Dewa Siwa posisinya di Tengah atas. Disebut
Pancatirtha karena lima dewa itu adalah prinsip lima air suci, yakni Tirta Sanjiwani, air
suci pemurni jiwa, Tirtha Kamandalu, air mani, Tirtha Kundalini, air sumsum atau air
berdaya magis, Tirtha Mahatirtha, air suci pemurni fisik; dan Tirtha Mahapawitra, air
spiritual yang membahagiakan. Dengan demikian, Dasaksara adalah sepuluh aksara suci
yang merupakan prinsip penjaga kehidupan berupa api dan air. Dalam kakereb sepuluh
aksara itu disurat mengelilingi lukisan Sang Hyang Licin atau Acintya.

Dalam Jnanasiddhanta (Soebadio, 1985) dijelaskan, Dasaksara selain sebagai
prinsip penjaga kehidupan, juga merupakan energi hidup yang disebut prana. Dasaksara

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



ketika menjadi prana disebut juga Dasabayu. Dibaca Ong I Ha Ka Sa Ma Ra La Wa Ya
Ung. Djapa, (2013) dengan mengacu pada teks Wrhaspati Tatwa menjelaskan sepuluh
jenis nafas vital itu sebagai prana nafas di mulut dan hidung; apana nafas pada kemaluan
dan anus; samana nafas di hati; udana nafas di ubun-ubun; wyana nafas pada semua
persendian; naga nafas untuk meregang; kurma membuat gemetar; krekara membuat
bersin; dan dhananjaya membuat suara.

d. Rajah aksara Modre

Rajah Modre adalah gabungan yang rumit sejumlah aksara Bali yang sering
disertai rajah gambar sehingga sering tidak dapat dibaca secara linguistik (Bagus, 1980).
Kedatipun dicoba dusuarakan maka terdengar seperti gema mendengung. Putra
(wawancara, 2023) menyatakan jika rajah modre adalah simbol Panca Mahabhuta, yaitu
lima unsur besar alam semesta: Akasa (ether), bayu (udara/angin), agni (api), apah (air;
cairan), dan prethiwi (bumi; padat). Dalam pustaka Kanda Pat Bhuta, Panca Mahabhuta
itu dipersonifikasi dalam wujud lima demonis diberi nama Anggapati atau Bhuta Putih;
Prajapati atau Bhuta Bang, Banaspati atau Bhuta Kuning, Banaspati Raja atau Bhuta
Ireng, dan Bhutakala Dengen atau Bhuta Mancawarna. Dalam sosoknya yang lebih halus
berupa wujud gaib yang sakti, menurut pustaka Kanda Pat Sari digelari Ratu Ngurah
Tangkeb Langit, Ratu Wayan Teba, Ratu Made Jelawung, Ratu Nyoman Sakti
Pangadangan, dan Ratu Ketut Petung. Sosok itulah yang disimbolkan dalam bentuk rajah
aksara modre. Pada kakereb Barong (nomor 1) pada bagian tengah unsur-unsur aksara
modre dapat dibaca antara lain aksara di sebelah kiri atas: engbmuungh; di sebelah kiri
tengah: engngmungpaang; di sebelah kanan tengah: engnmungpaang; di sebelah kanan
atas: engnrungpaang. Ke empat aksara yang menjadi unsur-unsur modre itu disurat
sedemikian rupa menjadi satu kesatuan gema, yang diyakini sebagai gema magis alam
semesta (bhuta). Jadi, keempat modre itu adalah simbol Catur Bhuta (Catur Sanak)
lawan pasang dari Dewata Nawa sangga yang disimbolkan dengan wijaksara. Wijaksara
bila diucapkan dengan tepat dapat memancarkan gema religius atau spiritual. Oleh karena
itu, perpaduan aksara wijaksara-modre itu membangkitkan gema religius-magis kakereb
sehingga dapat berfungsi sebagai pelindung dan sekaligus sebagai senjata supranatural.
e. Rajah Senjata Dewata Nawa Sangga

Senjata Dewata Nawa Sangga (Sangha) adalah daya sakti dewa yang masing-
masing berkedudukan di satu titik penjuru. Senjata itu berturut-turut dari Timur ke Selatan
(purwa daksina) adalah (1) Bajra yakni senjata petir Dewa Iswara: senjata kekuatan
listrik tegangan tinggi yang dapat menghanguskan dosa; (2) Dupa yakni senjata api Dewa
Mabhesora: senjata berkekuatan membakar hangus dosa; (3) Gada yakni senjata palu
godam Dewa Brahma: kekuatan mengodam remuk dosa; (4) Moksala atau musala yakni
senjata alu Dewa Rudra: berkekuatan memukul hancur dosa; (5) Nagapasa, yakni senjata
panah naga Dewa Mahadewa: berkekuatan ular mengikat dosa; (6) Angkus atau angkusa
yakni senjata pecut berkait Dewa Sangkara: berkekuatan mengait dan memecut dosa; (7)
Cakra yakni senjata cakram yang bermata tajam Dewa Wisnu: kekuatan mencakram dosa;
(8) Trisula yakni senjata tombak bermata tiga Dewa Sambhu: kekuatan menombak hancur
dosa; dan (9) Padma yakni senjata berupa bunga teratai Dewa Siwa: kekuatan
menyucikan perbuatan berdosa. Semua senjata dimaksud adalah simbol kepahlawanan
atau keberanian para dewa yang disebut wira rasa.

Dewata Nawa Sangga (sangha) adalah sembilan dewa penyangga (sangga) alam
semesta. Seluruhnya adalah manifestasi Dewa Siwa yang dalam kakereb dilukis berupa
Sang Hyang Licin atau Acintya. Keberadaan sejati Siwa sesungguhnya mahagaib, tak
dapat dipikirkan (/icin atau acintya). Sembilan dewa itu diyakini sebagai pelindung atau
penyangga diri-Nya. Seluruh manifestasi secara bersama-sama adalah pelindung mistis
roh yang disebut Brahma Kawaca. Semua senjata itu diyakini bekerja secara otomatis.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Arti didaktisnya, bahwa para pemuja Tuhan (Siwa) yang tekun bermeditasi menuja-Nya
akan dilindungi secara otomatis oleh kesembilan dewa dimaksud. Jadi, tak perlu ada rasa
takut atas keselamatan diri. Demi mewujudkan bhakti yang murni dan dicapainya
kesadaran, para pemuja disarankan untuk fokus dengan menyebut-nyebut dan
merenungkan Tuhan (Siwa) dalam berbagai perwujudan dan nama-Nya yang ada di
segala penjuru. Dewata Nawa Sangga sesungguhnya hanyalah entitas Yang Maha Esa
(Siwa). Hal itu terbaca dalam Siwa Stawa (Yasa, 2018):

Om namad Uivaya Uarvaya, deva-deviya vai namah

Rudraya bhuvaneiiaya, Uiva ripaya vai namad

Terjemahan:

Om hamba horma kepada Siwa yang adalah segalanya (Sarwa), hormat kepada

Dewanya dewa, kepada Rudra penguasa alam semesta, hormat kepada Siwa yang

rupawan

Tvam Uivas tvam mahadeva, liivara Parameiivara

Brahma Viiiouii ca Rudraii ca, Puruiiad Prakatis tatha

Terjemahan:

Engkau adalah Siwa, Mahadewa, Iswara, Parameswara Brahma, Wisnu, dan Rudra,

Purusa, Prakrti juga Engkau.
f. Rajah Naga

Naga adalah raja ular mitologis dalam Agama Hindu. Pada rajah kakereb (gambar
nomor 1) paling kanan terlukis dua ular mengapit Sang Hyang Licin. Dua ular itu adalah
Naga Ananta Bhoga dan Naga Basuki. Ananta Bhoga artinya makanan yang tiada habis-
habisnya. Naga Basuki adalah simbol air sungai yang mengalir. Dengan demikian, dua
naga itu melambangkan keberadaan bumi dan air, yakni sumber kesejahtraan hidup.
Sebenarnya ada lagi satu raja ular, namanya Naga Taksaka, yakni simbol udara. Tiga naga
mistis itu dikisahkan dalam lontar Adiparwa dan Korawasrama (Yasa, 2020). Ketiga naga
itu dikatakan sebagai penjelmaan dari tiga dewa yang disebut 77i Murti. Brahma mewujud
menjadi Naga Anatabhoga, Dewa Wisnu menjelma menjadi Naga Basuki, dan
Iswara/Rudra menjelma menjadi Naga Taksaka. Tiga dewa itu adalah prinsip ketuhanan
yang ada pada api, air, dan udara.

Dilihat dari sudut pandang ajaran Samkhya Jawa Kuno, sebagaimana yang
diajarkan dalam lontar Wrehaspati Tattwa dan Tattwa Jnana (Djapa 2013; Yasa, 2013),
maka ketiga naga dimaksud merupakan simbol manifestasi asas materiil semesta yang
disebut Prakreti. Bahwa manifestasi pertama Prakreti adalah 7ri Guna, yakni tiga unsur
pembentuk karakter dan sekaligus wujud segala yang tercipta. Tiga unsur itu adalah satwa
guna, yaitu sifat benih materiil yang terang dan ringan, dipersonifikasikan sebagai Dewa
Wisnu; Raja guna, yaitu sifat benih materiil yang agresif atau egois dipersonifikasikan
sebagai Dewa Brahma; dan famo guna sifat benith materiil yang berat dan gelap
dipersonifikasikan sebagai Dewa Iswara/Rudra. Ketiga guna itu lalu berdinamika.
Mereka saling mendominasi, lalu terbentuklah tubuh (astral, halus, dan kasar) dan
karakter Sang Roh (Sang Hyang Licin; disebut juga Sang Hyang Purusa) menjadi
berbagai sosok individual.

g. Rajah Teja

Teja merupakan simbolisasi energy panas atau cahaya yang memiliki peran fisik
maupun religius dalam Agama Hindu Pada kakereb Barong di Griya Manuaba Bitra
tampak Sang Hyang Licin dikitari lukisan cahaya. Sebagaimana tampak pada gambar 3
di bawabh ini:

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Gambar 3. Kakereb Barong di Griya Manuaba Bitra

Lukisan cahaya itu adalah tanda cahaya batin (teja jnana) yang dipancarkan oleh
Sang Hyang Licin yang tak lain adalah Roh yang menjadi daya hidup sehingga Barong
menjadi berkharisma (mataksu). Dalam Bhuwana Kosa (1:3) cahaya Roh dijelaskan:

Swa uarire mahayogi, pasyate hrédayantare,

wakyante parametianam, suryya yutama maprabham.

Nihan wuwus ni nghulun i kita Sang Mahayogi, sira tumon Bhapara

Parametiwara, sateja lawan teja ning aditya Uayuta, ngka ri viarira nira mwang

ri hati nira.

Terjemahan:

Begini penjelasanku padamu. Orang yang telah mencapai tingkat yoga tertinggi,

ia melihat Bhatara Parameswara, yang sama dengan cahaya sejuta matahari di

dalam dirinya dan dalam hatinya

2. Kakereb Barong-Rangda Simbol Yoga Aksara: Purusha-Prakriti

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kakereb Barong dan Rangda adalah dimensi
sakral sehingga keduanya menjadi aspek dualitas. Oleh karena itu, memahami
simbolisme Barong-Rangda menjadi sangat penting sebagai dasar untuk mempelajari
fungsi dan makna kakereb. Dalam ajaran Hindu Bali, konsep rwa bhineda, yang
memisahkan Perwujudan Tuhan Yang Esa menjadi pasangan maskulin-feminin atau
Purusha-Prakriti, berfungsi sebagai simbol estetik dari dualitas kosmis Barong-Rangda.
Pasangan ini digambarkan sebagai representasi dari Bhatara Siwa dan Bhatari Uma, yaitu
prinsip kesadaran semesta dan energi material sebagaimana dinyatakan dalam beberapa
buku tattwa, seperti Wrehaspati Tattwa, Tattwa Jnana, dan Bhuwana Kosa (Yasa, 2013).
Siwa tampil sebagai Barong dan Uma sebagai Rangda ketika diwujudkan secara estetik
sebagai krodha murti, atau ekspresi kemarahan Dewa.

Secara teologis Barong-Rangda diyakini sebagai perwujudan estetik demonis dari
pasangan Bapa-Ibu alam semesta beserta isinya. Menurut pandangan dualitas (rwa
bhineda), pasangan asas itu aktif berdinamika mencipta, memelihara, dan melebur segala
ciptaanNya berupa alam semesta (bhuwana agung) dan segala isinya (bhuwana alit).
Dalam pustaka lontar tattwa Jawa Kuno, seperti Wrehaspati tattwa, Tattwa Jnana,
Bhuwana Kosa, Jnana Siddhanta, dan yang lainnya, pasangan asas purba semesta itu
dipuja dengan nama Bhatara Siwa dengan Bhatari Uma. Pasangan itu adalah Kesadaran
Semesta (Cetana, Siwa, Purusa) dan Ketidaksadaran (Acetana, Maya, Prakreti).
Keduanya diyakini sebagai asal, keberadaan, dan kembalinya segala yang tampak ada ini
(Yasa, 2013).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Para penganut ajaran Siwa di Bali meyakini bahwa Bhatara Siwa dalam wujud
demonisnya disebut Bhatara Kala. Diwujudkan secara estetik berupa Barong.
Penganutnya memuja Barong dengan nama Jro Gede atau Ratu Bagus. Sebaliknya
Bhatari Uma dalam wujud demonisnya disebut Bhatari Durga Bhairawi dan diwujudkan
secara estetik berupa Rangda dengan nama pujaan Ratu Ayu. Oleh karena Barong dan
Rangda adalah pasangan dualitas, maka dalam penelitian ini Barong dan Rangda dieja
Barong-Rangda personifikasi Tuhan itu Esa, tetapi dipahami sebagai Yang Dua
berpasangan, yakni pasangan suami-istri asas kosmis yang tidak terpisahkan (dualitas).
Hal ini sesuai dengan arti istilah rwa bhineda. Rwa berarti dua, bhineda berarti dibedakan.
Rwa Bhineda berarti yang Satu, yaitu Tuhan Yang Maha Esa dibedakan menjadi Dua,
Bhatara-bhatari. Tujuan membedakan Yang Esa adalah agar dapat lebih mudah
memahami dan menghayati Tuhan yang tak terpikirkan, yang suwung, dan yang misteri
(sunya, niskala, suksma). Dibedakan berarti usaha mengkonkretisasi (nyakalayang) Yang
Misteri agar sesuai dengan alam pikir manusia. Keberadaan Tuhan yang misteri itu,
pertama-tama dikonkretisasi menjadi dua sebagai sosok bhatara-bhatari, atau dewa-
dewi. Dalam ketunggalan pasangan dualitas itu disebut Ardanareswatri. Tuhan Yang Esa
dibayangkan sebagai satu sosok sakral yang setengah tubuh bagian kanannya laki-laki
(berkarakter maskulin), setengah tubuh bagian kirinya perempuan (berkarakter feminim).
Jadi, pembedaan menjadi dua dari esensi Yang Tunggal semata-mata adalah cara berpikir,
yakni berupaya mengkonkretkan yang abstrak sesuai dengan pengalaman hidup nyata
(sakala), misalnya, pengalaman orang tentang tubuh dengan jiwanya. Menurut pustaka
Bhuwana Kosa (Yasa, 2023), bahwa Yang Esa yang diyakini sebagai asas segala ini, Ada-
Nya tidak dapat dipikirkan sama sekali, oleh karena itu disebut Sang Hyang Acintya.
Sementara Itu yang dibedakan menjadi dua dipahami sebagai Sang Hyang Purusa-
Prakriti. Lalu Yang Dua itu dihormati sebagai Bhatara Siwa dan Bhatari Uma.

Kata Barong dalam bahasa Jawa Kuno barwang yang berarti beruang. Kata
Barong sudah disebutkan dalam sejumlah karya sastra seperti dalam Kakawin Ramayana
(12.61), Sumanasantaka (195.3), Sutasoma (95.6), dan Kakawin Arjunawijaya (10.14
singha barwang alayu ‘singa Barong berlari’) (Zoetmulder, 1995). Dalam Kidung Sunda
(2.139) dan Ranggalawe (11.203) ditemukan pula kata binarwang dan binarong yang
berarti ditarikan dengan ekspresi galak. Dilihat dari wujudnya, Barong memang tampak
dahsyat dan menakutkan, yang di Bali disebut aeng (Bandem, 2016).

Secara mitologis, sosok Barong juga dipuji dengan sebutan kehormatan Sang
Hyang Banaspati Raja: raja binatang hutan. Keberadaannya yang gaib seringkali
digambarkan menjadi penghuni pohon kepah rangdu (sterculia feotida) yang tumbuh di
Setra Gandamayu (kuburan orang Hindu Bali yang angker). Banaspati Raja diyakini
sebagai penjelmaan salah satu saudara gaib manusia yang jumlahnya empat (kanda pat).
Menurut pustaka Kanda Pat Bhuta (Sandika, 2022), saudara empat manusia itu adalah
makhluk gaib demonis (bhutakala). Kempatnya terdiri atas: 1) Anggapati pelindung gaib
di depan atau di Timur; 2) Prajapati pelindung gaib di kanan atau di Selatan; 3) Banaspati
pelindung gaib di Belakang atau di Barat; 4) Banaspati Raja pelindung gaib di kiri atau
di Utara. Keempat saudara berwujud demonis itu diyakini dapat menjadi musuh sekaligus
dapat menjadi sahabat pelindung gaib diri. Bahwa jika manusia lupa jati dirinya, saudara
gaibnya otomatis menjadi musuhnya. Sebaliknya, jika manusia sadar jati dirinya yang
memancar sebagai karakter penuh rasa kasih, maka saudara gaibnya otomatis menjadi
pelindung gaib penuh kasih juga.

Secara mistis, Kanda Pat juga mengalami proses ruwatan seiring sang pemilik
saudara, yakni individu penganut Hindu Bali melalui ritual kemanusiaan yang disebut
Manusa Yadnya. Upacara ruwatan bertujuan untuk menjadikan wujud sekaligus karakter
saudara empat gaib itu mengalami transformasi wujud-karakter, yakni dari berwajah dan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



berkarakter demonis (Kanda Pat Bhuta) menjadi berwajah manusia sakti (yang gaib)
dengan karakter baik yang disebut Kanda Pat Sari atau Kanda Pat Ratu Nama
keempatnya berturut-turut adalah a) Ratu Ngurah Tangkeb Langit; b) Ratu Wayan Teba;
¢) Ratu Made Jlawung; dan d) Ratu Nyoman Sakti Pangadangan. Sementara sang diri,
dari bernama Bhutakala Dengen merubah menjadi Ratu Ketut Petung. Kemudian setelah
bertransformasi lebih lanjut, Kanda Pat menjadi berwajah dewa sekaligus berkarakter
dewa. Keempatnya kemudian disebut disebut Kanda Pat Dewa (Sandika, 2022). Dalam
Aji Terus Tunjung (Gautama, 2016), berturut-turut nama dewa itu adalah dewa (1) Iswara,
(2) Brahma, (3) Mahadewa, dan (4) Wisnu. Sementara sang diri bernama Siwa (Siwatma).

Demikianlah proses kebatinan manusia Hindu Bali itu dapat diterangkan bahwa
para penghayat kebatinan terus dituntun berlatih tahap demi tahap dalam laku yoga
aksara. Yoga aksara adalah usaha batin untuk dapat menunggalkan bayu-sabda-idep
dengan sarana aksara formula sakral (wijaksara), yaitu usaha mistis untuk dapat
menunggalkan nafas (bayu) dengan mantra (sabda) dan pikiran (idep) sehingga dapat
mencapai kemanunggalan dengan Kanda Pat Dewa. Dalam tahapan yoga ini,
personifikasi Kanda Pat Dewa terus disublimasi secara sugestif. Tahapan yoganya, yaitu
langkah pertama, dewa yang empat bersama dewa yang kelima dimeditasikan menjadi
tiga dewa (Tri Murti), yaitu pertama, Iswara dibayangkan menyatu dengan Brahma
berkedudukan pada bahu kanan peyoga; kedua, Mahadewa menyatu dengan Wisnu
berkedudukan pada bahu kiri peyoga; dan ketiga, dewa yang di tengah adalah Siwa tetap
berkedudukan di tengah dalam diri peyoga. Langkah kedua, dewa yang tiga lagi
disublimasikan menjadi dewa yang dua (rwa bhineda). Langkahnya, (1) Brahma menyatu
dengan Wisnu menjadi I Meme (/bu Prethiwi) berkedudukan di tengah bawah, di pangkal
batin peyoga. Sebaliknya (2) Siwa berkedudukan di tengah atas batin peyoga dengan
nama / Bapa, yaitu Sang Hyang Akasa. Lalu penunggalan I Meme dengan I Bapa itulah
yang disebut Sang Hyang Ardanareswari. [ Meme dalam aspek kemarahannya (krodha
murti) berubah wujud menjadi Rangda. Sebaliknya I Bapa dalam kemarahan-Nya
berubah wujud menjadi Barong. Oleh karena itu, konsep Barong-Rangda dalam
penelitian ini berarti perwujudan krodha murti Bhatara Siwa-Bhatari Uma menjadi kala-
durga. Krodha murti itu lalu dirupakan secara estetika sebagai Barong-Rangda. Menurut
teologi Tantra Siwa, keduanya dalam tradisi Bali dipuja dengan nama lokal Bali I Meme-
I Bapa atau Ratu Ayu-Ratu Bagus. Nama Ratu Ayu menandakan aspek kejiwaan rupa
demonis Rangda yang sesungguhnya dewinya segala yang cantik (ayu). Demikian juga
nama Ratu Bagus juga menandakan aspek kejiwaan rupa demonis Barong. Sesungguhnya
adalah ratunya segala yang bagus (ganteng, rupawan).

Ada sejumlah rupa estetik Barong: a) yang serupa harimau disebut Barong ketet; b)
serupa gajah disebut Barong gajah; c) serupa babi disebut Barong bangkal; d) serupa sapi
atau lembu disebut Barong lembu; e) serupa macan disebut Barong macan; f) serupa manusia
besar bertaring berkulit gelap disebut Barong kedengkleng atau kedingkling atau Jro Lanang.
Pasangannya serupa manusia berperawakan tinggi berkulit kuning langsat disebut Jro Luh;
g) serupa manusia berpakaian daun pisang kering disebut Barong brutuk; dan h) serupa singa
tetapi berkaki dua disebut Barong tunggal. Sebaliknya, ada rupa-rupa estetik demonis
Rangda atau manusia raksasa perempuan berambut tebal panjang terurai dengan payudara
besar menggelayut, kulit berbulu, berbusanakan organ tubuh manusia. Dalam pustaka
Siwagama (Suarka, 2002) menyebutkan bahwa ada lima wujud Bhatari Durga, yaitu yang
berwajah putih posisi di Timur disebut Sri Durga; yang berwajah Hitam di Utara disebut Raji
Durga; yang kuning di Barat disebut Suksmi Durga; yang merah di Selatan disebut Dhari
Durga, dan putih berona aneka warna (brumbun) di Tengah disebut Dewi Durga. Kelimanya
umumnya disebut Raru Ayu. Pengiring atau anak Ratu Ayu, yaitu Rangda berambut hitam
disebut rarung disebut Ratu Mas. Wajahnya demonis merah berambut hitam terurai.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Kesimpulan

Berdasarkan uraian singkat tentang relasi unsur-unsur kakereb di atas, dapat
disimpulkan bahwa kakereb Barong-Rangda adalah simbol konstruktif berkaitan dengan
hubungan dengan yang kuasa yakni Ida Sang Hyang Widhi Wasa Tuhan yang Maha Esa.
Secara teologis, Ista Dewata penganut Tantra Siwaistis adalah Bhatara Siwa-Bhatari
Uma. Keduanya mencitrakan adalah segalanya (sarwa). Siwa memiliki ribuan nama
(sahasra nama) demikian juga Uma. Dalam tahapan pemujaan, paham Tantra Siwaistis
mengajarkan penganutnya melakukan pelatihan bhakti berjenjang. Bhakti itu berupa
ritual ruwatan diri sampai dapat mencapai kesucian paripurna melalui teknik yoga aksara.
Tujuan duniawinya (sakala) adalah tercapainya karahayuan jagat (ketertiban dunia).
Tujuan idealnya (niskala), yakni dengan laku suci religius-magis para penganut dapat
mencapai puncak meditasi dalam Kesadaran Monistis Imanen, yang lalu di tahap akhir
dapat mencapai keadaan Samadhi (manunggal dengan Kesadaran Monistis Transenden).
Barong disimbolkan sebagai perwujudan dharma (kebenaran), sedangkan Rangda
merupakan simbol adharma (kegelapan dan keterikatan). Dualitas ini senantiasa akan ada
dengan sebagai dua kekuatan yang saling mempengaruhi manusia. Rerajahan dalam
kakereb Barong Rangda adalah media manusia menghidupan serta mengaktikan
dualisme menjadi dualitas, antara Siwa dengan Maya dalam filsafat Samkya. Secara
teoritis membenarkan bahwa kakereb sebagai simbol kekuatan selalu mengandung
berdimensi ganda, menyatukan dan membuat kekuatan terbelah. Hasil penelitian
menyiratkan betapa penting literasi dan edukasi untuk memahami hakikat sesungguhnya
dari kehidupan dalam keseharian. Kakereb Barong Rangda berupa nyasa, akan menjadi
semakin memiliki makna jika dilandasi oleh pengetahuan yang benar sebagaimana
diyakini oleh para penganutnya.

Daftar Pustaka

Avalon, A. (1997). Mahanirwana Tantra (Terj. K. Nila). Denpasar: Upada Sastra.

Bagiarta, I. N. (2022). Upacara Barong Nyatur Desa pada Sasih Kelima di Desa Adat
Bitra, Gianyar. Denpasar: Program Magister [lmu Agama dan Kebudayaan,
Program Pascasarjana UNHI.

Bandem, N. L. N. S. W. (2014). Barong Kuntisraya: Icon Pertunjukan Bali Kontemporer.
Denpasar: BP Stikom Bali.

Dana, I. W. (2010). Paruman Tapakan Barong dalam Ritual Napak Pertiwi. Y ogyakarta:
Prodi Seni Tari, ISI Yogyakarta.

Dev, A. (1995). Mudras for Healing. Haridwar: Drolia Books.

Djapa, I. W. (2013). Wrhaspati Tattwa. Denpasar: Program Pascasarjana UNHI.

Gautama, B. (2016). Aji Terus Tunjung. Gianyar: tanpa penerbit.

Hooykaas, C. (1974). Cosmogony and Creation in Balinese Tradition. The Hague:
Martinus Nijhoff.

Karsana, 1. N. (2012). Tarian Barong Ket dan Rangda dalam Upacara Pacaruan Sasih
Kaenem di Desa Pakraman Tonja, Kota Denpasar: Perspektif Agama dan
Kebudayaan. Denpasar: Program Magister Ilmu Agama dan Kebudayaan,
Program Pascasarjana UNHI.

Sandika, I. K. (2019). Tantra Ilmu Jawa Kuno. Tangerang Selatan: Javanika.

Sandika, I. K. (2022). Sedulur Papat Kalima Pancer. Tangerang Selatan: Javanika.

Soebadio, H. (1985). Jnanasiddhanta. Jakarta: Djambatan.

Suarka, I. N., & Suteja, I. W. (2005). Kajian Naskah Lontar Siwagama (Vol. 2).
Denpasar: Dinas Kebudayaan Provinsi Bali.

Suastika, I. M. (1997). Calon Arang dalam Tradisi Bali: Suntingan Teks, Terjemahan,
dan Analisis Semiotik. Yogyakarta: Duta Wacana University Press.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Triguna, I. B. G. Y. (2000). Teori tentang Simbol. Denpasar: Widya Dharma.

Triguna, I. B. G. Y. (2023). Secularization of Sacred Art: Critical Reflections on Balinese
Cultural Politics. Jurnal Kajian Bali, 13(2).

Triguna, I. B. G. Y., Amiati, I. A. K., & Wahyuni, I. A. K. S. (2025). Ritus: Ketahanan
budaya dalam dinamika peradaban. Denpasar: Pustaka Larasan.

Wirawan. (2016). Keberadaan Barong dan Rangda dalam Dinamika Religius
Masyarakat Hindu Bali. Surabaya: Paramita.

Wirawan. (2017). Pementasan Dramatari Calonarang di Kota Denpasar: Perspektif Teo-
Estetika Hindu (Disertasi, Program Doktor Ilmu Agama, Pascasarjana IHDN
Denpasar). Denpasar: IHDN Denpasar.

Yasa, . W. S. (2013). Brahma Widya: Teks Tattwa Jnana. Denpasar: Fakultas [lmu
Agama, UNHI Denpasar.

Yasa, I. W. S. (2020). Wijaksara: Tuntunan Yoga Anak Nyastra Bali. Denpasar:
Pascasarjana UNHI Denpasar.

Sukayasa, I. W., Gitananda, W. S., & Putra, I. G. A. D. (2023). BHUWANA KOSA:
Pengetahuan mistis & Yoga Kapadditan. Denpasar: Sarwa Tattwa Pustaka
Zoetmulder, P. J. (1995). Kamus Jawa Kuna-Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka

Utama.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



