
a l - i l t i z a m , Vol.3, No.1, Mei 2018 

 

 

64 

 

PENDIDIKAN MULTIKULTURAL DI INDONESIA:  
KONSEPSI FILSAFAT ISLAM 

 

Oleh: St. Zakiah 
Guru Mi DDI Sepange 

sittizakiah15@gmail.com 
 

 

Abstrak: Pendidikan Islam tidak membeda-bedakan etnik, ras dan lain sebagainya. 
Manusia semuanya adalah sama, yang membedakannya adalah ketakwaan 
mereka kepada Allah SWT. Dalam Islam, pendidikan multikultural mencerminkan 
bagaimana tingginya penghargaan Islam terhadap ilmu pengetahuan dan tidak ada 
perbedaan di antara manusia dalam bidang ilmu. Di Indonesia pendidikan 
multikultural merupakan pendekatan progresif untuk melakukan transformasi 
pendidikan secara menyeluruh untuk membongkar praktik-praktik diskriminatif 
dalam proses pendidikan. Pendidikan multikultural didasarkan pada gagasan 
keadilan sosial dan persamaan hak dalam pendidikan. Tulisan ini mengkritisi James 
Banks yang menjelaskan bahwa pendidikan multikultural memiliki lima dimensi 
yang saling berkaitan, namun idelanya dalam pembelajaran hanya membutuhkan 
penanaman kesadaran kepada siswa yang berdasar pada nilai-nilai kebersamaan 
dan ke Islaman serta memfasilitasi proses belajar mengajar yang mengubah 
perspektif monokultural yang esensial, penuh prasangka dan diskriminatif ke 
perspektif multikulturalis yang menghargai keragaman dan perbedaan, toleran dan 
sikap terbuka.  
 
 
Key word: Pendidikan, Multikultural dan Islam 

 

 

PENDAHULUAN  

Sedikitnya selama tiga dasawarsa, kebijakan yang sentralistis 

dan pengawalan yang ketat terhadap isu perbedaan telah 

menghilangkan kemampuan masyarakat untuk memikirkan, 

membicarakan dan memecahkan persoalan yang muncul dari 

perbedaan secara terbuka, rasional dan damai. Kekerasan antar 

kelompok yang meledak secara sporadis di akhir tahun 1990-an di 

berbagai kawasan di Indonesia menunjukkan betapa rentannya rasa 



 

 

65 

 

kebersamaan yang dibangun dalam Negara-Bangsa, betapa 

kentalnya prasangka antara kelompok dan betapa rendahnya saling 

pengertian antar kelompok. (Choirul Mahfud, 2009: 17). Konteks 

global setelah tragedi September 11 dan invasi Amerika Serikat ke 

Irak serta hiruk pikuk politis identitas di dalam era reformasi 

menambah kompleknya persoalan keragaman dan antar kelompok di 

Indonesia. 

 

PEMBAHASAN  

1. Pendidikan Multikultural  

Pendidikan multikultural di negara-negara yang menganut 

konsep demokratis seperti Amerika Serikat dan Kanada, bukan hal 

baru lagi. Mereka telah melaksanakannya khususnya dalam upaya 

melenyapkan diskriminasi rasial antara orang kulit putih dan kulit 

hitam, yang bertujuan memajukan dan memelihara integritas 

nasional. (ScottLash dan  Mike  Featherstone  (ed.).  2002) 

Pendidikan multikultural mengakui adanya keragaman etnik dan 

budaya masyarakat suatu bangsa, sebagaimana dikatakan R. 

Stavenhagen: Keragaman merupakan suatu kondisi pada kehidupan 

masyarakat. Perbedaan seperti itu ada pada suku bangsa, agama, 

ras, serta budaya.Keragaman adalah kekayaan dan keindahan suatu 

bangsa. Pemerintah harus bisa mendorong keberagaman tersebut 

menjadi suatu kekuatan untuk bisa mewujudkan kebersamaan dalam 

bermasyarakat serta menjaga nilai-nilai kemanusiaan sehingga 

tersipta hubungan keselarasan yang lebih baik. (Bhikhu Parekh, 

Ethnicities 1.1 Journal, (2001): p.109-115). 

Di Amerika, sebagai contohnya muncul serangkaian konsep 

tentang pluralitas yang berbeda-beda, mulai dari melting pot sampai 



 

 

66 

 

multikulturalisme. Sejak Columbus menemukan benua Amerika, 

berbagai macam bangsa telah menempati benua itu. Penduduk yang 

sudah berada di sana sebelum bangsa-bangsa Eropa membentuk 

koloni-koloni mereka di Amerika Utara, terdiri dari berbagai macam 

suku yang berbeda-beda bahasa dan budayanya. Tetapi di mata 

bangsa Anglo-Sakson yang menyebarkan koloni di abad ke-17, tanah 

di Negara baru itu ada kawasan tak bertuan dan bangsa-bangsa yang 

ditemui di benua baru itu tak lebih dari makhluk primitif yang 

merupakan bagian dari alam yang mesti ditaklukkan. (Keith Banting 

and Will Kymlicka, eds. OUP Oxford, 1.2. 2006. P. 112). Dari 

perspektif kaum Puritan yang menjadi acuan utama sebagian besar 

pendatang dari Inggris tersebut, berbagai suku bangsa yang dilabel 

secara generik dengan nama "Indian" adalah bangsa kafir pemuja 

dewa yang membahayakan kehidupan komunitas berbasis agama 

tersebut. Di sini terlihat bagaimana pandangan berperspektif tunggal 

yang datang dari budaya tertentu membutakan mata terhadap 

kenyataan keragaman yang ada. 

Amerika Serikat ketika ingin membentuk masyarakat baru-pasca 

kemerdekaannya (4 Juli 1776) baru menyadari bahwa masyarakatnya 

terdiri dari berbagai ras dan asal negara yang berbeda.Oleh karena 

itu, Bangsa Amerika mencoba mencari terobosan baru yaitu dengan 

menempuh strategi menjadikan sekolah sebagai pusat sosialisasi dan 

pembudayaan nilai-nilai baru yang dicita-citakan.Melalui pendekatan 

inilah, dari SD sampai Perguruan Tinggi. Amerika Serikat berhasil 

membentuk bangsanya yang dalam perkembangannya melampaui 

masyarakt induknya yaitu Eropa. (Steven Vertovec and Susanne 

Wessendorf, eds. Printing; 1th. 2010. p. 15). 



 

 

67 

 

Kaitannya dengan nilai-nilai kebudayaan yang perlu diwariskan 

dan dikembangkan melalui sistem pendidikan pada suatu 

masyarakat, maka Amerika Serikat memakai sistem demokrasi dalam 

pendidikan yang dipelopori oleh John Dewey. Intinya adalah toleransi 

tidak hanya diperuntukkan untuk kepentingan bersama akan tetapi 

juga menghargai kepercayaan dan berinteraksi dengan anggota 

masyarakat.  

Multikulturalisme secara etimologis marak digunakan pada 

tahun 1950-an di Kanada. Menurut Longer Oxford Dictionary istilah 

"multiculturalism" merupakan deviasi dari kata "multicultural" Kamus 

ini menyitir kalimat dari surat kabar Kanada, Montreal Times yang 

menggambarkan masyarakat Montreal sebagai masyarakat 

"multicultural dan multi-lingual".( Dalam Shohat, Ella, and Robert 

Stam, Routledge, 2.2. 2014. p. 8). 

Dalam konteks teoritis, belajar dari model-model pendidikan 

multikultural yang pernah ada dan sedang dikembangkan oleh 

negara-negara maju, dikenal lima pendekatan, yaitu: pertama, 

pendidikan mengenai perbedaan-perbedaan kebudayaan atau 

multikulturalisme. Kedua, pendidikan mengenai perbedaan-

perbedaan kebudayaan atau pemahaman kebudayaan.Ketiga, 

pendidikan bagi pluralisme kebudayaan.Keempat pendidikan dwi-

budaya.kelima, pendidikan multikultural sebagai pengalaman moral 

manusia. (Azyumardi Azra, 2002). 

 

 

2. Multikultural dalam  Filsafat Pendidikan Islam 

Dialektika pemikiran filsafat pendidikan Islam di Indonesia pada 

dasarnya  dapat  dilihat  dari  berbagai  sudut  pandang,  yang mana  



 

 

68 

 

masing-masing  sudut  pandang  memiliki  tipologi tersendiri. (Abudin 

Nata, 2005: 19). Pertama, dari sisi sumber pemikiran, selain ia 

berasal dari ajaran murni agama yang tertuang dalam al-Quran, al-

Sunnah, dan pendapat para ulama, juga dari ideologi berbangsa dan 

bernegara, sosio-kultural yang berkembang di masyarakat (baik masa 

lalu maupun masa sekarang), dan tuntutan modernitas yang 

dihadapi. (Abdul Munir Mulkhan, 2005). Kedua, dari sisi dasar 

pemikiran, selain menggunakan dasar filsafat Islam, juga 

memungkinkan penggunaan dasar filsafat Yunani atau filsafat Barat  

yang  pada  akhirnya  bermuara  pada  aliran-aliran  filsafat 

pendidikan,  seperti  Perenialisme,  Esensialisme,  Eksistensialisme, 

Progressifisme, dan Rekonstruksionisme. (B. Islam, 1994: 31). 

Ketiga, dari sisi pendekatan pemikiran,  selain  menggunakan  

pendekatan  doktriner,  normatif, dan  idealistik,  juga  memungkinkan  

menggunakan  pendekatan adopsi, adaptif-akomodatif, atau 

pragmatis.  Keempat, dari sisi pola pemikiran,  selain-menampilkan  

pemikiran  yang  spekulatif-rasionalistik,  juga  memungkinkan  

menampilkan  pemikiran  yang spekulatif-intuitif.  Kelima,  dari  sisi  

wilayah  jangkauannya,  selain pemikiran filsafat yang bersifat 

universal yang dapat diaplikasikan untuk  semua  tempat,  keadaan,  

dan  zaman,  juga  memungkinkan bersifat lokal yang khusus untuk 

tempat, keadaan, dan zaman tertentu saja. Keenamdari sisi wacana 

pemikirannya yang berkembang, yang menyangkut tinjauan filosofis 

tentang komponen-komponenpokok aktivitas pendidikan Islam 

(seperti tujuan, pendidik, peserta didik, kurikulum, metode, dan  

lingkungan),  dan  mungkin  masih banyak lagi sudut pandang yang 

lain. (Abuddin Nata and Fauzan, 2005: 44). 



 

 

69 

 

Dalam hubungan  ini, dijumpai  berbagai  pendapat  para  

ahliyang mencoba merumuskan pengertian filsafat pendidikan Islam. 

Muzayyin Arifin misalnya, mengatakan bahwa filsafat pendidikan 

Islam pada hakikatnya adalah konsep berpikir tentang kependidikan 

yang  bersumberkan  atau  berlandaskan  ajaran-ajaran  agama  

Islam tentang  hakikat  kemampuan  manusia  untuk  dapat  dibina  

dan dikembangkan,  serta  dibimbing  menjadi  manusia  Muslim  

yang seluruh pribadinya dijiwai oleh ajaran Islam. (Arifin Muzayyin, 

2003: 76). Definisi ini memberi kesan bahwa filsafat pendidikan  Islam  

sama dengan filsafat  pada umumnya.  Dalam  arti  bahwa  filsafat  

pendidikan  Islam  mengkaji tentang berbagai masalah yang ada 

hubungannya dengan pendidikan, seperti manusia sebagai subjek 

dan objek pendidikan, kurikulum, metode, lingkungan, guru, dan 

sebagainya. Bedanya dengan filsafat pendidikan pada umumnya 

bahwa di dalam filsafat pendidikan Islam semua  masalah  

kependidikan  tersebut  selalu  didasarkan  kepada ajaran Islam yang 

bersumberkan al-Qur’an dan al-Hadits. Dengan kata lain bahwa kata 

Islam yang mengiringi kata filsafat pendidikan itu menjadi sifat, yakni 

sifat dari filsafat pendidikan tersebut. 

Setiap  ilmu  sudah  pasti  memiliki  fungsi  dan  kegunaan, 

termasuk juga filsafat pendidikan. Para ahli di bidang ini telah banyak 

meneliti secara teoretis mengenai kegunaan filsafat pendidikan. Umar 

Muhammad  al-Taomi  al-Syaibani  misalnya,  mengemukakan  tiga 

manfaat dari mempelajari filsafat pendidikan sebagai berikut: 

a. Filsafat pendidikan itu dapat menolong para perancang 

pendidikan dan orang-orang yang melaksanakannya dalam 

suatu negara  untuk  membentuk  pemikiran  sehat  terhadap  

system pendidikan. Di samping itu, ia dapat menolong tujuan-



 

 

70 

 

tujuan dan fungsi-fungsinya serta meningkatkan mutu 

penyelesaian masalah pendidikan, peningkatan, tindakan,  dan 

keputusan termasuk rancangan-rancangan pendidikan mereka. 

Selain itu, ia juga berguna untuk memperbaiki peningkatan 

pelaksanaan pendidikan  serta  kaidah  dan  cara  mereka  

mengajar  yang mencakup penilaian bimbingan dan penyuluhan. 

(Hamdani Ihsan and Fuad Ihsan, 2007: 27). 

b. Filsafat  pendidikan  dapat  menjadi  asas  yang  terbaik  untuk 

penilaian pendidikan dalam arti yang menyeluruh. Penilaian 

pendidikan  itu  dianggap  persoalan  yang  perlu  bagi  setiap 

pengajaran  yang  baik.  Dalam  pengertiannya  yang  terbaru 

penilaian pendidikan meliputi segala usaha dan kegiatan yang 

dilakukan oleh sekolah, institusi-institusi secara umum untuk 

mendidik angkatan baru dan warga negara dan segala yang 

berkaitan dengan itu. (Samsul Nizar, 2002: 12). 

c.  Filsafat  pendidikan  akan  menolong  dalam  memberikan 

pendalaman pikiran bagi faktor-faktor spiritual, kebudayaan, 

sosial, ekonomi, dan politik di Indonesia. Berdasarkan  pada  

kutipan  di  atas,  timbul  kesan  bahwa kegunaan dan fungsi 

filsafat pendidikan ternyata amat strategis. Ia seolah-olah 

menjadi acuan dalam memecahkan berbagai persoalan dalam  

pendidikan. (Muljamil Qomar, 2005: 117). Hal  ini  disebabkan  

karena  yang  diselesaikan filsafat pendidikan itu adalah bidang 

filosofisnya yang menjadi akar dari setiap permasalahan 

pendidikan. Dengan berpedoman kepada filsafat pendidikan ini, 

setiap masalah pendidikan dapat dipecahkan secara 

komprehensif, integrated, dan tidak parsial.  

 



 

 

71 

 

Di antara idealitas keagamaan Islam sebagaimana tertulis 

dalam al-Qur’an, adalah  untuk saling mengenal dan menghormati 

berbagai budaya,  ras,  dan  agama  sebagai  suatu  realitas  

kemanusiaan. Sebagaimana firmal Allah Swt. Dalam QS.al-Hujurat: 

13: 

 NH ' WبH O?Oش Gۡ Oك ~NنFۡ N? Nج NH ~ىNنثO' NH Vر Nك Nن ذ aم G Oك ~NنFۡNF Nخ ' ' Fwن_'سO إPن_ NG̀يN' ٰ炡 ~Nن_ يPإ ْ勚Gۡ Oك N' PتNFۡى~ _ಕ閒w Nند P? Gۡ Oك Nم NكۡرN' _نPإ 
ْ勚 ' ٰ炡HOف Nر' N? NتPF NلPٰئ炡' Nب NF

بPيرٞ  Nخ GٌيPF N? N _ಕ閒w٣١ 

Terjemahnya:  

Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari 

seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan 

kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu 

saling kenal-mengenal.Sesungguhnya orang yang paling 

mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling 

takwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha 

Mengetahui lagi Maha Mengenal. 

 

Dalam  konteks  ini  pendidikan  multikultural  merupakan  

pendekatan  progresif  untuk  melakukan  transformasi  pendidikan  

dan budaya  masyarakat  secara  menyeluruh,  sejalan  dengan  

prinsip penyelenggaraan pendidikan yang termaktub dalam Undang-

Undang Nomor  20/2003  tentang  Sistem  Pendidikan  Nasional  

pasal  4  ayat  1 yang  berbunyi  bahwa  pendidikan  nasional  

diselenggarakan  secara demokratis dan berkeadilan serta tidak 

diskriminatif dengan menjunjung tinggi hak asasi manusia (HAM), 

nilai keagamaan, nilai kultural, dan kemajemukan bangsa. (UU RI 

Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional). 

3. Pendidikan multikultural di Indonesia  



 

 

72 

 

Di Indonesia, pendidikan multikultural relatif baru dikenal 

sebagai suatu pendekatan yang dianggap lebih sesuai bagi 

masyarakat Indonesia yang heterogen, terlebih pada masa otonomi 

dan desentralisasi yang baru dilakukan. Pendidikan multikultural yang 

dikembangkan di Indonesia sejalan pengembangan demokrasi yang 

dijalankan sebagai counter terhadap kebijakan desentralisasi dan 

otonomi daerah. Apabila hal itu dilaksanakan dengan tidak berhati-

hati justru akan menjerumuskan kita ke dalam perpecahan nasional.  

Ada beberapa pendekatan dalam proses pendidikan 

multikultural, yaitu:  

Pertama, tidak lagi terbatas pada menyamakan pandangan 

pendidikan (education) dengan persekolahan (schooling) atan 

pendidikan multikultural dengan program-program sekolah 

formal.Pandangan yang lebih luas mengenai pendidikan sebagai 

transmisi kebudayaan membebaskan pendidik dari asumsi bahwa 

tanggung jawab primer menegmbangkan kompetensi kebudayaan di 

kalangan anak didik semata-mata berada di tangan mereka dan 

justru semakin banyak pihak yang bertanggung jawab karena 

program-program sekolah seharusnya terkait dengan pembelajaran 

informal di luar sekolah. (Tatang M Amirin, 2012: 17). 

Kedua, menghindari pandangan yang menyamakan 

kebudayaan kebudayaan dengan kelompok etnik adalah sama. 

Artinya, tidak perlu lagi mengasosiasikan kebudayaan semata-mata 

dengan kelompok-kelompok etnik sebagaimana yang terjadi selama 

ini. Secara tradisional, para pendidik mengasosiasikan kebudayaan 

hanya dengan kelompok-kelompok sosial yang relatif self sufficient, 

ketimbang dengan sejumlah orang yang secara terus menerus dan 

berulang-ulang terlibat satu sama lain dalam satu atau lebih kegiatan. 



 

 

73 

 

Dalam konteks pendidikan multikultural, pendekatan ini diharapkan 

dapat mengilhami para penyusun program-program pendidikan 

multikultural untuk melenyapkan kecenderungan memandang anak 

didik secara stereotip menurut identitas etnik mereka dan akan 

meningkatkan eksplorasi pemahaman yang lebih besar mengenai 

kesamaan dan perbedaan di kalangan anak didik dari berbagai 

kelompok etnik. (Abdullah Aly, makalah pada. Vol. 8. 2005). 

Ketiga, karena pengembangan kompetensi dalam suatu 

"kebudayaan baru" biasanya membutuhkan interaksi inisiatif dengan 

orang-orang yang sudah memiliki kompetensi, bahkan dapat dilihat 

lebih jelas bahwa uapaya-upaya untuk mendukung sekolah-sekolah 

yang terpisah secara etnik adalah antitesis terhadap tujuan 

pendidikan multikultural. Mempertahankan dan memperluas solidarits 

kelompok adalah menghambat sosialisasi ke dalam kebudayaan 

baru.Pendidikan bagi pluralisme budaya dan pendidikan multikultural 

tidak dapat disamakan secara logis. (Nurul Zuriah, 2011). 

Keempat, pendidikan multikultural meningkatkan kompetensi 

dalam beberapa kebudayaan. Kebudayaan mana yang akan diadopsi 

ditentukan oleh situasi. (Fakhry, Majid, 2002: 19). 

Kelima, kemungkinan pendidikan (baik dalam maupun luar 

sekolah) meningkatkan kesadaran tentang kompetensi dalam 

beberapa kebudayaan. Kesadaran seperti ini kemudian akan 

menjauhkan kita dari konsep dwi budaya atau dikhotomi antara 

pribumi dan non-pribumi. Dikotomi semacam ini bersifat membatasi 

individu untuk sepenuhnya mengekspresikan diversitas kebudayaan. 

Pendekatan ini meningkatkan kesadaran akan multikulturalisme 

sebagai pengalaman normal manusia. Kesadaran ini mengandung 

makna bahwa pendidikan multikultural berpotensi untuk menghindari 



 

 

74 

 

dikotomi dan mengembangkan apresiasi yang lebih baik melalui 

kompetensi kebudayaan yang ada pada diri anak didik. (Malik Fajar, 

2004: 54). 

Jadi dapat dipahami inti masyarakat adalah kumpulan besar 

individu yang hidup dan bekerja sama dalam masa relatif lama, 

sehingga individu-individu dapat memenuhi kebutuhan mereka dan 

menyerap watak sosial. Kondisi itu selanjutnya membuat sebagian 

mereka menjadi komunitas terorganisir yang berpikir tentang dirinya 

dan membedakan ekstensinya dari ekstensi komunitas. Dari sisi lain, 

apabila kehidupan di dalam masyarakat berarti interaksi antara 

individu dan lingkungan sosialnya. Maka yang menjadikan 

pembentukan individu tersebut adalah pendidikan atau dengan istilah 

lain masyarakat pendidik. (Abdullah Aly, makalah: 2005). 

Untuk itu, setiap anggota masyarakat memiliki peranan dan 

tanggung jawab moral terhadap terlaksananya proses pendidikan. 

Hal ini disebabkan adanya hubungan timbal balik antara masyarakat 

dan pendidikan. Dalam upaya memberdayakan masyarakat dalam 

dunia pendidikan merupakan satu hal penting untuk kemajuan 

pendidikan. 

Kesimpulan dan Implikasi 

Pendidikan multikultural adalah suatu pendekatan progresif 

untuk melakukan transformasi pendidikan yang secara menyeluruh 

untuk membongkar kekurangan, kegagalan dan praktik-praktik 

diskriminatif dalam proses pendidikan. Pendidikan multikultural 

didasarkan pada gagasan keadilan sosial dan persamaan hak dalam 

pendidikan. Sedangkan dalam doktrin Islam sebenarnya tidak 

membeda-bedakan etnik, ras dan lain sebagainya dalam pendidikan. 

Manusia semuanya adalah sama, yang membedakannya adalah 



 

 

75 

 

ketakwaan mereka kepada Allah SWT. Dalam Islam, pendidikan 

multikultural mencerminkan bagaimana tingginya penghargaan Islam 

terhadap ilmu pengetahuan dan tidak ada perbedaan di antara 

manusia dalam bidang ilmu.  

Pendidikan multikultural seyogyanya memfasilitasi proses 

belajar mengajar yang mengubah perspektif monokultural yang 

esensial, penuh prasangka dan diskriminatif ke perspektif 

multikulturalis yang menghargai keragaman dan perbedaan, toleran 

dan sikap terbuka. Perubahan paradigma semacam ini menuntut 

transformasi yang tidak terbatas pada dimensi kognitif belaka. Dunia 

pendidikan tidak boleh terasing dari perbincangan realitas 

multikultural tersebut. Bila tidak disadari, jangan-jangan dunia 

pendidikan turut mempunyai andil dalam menciptakan ketegangan-

ketegangan sosial. Oleh karena itu, di tengah gegap gempita lagu 

nyaring "tentang kurikulum berbasis kompetensi", harus menyelinap 

dalam rasionalitas kita bahwa pendidikan bukan hanya sekedar 

mengajarkan "ini" dan "itu", tetapi juga mendidik anak kita menjadi 

manusia berkebudayaan dan berperadaban. Dengan demikian, tidak 

saatnya lagi pendidikan mengabaikan realitas kebudayaan yang 

beragam tersebut. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

[1] Aly, Abdullah, "Pendidikan multikultural dalam tinjauan 

pedagogik." Makalah dipresentasikan dalam Seminar 

Pendidikan Multikultural sebagai Seni Mengelola Keragaman, 

yang diselenggarakan oleh Pusat Studi Budaya dan 



 

 

76 

 

Perubahan Sosial (PSB-PS) Universitas Muhammadiyah 

Surakarta, pada. Vol. 8. 2005. 

[2] Amirin, Tatang M, "Implementasi pendekatan pendidikan 

multikultural kontekstual berbasis kearifan lokal di Indonesia." 

Jurnal pembangunan pendidikan: Fondasi dan aplikasi 1.1 

(2012). Diakses tanggal, 22 Juni 2017 

[3] Arif, Mahmud, Pendidikan Islam Transformatif. (Cet.I: PT 

LKiS Pelangi Aksara: Yogyakarta, 2008) 

[4] Azra, Azyumardi, "Pendidikan Multikultural: Membangun 

Kembali Indonesia Bhineka Tunggal Ika." Makalah 

disampaikan dalam symposium International Antropologi 

Indonesia ke-3. Denpasar: Kajian Budaya UNUD. 2002. 

Diakses tanggal, 27 Juni 2017 

[4] ------------. Azyumardi. <Esei-esei intelektual Muslim dan 

pendidikan Islam=. (Cet.I: Logos Wacana Ilmu, Jakarta, 

1999). 

[5] Baidhawy, Zakiyuddin, <Pendidikan Agama Berwawasan 

Multikultural=. (Cet.II: Erlangga: Jakarta, 2005). 

[6] Banting, Keith and Will Kymlicka, eds. <Multiculturalism and 

the welfare state: Recognition and redistribution in 

contemporary democracies=. OUP Oxford, 1.2. 2006.  

[7] Daradjat,  Zakiah. "Ilmu Pendidikan Islam." (Cet.I: Bumi 

Aksara: Jakarta, 2009) 

[8] Fajar, Malik, "Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan." 

(Cet. II: Jakarta: Gramedia, 2004) 

[9] ------------.  Malik "Pendidikan Kewarganegaraan Menuju 

Nation and Character Bulding." Semiloka Nasional tentang 



 

 

77 

 

Revitalisasi Nasionalisme Indonesia Menuju Character and 

Nation Building (2004). Diakses tanggal 25 Juni 2017 

[10] ------------. Malik, "Mendiknas: Kembangkan pendidikan 

multikulturalisme." Jurnal Pendidikan Indonesia. V.IV, (2004). 

Diakses tanggal 27 Juni 2017 

[11] Fakhry, Majid, R. Mulyadhi Kartenagara, and Nurcholis 

Madjid. <Sejarah Filsafat Islam=. (Cet. I: Pustaka Jaya, 1986) 

[12] Hamdani, Ihsan and Fuad Ihsan, "Filsafat Pendidikan Islam." 

( Cet. II: Bandung: Pustaka Setia 2001 -2007) 

[13] Islam, B.<Ruang Lingkup Filsafat Pendidikan. "Filsafat 

Pendidikan Islam." (Cet.I: Bumi Aksara Ajakarta, 1994) 

[14] Liliweri, Alo.<Prasangka & konflik: komunikasi lintas budaya 

masyarakat multikultur=. PT LKiS Pelangi Aksara, 2005. h 

[15] Lash, Scott dan  Mike  Featherstone  (ed.).  <Recognition  

And  Difference: Politics, Identity, Multiculture=. London: Sage 

Publication, 2002. 

[16] Mahfud, Choirul.<Pendidikan  Multikultural=.  Yogyakarta:  

Pustaka Pelajar, 2009. 

[17] Maslikhah.<Quo Vadis Pendidikan Multikultur Rekontruksi=. 

"Sistem Pendidikan Berbasis Kebansaan." Surabaya: JP 

Books (2007).  

[18] Mulkhan. Abdul Munir.<Kesalehan multikultural: ber-Islam 

secara autentik-kontekstual di aras peradaban global. Pusat 

Studi Agama dan Peradaban Muhammadiyah=, 2005. 

Diakses tanggal 28 Juni 2017 

[19] Muzayyin.  Arifin. "Filsafat Pendidikan Islam." (Cet.I: Jakarta: 

Bumi Aksara, 2003),  

 


