al-iltizam, Vol.3, No.1, Mei 2018

PENDIDIKAN MULTIKULTURAL DI INDONESIA:
KONSEPSI FILSAFAT ISLAM

Oleh: St. Zakiah
Guru Mi DDI Sepange
sittizakiah15@gmail.com

Abstrak: Pendidikan Islam tidak membeda-bedakan etnik, ras dan lain sebagainya.
Manusia semuanya adalah sama, yang membedakannya adalah ketakwaan
mereka kepada Allah SWT. Dalam Islam, pendidikan multikultural mencerminkan
bagaimana tingginya penghargaan Islam terhadap ilmu pengetahuan dan tidak ada
perbedaan di antara manusia dalam bidang ilmu. Di Indonesia pendidikan
multikultural merupakan pendekatan progresif untuk melakukan transformasi
pendidikan secara menyeluruh untuk membongkar praktik-praktik diskriminatif
dalam proses pendidikan. Pendidikan multikultural didasarkan pada gagasan
keadilan sosial dan persamaan hak dalam pendidikan. Tulisan ini mengkritisi James
Banks yang menjelaskan bahwa pendidikan multikultural memiliki lima dimensi
yang saling berkaitan, namun idelanya dalam pembelajaran hanya membutuhkan
penanaman kesadaran kepada siswa yang berdasar pada nilai-nilai kebersamaan
dan ke Islaman serta memfasilitasi proses belajar mengajar yang mengubah
perspektif monokultural yang esensial, penuh prasangka dan diskriminatif ke
perspektif multikulturalis yang menghargai keragaman dan perbedaan, toleran dan
sikap terbuka.

Key word: Pendidikan, Multikultural dan Islam

PENDAHULUAN

Sedikitnya selama tiga dasawarsa, kebijakan yang sentralistis
dan pengawalan yang ketat terhadap isu perbedaan telah
menghilangkan kemampuan masyarakat untuk memikirkan,
membicarakan dan memecahkan persoalan yang muncul dari
perbedaan secara terbuka, rasional dan damai. Kekerasan antar
kelompok yang meledak secara sporadis di akhir tahun 1990-an di
berbagai kawasan di Indonesia menunjukkan betapa rentannya rasa

64



kebersamaan yang dibangun dalam Negara-Bangsa, betapa
kentalnya prasangka antara kelompok dan betapa rendahnya saling
pengertian antar kelompok. (Choirul Mahfud, 2009: 17). Konteks
global setelah tragedi September 11 dan invasi Amerika Serikat ke
Irak serta hiruk pikuk politis identitas di dalam era reformasi
menambah kompleknya persoalan keragaman dan antar kelompok di

Indonesia.

PEMBAHASAN
1. Pendidikan Multikultural

Pendidikan multikultural di negara-negara yang menganut
konsep demokratis seperti Amerika Serikat dan Kanada, bukan hal
baru lagi. Mereka telah melaksanakannya khususnya dalam upaya
melenyapkan diskriminasi rasial antara orang kulit putih dan kulit
hitam, yang bertujuan memajukan dan memelihara integritas
nasional. (ScottLash dan Mike Featherstone (ed.). 2002)

Pendidikan multikultural mengakui adanya keragaman etnik dan
budaya masyarakat suatu bangsa, sebagaimana dikatakan R.
Stavenhagen: Keragaman merupakan suatu kondisi pada kehidupan
masyarakat. Perbedaan seperti itu ada pada suku bangsa, agama,
ras, serta budaya.Keragaman adalah kekayaan dan keindahan suatu
bangsa. Pemerintah harus bisa mendorong keberagaman tersebut
menjadi suatu kekuatan untuk bisa mewujudkan kebersamaan dalam
bermasyarakat serta menjaga nilai-nilai kemanusiaan sehingga
tersipta hubungan keselarasan yang lebih baik. (Bhikhu Parekh,
Ethnicities 1.1 Journal, (2001): p.109-115).

Di Amerika, sebagai contohnya muncul serangkaian konsep
tentang pluralitas yang berbeda-beda, mulai dari melting pot sampai

65



multikulturalisme. Sejak Columbus menemukan benua Amerika,
berbagai macam bangsa telah menempati benua itu. Penduduk yang
sudah berada di sana sebelum bangsa-bangsa Eropa membentuk
koloni-koloni mereka di Amerika Utara, terdiri dari berbagai macam
suku yang berbeda-beda bahasa dan budayanya. Tetapi di mata
bangsa Anglo-Sakson yang menyebarkan koloni di abad ke-17, tanah
di Negara baru itu ada kawasan tak bertuan dan bangsa-bangsa yang
ditemui di benua baru itu tak lebih dari makhluk primitif yang
merupakan bagian dari alam yang mesti ditaklukkan. (Keith Banting
and Will Kymlicka, eds. OUP Oxford, 1.2. 2006. P. 112). Dari
perspektif kaum Puritan yang menjadi acuan utama sebagian besar
pendatang dari Inggris tersebut, berbagai suku bangsa yang dilabel
secara generik dengan nama "Indian" adalah bangsa kafir pemuja
dewa yang membahayakan kehidupan komunitas berbasis agama
tersebut. Di sini terlihat bagaimana pandangan berperspektif tunggal
yang datang dari budaya tertentu membutakan mata terhadap
kenyataan keragaman yang ada.

Amerika Serikat ketika ingin membentuk masyarakat baru-pasca
kemerdekaannya (4 Juli 1776) baru menyadari bahwa masyarakatnya
terdiri dari berbagai ras dan asal negara yang berbeda.Oleh karena
itu, Bangsa Amerika mencoba mencari terobosan baru yaitu dengan
menempuh strategi menjadikan sekolah sebagai pusat sosialisasi dan
pembudayaan nilai-nilai baru yang dicita-citakan.Melalui pendekatan
inilah, dari SD sampai Perguruan Tinggi. Amerika Serikat berhasil
membentuk bangsanya yang dalam perkembangannya melampaui
masyarakt induknya yaitu Eropa. (Steven Vertovec and Susanne
Wessendorf, eds. Printing; 1". 2010. p. 15).

66



Kaitannya dengan nilai-nilai kebudayaan yang perlu diwariskan
dan dikembangkan melalui sistem pendidikan pada suatu
masyarakat, maka Amerika Serikat memakai sistem demokrasi dalam
pendidikan yang dipelopori oleh John Dewey. Intinya adalah toleransi
tidak hanya diperuntukkan untuk kepentingan bersama akan tetapi
juga menghargai kepercayaan dan berinteraksi dengan anggota
masyarakat.

Multikulturalisme secara etimologis marak digunakan pada
tahun 1950-an di Kanada. Menurut Longer Oxford Dictionary istilah
"multiculturalism" merupakan deviasi dari kata "multicultural” Kamus
ini menyitir kalimat dari surat kabar Kanada, Montreal Times yang
menggambarkan  masyarakat Montreal sebagai masyarakat
"multicultural dan multi-lingual".( Dalam Shohat, Ella, and Robert
Stam, Routledge, 2.2. 2014. p. 8).

Dalam konteks teoritis, belajar dari model-model pendidikan
multikultural yang pernah ada dan sedang dikembangkan oleh
negara-negara maju, dikenal lima pendekatan, yaitu: pertama,
pendidikan mengenai perbedaan-perbedaan kebudayaan atau
multikulturalisme. Kedua, pendidikan mengenai perbedaan-
perbedaan kebudayaan atau pemahaman kebudayaan.Ketiga,
pendidikan bagi pluralisme kebudayaan.Keempat pendidikan dwi-
budaya.kelima, pendidikan multikultural sebagai pengalaman moral
manusia. (Azyumardi Azra, 2002).

2. Multikultural dalam Filsafat Pendidikan Islam
Dialektika pemikiran filsafat pendidikan Islam di Indonesia pada

dasarnya dapat dilihat dari berbagai sudut pandang, yang mana

67



masing-masing sudut pandang memiliki tipologi tersendiri. (Abudin
Nata, 2005: 19). Pertama, dari sisi sumber pemikiran, selain ia
berasal dari ajaran murni agama yang tertuang dalam al-Quran, al-
Sunnah, dan pendapat para ulama, juga dari ideologi berbangsa dan
bernegara, sosio-kultural yang berkembang di masyarakat (baik masa
lalu maupun masa sekarang), dan tuntutan modernitas yang
dihadapi. (Abdul Munir Mulkhan, 2005). Kedua, dari sisi dasar
pemikiran, selain menggunakan dasar filsafat Islam, juga
memungkinkan penggunaan dasar filsafat Yunani atau filsafat Barat
yang pada akhirnya bermuara pada aliran-aliran filsafat
pendidikan, seperti Perenialisme, Esensialisme, Eksistensialisme,
Progressifisme, dan Rekonstruksionisme. (B. Islam, 1994: 31).
Ketiga, dari sisi pendekatan pemikiran, selain menggunakan
pendekatan doktriner, normatif, dan idealistik, juga memungkinkan
menggunakan pendekatan adopsi, adaptif-akomodatif, atau
pragmatis. Keempat, dari sisi pola pemikiran, selain-menampilkan
pemikiran yang spekulatif-rasionalistik, juga memungkinkan
menampilkan pemikiran yang spekulatif-intuitif. Kelima, dari sisi
wilayah  jangkauannya, selain pemikiran filsafat yang bersifat
universal yang dapat diaplikasikan untuk semua tempat, keadaan,
dan zaman, juga memungkinkan bersifat lokal yang khusus untuk
tempat, keadaan, dan zaman tertentu saja. Keenamdari sisi wacana
pemikirannya yang berkembang, yang menyangkut tinjauan filosofis
tentang komponen-komponenpokok aktivitas pendidikan Islam
(seperti tujuan, pendidik, peserta didik, kurikulum, metode, dan
lingkungan), dan mungkin masih banyak lagi sudut pandang yang
lain. (Abuddin Nata and Fauzan, 2005: 44).

68



Dalam hubungan ini, dijumpai berbagai pendapat para
ahliyang mencoba merumuskan pengertian filsafat pendidikan Islam.
Muzayyin Arifin misalnya, mengatakan bahwa filsafat pendidikan
Islam pada hakikatnya adalah konsep berpikir tentang kependidikan
yang bersumberkan atau berlandaskan ajaran-ajaran agama
Islam tentang hakikat kemampuan manusia untuk dapat dibina
dan dikembangkan, serta dibimbing menjadi manusia Muslim
yang seluruh pribadinya dijiwai oleh ajaran Islam. (Arifin Muzayyin,
2003: 76). Definisi ini memberi kesan bahwa filsafat pendidikan Islam
sama dengan filsafat pada umumnya. Dalam arti bahwa filsafat
pendidikan Islam mengkaji tentang berbagai masalah yang ada
hubungannya dengan pendidikan, seperti manusia sebagai subjek
dan objek pendidikan, kurikulum, metode, lingkungan, guru, dan
sebagainya. Bedanya dengan filsafat pendidikan pada umumnya
bahwa di dalam filsafat pendidikan Islam semua masalah
kependidikan tersebut selalu didasarkan kepada ajaran Islam yang
bersumberkan al-Qur'an dan al-Hadits. Dengan kata lain bahwa kata
Islam yang mengiringi kata filsafat pendidikan itu menjadi sifat, yakni
sifat dari filsafat pendidikan tersebut.

Setiap ilmu sudah pasti memiliki fungsi dan kegunaan,
termasuk juga filsafat pendidikan. Para ahli di bidang ini telah banyak
meneliti secara teoretis mengenai kegunaan filsafat pendidikan. Umar
Muhammad al-Taomi al-Syaibani misalnya, mengemukakan tiga
manfaat dari mempelajari filsafat pendidikan sebagai berikut:

a. Filsafat pendidikan itu dapat menolong para perancang
pendidikan dan orang-orang yang melaksanakannya dalam
suatu negara untuk membentuk pemikiran sehat terhadap
system pendidikan. Di samping itu, ia dapat menolong tujuan-

69



tujuan dan fungsi-fungsinya serta meningkatkan mutu
penyelesaian masalah pendidikan, peningkatan, tindakan, dan
keputusan termasuk rancangan-rancangan pendidikan mereka.
Selain itu, ia juga berguna untuk memperbaiki peningkatan
pelaksanaan pendidikan serta kaidah dan cara mereka
mengajar yang mencakup penilaian bimbingan dan penyuluhan.
(Hamdani lhsan and Fuad Ihsan, 2007: 27).

. Filsafat pendidikan dapat menjadi asas yang terbaik untuk
penilaian pendidikan dalam arti yang menyeluruh. Penilaian
pendidikan itu dianggap persoalan yang perlu bagi setiap
pengajaran yang baik. Dalam pengertiannya yang terbaru
penilaian pendidikan meliputi segala usaha dan kegiatan yang
dilakukan oleh sekolah, institusi-institusi secara umum untuk
mendidik angkatan baru dan warga negara dan segala yang
berkaitan dengan itu. (Samsul Nizar, 2002: 12).

. Filsafat pendidikan akan menolong dalam memberikan
pendalaman pikiran bagi faktor-faktor spiritual, kebudayaan,
sosial, ekonomi, dan politik di Indonesia. Berdasarkan pada
kutipan di atas, timbul kesan bahwa kegunaan dan fungsi
filsafat pendidikan ternyata amat strategis. la seolah-olah
menjadi acuan dalam memecahkan berbagai persoalan dalam
pendidikan. (Muljamil Qomar, 2005: 117). Hal ini disebabkan
karena yang diselesaikan filsafat pendidikan itu adalah bidang
filosofisnya yang menjadi akar dari setiap permasalahan
pendidikan. Dengan berpedoman kepada filsafat pendidikan ini,
setiap masalah pendidikan dapat dipecahkan secara

komprehensif, integrated, dan tidak parsial.

70



Di antara idealitas keagamaan Islam sebagaimana tertulis
dalam al-Quran, adalah untuk saling mengenal dan menghormati
berbagai budaya, ras, dan agama sebagai suatu realitas
kemanusiaan. Sebagaimana firmal Allah Swt. Dalam QS.al-Hujurat:
13:

&) 1 1 se 2R o) Tl 85 Ui s B 8 on &S ) 0

Terjemahnya:

Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari
seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan
kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu
saling kenal-mengenal.Sesungguhnya orang yang paling
mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling
takwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha
Mengetahui lagi Maha Mengenal.

Dalam konteks ini pendidikan multikultural merupakan
pendekatan progresif untuk melakukan transformasi pendidikan
dan budaya masyarakat secara menyeluruh, sejalan dengan
prinsip penyelenggaraan pendidikan yang termaktub dalam Undang-
Undang Nomor 20/2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional
pasal 4 ayat 1 yang berbunyi bahwa pendidikan nasional
diselenggarakan secara demokratis dan berkeadilan serta tidak
diskriminatif dengan menjunjung tinggi hak asasi manusia (HAM),
nilai keagamaan, nilai kultural, dan kemajemukan bangsa. (UU RI
Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional).

3. Pendidikan multikultural di Indonesia

71



Di Indonesia, pendidikan multikultural relatif baru dikenal
sebagai suatu pendekatan yang dianggap lebih sesuai bagi
masyarakat Indonesia yang heterogen, terlebih pada masa otonomi
dan desentralisasi yang baru dilakukan. Pendidikan multikultural yang
dikembangkan di Indonesia sejalan pengembangan demokrasi yang
dijalankan sebagai counter terhadap kebijakan desentralisasi dan
otonomi daerah. Apabila hal itu dilaksanakan dengan tidak berhati-
hati justru akan menjerumuskan kita ke dalam perpecahan nasional.

Ada beberapa pendekatan dalam proses pendidikan
multikultural, yaitu:

Pertama, tidak lagi terbatas pada menyamakan pandangan
pendidikan (education) dengan persekolahan (schooling) atan
pendidikan  multikultural dengan  program-program  sekolah
formal.Pandangan yang lebih luas mengenai pendidikan sebagai
transmisi kebudayaan membebaskan pendidik dari asumsi bahwa
tanggung jawab primer menegmbangkan kompetensi kebudayaan di
kalangan anak didik semata-mata berada di tangan mereka dan
justru semakin banyak pihak yang bertanggung jawab karena
program-program sekolah seharusnya terkait dengan pembelajaran
informal di luar sekolah. (Tatang M Amirin, 2012: 17).

Kedua, @ menghindari pandangan yang menyamakan
kebudayaan kebudayaan dengan kelompok etnik adalah sama.
Artinya, tidak perlu lagi mengasosiasikan kebudayaan semata-mata
dengan kelompok-kelompok etnik sebagaimana yang terjadi selama
ini. Secara tradisional, para pendidik mengasosiasikan kebudayaan
hanya dengan kelompok-kelompok sosial yang relatif self sufficient,
ketimbang dengan sejumlah orang yang secara terus menerus dan
berulang-ulang terlibat satu sama lain dalam satu atau lebih kegiatan.

72



Dalam konteks pendidikan multikultural, pendekatan ini diharapkan
dapat mengilhami para penyusun program-program pendidikan
multikultural untuk melenyapkan kecenderungan memandang anak
didik secara stereotip menurut identitas etnik mereka dan akan
meningkatkan eksplorasi pemahaman yang lebih besar mengenai
kesamaan dan perbedaan di kalangan anak didik dari berbagai
kelompok etnik. (Abdullah Aly, makalah pada. Vol. 8. 2005).

Ketiga, karena pengembangan kompetensi dalam suatu
"kebudayaan baru" biasanya membutuhkan interaksi inisiatif dengan
orang-orang yang sudah memiliki kompetensi, bahkan dapat dilihat
lebih jelas bahwa uapaya-upaya untuk mendukung sekolah-sekolah
yang terpisah secara etnik adalah antitesis terhadap tujuan
pendidikan multikultural. Mempertahankan dan memperluas solidarits
kelompok adalah menghambat sosialisasi ke dalam kebudayaan
baru.Pendidikan bagi pluralisme budaya dan pendidikan multikultural
tidak dapat disamakan secara logis. (Nurul Zuriah, 2011).

Keempat, pendidikan multikultural meningkatkan kompetensi
dalam beberapa kebudayaan. Kebudayaan mana yang akan diadopsi
ditentukan oleh situasi. (Fakhry, Majid, 2002: 19).

Kelima, kemungkinan pendidikan (baik dalam maupun luar
sekolah) meningkatkan kesadaran tentang kompetensi dalam
beberapa kebudayaan. Kesadaran seperti ini kemudian akan
menjauhkan kita dari konsep dwi budaya atau dikhotomi antara
pribumi dan non-pribumi. Dikotomi semacam ini bersifat membatasi
individu untuk sepenuhnya mengekspresikan diversitas kebudayaan.
Pendekatan ini meningkatkan kesadaran akan multikulturalisme
sebagai pengalaman normal manusia. Kesadaran ini mengandung

makna bahwa pendidikan multikultural berpotensi untuk menghindari

73



dikotomi dan mengembangkan apresiasi yang lebih baik melalui
kompetensi kebudayaan yang ada pada diri anak didik. (Malik Fajar,
2004: 54).

Jadi dapat dipahami inti masyarakat adalah kumpulan besar
individu yang hidup dan bekerja sama dalam masa relatif lama,
sehingga individu-individu dapat memenuhi kebutuhan mereka dan
menyerap watak sosial. Kondisi itu selanjutnya membuat sebagian
mereka menjadi komunitas terorganisir yang berpikir tentang dirinya
dan membedakan ekstensinya dari ekstensi komunitas. Dari sisi lain,
apabila kehidupan di dalam masyarakat berarti interaksi antara
individu dan lingkungan sosialnya. Maka yang menjadikan
pembentukan individu tersebut adalah pendidikan atau dengan istilah
lain masyarakat pendidik. (Abdullah Aly, makalah: 2005).

Untuk itu, setiap anggota masyarakat memiliki peranan dan
tanggung jawab moral terhadap terlaksananya proses pendidikan.
Hal ini disebabkan adanya hubungan timbal balik antara masyarakat
dan pendidikan. Dalam upaya memberdayakan masyarakat dalam
dunia pendidikan merupakan satu hal penting untuk kemajuan
pendidikan.

Kesimpulan dan Implikasi

Pendidikan multikultural adalah suatu pendekatan progresif
untuk melakukan transformasi pendidikan yang secara menyeluruh
untuk membongkar kekurangan, kegagalan dan praktik-praktik
diskriminatif dalam proses pendidikan. Pendidikan multikultural
didasarkan pada gagasan keadilan sosial dan persamaan hak dalam
pendidikan. Sedangkan dalam doktrin Islam sebenarnya tidak
membeda-bedakan etnik, ras dan lain sebagainya dalam pendidikan.
Manusia semuanya adalah sama, yang membedakannya adalah

74



ketakwaan mereka kepada Allah SWT. Dalam Islam, pendidikan
multikultural mencerminkan bagaimana tingginya penghargaan Islam
terhadap ilmu pengetahuan dan tidak ada perbedaan di antara
manusia dalam bidang ilmu.

Pendidikan multikultural seyogyanya memfasilitasi proses
belajar mengajar yang mengubah perspektif monokultural yang
esensial, penuh prasangka dan diskriminatif ke perspektif
multikulturalis yang menghargai keragaman dan perbedaan, toleran
dan sikap terbuka. Perubahan paradigma semacam ini menuntut
transformasi yang tidak terbatas pada dimensi kognitif belaka. Dunia
pendidikan tidak boleh terasing dari perbincangan realitas
multikultural tersebut. Bila tidak disadari, jangan-jangan dunia
pendidikan turut mempunyai andil dalam menciptakan ketegangan-
ketegangan sosial. Oleh karena itu, di tengah gegap gempita lagu
nyaring "tentang kurikulum berbasis kompetensi”, harus menyelinap
dalam rasionalitas kita bahwa pendidikan bukan hanya sekedar
mengajarkan "ini" dan "itu", tetapi juga mendidik anak kita menjadi
manusia berkebudayaan dan berperadaban. Dengan demikian, tidak
saatnya lagi pendidikan mengabaikan realitas kebudayaan yang
beragam tersebut.

DAFTAR PUSTAKA

[1] Aly, Abdullah, "Pendidikan multikultural dalam tinjauan
pedagogik." Makalah dipresentasikan dalam Seminar
Pendidikan Multikultural sebagai Seni Mengelola Keragaman,

yang diselenggarakan oleh Pusat Studi Budaya dan

75



[2]

[3]

[4]

[4]

[5]

[6]

[7]

[8]

[9]

Perubahan Sosial (PSB-PS) Universitas Muhammadiyah
Surakarta, pada. Vol. 8. 2005.

Amirin, Tatang M, "Implementasi pendekatan pendidikan
multikultural kontekstual berbasis kearifan lokal di Indonesia."
Jurnal pembangunan pendidikan: Fondasi dan aplikasi 1.1
(2012). Diakses tanggal, 22 Juni 2017

Arif, Mahmud, Pendidikan Islam Transformatif. (Cet.l: PT
LKiS Pelangi Aksara: Yogyakarta, 2008)

Azra, Azyumardi, "Pendidikan Multikultural: Membangun
Kembali Indonesia Bhineka Tunggal Ika." Makalah
disampaikan dalam symposium International Antropologi
Indonesia ke-3. Denpasar: Kajian Budaya UNUD. 2002.
Diakses tanggal, 27 Juni 2017

------------ . Azyumardi. “Esei-esei intelektual Muslim dan
pendidikan Islam”. (Cet.l: Logos Wacana Ilimu, Jakarta,
1999).

Baidhawy, Zakiyuddin, “Pendidikan Agama Berwawasan
Multikultural”. (Cet.ll: Erlangga: Jakarta, 2005).

Banting, Keith and Will Kymlicka, eds. “Multiculturalism and
the welfare state: Recognition and redistribution in
contemporary democracies”. OUP Oxford, 1.2. 2006.
Daradjat, Zakiah. "llmu Pendidikan Islam." (Cet.l: Bumi
Aksara: Jakarta, 2009)

Fajar, Malik, "Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan."
(Cet. II: Jakarta: Gramedia, 2004)

------------ . Malik "Pendidikan Kewarganegaraan Menuju

Nation and Character Bulding." Semiloka Nasional tentang

76



[10]

[11]

[12]

[13]

[14]

[15]

[16]

[17]

[18]

[19]

Revitalisasi Nasionalisme Indonesia Menuju Character and
Nation Building (2004). Diakses tanggal 25 Juni 2017
------------ . Malik, "Mendiknas: Kembangkan pendidikan
multikulturalisme." Jurnal Pendidikan Indonesia. V.1V, (2004).
Diakses tanggal 27 Juni 2017

Fakhry, Majid, R. Mulyadhi Kartenagara, and Nurcholis
Madjid. “Sejarah Filsafat Islam”. (Cet. I: Pustaka Jaya, 1986)
Hamdani, Ihsan and Fuad lhsan, "Filsafat Pendidikan Islam."
( Cet. Il: Bandung: Pustaka Setia 2001 -2007)

Islam, B.“Ruang Lingkup Filsafat Pendidikan. "Filsafat
Pendidikan Islam." (Cet.l: Bumi Aksara Ajakarta, 1994)
Liliweri, Alo.“Prasangka & konflik: komunikasi lintas budaya
masyarakat multikultur”. PT LKiS Pelangi Aksara, 2005. h
Lash, Scott dan Mike Featherstone (ed.). “Recognition
And Difference: Politics, Identity, Multiculture”. London: Sage
Publication, 2002.

Mahfud, Choirul.“Pendidikan  Multikultural”.  Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2009.

Maslikhah.“Quo Vadis Pendidikan Multikultur Rekontruksi”.
"Sistem Pendidikan Berbasis Kebansaan." Surabaya: JP
Books (2007).

Mulkhan. Abdul Munir.“Kesalehan multikultural: ber-Islam
secara autentik-kontekstual di aras peradaban global. Pusat
Studi Agama dan Peradaban Muhammadiyah”, 2005.
Diakses tanggal 28 Juni 2017

Muzayyin. Arifin. "Filsafat Pendidikan Islam." (Cet.I: Jakarta:
Bumi Aksara, 2003),

77



